
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 40 (2006), p. 107-137

Nadia Ali

Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la
fabrication d’une image.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


107

Annales islamologiques 40—2006

	 1	Les études les plus récentes sur ce site sont : Vibert-Guigue, 
La peinture omeyyade et Fowden, Quṣayr ˁAmra.

	 2	Musil, Kuṣejr ˁAmra, p. 149 ; Grabar, Ceremonial and Art, 
p. 256 ; Ettinghausen, La peinture arabe, p. 31.

	 3	À propos d’une peinture de Quṣayr ˁAmra, représentant 

une femme au bain identifiée à Vénus, voir par exemple 
Vibert-Guigue, La peinture omeyyade, p. 251. 

	 4	Blazquez, « Las pinturas helenisticas », p. 158-159 ; 
Ettinghausen, La peinture arabe, p. 30.

	 5	Fowden, Quṣayr ˁAmra, p. 127 à 174.

Nadia Ali

QuÒayr ©Amra, la peinture du personnage 
trônant sur l’eau: aspects pratiques  
de la fabrication d’une image

Cet article a pour objet l’examen d’une peinture murale de l’époque omeyyade provenant 
de la salle de réception de Quṣayr ˁAmra (730) 1, un bâtiment construit dans la région de 
la Balqāˁ (actuellement en Jordanie) et attribué à al-Walīd II 2 (qui fut calife de 743 à 744). 

La fresque représente un personnage trônant au-dessus d’un paysage nilotique. Depuis sa découverte, 
c’est le problème de son interprétation qui a suscité le plus de discussions. Les études se sont touj-
jours fondées sur le contenu thématique (identification des objets, des personnages et de l’événement 
représentés) et ont développé deux approches : le plus souvent, ce sont les modèles des traditions 
artistiques préislamiques (romano-byzantines ou sassanides) qui ont servi à l’identification du thème 
iconographique 3. La peinture a donc été rapprochée des représentations d’empereurs byzantins ou 
sassanides, du Christ Pantocrator ou d’Adam trônant 4, sans que soient précisés les points de ressemb-
blance et de dissemblance. Plus récemment, les sources littéraires arabes ont été mises à contribution 
dans le but de replacer l’image dans le contexte culturel omeyyade. Le thème a été finalement interprété 
par G. Fowden comme la représentation du prince al-Walīd II, peint sous les traits d’Adam afin de 
signifier qu’il était comme Adam un « ḫalīfat-Allāh 5 ». Les résultats conflictuels de ces deux approches 
démontrent les limites de la méthode iconographique et le caractère particulièrement aléatoire des 
interprétations aussi documentées soient-elles. Les thèmes iconographiques constituent une base peu 
sûre parce qu’ils ne sont pas clairement identifiables et parce qu’ils sont propices à la surinterprétation. 
La méthode iconographique se heurte au fait que, dans bien des cas, on se trouve en présence de 
représentations picturales où plusieurs modèles et plusieurs sources littéraires pourraient s’appliquer 
avec un droit égal et proposer des identifications légitimes. Dans ces cas, comment déterminer des 
« principes correcteurs » capables de confirmer les identifications iconographiques proposées ? C’est 
parce que l’imagination vole mal dans le vide qu’il convient d’adopter une nouvelle approche.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

108

Le problème de l’identité culturelle de l’iconographie omeyyade suppose une question préalable 
à laquelle aucune étude n’a été consacrée : Quels sont les conditions et les procédés de fabrication 
d’un décor à une époque donnée ? Les travaux sur l’iconographie omeyyade ont ignoré ce domaine 
parce que les sources textuelles et matérielles sont inexistantes. En effet, on ne sait rien sur l’identité 
des artisans de Quṣayr ˁAmra, sur la manière dont ils travaillaient et sur les rapports qu’ils entreten-
naient avec le commanditaire. Il existe cependant d’autres moyens d’investigation. J’ai été sensibilisée 
aux questions de la fabrication par le séminaire de poétique arabe dirigé par Cl. Audebert 6 et par 
les travaux portant sur l’oralité 7. Ces travaux de poétique ont mis en évidence la présence dans les 
poèmes arabes d’éléments structurants de base et de « formules » (schèmes textuels réutilisables) qui 
permettent de rendre compte de façon satisfaisante des procédés de fabrication d’un poème. A priori 
éloignées de nos préoccupations, ces études nous ont pourtant fourni des modèles méthodologiques 
que nous avons ajustés à notre discipline en les confrontant aux rares travaux en histoire de l’art qui ont 
adopté une approche formelle et structurelle 8. Cette méthode présente l’avantage d’attirer l’attention 
sur les conditions réelles de la fabrication 9. 
Nous consacrerons une première partie à « l’occasion formelle », c’est-à-dire la forme architecturale, 

et la fonction de l’espace décoré envisagées du point de vue de leur impact sur le choix et sur l’organis-
sation des motifs. Dans une seconde partie, nous proposerons une analyse comparative dont l’objectif 
est double : d’une part mettre en lumière les analogies structurelles entre la peinture omeyyade et les 
traditions artistiques préislamiques et d’autre part définir la nature et le mode de transmission des 
modèles préislamiques susceptibles d’avoir joué un rôle dans le processus de création de l’iconographie 
omeyyade. Enfin, nous présenterons les éléments d’identification contextuelle fournis par les inscriptions 
découvertes sur le site et le matériel archéologique de l’Arabie préislamique. 

	L ’occasion formelle

Pour les artisans peintres, les surfaces de Quṣayr ˁ Amra se présentent comme des « tâches » à remplir 
par des formes adéquates et disponibles et à partir des habitudes pratiques de leur métier. Les principales 
contraintes qui conditionnent leur travail peuvent être définies par ce qu’O. Pacht appelle « l’occasion 
formelle », c’est-à-dire la forme architecturale et la fonction de l’espace à décorer 10. Définir l’occasion 
formelle de la peinture omeyyade permet d’envisager les circonstances réelles de sa fabrication en 
postulant l’hypothèse d’un lien structurel entre d’une part le thème iconographique choisi et la fonction 
de l’espace, et d’autre part, entre la forme de la surface à décorer et le choix des motifs. 

	 6	Audebert, « Réflexions », nos 5 et 6 p. 17 à 29 ; nº 9, p. 5 à 18 ; 
Le séminaire sur la poétique arabe  dirigé par Cl. Audebert  
se déroule à la Mmsh à Aix en Provence.  

	 7	Zwettler, The Oral Tradition; Zumthor, Introduction, en 
particulier p. 116-119. 

	 8	Bien que les études en histoire de l’art soient dominées depuis 
E. Panofsky par l’approche iconographique (mise en relation 
du contenu d’une œuvre et son contexte « culturel »), quelques 

travaux ont cependant utilisé un traitement morphologique 
des œuvres d’art particulièrement fructueux : Focillon, La 
vie des formes ; Réau, « L’influence de la forme », p. 85-102 ; 
Pacht, Questions de méthode. 

	 9	Cette méthode présente également l’avantage de rendre 
disponible à la comparaison des matériaux aussi différents 
que la poésie et les arts plastiques.

	 10	Pacht, Questions de méthode, p. 48 à 52. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

109

	L es influences de l’architecture sur le décor peint 

	 Forme et fonction du bâtiment principal
Quṣayr ˁ Amra est un édifice composé d’une salle tripartite à structure basilicale et de bains proprement 

dits. La découverte d’hypocaustes et de vasques dans les bains indique que cette structure balnéaire a 
fonctionné. Il est en revanche plus difficile de déterminer la fonction exacte de la grande salle tripartite 
accolée (10 m de côté). L’absence de réservoir a exclu l’idée d’une habitation permanente. La proximité 
des bains a conduit J. Sourdel à identifier la salle à un espace de déshabillage et de repos, l’équivalent de 
l’apodytérium des bains romains 11. Mais sa forme basilicale est différente de celle des apodytériums et 
à notre connaissance, aucune basilique chrétienne n’a été dotée d’un système balnéaire aussi développé. 
C’est en se fondant sur ces particularités et sur la richesse du décor qu’O. Grabar et J. Sauvaget ont émis 
l’hypothèse aujourd’hui admise d’une salle de réception, une sorte de majlis al-lahw 12. C’est dans ce 
lieu que le propriétaire aurait reçu les courtisans, les poètes et les chefs de tribus locaux. 
Le problème de la résidence se pose cependant. Où logeaient le propriétaire et sa famille ? G. Fowden 

a récemment envisagé la possibilité d’une utilisation saisonnière (au moment des saisons humides). 
D’après lui, l’absence de vestige d’une résidence bâtie et de réservoir nécessaire à la collecte des 
eaux indique que les utilisateurs logeaient à l’extérieur, peut-être dans des tentes. De plus, la proxim-
mité de points d’eau fréquentés par des animaux migrateurs conduit G. Fowden à considérer Quṣayr 
ˁAmra, non seulement comme un lieu de réception doté de bains, mais comme un pavillon de chasse, 
mutaṣayyad 13. 

	F orme et fonction particulière  
de l’espace qui accueille la peinture analysée

	 L’alcôve ou l’espace du trône
Un renfoncement haut de 4 m et large de 2,46 m est situé au bout de la travée centrale, face à l’ent-

trée. La peinture se trouve sur le mur du fond (sud) de ce petit espace. Sa forme voûtée et sa situation 
présentent quelques analogies avec les absides ou les alcôves des édifices chrétiens. Dans le cas d’une 
église, l’abside terminale abrite l’autel et l’officiant, alors qu’à Quṣayr ˁ Amra, il s’agirait d’un espace 
réservé au prince. Dans son analyse sur la fonction du miḥrāb à l’époque omeyyade, J. Sauvaget 
remarque d’abord que le sens originel du mot miḥrāb avant d’être la niche de la mosquée qui indique 
la direction de La Mecque, revêt d’après les lexicographes arabes plusieurs significations : il désigner-
rait une niche arrondie où on plaçait une statue, un endroit surélevé où se conservaient le musc et les 
aromates et surtout la partie du palais où se tenait le prince 14. Pour confirmer cette dernière fonction 
du miḥrāb, J. Sauvaget cite deux textes. Le premier, de Dīnawarī, évoque une visite au gouverneur 
omeyyade d’Irak, Ibn Hubayra en 749-750 : 
« Ibn Hobayra avait pris place dans son oratoire, dans le château, le dos appuyé au miḥrāb, et le 

visage tourné vers la cour 15. » 
	 11	Sourdel, La civilisation, p. 322.
	 12	Grabar, La formation, p. 206-208 ; Sauvaget, La mosquée, 

p. 124-129.
	 13	Fowden, Quṣayr ˁAmra, p. 46-52.

	 14	Robin, L’Arabie antique, p. 152-155 (sur l’origine 
« sudarabique » ḥimyārite du terme miḥrāb). L’auteur remarque 
que le mot sert dans les inscriptions ḥimyārites à désigner 
soit un édifice, soit une institution. 

	 15	Sauvaget, La mosquée, p. 147-148, cite Dīnawarī, p. 355.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

110

Le second, d’Al-Kindī, relate un événement qui se serait produit dans une mosquée. Nommé au 
gouvernement d’Égypte, Qurra b. Šarīk arrive incognito à Fusṭāṭ avec deux compagnons de route et 
va tout droit à la mosquée :
« Il fit la prière rituelle près du mur de fond de la qibla (…) Puis deux gardiens de la mosquée 

vinrent et dirent : ceci est l’endroit où siège le gouverneur (maǧlis), il ne manque pas pour vous de 
place ailleurs dans la mosquée 16. »
J. Sauvaget déduit de ces témoignages et des nombreuses similitudes entre le dispositif des salles 

d’audiences et de la mosquée que le chef (calife, prince ou gouverneur) devait prendre place devant 
ou dans l’ouverture d’une niche, qu’il s’agisse d’une alcôve palatine ou d’un miḥrāb. De plus, la 
petite dimension de ces espaces et le soin apporté à leurs décorations suggèrent l’idée d’un espace 
honorifique réservé à une seule personne 17. L’alcôve de Quṣayr ˁAmra se caractérise aussi par une 
dimension réduite et par une concentration des différents matériaux décoratifs (peinture, mosaïque 
et marbre dont les plaques atteignent 2m de haut sur les parois de l’espace du trône alors qu’elles 
mesurent seulement 60 cm sur les autres parois). De plus, elle se trouve dans le mur sud, c’est-à-dire 
orienté en direction de La Mecque. Cela renforce, d’une part, le rapprochement entre abside palatine 
et miḥrāb. Et s’explique, d’autre part, par le fait que les bâtiments civils omeyyades étaient souvent 
orientés dans le même sens que les mosquées.

	 Relation entre la fonction honorifique de l’espace et le décor peint
Les relations entre la fonction des espaces et leurs décors ont été largement établies dans le domaine 

de l’architecture et de la peinture romaine de la fin de l’Antiquité. Ces travaux ont montré deux choses : 
premièrement, les parties importantes ou honorifiques d’un bâtiment étaient en général beaucoup 
plus décorées que les lieux utilitaires ou de circulation. Deuxièmement, dans certains cas, le décor 
pouvait faire allusion à la fonction précise d’un lieu. Par exemple, les thermes ou les fontaines sont 
en général décorés de thèmes mythologiques en rapport avec l’eau. Les décors des salles de banquet 
représentent souvent les maîtres des lieux banquetants ou les mets servis aux convives 18. Dans le cas 
de Quṣayr ˁAmra, les peintures des bains montrent des femmes nues au bain. On peut donc envisager 
la possibilité d’une étroite relation entre la fonction honorifique de l’alcôve et son décor. Ne pourrait-
on pas prévoir une iconographie triomphale ou au moins à l’avantage du propriétaire? De même que 
si le décor illustre l’activité principale qui se tenait dans ce lieu, la représentation d’un personnage 
trônant ne serait-elle pas prévisible ? 
Cette relation hypothétique peut-être discutée si on la met à l’épreuve d’une comparaison avec les 

parties identifiées à des espaces du trône dans les autres bâtiments omeyyades. Pour valider l’hypothèse, 
il aurait fallu trouver des récurrences dans les formes architecturales et les décors et prouver que ce 
décor leur est spécifique et ne peut se retrouver dans d’autres pièces. Or, aucune de ces conditions 
n’est remplie. En effet, les espaces dits du trône des résidences de Mšattā, Ḫirbat al-Mafǧar et Qaṣr 
al-Ḥayr al-ġarbī ont non seulement des configurations architecturales différentes d’un site à l’autre 

	 16	Sauvaget, La mosquée, p. 148 cite Kindī p. 62.
	 17	Ibid., p. 148-149.

	 18	Moormann, (ed.), Functional and Spatial Analysis.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

111

mais, qui plus est, leurs décors varient considérablement. Enfin, si le décor type d’un espace du trône 
peut être assimilé à l’image d’un chef (calife ou prince) trônant ou triomphant, alors force est de 
constater que cette iconographie apparaît dans d’autres parties comme les façades et qu’il n’est donc 
pas spécifique des espaces dits du trône. S’il n’est possible de trouver que des connexions fragiles 
entre la fonction du lieu et son décor, l’impact de la forme architecturale sur le choix et l’organisation 
des motifs est en revanche plus mesurable. 

	R elation entre la forme architecturale  
et l’organisation de la surface peinte

	 Technique choisie et composition de l’atelier
Comme l’ensemble des parois du site, la surface murale de l’alcôve est recouverte de peintures. 

La technique utilisée est celle de la fresque 19. Pourquoi est-ce ce médium qui a été choisi alors qu’il 
avait été supplanté par l’art de la mosaïque et qu’il n’était plus en vogue à la veille de l’islam ? Les 
seuls à avoir maintenu une tradition picturale qui nous soit parvenue sont les Coptes d’Égypte 20. Si 
on se limite à la région du Bilād al-Šām, les vestiges peints remontent aux peintures découvertes dans 
les nécropoles romaines et parthes (Palmyre, Doura Europos, et les tombeaux peints de Jordanie) 21. 
La peinture murale nécessite un travail d’équipe. Les travaux sur les peintures de la fin de l’Antiq-

quité nous apprennent que l’équipe était constituée d’au moins trois agents indispensables : il s’agit 
d’abord du plâtrier qui posait une ou deux couches d’enduit afin de lisser la surface et de laisser une 
couche d’enduit humide au peintre. En ce qui concerne ces peintres, les historiens de l’art ont souvent 
eu tendance à chercher à isoler tel peintre ayant tel style. On a ainsi distingué à Quṣayr ˁAmra un 
peintre pour la grande salle et un peintre pour les bains. Cette distinction, fondée sur les différences 
stylistiques, ne paraît pas convaincante car un atelier était composé de peintres aux compétences 
diverses. Par ailleurs, les sources historiques et notamment l’Édit de Dioclétien (301) nous apprenn-
nent qu’il existait deux types de peintres : le pictor parietarius chargé des parois, c’est-à-dire du fond 
et des éléments architecturaux ou végétaux et le pictor imaginarius chargé de peindre les figures et 
les animaux. Ce dernier aurait eu, contrairement au peintre de paroi, les capacités de représenter des 
éléments secondaires nécessaires à sa composition figurée. Le relief de Sens (Gaule, iie siècle) est à 
ce sujet très instructif car il représente des peintres au travail. On y retrouve le plâtrier, le peintre de 
paroi, un assistant et vraisemblablement un peintre de figure consultant une sorte de catalogue 22. 
Toujours d’après l’Édit de Dioclétien, le peintre de figures était payé deux fois plus que le peintre 

de paroi 23. Dans les décors des résidences romaines et des tombeaux de la fin de l’Antiquité, il a 
été possible d’établir un lien net entre d’une part le nombre de figures et l’importance d’un espace, 
et d’autre part entre le nombre de figures et la richesse du propriétaire 24. Ainsi, un des moyens de 

	 19	Bien qu’aucune analyse chimique ne soit venue le confirmer, 
tous s’accordent sur le fait que ces peintures murales sont 
des fresques. Creswell, Early Muslim Architecture, p. 396 ; 
Ettinghausen, La peinture arabe, p. 29 ; Fowden, Quṣayr 

ˁAmra, p. 58.
	 20	Rutschowscaya, La peinture copte.
	 21	Barbet, Les peintures.

	 22	Ling, Roman Painting, p. 215 et fig 234.
	 23	Graser, « The Edict », p. 338. L’édit est cité par les spécialistes 

de la peinture murale : Ling, Roman Painting, p. 213, 215 
et 217. Andersen « Pompeian Painting », p. 113 et Barbet/
Allag, Techniques, p. 1027 et 1042.

	 24	Ling, Roman Painting, p. 204 et Barbet, La peinture murale, 
p. 275 et 276.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

112

« faire riche » avec un matériau peu coûteux était de représenter des scènes figuratives. La présence 
dominante de représentations figurées à Quṣayr ˁ Amra a depuis toujours étonné les islamisants du fait 
de l’interdiction des images anthropomorphiques. Cette interdiction est fondée sur certains versets du 
Coran 25 et sur des traditions 26 qui condamnent la fabrication des images figurées à des fins d’ador-
ration. Pour expliquer cette abondance figurative, les islamisants ont eu recours à deux hypothèses : 
certains ont justifié ces représentations anthropomorphiques par le fait que l’art omeyyade était dans 
ses balbutiements et qu’il était donc encore dépendant des traditions artistiques particulièrement icon-
nophiles des régions conquises par l’islam 27. Plus récemment, certains ont envisagé la possibilité que 
les traditions concernant l’interdiction des représentations humaines n’aient pas encore été clairement 
codifiées et ancrées dans les mentalités au moment de la construction des résidences omeyyades 28. 
Ces deux hypothèses paraissent légitimes, mais il est possible d’envisager cette abondance figurative 
d’un point de vue beaucoup plus pratique. En considérant les informations de l’Édit de Dioclétien, on 
peut se demander si elle ne pourrait pas aussi s’expliquer par la présence quasi exclusive de peintres 
de figures sur le chantier omeyyade et par une volonté de « faire riche ». De même qu’on pourrait 
envisager les mosaïques aux motifs architecturaux de la mosquée de Damas comme le résultat d’un 
travail réalisé par un peintre de paroi spécialisé dans les représentations architecturales. 

	 Les étapes du travail
La technique de la fresque nécessite une collaboration entre le peintre et le plâtrier. Le peintre doit 

se tenir prêt à intervenir à chaque fois que le plâtrier est en mesure de lui laisser une surface lisse et un 
enduit humide permettant ainsi d’emprisonner les pigments de couleurs. Le peintre dispose d’environ 
une heure avant que l’enduit ne sèche 29. Cela implique deux choses: une exécution rapide du décor 
(cette nécessité de travailler vite aura pour conséquence, comme nous le montrerons plus loin, l’utilis-
sation de formules iconographiques types) et surtout un décor planifié et accepté avant la réalisation. 
On peut imaginer que le peintre montrait au commanditaire des esquisses préliminaires pour chaque 
surface. Sur la réalisation, on sait peu de choses. Les travaux sur la peinture romaine ont montré que 
les peintres utilisaient des tracés préparatoires incisés ou peints. Mais ces tracés n’ont pas été mis en 
évidence à Quṣayr ˁAmra. En revanche, la planification du décor est encore perceptible aujourd'hui. 
Pour gérer les contraintes des formes architecturales, les peintres avaient recours au découpage de la 
surface qui permettait de transformer toute surface en formes géométriques malléables et de remplir 
toute la surface. Dans notre peinture, les traces de ce découpage sont encore visibles sous la forme de 
cadres qui structurent la surface peinte. Ce découpage par les cadres peut être considéré comme un 
véritable élément structurant, d’abord parce qu’il permet d’organiser la surface et, d’autre part, parce 
que ces cadres vont largement conditionner le choix des motifs contenus. Nous allons commencer 
par tenter de définir la nature du découpage opéré et ce qui l’a motivée.

	 25	Coran, V, 90 et VI, 74.
	 26	Paret, « Die Entstehungszeit », p. 158-181. 
	 27	Gonzalès, « Approche esthétique », p. 69-70.

	 28	Van Reenen, « Das Bilderverbot ».
	 29	Ling, Roman Painting, p. 198-204 ; Barbet, La peinture 

murale, p.113-128.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

113

	 Adhérence du découpage à la forme architecturale
Le mur du fond de l’alcôve était recouvert jusqu’à mi-hauteur (environ 2m) de plaques de marbre 

aujourd’hui disparues, mais dont quelques fragments blancs veinés de gris sont encore visibles au 
musée de la Citadelle de ˁAmmān. Il restait donc au peintre une surface en forme d’hémicycle haute 
de 2 m et large de 2,46 m. 

	 Le découpage de la paroi
La surface peinte est divisée en trois parties (fig. 1) : deux registres juxtaposés et une frise englob-

bant les deux registres. Le registre supérieur occupe les trois quarts de l’espace soit environ 1,60 m de 
haut. Il a la forme d’un demi-cercle. Le registre inférieur a la forme d’un bandeau rectangulaire long 
de 2,46 m et haut de 40 cm. Enfin, une frise est installée dans un bandeau arqué large de 20 cm.
L’ensemble de la composition est cerné d’un cadre noir semi-circulaire doublé d’une frise arquée. 

On note ici une adhérence du cadre à la forme voûtée de la surface. Cette adhérence n’est pas un cas 
isolé à Quṣayr ˁ Amra où les cadres ont tous une forme qui a été conditionnée par la nature architecturale. 
À titre d’exemple, les cadres circulaires de la coupole du caldarium, triangulaires pour les écoinçons 
ou rectangulaires pour les parois rectilignes. On peut poser comme première règle de la décoration : 
l’adhérence du cadre à l’architecture. 

	 Un découpage conditionné par la nature architecturale et la tradition
L’organisation de la surface que nous venons d’évoquer a été conditionnée par la nature architecturale 

de la surface, mais aussi par la manière dont les artisans agencent le décor peint d’une alcôve avant 
l’islam. Le matériel archéologique préislamique de la région en fournit quelques exemples. La structure 
architecturale des tombeaux romains de Jordanie (iie-ive siècles) présente des hypogées constituées 
d’alcôves (espace en retrait mais accessible, couvert d’une voûte et abritant plusieurs tombes) ou 
d’arcosolia (dans les hypogées, niche en arc abritant une tombe et une seule). La manière dont ces 
espaces étaient décorés peut être comparée à l’organisation du décor de l’alcôve omeyyade. C’est 
notamment le cas du tombeau de Marwa où le mur peint de l’alcôve est divisé en deux registres, un 
registre principal en forme d’hémicycle et un registre inférieur en forme de bandeau. Les deux registres 
sont englobés par un cadre très épais et une frise végétale 30. Dans le tombeau de Bait Ras, le mur du 
fond de l’arcosolium est divisé en deux registres (hémicycle et bandeau) et une frise décorative orne 
le pourtour de l’entrée de l’arcosolium donnant l’impression d’englober les deux registres 31. 
Plus proches dans le temps de la fresque omeyyade, les peintures coptes qui ornent les petites 

alcôves du monastère de Baouit en Égypte (vie-viie siècles) présentent également des analogies dans le 
découpage. On retrouve sur la peinture conservée au Musée copte du Vieux-Caire (fig. 2) une division 
en deux registres juxtaposés formés d’un hémicycle en haut et d’un bandeau en bas. La façade de 
l’alcôve est occupée par deux frises qui englobent les deux registres : une frise végétale doublée d’une 

	 30	Barbet, Les peintures des nécropoles, fig. 318. 	 31	Ibid., p. 229-243 et pl. 114.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

114

frise de médaillons. Cette structure se retrouve sur d’autres décors d’alcôves coptes 32, mais aussi 
dans les absides des églises byzantines 33.
Il ressort que le découpage opéré à Quṣayr ˁAmra a été conditionné par la forme architecturale et 

par la manière traditionnelle de structurer le décor d’une alcôve. Il s’agit maintenant de déterminer 
si les trois cadres formés par le découpage (hémicycle, bandeau allongé et bandeau arqué étroit) ont 
dicté leur loi au choix et à l’organisation des motifs. En d’autres termes, est-ce que la survivance d’un 
canevas implique la survivance des motifs qui lui sont attachés ?

	L a tyrannie des cadres sur le contenu 

Dans un article sur l’influence de la forme sur l’iconographie, L. Reau a montré que la forme du 
cadre 34 dans l’art antique et médiéval commandait très souvent le choix des sujets et leur organisat-
tion. Il insiste particulièrement sur le fait que dans les décors étroitement liés à l’architecture comme 
la peinture murale, « la loi du cadre » exerçait sur les artisans la plus grande force de contrainte ou 
de suggestion. Bon nombre d’aspects formels ou iconographiques de l’art médiéval s’expliquent par 
les exigences du cadre à remplir. Il donne l’exemple des anges, si nombreux dans les cathédrales 
anglaises du xiiie siècle. Les historiens de l’art ont tenté d’expliquer leur présence par des arguments 
théologiques ou mystiques issus de sources textuelles très savantes. D’autres ont proposé des jeux 
de mots fantaisistes sur angels et Angles. Alors qu’en s’attachant aux formes, L. Réau remarque que 
les ailes des anges étaient très commodes pour meubler les écoinçons triangulaires des nombreuses 
arcades des cathédrales médiévales 35. Cette approche strictement formelle n’a jamais été adoptée 
dans les travaux sur les arts figuratifs omeyyades. Pour déterminer l’impact des cadres sur le choix 
des motifs, nous procéderons ainsi : d’abord, il s’agit d’examiner froidement les rapports formels entre 
le cadre et son contenu. Ensuite, pour évaluer la prévisibilité de ces contenus, nous devrons recourir 
aux modèles issus des traditions préislamiques et relever les motifs les plus fréquemment contenus 
dans chaque type de cadre. 

	 Le cadre en hémicycle du registre central 
Ce cadre en forme de demi-cercle qui adhère à l’alcôve impose du point de vue de son format deux 

contraintes : d’abord, le decrescendo de la taille des figures depuis le centre jusqu’aux extrémités. Cette 
diminution des figures latérales rehausse l’importance de la figure centrale et entraîne non seulement 
une composition axiale, mais aussi des différences de taille ou d’attitude des figures latérales qu’il 
faut alors représenter à des niveaux variables : plus petites, assises, ou à genoux. 
Cette composition axiale souvent formée de trois figures et caractérisée par le decrescendo des 

tailles est d’ailleurs illustrée sur de nombreux exemples de peintures murales préislamiques où le 
format en hémicycle est aussi une contrainte. Prenons l’exemple du registre principal de la peinture 

	 32	Les alcôves peintes de Baouit et les alcôves du monastère 
de Saint-Jérémie à Saqqara conservées au Musée copte du 
Caire, nos 7984, 7989,7987.

	 33	Dorigo, Late Roman Painting, fig. 84, 8, 25, 27, 33.
	 34	Cette enquête sur les cadres m’a été suggérée par Cl. Audebert, 

qui avait remarqué dans la poésie arabe le rôle des éléments 
structurants de base qui permettent de définir l’armature 
d’un poème et qui par ailleurs impliquent des attentes au 
niveau du contenu. 

	 35	Réau, « Influence de la forme », p. 89-90.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

115

d’alcôve de Baouit (fig. 2). Le Christ trônant au centre est flanqué de deux archanges de taille plus 
réduite et à genoux. Le décor des absides byzantines offre un type de composition similaire. Considér-
rons, par ailleurs, non plus les décors monumentaux, mais de petits objets de forme circulaire comme 
certains plats sassanides (fig. 3) ou comme le Missorium de Théodose (fig. 4). Dans ce dernier cas, le 
décor du plat est divisé en deux registres et le registre principal du dessus a également la forme d’un 
hémicycle. On y retrouve une composition axiale avec une figure centrale trônante et deux figures 
latérales assises. Sur le plat sassanide, les figures latérales sont de taille plus réduite (fig. 3). Le point 
commun entre ces différents exemples est une situation formelle comparable (hémicycle) qui entraîne 
une composition intérieure assez proche. 
Il n’est pas étonnant de trouver dans le registre principal de notre peinture omeyyade d’abord, une 

composition axiale symétrique faite de trois figures et le decrescendo attendu des tailles des deux 
figures latérales. En effet, la peinture montre un personnage trônant au centre représenté de manière 
frontale flanqué de deux acolytes debout et de tailles plus réduites. Ces acolytes ont le dos légèrement 
courbé et le visage tourné vers la figure centrale. La forme légèrement courbée illustre l’idée de motif 
dont la silhouette est imbriquée ou ajustée au format demi circulaire du registre. 
Un autre indice de cette imbrication se manifeste dans la représentation de l’arc sous lequel est 

installé le personnage trônant. Cet arc est composé de deux colonnes à spirales surmontées de deux 
chapiteaux corinthiens. Les deux colonnes soutiennent un arc en plein cintre dont la face a été peinte 
en bleue. L’arc, de forme cintrée, s’ajuste particulièrement bien au format de l’hémicycle. De plus, 
il permet un autre découpage du registre en laissant comme surface à remplir l’intérieur de l’arc occupé 
par le trône, l’extérieur de l’arc occupé sur les côtés par les deux acolytes et deux petites surfaces 
au-dessus entre le linteau et la frise supérieure. Ces deux surfaces en forme d’écoinçons sont occupées 
par deux oiseaux dont la silhouette en forme de triangle posé sur sa pointe s’adapte à l’écoinçon. Il en 
ressort que c’est l’arc qui comme « sous-structure » organise la disposition des principales figures de 
ce registre et que la forme et la disposition de ces figures sont dictées par non seulement le format du 
registre, mais aussi par le redécoupage opéré par l’arc. Le rapport entre le format du cadre et le contenu 
n’est pas un cas isolé à Quṣayr ˁAmra. Les motifs ou figures qui ornent les intrados, les lunettes, les 
écoinçons montrent clairement une adhérence de leur forme aux cadres qui les cernent. 

	 Le bandeau allongé du registre inférieur
Le registre inférieur est occupé par un bandeau rectangulaire allongé et étroit qui occupe toute la 

partie inférieure de la peinture. Ce format impose un alignement en longueur de la composition. 
De quelle manière sont occupés les bandeaux étroits et allongés dans les traditions artistiques 

préislamiques ? 
Les exemples déjà cités des alcôves notamment coptes (fig. 2) présentent un registre inférieur en 

forme de bandeau, mais beaucoup plus large que celui de la peinture omeyyade. Il faut donc chercher 
ailleurs des bandeaux aux formats comparables. Les mosaïques romaines et byzantines offrent sur ce 
point un grand nombre de spécimens. Ces bandeaux étaient utilisés dans les pavements pour décorer 
des surfaces particulières telles que les encadrements et les bordures, les tapis de seuil ou les entrec-
colonnements. À la fin de l’Antiquité, ces bandeaux sont particulièrement employés comme structure 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

116

de remplissage dans les compositions très morcelées. Dans tous les catalogues et répertoires sur l’art 
des mosaïques à la fin de l’Antiquité que nous avons consultés, c’est le thème du paysage nilotique 
qui apparaît comme le motif privilégié des bandeaux étroits dans les mosaïques tant en Afrique du 
Nord (Leptis Magna et Zliten) qu’au Proche-Orient. Il connaît un succès particulièrement notable 
en Jordanie dès le vie siècle où le morcellement des compositions a souvent favorisé le recours au 
bandeau nilotique. 
Le paysage nilotique type se caractérise par une étendue d’eau, un navire occupé par des putti, 

une flore et une faune marine. La disposition de ces éléments s’adapte bien au bandeau étroit. Cette 
occupation des bandeaux par des paysages nilotiques est très ancienne. Outre l’origine égyptienne du 
motif, on peut signaler un prototype romain provenant des peintures d’Herculanum (iie siècle) où le 
paysage nilotique est déjà installé dans un bandeau étroit. Pour les mosaïques du Proche-Orient, on 
peut citer, à titre d’exemple, les mosaïques des églises de Cyrénaïque, notamment Qasr al-Libya (539), 
et, en Jordanie, al-Haditha, Kafr Kama, Tell Hawash, Khirbat al-Mukhayyet et Umnir al-Qubliye 36. 
Le paysage nilotique a également la forme d’un bandeau dans une fresque byzantine découverte à 
Chypre, plus exactement dans la citerne de Salamine (vie siècle) 37. Enfin, les bandeaux nilotiques 
sont aussi utilisés chez les Coptes où ils sont sculptés sur le bois ou l’ivoire comme le montre le 
diptyque de Murano (fig. 5). 
Il n’est donc pas si surprenant du point de vue formel de retrouver un paysage nilotique sous le 

personnage trônant de Quṣayr ˁAmra. Ce paysage est composé d’une étendue d’eau poissonneuse. 
Dans la partie centrale, sous le trône, se trouve une embarcation cintrée avec à bord cinq personnages 
nus. L’un d’entre eux est penché vers l’eau et semble tenir quelque chose: un filet ou un personnage. 
À droite, on distingue à peine une sorte de monstre marin, crocodile ou Kétos avec un oiseau posé 
sur son dos. Cette partie très endommagée ne permet pas une description développée. L’important 
ici était de noter la forte prévisibilité du contenu dès qu’on s’attache aux circonstances formelles 
et d’apporter ainsi une preuve supplémentaire de la tyrannie des cadres sur les choix iconographiques 
omeyyades.

	 La frise arquée 
La frise qui cerne les deux registres a la forme d’un bandeau étroit et arqué qui se prête mal au 

développement de scène composée. 
Dans la plupart des traditions préislamiques, les bandeaux arqués et étroits sont occupés par un 

motif géométrique ou végétal. D’ailleurs, d’autres exemples de bandeaux arqués se trouvent à Quṣayr 
ˁAmra (dans les bains) et sont effectivement ornés de frises végétales. Dans le cas de l’alcôve de Baouit, 
ce bandeau arqué se trouve sur le pourtour de l’alcôve et se compose d’une frise végétale et d’une 
frise de douze médaillons ornés des bustes des apôtres (fig. 2). 

	 36	Balty, Les mosaïques antiques, p. 245-254 et pl. XLIV. 	 37	Sacopoulo, « La fresque chrétienne », p. 61-83.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

117

À Quṣayr ˁ Amra, le bandeau arqué est cerné de deux traits noirs. À l’intérieur de ce bandeau à fond 
clair est disposée une vingtaine de perdrix. Installées en deux files indiennes symétriques, elles se 
rejoignent au sommet de l’arc. Si une composition en frise est attendue dans un bandeau arqué et étroit, 
en revanche le motif de la perdrix est surprenant du point de vue des traditions picturales préislamiques. 
Nous verrons plus loin qu’il est le résultat d’une contamination de modèles.

	R apport entre les trois composantes de la peinture :  
trône/paysage nilotique/perdrix

Une fois l’organisation du décor et son contenu exposés, il s’agit maintenant d’examiner les rapports 
formels entre les trois composantes. L’objectif est de déterminer si cette peinture est une composition 
unifiée ou morcelée. La réponse à cette question aura de fortes implications dans la définition du 
processus de création. L’insuffisance du langage se fait sentir ici de la manière la plus flagrante. Une 
composition est dite unifiée lorsque toutes les parties sont traitées par rapport à l’ensemble, que chaque 
composante particulière est perçue comme indispensable à l’ensemble et qu’elles indiquent ce qui les 
rattache les unes aux autres. Dans notre cas, l’impression d’une composition unifiée est provoquée 
par le cadre, le bandeau qui cerne les deux registres. Ces derniers indices sont d’ordre structurel et 
ne proviennent pas du contenu figuratif. Il est difficile de définir la nature du rapport entre les trois 
composantes parce que les artisans ont utilisé pour chacune d’elle un traitement indépendant. Pour 
s’en convaincre, il suffit d’observer le traitement de l’espace. Le registre central est traité selon le 
mode de la frontalité et de la symétrie. L’arc n’introduit pas forcément une impression de profondeur. 
Le registre inférieur montre un paysage nilotique traité de manière panoramique. Enfin, les perdrix 
sont disposées selon un mode purement décoratif. La composition de l’ensemble, bien qu’unifiée 
par des éléments structurels apparaît tout de même morcelée et se présente comme un agencement 
de « blocs 38 » indépendants qui s’imbriquent et qui ont permis le remplissage de la surface par des 
formes adéquates et sûrement disponibles dans les répertoires des artisans. 

	 Bilan de l’examen de l’occasion formelle

1. L’examen entre la forme architecturale et le découpage a montré que l’architecture dicte sa loi 
au découpage et que ce découpage est le résultat d’une tradition picturale en cours avant l’islam.
2. L’analyse du rapport entre le format des cadres et leurs contenus a montré que le cadre commande 

souvent le choix et l’organisation des motifs. Les contenus du registre principal et du registre inférieur 
se sont avérés particulièrement prévisibles.
3. L’examen du rapport entre les trois registres a montré que la composition était morcelée et que 

l’agencement avait été réalisé de manière artificielle. Ce caractère morcelé indique que les artisans ont 
vraisemblablement travaillé à partir non pas de modèle comprenant des compositions d’ensemble figées, 
mais à partir de « formules minimales ». Si ce point est démontré, cela impliquerait des possibilités de 

	 38	Expression empruntée à Cl. Audebert qui l’utilise pour 
définir des formes de discours délimitées par des marques.

	 	Audebert, « Réflexions », nos 5 et 6, p. 23.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

118

variation dans l’agencement et surtout l’idée non pas d’une imitation ou d’une reproduction servile 
d’un modèle, mais une réelle stratégie. C’est par ce biais que nous pourrons montrer la spécificité 
du décor omeyyade et la pertinence du terme programme. Pour y parvenir, nous allons mener une 
analyse comparative entre la peinture omeyyade et les modèles préislamiques susceptibles de l’avoir 
inspirée. 

	 Analyse comparative

L’objectif principal de cette analyse comparative n’est pas de déterminer l’origine historique 
ou géographique des motifs, ni de calquer sur la peinture omeyyade les significations préexistantes 
propres aux modèles. Il s’agit plutôt d’identifier le processus qui a donné naissance à des œuvres 
comparables, mais finalement distinctes. Pour définir ce processus de création, nous essaierons de 
cerner la silhouette du schéma type utilisé à partir des éléments fixes observés (ce qui ne varie pas 
ou peu) et de situer les niveaux de variations possibles. Il s’agira ensuite de s’interroger sur ce qui a 
motivé les variations.

	P résentation et pertinence du matériel choisi

Pour mener une analyse comparative entre la peinture omeyyade et les modèles susceptibles de 
l’avoir inspirée, nous avons sélectionné six spécimens situés dans une fourchette chronologique allant 
de la fin du ive siècle jusqu’à la fin du viie siècle et issus des traditions artistiques des régions conquises 
par l’islam (Égypte, Syrie, Perse). Ces spécimens ont également été choisis parce que comme nous 
allons le voir, ils présentent de nombreuses analogies iconographiques, structurelles et thématiques 
avec la peinture de Quṣayr ˁAmra. Les six spécimens sont :
1. Le missorium de Théodose (fig. 4) : plat en argent d’un diamètre de 74 cm et datant de 388. 

Il aurait été fabriqué à Constantinople ou à Thessalonique à l’occasion de l’anniversaire de l’empereur 
byzantin Théodose. Il représente l’empereur flanqué de deux princes 39 ;
2. Le diptyque de Murano (fig. 5) : plaque d’ivoire sculptée en Égypte par des artisans coptes à la 

fin du ive siècle. Cet objet qui pouvait servir de décor amovible dans des églises représente le Christ 
trônant et des scènes des miracles 40 ;
3. Le diptyque du consul Clementius (fig. 6) : plaque d’ivoire sculptée datant de 513 et qui aurait 

été fabriquée en Égypte ou en Syrie. Elle représente le consul Clementius trônant 41 ;
4. La mosaïque d’Adam à Ḥūarte (fig. 7) : mosaïque découverte dans l’église de l’Archange-Michel 

dans le village de Ḥūarte au nord d’Apamée en Syrie. Ce pavement de mosaïque daté entre le ve et 
le vie siècles se trouve devant le seuil du sanctuaire de l’église, face à l’entrée. Il représente Adam 
trônant 42 ;

	 39	Weitzmann, Age of Spirituality, p. 74-76. 
	 40	 Ibid., p. 402-403.

	 41	 Ibid., p. 48-50.
	 42	Canivet, Ḥūarte, plan X.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

119

5. La peinture copte de Baouit en Égypte (fig. 2) : datée du vie-viie siècle, elle ornait l’une des 
nombreuses alcôves d’une des églises du site. Elle mesure environ 1 m de haut sur 1 m de large et 
représente le thème de l’Ascension avec le Christ trônant 43 ;
6. Le plat sassanide découvert à Qazwin (fig. 3) : daté du vie-viie siècle, ce plat en argent représente 

l’empereur sassanide Khoroès II trônant 44.
Avant de commencer l’analyse comparative, quelques justifications s’imposent à propos de ce 

choix. L’utilisation de ce matériel se justifie dans la mesure où de nombreuses études ont montré que 
les traditions artistiques des régions conquises par l’islam avaient fourni aux Omeyyades des artisans 
et un vocabulaire de formes et de motifs. C’est notamment le cas de l’Égypte. Sa production artist-
tique est d’ailleurs importante pour notre sujet et ce à plus d’un titre. C’est d’abord la seule région 
qui nous ait fourni des vestiges de peintures murales ou sur bois situés entre le vie et le viie siècles. 
Contrairement à la Syrie-Jordanie, l’Égypte avait maintenu une tradition picturale. Par ailleurs, les 
sources historiques et notamment les papyrii d’Aphrodito signalent la présence d’artisans coptes sur 
les grands chantiers omeyyades de Damas et Jérusalem 45. Par ailleurs, l’intrusion dans ce matériel de 
techniques décoratives différentes de la peinture murale est défendable pour plusieurs raisons. En ce 
qui concerne la mosaïque, on sait qu’elle était la technique décorative la plus en vogue à la veille de 
l’avènement de l’islam au Proche-Orient. Elle constituait l’essentiel du paysage visuel et pouvait être 
vue par les artisans et par le commanditaire. Par ailleurs, bien que pratiquant une technique différente, 
les peintres collaboraient étroitement avec les mosaïstes. Ce sont eux qui réalisaient le dessin de la 
mosaïque avant son exécution 46. Pour les autres spécimens choisis, le recours à quatre objets classés 
généralement dans la catégorie « arts mineurs » est défendable d’abord parce qu'ils ont en majorité 
été produits dans les régions conquises par l’islam, surtout l’Égypte, la Syrie et la Perse. Ensuite, ces 
objets précieux étaient transportables et ont donc pu jouer un rôle dans la transmission des motifs 
d’abord entre les différentes traditions artistiques préislamiques (copte, byzantine ou sassanide) et 
ensuite entre ces traditions et l’art omeyyade. Enfin, un dernier critère a motivé le choix de ces six 
documents : ils sont représentatifs de l’iconographie du pouvoir qu’il soit divin ou séculier à la veille 
de l’islam, dans la mesure où pour chaque document, il est possible de constituer des séries. C’est le 
cas par exemple, des nombreuses peintures coptes qui représentent le Christ ou la Vierge trônant 47, de 
la série des diptyques consulaires dont l’art de la fin de l’Antiquité a fourni un nombre considérable 48, 
et de la série des plats en argent sassanides 49.

	 43	Bourguet, L’art copte, p. 44-45. 
	 44	Harper, « Thrones and Enthronement », p. 50, 58.
	 45	Bell, Greek Papyrii IV, p.75-76.
	 46	Bruneau, « Les mosaïstes antiques », p. 260-272.
	 47	De nombreuses alcôves peintes exposées au Musée copte du 

Caire reproduisent un type iconographique très comparable à 
celui de Baouit. Ce type est également présent sur certaines 

sculptures coptes représentant la Vierge trônant : voir à ce 
sujet, les niches peintes conservées au Musée copte du 
Caire et provenant du monastère de Saint-Jérémie à Saqqara, 
nos 7984, 7987, 7989. 

	 48	Delbrueck, Die consulardiptychen, pl. 35 et 62. Weitzmann, 
Age of Spirituality, p. 31, 50, 55.

	 49	Harper, « Thrones and Enthronement », pl. II, V. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

120

	C omparaison 

Dans la comparaison, le point de départ privilégié sera le registre central de Quṣayr ˁAmra. Ce 
registre est occupé par ce que nous appellerons une formule. Une formule se définit grossièrement 
par un schéma type réutilisable. La formule se distingue de l’archétype ou du prototype, car elle 
n’implique pas l’idée d’une version unique, fixée et originale qui aurait dégénéré, mais plutôt l’idée 
d’un schéma sommaire et suffisamment fluide pour permettre des variations. Le personnage trônant 
sous un arc et flanqué d’acolytes pourrait être un exemple de formule. Pour chaque spécimen, nous 
attacherons une attention particulière au traitement de la formule en notant : 
1. Les occurrences de la formule du personnage trônant flanqué d’acolytes ;
2. La situation de cette formule, c’est-à-dire le nombre de registres et la situation de la formule par 

rapport aux autres registres (quand il y en a) ;
3. Les composantes de la formule, c’est-à-dire personnage trônant (gestuelle et attributs), les acolytes 

(nombre et position, gestuelle, attribut) et la présence ou pas de structure architecturale ;
4. Les thèmes ou les motifs auxquels cette formule centrale est agencée ;
5. Les significations attribuées à ces spécimens.

	 Occurrence de la formule du personnage central flanqué d’acolytes
On retrouve un personnage en position centrale et flanqué d’acolytes dans cinq spécimens sur six. 

Seule la mosaïque de Ḥūarte représente Adam sans acolytes, mais flanqué de deux cyprès (fig. 7).

	 Situation de la formule
La formule occupe le registre principal de toutes les compositions. Sur le Missorium de Théodose 

(fig. 4) la composition est divisée en deux registres de tailles inégales, le registre supérieur occupant 
les trois quarts de la composition. La formule se trouve dans ce registre principal. Sur le dyptique de 
Murano (fig. 5), la composition très morcelée est dominée par une partie centrale en forme de rectangle 
à la verticale, cernée dans sa partie supérieure et inférieure de deux bandeaux allongés, tandis que 
les côtés latéraux sont occupés chacun par deux petits tableaux. C’est dans la partie centrale qu’est 
installée la formule du personnage trônant flanqué d’acolytes. Le diptyque du consul Clementius 
(fig. 6) est, lui, divisé en trois registres et c’est dans le registre central que se trouve le personnage 
trônant flanqué d’acolytes. La peinture de Baouit (fig. 2) est divisée en deux registres englobés par 
une frise. C’est dans le registre supérieur en forme d’hémicycle que se trouve la formule. Enfin le plat 
de Qazwin (fig. 3) n’est pas divisé par des registres. Elle occupe donc tout le plat.
Il en ressort que dans nos spécimens, lorsque la composition est divisée en trois registres ou plus, la 

formule occupe la position centrale. Lorsque la composition est divisée en deux registres, elle occupe 
le registre supérieur comme c’est le cas à Quṣayr ˁAmra (fig. 1). Par ailleurs, on peut noter que sur le 
plat de Qazwin, elle peut occuper à elle seule l’espace disponible.

	 Les composantes de la formule centrale
Dans ses composantes, la formule comporte des éléments fixes et de nombreuses variations qu’il 

importe de relever afin de dresser le portrait-robot du schéma type utilisé.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

121

	 Le personnage trônant (cadre, gestuelle, attribut, vêture)
Le cadre architectural varie d’un spécimen à l’autre. L’arc observé dans la peinture omeyyade 

n’apparaît que sur les objets tels que le Missorium de Théodose (fig. 4), le diptyque de Murano 
(fig. 5), le diptyque du consul Clementius (fig. 6) et le plat de Qazwin (fig. 3). Sur ces exemples, sa 
forme est différente de celle observée sur la peinture omeyyade. L’arc du Missorium de Théodose se 
compose d’un linteau arqué supporté par quatre colonnes. Sur les diptyques de Murano et du consul 
Clementius, les colonnes sont à peines visibles, on distingue cependant les chapiteaux qui supportent 
un cartouche inscrit sur le diptyque du consul et un arc voûté sur le diptyque de Murano. L’arc du plat 
de Qazwin est fort différent et consiste en deux larges montants décorés de médaillons, et un sommet 
décoré de merlons et d’un croissant de lune. La forme de l’arc varie, mais sa fonction également. Alors 
qu’il comprend les acolytes sur les diptyques et le Missorium de Théodose, il les exclut dans le plat 
sassanide comme à Quṣayr ˁAmra. 
Le personnage central est assis sur un trône sur tous les spécimens, sauf sur celui de Qazwin où il 

semble debout devant son trône. La forme du trône change d’un modèle à l’autre. À Quṣayr ˁ Amra, le 
trône se caractérise par deux montants décorés de pierres précieuses, un dossier arqué, un marchepied 
et un coussin débordant. Ce coussin débordant est présent sur tous les spécimens à l’exception du plat 
de Qazwin où le trône est composé d’un lit où sont posées plusieurs épaisseurs. Ce trône sassanide 
n’est pourvu ni de marchepied, ni de montant décoré de pierres précieuses. Ce sont plutôt les modèles 
byzantins et surtout coptes qui fournissent le plus d’analogies avec le trône de notre peinture. Bien 
que sa forme varie, le marchepied se retrouve sur la peinture de Baouit, les diptyques, la mosaïque de 
Ḥūarte, et le Missorium de Théodose. En revanche, les montants décorés de pierres précieuses ou de 
gemmes ne se retrouvent que sur les spécimens coptes comme le trône de la Vierge dans le registre 
inférieur de l’alcôve de Baouit. Il en ressort que bien que les formes du trône varient, la présence de 
coussin débordant et de marchepied apparaissent comme des constantes que l’on retrouve d’ailleurs 
dans la peinture de Quṣayr ˁAmra (fig. 1). 
À Quṣayr ˁAmra, le personnage central est représenté de manière frontale. Il est assis, les jambes 

écartées et les pieds « en canard » posés aux deux extrémités du marchepied (fig. 1) Sur tous nos spéc-
cimens, le personnage central est assis, à l’exception du plat de Qazwin où il se tient debout devant 
le trône. Ces mains ramenées sur l’abdomen tiennent une sorte de sceptre et ses deux jambes sont 
serrées avec les pieds en canard. Sur la plupart des autres spécimens, on retrouve les jambes légèrem-
ment écartées et les pieds aux deux extrémités du marchepied (fig. 2 et 5) ou les genoux écartés et les 
pieds ressérés en canard (fig. 4, 6 et 7). En ce qui concerne la gestuelle des mains, à Quṣayr ˁAmra, 
la main droite est ramenée vers la poitrine, tandis que la gauche semble tenir un objet en avant. On 
retrouve un dispositif comparable sur la mosaïque de Ḥūarte (fig. 7) où Adam tient de la main gauche 
des Écritures, tandis qu’il ramène vers sa poitrine la main droite. Sur le diptyque de Murano (fig. 5), 
la main droite du Christ est également ramenée vers la poitrine en signe de bénédiction, tandis que 
la gauche garde des Écritures posées sur sa cuisse. Sur les autres modèles, on remarque que le Christ 
tient également des Écritures de la main gauche, tandis que son bras droit est levé en signe de bénéd-
diction. Théodose a également le bras droit tendu vers un officiel à qui il offre un codicille, tandis 
que sa main gauche repose sous son manteau (fig. 4). Enfin, le consul Clementius porte un sceptre de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

122

la main gauche, tandis que sa main droite est posée sur sa cuisse. Il en ressort des constantes dans la 
gestuelle du personnage central, notamment la main gauche qui tient sur quatre spécimens des Écrit-
tures ou un sceptre et des variations en particulier au niveau de la main droite qui peut être ramenée 
sur la poitrine, levée, tendue ou posée sur la cuisse. 
En ce qui concerne les attributs du personnage central de la peinture omeyyade, il est aujourd’hui 

impossible de les identifier étant donné qu’il s’agit des parties les plus endommagées. En revanche, 
le nimbe est encore lisible (fig. 1) Cet attribut est présent sur les représentations du Christ à Baouit 
(fig. 2) où il est crucifié et sur le diptyque de Murano (fig. 5), mais également sur la représentation de 
Théodose (fig. 4). Il pouvait donc être associé à un dieu ou à un empereur. Les Écritures sont présentes 
sur les représentations du Christ à Baouit et sur le diptyque de Murano, mais également sur la mosaïq-
que d’Adam. Tandis que le sceptre est représenté sur le plat de Qazwin et sur le diptyque consulaire. 
Il apparaît un certain degré de variations dans les attributs selon les contextes. 
Reste à examiner la vêture dans nos documents. À Quṣayr ˁAmra, le personnage trônant est vêtu 

d’un costume ample à plusieurs épaisseurs et long. Il recouvre le corps et une partie des pieds. Il se 
compose d’une tunique à col rond décorée d’un motif quadrillé. Par-dessus, il porte un manteau blanc 
dont on distingue les plis formés au niveau des bras et du ventre et une alternance de couleur sur la 
manche droite. Il aurait également porté des chaussons (fig. 1). Ce type de vêtement se retrouve notamm-
ment dans la mosaïque de Ḥūarte et le diptyque de Murano. On note par ailleurs la même alternance 
de couleur sur les manches du Christ à Baouit et le même motif quadrillé sur la tunique de Théodose. 
Le plat de Qazwin n’offre aucune analogie du point de vue du costume. Le type vestimentaire de 
notre personnage trônant est plutôt issu de traditions copto-byzantines représentant le Christ, Adam 
ou un empereur byzantin. 

	 Les acolytes
À Quṣayr ˁ Amra, deux acolytes debout flanquent le personnage central. Ils sont situés en dehors de 

l’arc et disposés symétriquement par rapport au centre. Ils portent des flagellum orientés en direction 
du personnage trônant. Leurs têtes nimbées sont légèrement levées en direction du personnage cent-
tral. Ils portent des costumes à plusieurs épaisseurs décorées de quadrillage et formant une poche au 
niveau du ventre (fig. 1). 
Les acolytes sont présents sur tous les spécimens à l’exception de la mosaïque d’Adam. Leur taille 

est toujours plus réduite que celle du personnage central. Cependant, leur nombre, leur position et leur 
costume varient d’un spécimen à l’autre. Ce sont deux archanges nimbés qui flanquent le Christ sur 
la peinture de Baouit (fig. 2). Ils sont à genoux, les deux mains tendues vers le Christ. On retrouve 
ces deux archanges sur le diptyque de Murano (fig. 5) où ils sont cette fois situés en arrière-plan. Les 
deux figures debout qui flanquent le Christ sont les apôtres Pierre et Paul. Représentés de manière 
frontale, ils tiennent d’une main des Écritures et tendent l’autre vers le Christ. Les archanges et les 
apôtres sont installés sous l’arc central. Sur le diptyque consulaire (fig. 6), le consul est flanqué de 
deux personnifications féminines installées sous l’arc et représentées à mi-corps. Elles symbolisent les 
villes de Constantinople et de Rome. Sur le Missorium de Théodose (fig. 4), l’empereur est flanqué 
de deux acolytes, qui sont ici les deux princes héritiers. À droite Valentin II et à gauche Arcadius. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

123

Ils sont assis sur des trônes et installés tous deux sous la structure architecturale. Les deux princes 
sont nimbés comme Théodose et portent des vêtements honorifiques composés d’une tunique, d’un 
manteau, d’un diadème. Chaque prince a à ses côtés deux gardes armés de lances et de bouclier. Enfin, 
les acolytes apparaissent aussi sur le plat de Qazwin (fig. 3) où ils sont installés en dehors de l’arc. 
Vêtus de tunique et de pantalon bouffant, ils ont les bras pliés et la bouche couverte par un tissu en 
signe de respect. Leurs corps sont représentés de manière frontale tandis que leurs têtes sont tournées 
vers le roi sassanide. 
Pour les acolytes, on notera les éléments fixes suivants : le fait qu’ils soient au minimum deux, 

leur taille plus réduite que celle du personnage central, et leur disposition symétrique par rapport au 
personnage central. Mais, les niveaux de variations sont nombreux et concernent essentiellement leur 
nombre entre deux et quatre, leur situation par rapport à l’arc et les détails du costume et des attributs 
qui changent en fonction du contexte (Écritures, symboles des villes, bandeau recouvrant la bouche, 
sceptre). 

	 Les motifs et thèmes associés à la formule
À Quṣayr ˁAmra, la formule est combinée à un registre inférieur contenant un paysage nilotique 

et une frise contenant des perdrix. Cet agencement de motifs a-t-il des antécédents?
Sur le diptyque de Murano (fig. 5), la composition est très morcelée et la formule centrale est donc 

associée à plusieurs thèmes. D’abord sur le haut du diptyque court un bandeau allongé contenant 
deux victoires ailées soutenant un médaillon cruciforme. Sur les deux côtés latéraux de la formule 
sont installées quatre scènes relatives aux miracles. Directement sous le trône du Christ se trouve 
une autre scène biblique, celle des trois Hébreux dans la fournaise. C’est seulement sous cette scène 
que se trouve illustré l’épisode de Jonas avalé par la baleine et sauvé des Eaux. La scène de Jonas est 
clairement façonnée à partir des modèles de paysages nilotiques. Cette utilisation des modèles antiques 
comme moule pour l’iconographie chrétienne est d’ailleurs un phénomène largement documenté 50. 
À ce stade, ce qui importe pour notre peinture omeyyade, c’est de remarquer d’abord une analogie 
dans la combinaison entre le Christ trônant et un paysage nilotique qui sert ici l’épisode de Jonas. 
Mais, il faut noter que cette scène de Jonas n’est pas directement placée sous le trône et elle n’est 
pas la seule à être combinée à l’image du Christ, puisque d’autres épisodes bibliques y sont associés. 
L’iconographie chrétienne a, à d’autres occasions, associé la figure du Christ et les Eaux. Par exemple, 
dans la peinture copte de l’église de Dayr al-Šuhadā’, le Christ trônant a les pieds qui reposent sur un 
tapis décoré de poissons 51. Dans la citerne byzantine de Salamine à Chypre, on trouve une peinture 
représentant le buste du Christ inscrit dans un médaillon et installé au-dessus d’un paysage nilotique 
en forme de bandeau allongé 52. Mais du point de vue formel, ces deux exemples sont très éloignés 
de la peinture omeyyade. Par ailleurs, la frise de perdrix est absente de ces documents.

	 50	Weitzmann, « The Survival », p. 45-68.
	 51	Leroy, Les peintures du couvent du désert d’Esna, p. 50.

	 52	Sacopoulo, « La fresque chrétienne », fig. 14.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

124

Sur les autres spécimens coptes et notamment sur la peinture de Baouit (fig. 2), le Christ est 
représenté au-dessus d’un registre où se trouve la Vierge à l’enfant trônant flanquée des deux apôtres 
debout et alignés. Les deux registres sont cernés par une frise à motif végétal et une frise de douze 
médaillons contenant les portraits en buste des apôtres. Adam (fig. 7) est entouré d’animaux sauvages. 
Les représentations du pouvoir sur le Missorium de Théodose et sur le diptyque consulaire présentent 
d’autres combinaisons. Sous la représentation de Théodose trônant se trouve un registre étroit où est 
installée une femme allongée et accoudée au milieu de motifs végétaux dispersés. Deux putti sont 
auprès d’elle. Une corne d’abondance a permis d’interpréter cette femme comme une personnification 
de l’abondance ou de Gê, la déesse de la Terre (fig. 4). Sur le diptyque consulaire, la figure trônante 
est flanquée dans son registre supérieur par un cartouche inscrit qui identifie le consul et soutient 
deux bustes féminins installés dans des médaillons. Au registre inférieur, deux putti versent des sacs 
remplis de pièces d’or (fig. 6) Enfin, sur le plat de Qazwin, bien que non divisé par des registres, il est 
important de noter ici que le trône est soutenu par deux lions et que les montants de l’arc sont occupés 
par des médaillons à l’intérieur desquels se trouvent des perdrix (fig. 3).

Il ressort de cette comparaison des thèmes associés : 
Premièrement : bien que le diptyque de Murano offre une analogie dans sa combinaison entre le 

Christ et Jonas sauvé des eaux façonné à partir d’un paysage nilotique et que le plat de Qazwin présente 
également une analogie dans son association entre une figure trônante et le motif des perdrix, nous 
n’avons retrouvé dans nos spécimens, mais aussi dans les catalogues consultés, aucun antécédent qui 
aurait combiné les trois composantes de la peinture omeyyade : figure trônante, paysage nilotique, et 
frise de perdrix. Il s’agirait donc d’un agencement inédit de motifs. 
Deuxièmement : et c’est là un aspect très important du point de vue de la fabrication : alors que nous 

avions noté une certaine fixité de la formule qui occupe le registre central de nos spécimens (figure 
trônant flanquée d’acolytes), l’analyse comparative a permis de mettre en évidence la flexibilité des 
contenus dans les registres inférieur et supérieur et dans la frise englobante. D’abord, ces registres 
inférieur ou supérieur peuvent être absents comme c’est le cas sur la mosaïque d’Adam et sur le plat de 
Qazwin où la formule centrale forme un bloc à elle seule. Ensuite, ces registres, lorsqu’ils sont présents 
varient considérablement d’un spécimen à l’autre et selon les contextes. Pour le registre supérieur et 
la frise englobante, selon les cas, nous trouvons des victoires ailées, un cartouche inscrit, une frise de 
médaillons avec les bustes des apôtres. Pour le registre inférieur, c’est tantôt une personnification de 
l’abondance, tantôt des putti versant des sacs de pièces d’or, tantôt les trois Hébreux dans la fournaise, 
tantôt la Vierge trônant et les apôtres. Si on considère cette flexibilité dans le contenu des registres 
inférieur et supérieur dans nos spécimens, il n’est pas étonnant que les principales variations dans 
la peinture omeyyade aient essentiellement touché le contenu des registres inférieur et supérieur. 
L’agencement inédit des trois principales composantes (figure trônant, paysage nilotique, perdrix) 
s’explique aussi par cette flexibilité des registres inférieur et supérieur.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

125

	 Les significations attribuées varient selon les contextes
Dans le contexte chrétien la formule du personnage trônant flanqué d’acolytes a servi à représenter 

le Christ associé aux archanges ou aux apôtres Pierre et Paul. Selon les cas, le thème est combiné à une 
Vierge à l’enfant. Cette combinaison illustre le thème de l’Ascension (Baouit). Sur le diptyque de 
Murano, ce sont des épisodes bibliques qui sont associés au Christ (Jonas et la baleine). Dans le contexte 
plus impérial du diptyque consulaire ou du Missorium de Théodose, la formule a servi à représenter 
le pouvoir de l’empereur ou du consul. Elle est alors combinée à une personnification de l’abondance 
ou des putti versant des pièces qui symbolisent la richesse et les dons du personnage trônant. 
Le fait que la formule ait pu servir de moule à différentes représentations et que sa signification 

varie selon les contextes indique qu’il est fort risqué d’utiliser un modèle précis et sa signification 
préexistante pour interpréter la peinture omeyyade. Au mieux, nous pouvons simplement remarquer 
que la formule utilisée à Quṣayr ˁAmra est courante dans les représentations du pouvoir divin ou 
séculier à la veille de l’islam. Par ailleurs, étant donné que la forme survit aux significations, il sera 
donc utile de chercher dans le contexte omeyyade des éléments d’identification iconographiques 
propres aux Omeyyades. 

	R ésultats de l’analyse comparative

	 Utilisation d’un schéma type minimal
	 Portrait-robot du schéma
En se fondant sur les éléments fixes et les variations observées sur les spécimens et la peinture 

omeyyade, il est possible de dresser un portrait-robot du schéma utilisé. Le seul élément fixe, bien 
que susceptible de variations dans le détail est la formule du registre central. Celle-ci ne se définit 
pas d’un point de vue iconographique, étant donné que les éléments iconographiques d’identification 
varient (forme du trône, attribut, vêture, attributs des acolytes). Elle se définit plutôt d’un point de 
vue strictement formel. C’est-à-dire qu’elle se limite à une silhouette dont on devine les contours 
généraux, contours qui se caractérisent ici par la présence d’un personnage central trônant, flanqué 
de deux acolytes de taille plus réduite. Ce schéma-type est celui qui se retrouve sur l’ensemble des 
spécimens et à Quṣayr ˁAmra. On peut donc considérer que c’est ce schéma sommaire qui a été 
transmis et diffusé. 
La présence de ce schéma-type dans le décor omeyyade peut s’expliquer par des impératifs 

pratiques c’est-à-dire par les contraintes de la technique de la fresque qui, comme nous l’avons déjà 
signalé, impose une composition rapide du décor. L’utilisation d’un schéma courant et sûrement déjà 
pratiqué permet une exécution plus rapide du décor. Le recours à ce schéma peut aussi s’expliquer 
par les modes de transmission.

	 Équipement des artisans ou la définition du mode de transmission
Les travaux sur l’art omeyyade ont souvent eu à tendance à expliquer l’utilisation de modèles 

préislamiques par un facteur historique. Pour le résumer, cette utilisation était imputée au fait que les 
régions conquises par l’islam avaient mis un vocabulaire de formes à la disposition des Omeyyades. 
Il ne s’agit pas ici de remettre en cause ce fait, mais plutôt de rappeler que la transmission de ce 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

126

vocabulaire n’est pas une chose abstraite et qu’elle a été réalisée par des artisans eux-mêmes héritiers 
d’une tradition. À ce stade, il est intéressant de s’interroger sur la formation des artisans et les modes 
de transmission des motifs.

	 La formation des artisans 
Étant donné que l’on ne sait rien sur l’identité et la formation des peintres de Quṣayr ˁAmra, c’est 

sur les travaux portant sur la pratique des métiers de l’artisanat (peinture, mosaïque, sculpture...) 
à la fin de l’Antiquité que je me fonderai. Un passage de Denys d’Halicarnasse suggère notamment 
que les peintres apprenaient leur métier sur le tas, dans les ateliers où ils s’imprégnaient des œuvres 
antérieures 53. La formation des peintres consistait essentiellement dans l’acquisition d’un savoir 
graphique (le dessin) et dans l’acquisition d’un stock de schèmes formels et de thèmes minimums qui 
leur permettaient de réaliser de nouvelles performances à partir d’un matériel ou d’un stock connu et 
pratiqué. Cette performance était alors conditionnée souvent par deux éléments : l’occasion formelle 
(forme architecturale) et la demande du commanditaire. En effet, l’acquisition d’un savoir « dessiner » 
et d’un lot de schème leur permettait de satisfaire des commandes dont on a pu fournir une description 
parfois très brève comme en témoignent certains devis plus tardifs 54. 

	 L’hypothèse des cahiers de modèles à l’épreuve de l’analyse comparative
Si l’acquisition d’un réservoir de motifs a sûrement joué un rôle déterminant dans la transmission 

des motifs préislamiques au programme iconographique omeyyade, elle n’est cependant pas le seul 
vecteur de transmission. Les historiens de l’art ont eu souvent recours à l’hypothèse des cahiers de 
modèles pour expliquer les analogies entre des œuvres éloignées dans le temps et l’espace et relevant 
parfois de techniques différentes. Ces cahiers auraient été constitués par le peintre au cours de sa 
formation. Aucun cahier de modèle n’a été à ce jour découvert. Aussi, l’hypothèse de leur existence 
repose sur deux éléments : d’une part le relief de Sens évoqué précédemment et qui représente un 
peintre consultant une sorte de catalogue. D’autre part, un passage de Pline l’Ancien (ier siècle 
apr. J.-C.) sur le peintre Parhasios qui dit : « Il reste encore beaucoup d’autres témoins de sa façon 
de dessiner sur des tableaux de bois ou sur des parchemins dont les artistes paraît-il tirent profit 55. » 
L’hypothèse des cahiers de modèles est alors utilisée pour expliquer la communauté de répertoire 
entre des œuvres éloignées dans le temps et l’espace et relevant souvent de médiums variés. Si on 
admet leur existence, la question de leur forme ou de leur nature est encore ouverte. Contenaient-ils 
des peintures détaillées ou des schémas très sommaires, des compositions complètes ou de simples 
fragments d’un certain type de scène ? Y avait -il des annotations concernant les couleurs, les mesures 
ou l’emplacement possible des motifs ? 
Si on met cette hypothèse à l’épreuve de notre analyse comparative, on remarque premièrement 

que notre peinture partage de nombreux points communs avec des objets. Cela indique qu’il existait 

	 53	Bruneau, « Les mosaïstes antiques », p. 268.
	 54	Ainsi, le devis provençal cité par Vovelle, Vision de la mort, 

p. 22 : « peyndra une gloire avec d’anges en icelle, uns sainct 
Michel faisant tumber le diable aux enfers... ».

	 55	Bruneau, « Les mosaïstes antiques », p. 245, cite Pline 
l’Ancien, H.N., XXXV, 68.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

127

d’autres vecteurs de transmission incarnés par des objets de petites dimensions qui pouvaient circuler 
d’une région à l’autre. Deuxièmement, si on considère l’image du point de vue du thème, grossièr-
rement identifié à celui du pouvoir, il est alors normal de trouver des analogies entre des documents 
qui illustrent le même thème. Il n’est donc pas nécessaire de recourir à l’hypothèse des cahiers. Trois-
sièmement, l’utilisation d’un cahier de modèles impliquerait des ressemblances indiscutables entre 
la peinture omeyyade et ses éventuels ancêtres. Or, nous avons vu que de nombreuses variations se 
produisaient. Les seuls éléments fixes correspondent à un schéma formel qui se limite aux grandes 
lignes du groupe figuré (personnage trônant flanqué d’acolytes). Les variations dans le détail excluent 
le recours à un cahier de modèles où tous les éléments auraient été fixés.
Cela nous amène à une autre hypothèse, qui peut être cette fois confirmée par la découverte de 

papyrii en Égypte. Un de ces papyrii issu d’un codex aujourd’hui dispersé et daté du ive siècle apr. J.-C. 
représente, sur un de ses côtés, trois figures très schématiques et, de l’autre, un visage de profil où les 
contours des joues et de la coiffure sont réduits à des formes géométriques. Ces papyrii ont pu servir de 
recueil ou d’aide-mémoire, mais ce qu’il importe ici c’est de remarquer qu’ils se limitent à des figures 
isolées et non à des compositions complètes, à la disposition des figures les unes par rapport aux autres 
et à leurs contours très schématiques. Ce document conservé à Vienne 56 correspond quasiment à la 
description du schéma-type que nous avions déduit de l’analyse comparative. Que ces schémas aient 
été retenus par la mémoire des artisans ou couchés sur des supports, leur utilisation semble manifeste. 
Si on considère la nature schématique de ces modèles, on peut alors rendre un compte satisfaisant des 
ressemblances et des dissemblances entre la peinture omeyyade et ses antécédents. 

	 Nature disloquée des modèles
S’il est possible d’admettre la nature schématique de la formule utilisée, cela n’explique pas 

totalement l’agencement inédit de cette formule à un paysage nilotique et une frise de perdrix. La 
question est de savoir ce qui a rendu possible ce nouvel agencement. Plusieurs indices montrent 
que la composition morcelée de Quṣayr ˁAmra a été fabriquée à partir non pas d’une composition 
d’ensemble imitée, mais à partir d’unités indépendantes ou isolées. Le premier indice se situe dans 
l’absence de modèle unique pour la peinture omeyyade. En effet, aucun des antécédents ne réunit les 
trois composantes principales : trône, paysage nilotique et perdrix. En revanche, il a été possible de 
retrouver des antécédents pour chacune d’elles. Par ailleurs, le fait que la formule centrale puisse être 
combinée dans les spécimens à différents motifs ou thèmes et le fait que ces thèmes associés puissent 
être représentés isolés ou combinés à d’autres thèmes indiquent que les artisans ont travaillé à partir de 
sources « disloquées ». Il suffit pour s’en convaincre de citer les exemples où le paysage nilotique est 
représenté isolé ou combiné à d’autres thèmes dans des compositions particulièrement morcelées.

	 56	Andersen, « Pompeian Painting », fig. 3A et 3B. Ce papyrus 
est conservé à l’Osterreichisches Nationalbibliothek, à Vienne, 
G. 30509.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

128

Cette nature disloquée des modèles peut s’expliquer d’abord du point de vue de la formation et de 
la transmission des motifs. On peut admettre que les artisans retenaient en mémoire ou couchaient sur 
des supports non pas des compositions complètes, mais plutôt des motifs et des groupes de figures 
plus malléables. Mais cette nature disloquée s’explique surtout par l’état de la tradition artistique à 
la fin de l’Antiquité qui se caractérise par une dislocation des cycles figuratifs classiques et un morc-
cellement des compositions. Des motifs habituellement représentés ensembles sont divisés en unités 
plus maniables. Cette dislocation des grands thèmes a été accélérée dès le ive siècle par trois facteurs. 
Le premier facteur est l’apparition d’un nouveau client pour les décorateurs : l’Église. Les grands 
cycles mythologiques classiques ont alors été fragmentés afin de servir de « moules » à l’iconograp-
phie chrétienne 57. Le second facteur est celui du développement de la production d’objets en série, 
qui atteint à l’époque byzantine une grande ampleur. Cette production d’objets en série a provoqué 
une extrême parcellisation du travail et surtout la dislocation de thèmes habituellement groupés 
dans d’autres types de décor (mosaïques, peintures). Cette production en grande série aurait obligé 
les fabricants de ces objets précieux à utiliser des fragments plus maniables et reproductibles 58. La 
dislocation a progressivement touché toutes les techniques décoratives et en particulier les mosaïques 
du Proche-Orient où on observe à la fin de l’Antiquité un morcellement des compositions. J. Balty 
envisage même la possibilité que ce morcellement des thèmes iconographiques en figures isolées se 
soit également produit à l’intérieur même des cahiers de modèles dont elle admet l’existence 59.

	L a contamination des modèles

L’allure générale de la peinture présente plus d’analogies avec les traditions byzantines et coptes. 
Cela nous pousse à nous interroger sur l’intrusion dans ce schéma byzantino-copte d’un motif typiq-
quement sassanide : les perdrix. Généralement, ce mélange des traditions byzantines et sassanides 
est attribué aux facteurs extérieurs, c’est-à-dire aux conditions historiques qui auraient favorisé la 
rencontre, à l’époque omeyyade, des traditions artistiques byzantines et sassanides. Ce sont en général 
les conquêtes arabes et la mise à la disposition des Omeyyades du vocabulaire artistique des deux 
principales puissances vaincues qui sont invoquées pour justifier ce mélange. Cependant, cette idée 
paraît insuffisante pour deux raisons : 
Premièrement : le recours aux facteurs historiques des conquêtes suppose que les traditions artist-

tiques byzantines et sassanides se sont contaminées à la suite de ces conquêtes arabes. Or, il est clair 
que des contacts entre ces traditions se sont produits bien avant l’islam. Le cas des Coptes est à ce 
sujet particulièrement instructif, car de nombreux objets découverts en Égypte et fabriqués par des 
Coptes ont montré que l’art copte avant l’islam avait déjà subi l’influence sassanide 60. Cela s’explique 
en partie par la circulation des artisans et des objets précieux (tissus et vaisselles). 

	 57	Cette dislocation des grands thèmes mythologiques en 
fragment a surtout été observée dans les décors de mosaïques 
du Proche-Orient à la fin de l’Antiquité : Dunbabin, The 
Mosaics of Roman North Africa, p. 53-59 ; Lavin, « Antioch 
Hunting Mosaics », p. 193. Javier Arce, « Dyonisus-Bacchus », 
p.170-171. 

	 58	Sodini, « L’artisanat urbain », p. 110-111.
	 59	Balty, Les mosaïques antiques, p. 252.
	 60	L’art copte en Égypte, p. 48 et fig. 24.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

129

Deuxièmement : ces facteurs extérieurs doivent être complétés par la prise en compte d’un phénom-
mène typique de la fin de l’Antiquité : la contamination des modèles. Comme l’a très bien exposé L. 
Réau, les modèles de la fin de l’Antiquité se contaminent pour plusieurs raisons souvent intrinsèques 
aux œuvres. Des sujets iconographiques proches du point de vue du thème ou de la structure formelle 
peuvent s’interpénétrer. Il se produit entre eux des phénomènes d’échange et de contamination tout 
à fait analogues à ceux que les philologues ou les sémantistes ont mis en évidence dans la « vie des 
mots ». Les thèmes aux contenus formel ou thématique proches empiètent les uns sur les autres et se 
contaminent, en entraînant souvent dans l’iconographie traditionnelle des altérations profondes ou des 
glissements insensibles. Une étude du cas des représentations du mythe d’Europe a montré comment, 
à la fin de l’Antiquité, le dispositif iconographique de ce mythe a fini par se confondre avec celui des 
représentations des Néréides entraînant dans les deux thèmes des modifications iconographiques 61. 
Si on tient compte dans l’examen de notre peinture (et plus largement dans l’ensemble des arts 

figuratifs omeyyades) de ces pénétrations et des glissements qu’elles provoquent, il est possible qu’elles 
donnent la clef d’un grand nombre de problèmes sans qu’il soit nécessaire dans une première étape 
d’appeler les textes à la rescousse. Le cas des perdrix peut servir d’illustration. Pour notre peinture, 
nous avons déjà signalé la parenté de thème (pouvoir) et de forme entre les formules byzantino-coptes 
et sassanides qui ont inspiré la peinture omeyyade. Mais, il est possible d’affiner ces parentés. Si on 
observe la frise qui cerne les deux registres de la peinture de Baouit, on remarque que cette frise est 
décorée de médaillons dans lesquels sont inscrits les bustes des douze apôtres. Par ailleurs, la frise 
qui encadre le trône sassanide sur le plat de Qazwin est également décorée de médaillons, cette fois 
occupés par des perdrix. On peut alors considérer les parentés formelles et structurelles entre la frise 
sassanide et la frise copte. Dans les deux cas cette frise cerne le personnage trônant, et se trouve 
occupée par des médaillons. Ne pourrait-on pas considérer cette frise et les médaillons comme une 
parenté formelle susceptible d’expliquer l’intrusion du motif sassanide ?

	 Bilan de l’analyse comparative 

Le recours à une formule réduite à ses grandes lignes (silhouette) peut avoir deux sortes d’imp-
plications : D’abord au niveau de la fabrication et de la création d’une iconographie, l’utilisation de 
cette formule implique forcément des possibilités de variations que nous avons d’ailleurs observées. 
Ces variations se situent tant au niveau des détails de la formule, qu’au niveau de son agencement 
à d’autres motifs. Ces possibilités de variations impliquées par la nature schématique du modèle 
excluent l’idée d’une reproduction ou d’une imitation servile de modèles préislamiques et postulent 
la possibilité d’une réelle stratégie. 
Ensuite, au niveau plus large des études sur l’art islamique et omeyyade, les parentés entre les 

documents omeyyades et les traditions artistiques préislamiques ont souvent conduit les historiens de 
l’art à caractériser l’art omeyyade par ses emprunts. En d’autres termes, l’emprunt à ces traditions est 
toujours présenté comme la principale spécificité de l’art omeyyade. Cette spécificité s’expliquerait 
par la pauvreté du langage artistique des Arabes avant l’islam et la mise à disposition d’un vocabulaire 

	 61	Croizant, « Les mosaïques », p. 175-191. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

130

iconographique faisant suite aux conquêtes. Cette idée est en réalité infondée, car le recours à des 
modèles ou à des formules archétypales plus anciennes n’est pas du tout spécifique de l’art omeyyade. 
Il est inhérent à toutes les créations artistiques de la fin de l’Antiquité. Les artistes ou artisans représ-
sentent avant tout ce qu’ils ont appris ou ce qu’ils savent représenter. L’originalité n’est pas un critère 
de qualité ou de beauté à la fin de l’Antiquité. En considérant le peintre comme un praticien capable 
d’innover par son savoir-faire et à partir d’un lot de schème formel type, il me semble que l’on rende 
ainsi un compte satisfaisant du jeu des ressemblances et dissemblances observées entre la peinture 
omeyyade et les spécimens préislamiques. 
De plus, si on considère l’état de l’art figuratif à la fin de l’Antiquité et que l’on admet sa nature 

fragmentée, cela renforce l’idée que la peinture omeyyade n’est pas une reproduction servile. Cette 
nature disloquée des modèles implique la notion d’une stratégie dans l’agencement de ces « morceaux ». 
L’agencement inhabituel de la formule centrale au paysage nilotique a été rendu possible par la nature 
disloquée et morcelée des compositions de la fin de l’Antiquité. Cela veut dire que les nouveautés 
observées sur la peinture omeyyade ne sont pas exclusivement imputables aux hypothétiques motiv-
vations symboliques du commanditaire omeyyade. Ces spécificités dans l’agencement apparaissent 
plutôt comme le résultat d’une évolution des formes et des modes de production qui ne suit pas de 
manière stricte l’évolution des contextes politiques ou religieux. 
Enfin, prendre en compte un autre phénomène typique de l’art figuratif de la fin de l’Antiquité : 

la contamination des modèles qui s’explique tant par des facteurs extérieurs (circulations des objets, 
contacts artistiques entre Byzance, l’Égypte copte et la Perse sassanide avant l’islam) que par des 
facteurs intrinsèques aux formes des œuvres (parenté thématique et formelle) peut non seulement 
rendre compte de la multiplicité des modèles qui ont pu servir à l’élaboration de la peinture omeyyade, 
mais surtout permet de comprendre comment un motif « étranger » peut s’introduire dans une tradition 
artistique. À ce propos, il me semble important de replacer la tradition picturale copte qui témoigne 
de contact avec le monde byzantin et sassanide, comme un jalon sur la ligne d’évolution de la formule 
utilisée à Quṣayr ˁ Amra et non comme une origine exclusive de la formule. Le rôle des Coptes, comme 
réceptacle avant l’islam des répertoires byzantins et sassanides et comme vecteur de transmission de 
ce répertoire au monde arabe sera d’ailleurs confirmé plus loin.

	 ÉLÉMENTS D’IDENTIFICATION CONTEXTUELLE

L’analyse comparative a montré qu’une même formule pouvait revêtir selon les contextes des 
significations différentes. Ce point exclut donc la méthode traditionnelle des historiens de l’art islam-
mique qui consiste à plaquer sur la peinture omeyyade, les significations des modèles. D’autant qu’on 
ne sait rien sur la manière dont les Omeyyyades ont perçu et compris les traditions iconographiques 
des régions conquises. Il faut donc chercher des éléments d’identification propres aux Omeyyades. 
Pour cela, nous disposons entre autres de deux types de sources possibles : d’abord les inscriptions 
découvertes à Qusayr ˁ Amra et les autres peintures du décor ; ensuite, et c’est là une démarche nouvelle, 
nous proposons d’exploiter le matériel archéologique de l’Arabie préislamique. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

131

	L es éléments d’identification provenant du site

À ce stade, on peut se demander ce qui nous empêche d’interpréter cette peinture comme une 
représentation du Christ trônant avec lequel elle partage de nombreuses similitudes. C’est d’abord la 
présence d’inscriptions. Quṣayr ˁ Amra compte plusieurs inscriptions en grec et en arabe. Je ne traiterai 
ici que des deux inscriptions en arabe qui ont un rapport étroit avec la peinture analysée. 
La première inscription se situe sur la face de l’arc au-dessus de la tête du personnage trônant. 

Cette inscription en arabe est de couleur blanche sur fond bleu. On peut y lire « Allahuma ˁāfia min 
Allah wa raḥma » c’est-à-dire « Ô mon Dieu, bien-être et santé de la part d’Allah et miséricorde 62. » 
Il s’agit vraisemblablement d’une bénédiction pour le lieu et son propriétaire.
La seconde inscription se trouve dans le mur sud à l’angle sud-est, au-dessus de la fenêtre et 

au-dessus de la peinture représentant la scène d’abattage. Cette inscription n’est donc pas dans l’alcôve, 
mais à l’est de celle-ci. On peut y lire : « Allahuma bārik ˁala al-amīr kamā bārakta ˁala dāwūd wa 
ibrāhīm wa ālihi. » C’est-à-dire « Ô mon Dieu, bénis l’émir comme tu as béni David, Abraham et les 
siens 63. » C’est sur cette inscription que les savants se sont fondés pour affirmer que le propriétaire 
de Quṣayr ˁAmra ne pouvait pas être un calife en fonction. En effet, comme l’a signalé J. Sauvaget, 
le calife est en général appelé amīr al-mū’minīn 64. Ainsi, Quṣayr ˁAmra aurait appartenu à un prince 
et non à un calife. 
Cette inscription nous amène au problème de l’identification du propriétaire. La construction de 

Quṣayr ˁAmra est située entre 715 et 750. La présence sur l’une des fresques d’une représentation de 
Roderic, le roi wisigoth d’Espagne parmi les rois vaincus conduit à penser que l’édifice n’a pas pu 
être construit avant 715, puisque Roderic n’est vaincu qu’en 712 et que le gouverneur Mūsa b. Nuṣayr 
n’arrive à Damas avec les prisonniers espagnols qu’en 715. De plus, l’inscription mentionnant l’émir 
invite à chercher non pas un calife, mais un prince qui aurait attendu longtemps le pouvoir. En général, 
c’est al-Walīd II (743-744) qui est considéré comme le candidat le plus sérieux. Cette attribution a été 
renforcée par l’étude récente de G. Fowden. Ce dernier signale qu’al-Walīd II aurait hérité des prop-
priétés de son père Yazīd dont on connaît l’affection pour la région de la Balqā’. De plus, G. Fowden 
rappelle également qu’al-Walīd II était connu pour ses excès en matière de dépenses, ses frivolités et 
sa poésie 65. Ces éléments contribuent à faire de lui un candidat sérieux, même si pour l’instant aucune 
preuve matérielle ou textuelle n’est venue confirmer cette identification. Cela suggère également que 
le personnage trônant est le prince al-Walīd II. 
Outre ces inscriptions, le contexte des peintures nous dissuade de voir dans cette peinture une représ-

sentation du Christ. En effet, la peinture du prince n’est pas isolée, elle fait partie d’un ensemble plus 
large. D’abord, au niveau de l’alcôve, on trouve sur le plafond voûté, une série de vases foisonnants 
et sur les deux parois latérales de l’alcôve se trouvent quatre femmes à demi nues installées sous une 
arcature et surmontée chacune par un buste féminin proche des anciennes représentations de Gê. La 
présence de ces représentations féminines dénudées exclut définitivement l’idée d’une signification 
chrétienne de la peinture. 

	 62	Sauvaget, « Remarques sur les monuments omeyyades », 
p. 13.

	 63	Sauvaget, La mosquée, p.13-15. 

	 64	Ibid., p.14.
	 65	Fowden, Quṣayr ˁAmra, p. 142 à 174.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

132

	E xploitation du matériel archéologique de l’Arabie préislamique

	 Le matériel sud-arabique : une formule connue 	
et une tradition de peinture dans la région avant l’islam

La formule qui consiste à représenter un puissant au milieu de deux acolytes surmonté de la représ-
sentation de vignes est connue de l’art de l’Arabie préislamique. Elle se présente d’abord sur une 
peinture de Qaryāt al-Faw dans l’ancien royaume des Kinda. Cette peinture datée du ve siècle montre 
le visage du roi des Kinda flanqué de deux personnages de taille plus réduites 66. Sur cette peinture, on 
peut voir aussi que la tête du roi est cernée d’une sorte de couronne tressée noire. Mais cette couronne 
n’est pas posée sur la tête, elle est en arrière-plan. Des grappes de raisins sont disposées au-dessus.
La formule du puisant flanqué d’acolytes se retrouve sur une plaque de Ma’rib (fig. 8). Cette plaque 

datée du iiie siècle par J. Pirenne aurait été une sorte de plaque votive que l’on plaçait sur les murs des 
temples. Ici, comme l’indique l’inscription, il s’agirait d’une image de Ghalilat offerte à la divinité 
ˁAttār 67. On y voit une déesse trônant sous un arc et flanquée d’acolytes. Cette image serait inspirée 
d’un prototype égyptien de l’époque romaine représentant Isis allaitant. 
Ces deux exemples indiquent, d’abord, que la formule consistant à représenter un personnage 

trônant flanqué d’acolytes avait été diffusée et pratiquée en Arabie du Sud avant l’islam. Les vestiges 
de Qaryāt al -Faw, mais aussi de Šabwa, indiquent par ailleurs qu’une tradition de peinture utilisée 
pour décorer l’intérieur des palais existait en Arabie du Sud. Bien sûr, il est difficile d’établir des 
connexions directes entre ce matériel et les peintures omeyyades, mais il semble que les historiens de 
l’art islamique aient a priori ignoré le matériel de l’Arabie en considérant que la tradition artistique de 
l’Arabie avant l’islam était trop pauvre et surtout éteinte au moment de la création des décors omeyyad-
des. Ce point paraît discutable, dans la mesure où comme le montrent les vestiges de Qaryāt al-Faw et 
de Ma’rib, ce matériel est susceptible de nous informer non seulement sur la pratique ou le goût pour 
certaines techniques décoratives (la peinture), mais aussi sur la pénétration en Arabie des modèles 
iconographiques romains, coptes ou sassanides. Pénétration favorisée par les contacts politiques et 
économiques entre l’Arabie du Sud et les deux grandes puissances : Byzance et la Perse. Enfin, il ne 
faut pas ignorer le prestige dont jouissait la civilisation sud-arabique à l’époque omeyyade 68. 

	 Les peintures murales de la Ka©ba préislamique
La présence de peintures murales dans le sanctuaire de la Kaˁba à La Mecque a été évoquée dans 

les sources textuelles arabes et notamment les hadith-s et les Aḫbār Makka d’al-Azraqī. Ce dernier 
témoigne notamment de la manière dont la Kaˁba a été reconstruite et décorée après l’incendie de 608. 
Il raconte également comment le Prophète ordonna la destruction de tous les signes du paganisme 
présents à l’intérieur du sanctuaire et ce au moment de son entrée victorieuse à La Mecque en 630. 
D’après al-Azraqī, la reconstruction aurait été confiée à un certain Baḫūm al-Rūmī, architecte d’origine 
éthiopienne ou copte. Il évoque à propos des éléments qui se trouvaient à l’intérieur la présence d’une 

	 66	Ansary, Qaryāt al-Faw, p.27.
	 67	Pirenne, « Notes d’archéologie sudarabes », p. 111-113.

	 68	Norris, « Fables and Legends », p. 374-386. Il y évoque la 
présence des conteurs sud-arabes à la cour omeyyade dont 
Wahb ibn Munabbih.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

133

statue du dieu Hubal et des effigies d’autres divinités préislamiques, mais il évoque surtout la présence 
de peintures murales. Il dit : « Ils décorèrent le plafond, les murs et les colonnes. Ils posèrent sur les 
murs et les colonnes des images des prophètes, des images d’arbres, des images d’anges et il y avait 
une image du prophète Abraham et une image de ˁĪsa et de Maryam (Jésus et Marie). Le jour de la 
conquête de La Mecque, le prophète entra et envoya al-Faḍl b. al-ˁAbbas b. ˁAbd al-Muṭṭalib aller 
chercher de l’eau au puits de Zamzam et effacer les peintures 69. »
D’autres passages témoignent au contraire du fait que la peinture de Jésus et Marie avait été sauvée 

de la destruction par le Prophète. Il aurait entouré de ses bras la colonne ornée de cette peinture 70. 
Ce n’est pas le lieu ici de discuter de la vraisemblance historique de ces informations. Il s’agit plutôt 
de les utiliser pour reconstruire la peinture. Le fait qu’elle puisse avoir été effacée, indique qu’il ne 
s’agissait pas de peintures portables, mais bien de peintures murales. La technique utilisée n’était 
pas celle de la fresque, mais plutôt une technique meilleur marché à base d’eau et de pigments de 
couleurs. 
En ce qui concerne le dispositif iconographique utilisé pour la représentation de Marie et du Christ, 

al-Azraqī fournit également deux informations fort instructives. Il dit d’abord que ˁĪsā était sur les 
genoux de Maryam 71. Cela indique clairement que le prototype utilisé était de la famille des images 
chrétiennes particulièrement diffusées en Syrie et en Égypte et montrant la Vierge à l’enfant. Cette 
formule était très répandue dès le vie siècle comme l’indique leur présence sur les alcôves coptes de 
Baouit (fig. 2) et Saqqara. Al-Azraqī nous dit également que l’image de Marie et Jésus était accomp-
pagnée d’anges et de prophètes 72. À ce stade, il est difficile de ne pas penser à l’alcôve de Baouit où, 
comme nous l’avons déjà signalé, nous trouvons au registre supérieur le Christ trônant flanqué des 
deux archanges et au registre inférieur la Vierge à l’enfant flanquée des deux apôtres. La peinture 
de La Mecque d’après le témoignage d’al-Azraqī aurait donc présenté des analogies avec le décor 
copte des alcôves de Baouit. Les sources possibles de cette peinture de la Kaˁba ont probablement 
été l’art copte de Nubie ou d’Aksoum. Les contacts entre l’Arabie et les régions christianisées de la 
corne de l’Afrique sont très documentés 73. Mais, il ne faut pas négliger les vestiges artistiques de la 
communauté chrétienne d’Arabie notamment ceux de Naǧrān et de Ṣanˁā’ 74.
L’importance de cette peinture de La Mecque pour notre peinture omeyyade se situe à trois niveaux : 

premièrement, cela confirme l’idée d’une tradition de peinture murale en Arabie pour décorer l’intérieur 
des bâtiments importants (palais ou sanctuaires). Cela veut dire que, contrairement à ce qui a été écrit, 
le goût omeyyade pour la peinture murale a pu être une résurgence des pratiques de leurs ancêtres, 
l’élite aristocratique qurayshite de La Mecque ; deuxièmement, le dispositif iconographique de cette 
peinture témoigne de la pénétration des formules coptes dans le décor de la Kaˁba ; troisièmement, il 
rend compte du fait que la formule qui consiste à représenter un personnage trônant flanqué d’acolytes 
devait être familière des Mecquois à la veille de l’islam. 

	 69	Al-Azraqī, Aḫbār Makka I, p. 165.
	 70	Ibid., p. 165.
	 71	Ibid., p. 167.
	 72	Ibid., p. 165.

	 73	Robin, « La civilisation de l’Arabie », p. 205.  
	 74	Voir à ce sujet, King, « Some Christian », p. 37-43 ; Finster, 

« Arabien », p. 287-319.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

134

	C onclusion 

Nous retiendrons de cette étude que les facteurs formels et structurels ignorés des historiens de 
l’art islamique sont pourtant largement intervenus dans la création de cette iconographie omeyyade 
et ce à plusieurs niveaux. C’est d’abord l’architecture qui a conditionné le découpage de la surface 
et c’est ce même découpage qui a motivé le choix des motifs iconographiques. Les artisans ont sûrem-
ment suivi les indications d’un programme souhaité, mais encore plus les sollicitations discrètes et 
les sommations impérieuses de la forme qui suggère ou commande l’iconographie. C’est la forme 
qui appelle les sujets, mais c’est aussi une forme schématique héritée qui est retenue et transmise. Ce 
sont par ailleurs les évolutions formelles et structurelles de l’art de la fin de l’Antiquité (dislocation 
des grands cycles) qui ont rendu possible une combinaison inédite de motifs à Quṣayr ˁAmra. Enfin, 
ce sont les schémas formels types qui, en se contaminant au contact de formes voisines, entraînent les 
altérations et les glissements observés dans la peinture omeyyade. Il en ressort que les conditions de 
fabrication ont joué un rôle déterminant dans la formation de l’iconographie omeyyade. L’approche 
formelle et les questions sur les conditions de fabrication pourraient être appliquées à d’autres vestiges 
de l’art islamique et donner la clef de nombreux problèmes. 
Le cadre limité de cette communication ne nous permet pas d’aborder la question de la réception 

du décor par les spectateurs omeyyades. Pour interpréter la combinaison inédite entre un calife trônant, 
un paysage nilotique et une frise de perdrix, les textes poétiques arabes pourraient nous être d’un grand 
secours. Dans une prochaine étude, il serait utile d’exploiter les images poétiques utilisées dans les 
panégyriques d’al-Aḫṭal pour caractériser le calife idéal et ses fonctions. On y apprend notamment 
que le calife et sa générosité y sont fréquemment comparés à l’Euphrate et que les perdrix y sont 
associées à l’abondance d’eau. 

	 Bibliographie

Andersen, G.F., « Pompeian Painting, Some Practical 
Aspect of Creation » ARID 14, 1985, p. 113-128.

Ansary, A.R. al-, Qaryāt al-Faw, Ryad, 1982.

Arce, J., « Dyonisus-Bacchus in Roman Spain » 
Iconographie classique et identités régionales. 
BCH-Suppl. XIV, Athènes-Paris, 1986, p. 167-173.

Audebert, Cl. « Réflexions sur la composition des poèmes 
de ˁUmar ibn Abī Rabī ˁa » Cahiers de linguistique, 
d’orientalisme, et de slavistique nos 5 et 6, 1975, 
p. 17-29 et nº 9, 1977, p. 5-18.

Al-Azraqī, Akhbâr Makka I, ed. R.S. Malhas, 1983 .

Balty, J., Les mosaïques antiques du Proche-Orient, Paris, 
1995.

Barbet, A., La peinture murale romaine, Paris, 1985 .

—, Les peintures des nécropoles romaines d’Abila et du 
nord de la Jordanie, Ifpo, Beyrouth, 1994.

Barbet, A., Allag, C., Techniques de préparation 
des parois dans la peinture murale romaine, 
MEFRA 84, Rome, 1972.

Bell, G., Greek Papyrii in the British Museum : Catalogue 
with texts IV, The Aphrodito papyri, Londres, 
1910.

Blazquez, J.M., « Las pinturas helenisticas de Quṣayr 
‘Amra (Jordania) y sus fuentes » Archivo espanol 
de arqueologia 54, 1981, p. 157-202.

Bruneau, P., « Les mosaïstes antiques avaient-ils des 
cahiers de modèles » Revue archéologique 2, 1984, 
p. 241-272.

Canivet, P., Ḥūarte, Sanctuaire chrétien d’Apamène  
(iv e-vie siècles), Ifpo, Beyrouth, 1987.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

135

Creswell, K.A.C., Early Muslim Architecture, Oxford, 1931.

Croizant, O. de, « Les mosaïques de Gaule et d’Espagne 
relatives à l’enlèvement d’Europe », Iconographie 
classique et identités régionales. Bulletin de 
correspondance hellénique 14, Athènes-Paris, 
1986, p. 175-191.

Delbrueck, R., Die consulardiptychen, Berlin-Leipzig, 
1929.

Dorigo, W., Late Roman Painting, Londres, 1970.

Du Bourguet, P., L’art copte, Paris, 1967.

Dunbabin, K.M.D., The Mosaics of Roman North Africa : 
Studies in Iconography and Patronage, Clarendon 
Press, Oxford, 1978.

Ettinghausen, R., La peinture arabe, Genève, 1961.

Finster, B., « Arabien in der Spâtantike » Archeologischer 
Anzeiger, Berlin, 1996, p. 287-319.

Focillon, H., La vie des formes, Paris, PUF, 1947.

Fowden, G., Quṣayr ˁAmra, Berkeley, 2004.

Gonzalès, V., « Approche esthétique de l’art omeyyade » 
dans G. Beaugé, L’image dans le monde arabe, 
Paris, 1993.

Grabar, O., Ceremonial and Art at the Umayyad Court, 
PHD, Princeton, 1955.

—, La formation de l’art islamique, Paris, 1981 .

Graser, E., « The Edict of Diocletian on Maximum 
Prices » dans T. Frank (ed), An Economic Survey 
of Ancient Rome, New-York, 1940.

Harper, P.O., « Thrones and Enthronement Scenes in 
Sasanian Art » Iran 17, 1979, p. 49-67.

King, G.R., « Some Christian Wall Mosaics in Pre-Islamic 
Arabia » Proceedings of the Seminar for Arabian 
Studies 10, Londres, 1980, p. 37-43.

L’art copte en Égypte, 2000 ans de christianisme. 
Catalogue de l’exposition présentée à l’Institut 
du monde arabe, Paris, IMA / Gallimard, Paris, 
2000.

Lavin, I., « The Hunting Mosaics of Antioch and their 
Sources : A Study of Compositional Principles 
in the Development of Early Mediaeval Style », 
DOP 17, 1963, p. 179-286.

Leroy, J., Les peintures du couvent du désert d’Esna, Ifao, 
le Caire, 1975.

Ling, R., Roman Painting, Cambridge, 1991.

Moormann, E.M., (ed.), Functional and Spatial Analysis 
of Wall Painting. Proceedings of the Fifth 
International Congress on Ancient Wall Painting, 
Leiden, 1993.

Musil, A., Kuṣejr ˁAmra, Vienne, 1907.

Norris, H.T. « Fables and Legends in Preislamic and Early 
Islamic Times », Cambridge History of Arabic 
Literature 1, ed. A.F.L. Beeston, Cambridge, 1983, 
p. 374-386.

Pacht, O., Questions de méthode en histoire de l’art, Paris, 
Macula, 1994.

Paret, R., « Die Entstehungszeit des islamischen 
Bilderverbots » Kunst des Orients IX, 1976-1977, 
p. 158-181.

Pirenne, J., « Notes d’archéologie sud-arabe », Syria 42, 
1965, p. 109-136.

Réau, L., « L’influence de la forme sur l’iconographie », 
Formes de l’art, formes de l’esprit, PUF, Paris, 
1951, p. 85-105.

Reenen, D. Van, « Das Bilderverbot, a New Survey » Der 
Islam 67, 1990, p. 27-77.

Robin, C, « La civilisation de l’Arabie méridionale avant 
l’islam » dans J. Chelhod (éd.), L’Arabie du 
Sud, histoire et civilisation I, G.P. Maisonneuve 
et Larose, Paris, 1984, p. 195-223.

—, « L’Arabie antique de Karib’îl à Mahomet », Remmm 
61, 1991.

Rutschowscaya, M.H., La peinture copte, musée du 
Louvre, Paris, 1992.

Sacopoulo, M.A., « La fresque chrétienne la plus ancienne 
de Chypre » CahArch 13, 1963, p. 61-83.

Sauvaget, J., La mosquée omeyyade de Médine, Paris, 1952.

—, « Remarques sur les monuments omeyyades » 
JourAs 231, 1939, p. 1-59.

Sodini, J.P., « L’artisanat urbain à l’époque 
paléochrétienne » Ktéma 4, 1979, p. 71-119.

Sourdel, J., La civilisation de l’islam classique, Paris, 1983.

Vibert-Guigue, C., La peinture omeyyade du Proche-
Orient, thèse de doctorat, Paris-Sorbonne, 1997 .

Vovelle, M., Vision de la mort et de l’au-delà en Provence, 
Paris, 1970.

Weitzmann, K., Age of Spirituality, Late Antique and 
Early Christian Art, Third to Seventh Century, 
New York, 1979.

–––, « The Survival of Mythological Representations in 
Early Christian and Byzantine Art », DOP 14, 
1960, p. 45-68.

Zumthor, P., Introduction à la poésie orale, Paris, 1983.

Zwettler, M., The Oral Tradition in Arabic Poetry, 
Colombus, 1978 .

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nadia Ali

136

Fig. 1.  Le personnage trônant sur l’eau (al-Walīd II ?), Quṣayr 
ˁAmra (Jordanie), 730. Fresque du mur sud au fond de l’alcôve, 
H. 220 cm, larg. 246 cm.

Fig. 2.  Le Christ trônant, monastère de Baouit (Égypte), 	
vie-viie siècles. Peinture murale d’une alcôve, 	
H. 100 cm, larg. 100 cm.

Fig. 3.  Le roi sassanide Khosroès II trônant sur le takht-i taqdis, 
Qazwin, fin de l’époque sassanide. Plat en argent, Tehéran, 
musée Iran Bastan, inv. nº 994.

Fig. 4.  Le missorium de Théodose, Égypte ou Syrie, 388. Plat en 
argent, diamètre 74 cm, Mainz, Romisch-Germanisches Zentralm-
museum, 0.27810.7.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu∑ayr ©Amra, la peinture du personnage trônant sur l’eau

137

Fig. 5.  Le diptyque de Murano, le Christ trônant et les miracles, 
Égypte, ive siècle. Plaque en ivoire, Ravenne, Musée national.
Fig. 6.  Le diptyque du consul Clémentius, Égypte, 513. Plaque 
en ivoire, H. 39 cm, larg. 13cm, Liverpool, Merseyside County 
Museum, M 10036. 
Fig. 7.  Adam trônant, église de Ḥūarte, Syrie (Apamène), 	
fin du ve siècle. Mosaïque au sol.
Fig. 8.  Déesse trônant, Ma’rib (Arabie du Sud), iiie siècle. 
Plaque, H. 45 cm, larg. 27 cm, British Museum, CIH 419.

Fig. 5. Fig. 6.

Fig. 7.

Fig. 8.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 107-137    Nadia Ali
Quṣayr ʿAmra, la peinture du personnage trônant sur l’eau: aspects pratiques de la fabrication d’une image.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

