
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 40 (2006), p. 83-106

Hakan Özkan

Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


83

Annales islamologiques 40—2006

	 	Nous remercions les professeurs Claude Audebert, université 
de Provence et Wolfhart Heinrichs, Harvard University, pour 
leurs précieuses remarques.

	 1	Heinrichs, « Prosimetrical Genres », p. 249-275.
	 2	Ḫabar (pl. aḫbār) : unité textuelle minimale, bipartite : se 

composant de l’isnād (chaîne de transmetteurs) et du matn 
(information transmise ou récit propre).

Le  mérite de Wolfhart Heinrichs est d’avoir entrepris la première recherche consacrée exclusivement 	
	 à la relation entre la poésie et la prose dans les récits en littérature arabe classique 1. Commençant 	
	 son exposé par la formule très répandue dans la critique littéraire médiévale selon laquelle la 

poésie a pour rôle de préserver les données historiques « La poésie est l’archive (dīwān) des Arabes », 
il décrit l’évolution de cette notion. Il montre en effet comment cette notion se développe pour donner 
naissance à une définition plus diversifiée : « la poésie est la sagesse » ou « la poésie est la plus grande 
des sciences des Arabes » (p. 249-253).

Pour mener à bien son analyse de la relation entre la poésie et la prose, il utilise deux corpus assez 
différents : 

Le premier corpus choisi est les Aḫbār ʿUbayd (ʿAbīd) b. Šarya al-Ǧurhumī fī aḫbār al-Yaman 
wa-ašʿārihā wa-ansābihā (viie siècle), donc un recueil de récits qui fait partie des ayyām al-ʿarab et 
qui a pour sujet l’histoire des tribus arabes méridionales et en particulier celle des anciens rois du 
Yémen (p. 255-256). 
Il justifie ce choix d’une part par le fait que la contrainte de respecter la vérité historique y est 

minimale puisqu’il existe une large distance temporelle entre la dernière version des récits et les 
événements qu’ils décrivent. Ainsi les narrateurs/informateurs (« storytellers », p. 255) ont pu mettre 
en œuvre leur créativité pour former des récits « littéraires » qui se conformeraient à certaines normes 
caractérisant le genre des ayyām. 
D’autre part son choix porte sur les modifications que les collecteurs d’aḫbār 2 (comme Abū 

ʿUbayda, al-Aṣmaʿī et Ibn al-Kalbī) faisaient subir habituellement aux récits qu’ils avaient reçus de 
leurs informateurs, récits dont la prose ne pouvait pas être qualifiée de ce qu’on connaît plus tard 
sous le terme de balāġa (« éloquence », p. 260). Pour Heinrichs, ces modifications de la part des 
collecteurs doivent être infimes pour qu’il puisse y appliquer son analyse. Il pense ne pouvoir étudier 
les poèmes dans les récits des ayyām que si les derniers sont dans ce qu’on peut appeler leur état 
originel et typique des ayyām.

Hakan Özkan

Du rôle de la poésie dans les récits  
du Kitæb al-faraÏ ba©d al-‡idda d’al-Tanº≈î

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hakan Özkan

84

Quant à son deuxième corpus, les Maqāmāt d’al-Ḥarīrī, les deux conditions ne sont pas nécessaires 
en raison de la nature fictionnelle de ce type de littérature (p. 263-264).

Notre approche sera différente. Nous avons étudié une œuvre d’adab 3 contenant des récits qui ne 
se conforment pas aux deux conditions de Heinrichs. Il s’agit du célèbre Kitāb al-Faraǧ baʿd al-šidda 
(la délivrance après l’angoisse) d’Abū ʿ Alī al-Muḥassin al-Tanūḫī (m. 384/994) 4. Al-Tanūḫī est le quat-
trième auteur à écrire un livre de ce type dont le premier exemple très court, est le fait d’al-Madā’inī 5. 
Al-Tanūḫī explique dans son introduction que les trois livres qui ont été écrits avant le sien n’étaient 
pas organisés en chapitres et soit étaient trop courts soit ne comportaient pas le sujet qu’il voulait 
aborder. Il montre ainsi sa détermination à composer lui-même une œuvre de ce type 6. Cet ouvrage 
s’inscrit donc dans un genre littéraire ou tout au moins une pratique littéraire que l’on peut qualifier 
de littérature d’édification, invitant à méditer sur la toute-puissance de Dieu. 

Il contient, pour une partie importante, des récits dont les événements sont liés à son époque ou lui 
ont été rapportés. En effet, on y observe à plusieurs reprises une implication personnelle de l’auteur 
ou de ses proches. Pour cette raison nous ne pouvons pas exclure les récits contenant des événements 
proches de l’auteur du livre dans le temps, comme le fait Heinrichs.

De la même manière nous ne cherchons pas à exclure les récits remodelés par des collecteurs 
d’aḫbār, qui ont probablement modifié ces énoncés en prose. Comme nous l’avons démontré dans 
notre thèse de doctorat 7, à l’instar de ses prédécesseurs, al-Tanūḫī modifie les récits afin de les intégrer 
à son projet de rédaction. Il s’agit là d’une pratique propre à presque tous les genres utilisant des aḫbār 
comme matière première – un de ces genres étant l’adab 8. 

Conséquemment les restrictions de Heinrichs ne sont pas une condition sine qua non pour l’étude 
d’une œuvre « prosimétrique » composée de récits plus hétérogènes que ceux qu’il a choisis pour son 
travail. D’ailleurs, nous appuyons notre analyse sur une œuvre d’adab dont l’une des caractéristiques 
essentielles est précisément l’hétérogénéité (temporelle et en ce qui concerne la source) de ses récits, 
il est donc nécessaire de prendre en considération tous les récits.

Ces remarques préliminaires faites, nous sommes en mesure de formuler les deux principaux 
objectifs de cet article : 

	 3	Nous entendons par littérature d’adab ou par adab un corpus 
particulier de textes renvoyant à un concept de l’époque 
abbasside qui ne comprenait plus « the wide humanistic 
acceptation » (EI2 I, 175b) qu’il avait au début de l’époque 
abbasside (cf. les œuvres d’al-Ǧāḥiẓ). Graduellement la 
littérature d’adab devint plus restreinte : « (adab) became 
restricted to a narrower and more rhetorical sphere of “ belles 
lettres ” : poetry, artistic prose, paremiography, and anecdotal 
writing » (EI2 I, 175b). Cf. pour une discussion détaillée du 
mot d’adab et ses significations : Nallino, « La littérature 
arabe » ; Bonebakker, « Early Arabic literature », p. 389-421 ; 
Danecki, « The Early Development of Adab », p. 78-82 ; voir 
aussi Fähndrich« Der Begriff adab », p. 326-345.

	 4	Ed. ʿAbbūd al-Šāliǧī. I-V. Beyrouth 1398/1978. Nous 
considérons cet ouvrage comme un livre d’adab typique 

car à l’instar de presque toutes les œuvres d’adab, celle-ci 
reproduit souvent des récits qui existent déjà dans d’autres 
œuvres d’adab majeures comme le K. al-Aġānī d’Abū l-Faraǧ 
al-Iṣbahānī par exemple.

	 5	ʿAlī b. Muḥammad al-Madā’inī (m. vers 225/840), historien 
et traditioniste du viiie/ixe siècle, élève du muʿtazilite as-
Sulāmī.

	 6	Il explique cela dans son introduction : Faraǧ, p. 53, l. 20, 
p. 54, l. 14.

	 7	Thèse de doctorat franco-allemande, université de Provence/ 
université de Cologne : « Narrativité dans le K. al-Faraǧ 
baʿd aš-šidda », novembre 2005.

	 8	Cf. par ex. Leder, « The Use of Composite Form », p. 411-
438 ; v. p. 417-420.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Du rôle de la poésie dans les récits du Kitæb al-faraÍ ba©d al-Ωidda d’al-Tanª⁄ï

85

1. En premier lieu il s’agit d’identifier les situations types dans lesquelles les poèmes ont été le 
plus souvent introduits dans les récits d’une œuvre d’adab. Pour arriver à cette identification, nous 
adoptons une approche quantitative qui se divise en deux étapes : premièrement, nous cherchons le 
nombre total de vers dans les chapitres regroupés par al-Tanūḫī selon leurs thèmes. La deuxième étape 
est un calcul qui tient compte du rapport d’une part entre les vers et la page et d’autre part entre les 
vers et le récit par chapitre thématique.
2. Puis, il s’agit, dans la deuxième partie, de dégager les fonctions des poèmes au niveau de l’hist-

toire et du récit 9. Ainsi, nous cherchons à trouver des réponses aux questions suivantes : Comment 
s’insèrent les poèmes dans un récit d’adab et quelles sont leurs relations avec l’ensemble des récits 
d’un ouvrage d’adab et de l’adab en général ? Le poème fait-il partie de l’histoire ou du récit ? Peut-il 
devenir indispensable à l’histoire ?
Sans que nous puissions dire exactement dans quelle mesure les poèmes intégreraient la littérature 

d’adab en général, il est évident qu’ils existent dans presque toutes les œuvres de ce type de littérature. 
Les poèmes sont parfois même indispensables au récit 10. En effet il appartient aux obligations de 
chaque adīb de connaître la poésie et d’avoir étudié ses grands maîtres 11. Nous remarquons dans son 
introduction qu’al-Tanūḫī aussi considère les poèmes comme importants pour son œuvre en disant 
notamment qu’il a pris soin d’y inclure les plus beaux 12.

	A nalyse quantitative 
Identification des situations types

On s’aperçoit qu’al-Tanūḫī a fait modérément usage des poèmes dans les premiers chapitres (i-xiii) 
de son livre. Ils contiennent 704 vers répartis sur 111 récits dans un ensemble de 492 récits pour le 
Faraǧ dans son entier (tomes I-IV, environ 400 pages par tome). En revanche, le dernier chapitre (xiv, 
95 pages) leur est entièrement consacré 13.

Il nous a semblé important de calculer la fréquence des vers selon les chapitres, mais ayant constaté 
qu’il existe un rapport entre les vers et le récit nous proposons deux étapes statistiques : Dans la prem-
mière étape nous examinons le rapport quantitatif entre les poèmes et le chapitre thématique et ensuite 
le rapport entre les poèmes et les récits.

	 9	Nous suivons Genette (Figures III, p. 72) ici pour qui « le 
récit » est « le signifiant, l’énoncé, discours ou texte narratif 
lui-même » et « l’histoire » est « le signifié ou le contenu 
narratif ». 

	 10	Heinrichs, « Prosimetrical Genres », p. 255, 261-262.
	 11	ʿAbd al-Ḥamīd b. Yaḥyā (m. 132/750) fut le premier à dire 

dans sa Risāla ilā l-kuttāb : « Commencez par la connaissance 
du livre divin et ses préceptes, puis tournez-vous vers la 
langue arabe puisqu’elle est le rabot de vos langues ; (...) 
prenez connaissance de la poésie (...) et des jours de combat 
des Arabes et des Persans ! ». Cf. ʿAbd al-Ḥamīd b. Yaḥyā, 
« Risāla ilā l-kuttāb », p. 9. Même si cette épître s’adresse 
en premier lieu aux secrétaires, on peut y voir aussi une 

obligation générale pour tous les hommes de lettres (udabā’). 
Al-Ǧumaḥī, al-Ǧāḥiẓ, Ibn Quṭayba, Ibn Rašīq et d’autres 
soulignent également l’importance de la poésie soit comme 
dīwān (archive) des événements historiques, soit comme 
savoir, sagesse ou même science, cf. Heinrichs, « Prosimetrical 
Genres », p. 249, 251-252.

	 12	Faraǧ, p. 55, l. 5.
	 13	Il convient de noter ici qu’al-Tanūḫī a composé lui-même des 

vers. En tout, nous en avons repéré 45 dans le Faraǧ dont 
seulement deux sont intégrés dans un récit (59, I, p. 174), 
les 43 autres vers se trouvant dans le dernier chapitre réservé 
aux poèmes.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hakan Özkan

86

	L e rapport entre les poèmes et les chapitres thématiques

Tout d’abord nous allons présenter une liste de tous les chapitres avec le nombre de vers qui y 
figurent. À partir de cette liste nous verrons quels chapitres ont un plus grand nombre de vers et nous 
verrons également s’il existe une relation entre les sujets principaux d’un chapitre et le nombre des 
poèmes qui y sont inclus.
Voici la liste des chapitres de i à xiii 14 et le nombre de vers par chapitre :
Chapitre i : « Ce qui est mentionné dans le Coran à propos de la délivrance après la misère et 

l’épreuve » – 6 vers
Chapitre ii : « Traditions relatives à la délivrance et au moyen d’écarter l’angoisse et le malheur » 

– 9 vers
Chapitres iii : « De celui qui est sauvé du malheur par une simple parole, une prière ou une suppliq-

que et dont le salut est annoncé par un présage » – 36 vers
Chapitre iv : « De celui qui apaise la colère du souverain par son franc-parler et qui conjure le 

malheur par une exhortation convaincante ou un sermon » – 169 vers
Chapitre v : « De celui qui retrouve la liberté, la paix et une bonne situation, à la suite d’un empris-

sonnement, d’une captivité ou d’un internement » – 94 vers
Chapitre vi : « De celui qui trouve le salut après un rêve prémonitoire de bonheur » – 31 vers
Chapitre vii : « De celui qui parvient à se dégager d’un ennui et d’une situation difficile, soit par 

hasard, soit conformément à un plan » – 120 vers
Chapitre viii : « De celui qui, près de mourir, est pourtant sauvé » – 98 vers
Chapitre ix : « De celui qui est menacé de mort par un animal sauvage et qui trouve l’assistance 

de Dieu » – 2 vers
Chapitre x : « De celui qui est gravement malade et que Dieu guérit, à l’aide d’un moyen très 

simple » – 3 vers
Chapitre xi : « De celui qui est victime de brigands, de voleurs, mais qui est dédommagé au mieux » 

– Un vers
Chapitre xii : « De celui qui, par crainte a fui et se tient caché mais auquel le bonheur sourit par 

la suite » – 31 vers
Chapitre xiii : « De celui qui a le malheur d’aimer et qui ensuite, par le secours de Dieu, obtient 

ce qu’il aime » – 104 vers

Les chapitres i, ii, ix, x et xi en italique ne contiennent que très peu de poésie par rapport aux autres 
chapitres. Avant de tirer des conclusions, nous nous devons de procéder à une deuxième étape de calcul 
car le nombre absolu des vers par chapitre ne prend pas en compte le nombre de récits et de pages.

	 14	Dans la traduction de Fakkar, At-Tanūḫī et son livre, p. 61-84.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Du rôle de la poésie dans les récits du Kitæb al-faraÍ ba©d al-Ωidda d’al-Tanª⁄ï

87

	L e rapport poèmes par récit et par page

En consultant le tableau « vers par chapitre », on pourrait se méprendre sur la portée des résultats : 
nous avons besoin d’un quotient qui tienne compte de la variation importante du nombre de récits et du 
nombre de pages par chapitre pour arriver à une base de comparaison plus fiable que celle du nombre 
nominal de poèmes par chapitre. Pour cette raison, nous avons compté les pages et les récits de tous 
les chapitres. Ensuite nous avons divisé le nombre de vers d’un chapitre par le nombre de pages et le 
nombre de récits. De cette manière, nous avons obtenu deux quotients : a) vers/page et b) vers/ récit. 
Le quotient vers/ récit est plus important car nous nous intéressons aux rapports concernant le récit 
comme entité de base d’une part et à la teneur du récit d’autre part. Ce dernier aspect permet d’identifier 
les situations d’utilisation des poèmes, de montrer plus précisément le rapport de la poésie aux thèmes 
traités et de mieux interpréter les fonctions de la poésie dans l’histoire et dans la narration.

Nous obtenons le tableau suivant qui indique la proportion des vers par page et par récit :
	 vers/page	 vers/récit
Chapitre i	 a) 0,175	 b) 0,31
Chapitre ii	 a) 0,195	 b) 0,2
Chapitre ix	 a) 0,04	 b) 0,09
Chapitre x	 a) 0,1	 b) 0,2
Chapitre xi	 a) 0,03	 b) 0,09

Les autres chapitres, en revanche, affichent les quotients suivants :
	 vers/ page	 vers/ récit
Chapitre iii	 a) 0,51	 b) 0,73
Chapitre iv	 a) 2,47	 b) 4,39
Chapitre v	 a) 0,65	 b) 1,95
Chapitre vi	 a) 0,35	 b) 0,89
Chapitre vii	 a) 0,35	 b) 1,07
Chapitre viii	 a) 0,63	 b) 1,56
Chapitre xii	 a) 1,17	 b) 3,44
Chapitre xiii	 a) 1,05	 b) 4,0

Nous constatons que tous les chiffres des premiers chapitres sont largement supérieurs aux chiffres 
des derniers chapitres ; ceci corrobore les résultats du premier calcul (vers/chapitre). Il est d’ailleurs 
intéressant de noter que les chapitres vii et viii contenant la plus grande quantité de pages et de récits 
ont des quotients (vers/page et vers/récit) relativement bas si on considère le nombre total de vers 
inclus dans ces chapitres. Néanmoins ce sont les chapitres qui comportent le plus de vers (120 dans 
chapitre vii et 98 dans viii). 

On peut se demander quels sujets afférents jouent un rôle déterminant dans la quantité des vers 
par récit. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hakan Özkan

88

Examinons d’abord les titres des chapitres qui disposent d’un petit nombre de vers : i. Coran ; 
ii. Ḥadīṯ et tradition ; ix. Menace de mort par des animaux sauvages et dangereux ; x. Maladie grave ; 
xi. Brigands et voleurs.

Examinons ensuite les sujets des chapitres avec un très important quotient de vers : le sermon 
à l’adresse d’un souverain (chapitre iv, 4,39 vers/récit), l’emprisonnement (chapitre v, 1,95 vers/récit), 
l’évasion et l’exil (chapitre xii, 3,44 vers/récit) et l’amour (chapitre xiii, 4,0 vers/récit). 
Il existe donc des sujets qui entraînent un plus grand nombre de vers que d’autres et on peut se 

demander pourquoi nous rencontrons plus de vers lorsqu’il s’agit d’exprimer son amour (chapitre xiii), 
de se concilier les bonnes grâces d’un souverain (chapitre iv), soit en étant prisonnier (chapitre v) 
ou en fuite voire exilé (chapitre xii). Ils sont aussi utilisés pour se consoler soi-même (chapitre viii). 
Les sujets qui ont trait aux vicissitudes de la vie selon les titres des chapitres peuvent être caractér-
risés par deux aspects : d’une part il s’agit dans la plupart des cas de situations de communication 
entre personnes 15 et d’autre part des situations qui entraînent ce que nous appelons faute de mieux 
l’expression d’une réaction affective telles que la douleur, la détresse, la colère, la terreur maîtrisée 
devant un grand personnage etc. 16

Pour montrer la singularité et le statut des poèmes dans les situations de communication entre 
personnes, il suffit de regarder le récit 345, tome III, p. 324-325 du Faraǧ : Un poète récite un poème 
pour féliciter le secrétaire (kātib) turc du calife al-Mutawakkil, Fatḥ b. Ḫāqān (m. 247/ 861) 17. Fatḥ 
est comblé et dit: « ئُونا بنثْر وأنت بنَظْم وبراحة وأنت بتَعْب  La félicitation au moyen des vers .18 « النَّاس يهنِّ
est donc considérée comme épuisante (taʿb) tandis que la prose n’exige pas d’effort (rāḥa). La réaction 
de Fatḥ montre aussi que la poésie est plus prestigieuse ou tout au moins plus méritoire que la prose, 
car il donne au poète une récompense tandis que les autres ne reçoivent rien 19. 

Donnons un deuxième exemple d’une situation de communication entre personnes : un homme 
récite des poèmes afin de se faire pardonner par le souverain. Dans le récit 116 c’est le calife al-Hādī 
qui se met en colère contre un de ses secrétaires et le menace de lui infliger une peine douloureuse 20. 

	 15	Cf. aussi la remarque de Heinrichs qui dit que les poèmes dans 
les Aḫbār ʿ Ubayd sont toujours récités par un personnage qui 
raconte des événements de l’histoire (p. 254). D’une manière 
tout à fait semblable, les poèmes dans les Maqāmāt sont 
récités par les personnages impliqués dans l’histoire (niveau 
intradiégétique) et presque toujours dans des situations de 
communication entre les personnages.

	 16	Heinrichs souligne également l’importance de l’émotion 
dans la récitation des vers à plusieurs reprises : dans le cas 
des Maqāmāt d’al-Ḥarīrī les poèmes apparaissent souvent 
comme le paroxysme et comme la fin émotionnellement 
chargée d’un sermon ou une harangue (p. 267). Cf. aussi 
p. 267, n. 33 sur la manière avec laquelle Ibn al-Ǧawzī utilise 
la poésie dans ses sermons : « (...) as emotional culmination 
points for the audience ». Dans un autre passage de son étude 
quand il s’interroge sur les raisons des changements subits 
et sans motivation évidente de la prose à la poésie dans 
quelques passages des Maqāmāt Heinrichs note : « It seems 

as if in each case an excess of emotion triggers the switch. » 
Cf. aussi ce que Aboubakr Chraïbi (« Genre et narration», 
p. 551-552) dit à ce sujet : « (...) l’auditoire dans la diégèse 
est immédiatement frappé, puis convaincu par ce qu’exprime 
le poète par la véracité et l’intensité de son amour, de son 
désespoir, de sa haine ou de sa colère ».

	 17	Fatḥ b. Ḫāqān, lui même auteur de poèmes et mécène de 
poètes, cf. EI2, II, 837b.

	 18	« Tout le monde nous félicite en prose et toi en vers ; (eux nous 
félicitent) sans se donner de la peine et toi, tu te fatigues. » 
cf. Faraǧ III, p. 325, l. 5-6.

	 19	Pour éviter de possibles malentendus il nous faut signaler 
que nous nous limitons à analyser le rôle de la poésie comme 
partie des histoires (au sens de Genette). Les conclusions 
que nous allons tirer ne concerneront pas forcément la 
perception de la poésie par les arabophones dans la réalité 
des sociétés des époques évoquées dans les récits.

	 20	Faraǧ I, p. 321.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Du rôle de la poésie dans les récits du Kitæb al-faraÍ ba©d al-Ωidda d’al-Tanª⁄ï

89

Le secrétaire l’affronte directement et il prétend ne pas mériter cette peine. Puis il récite le vers 
suivant :

تشفياً  ال��ع��ق��ابِ  ف��ي  تَ��رج��و  ك��ن��تَ  إذا  	.21 الأجر  ف��ي  ال��ت��ج��اوز  عند  ت��زه��دنَّ  ف�لا   
Immédiatement à la suite de la récitation de ce vers, le calife lui pardonne et lui donne une riche 

récompense 22. Ce type de situation fréquent illustre ici un cas de communication rendue possible 
par la poésie ; le secrétaire ne pouvant s’exprimer face au souverain et sans doute terrifié (réaction 
affective) se retranche derrière un vers pour lui administrer une leçon.

Examinons maintenant un exemple où l’expression d’une réaction affective est mise en évidence. 
Dans le récit 111, le poème est l’expression la plus éloquente des sentiments d’une personne 23. Le 
héros qui n’est autre qu’al-Faḍl Ibn al-Rabīʿ (chambellan de Harūn al-Rašīd et célèbre adversaire des 
Barmékides) s’apprête à partir après avoir été humilié par al-Faḍl b. Yaḥyā al-Barmakī. C’est à cet 
instant qu’un homme l’interpelle et lui dit :

فإنّ الرجل يُنْبئِ عما في نفسه في ثلاثة مواضعَ إذ اضطجعَ على فراشه، وإذ خلا بعِرسه، وإذا استوى على سرجه 24.

Par la suite al-Faḍl procède conformément à l’affirmation de l’homme qui l’interpelle. Il s’assied 
droit sur sa selle et improvise ensuite un poème. L’expression de ce qu’il a au fond du cœur, de ce 
qu’il ressent de colère est d’abord extériorisé par le fait qu’il se mort les lèvres (p. 308, l. 5 : ʿaḍḍa 

ʿalā šafatayhi) et la récitation de deux vers. Il semble que les trois situations où on est censé prononc-
cer une vérité personnelle ou intime, reflètent des attitudes qui mènent à la récitation des vers. Cette 
motivation affective se manifeste aussi et d’une manière habituelle dans presque tous les récits du 
chapitre xiii qui a pour sujet le chagrin d’amour et les relations amoureuses. Un autre exemple de 
réactions affectives exprimées par des poèmes se trouve dans le récit 66 25. Un homme se désole 
du sort de son ami qui est emprisonné. Il exprime son affection et sa sympathie pour lui en écrivant 
des vers consolateurs. Le prisonnier lui répond également en poèmes, qui affichent de plus le même 
mètre et la même rime 26. En procédant ainsi il lui renvoie l’expression de l’affection témoignée et 
il lui fait part de ses émotions qu’il a éprouvées à la lecture de ses vers. Plus encore il voit dans le 
message de son ami une bonne augure (fa-tafā’altu bi-ḏālika) et lui écrit (dans le premier hémistiche 
de sa réponse) l’effet que son poème a eu sur lui : ṣabbartanī (« tu m’as inspiré de la patience ») 27. 
L’aspect émotionnel dans les situations de communication fonctionne donc en deux directions : d’un 

	 21	Ibid., l. 7 :
	 	Si tu recherches à te satisfaire dans le châtiment
	 	alors ne te montre pas avare de récompenser si tu 

pardonnes.
	 22	Faraǧ I, p. 321. D’autres poèmes qui sont utilisés de la 

même manière se trouvent dans les récits suivants : 120 
(chapitre iv, iii, p. 331) ; 126 (chapitre iv, iii, p. 356-360) ; 
131 (chapitre iv, iii, p. 371) etc. 

	 23	Faraǧ I, p. 308-309.
	 24	« L’homme dit ce qu’il ressent au fond du cœur dans trois 

situations : Lorsqu’il est couché sur le côté dans son lit, 
lorsqu’il se trouve seul avec son épouse et lorsqu’il est assis 
droit sur sa selle. », ibid., p. 308, l. 2-4.

	 25	Faraǧ I, p. 186-8.
	 26	Ce procédé poétique ressemble au procédé de muʿāraḍa 

connu dans la poésie arabe classique (traduit par imitation 
ou mimesis). Il faut noter cependant que dans notre cas 
(et aussi celui du récit 286 que nous allons examiner plus 
bas) la réponse ne vise pas du tout à surpasser les vers du 
prédécesseur comme c’est très souvent le cas pour la muʿāraḍa. 
Cf. sur cet aspect Audebert, « al-Ḫaṭṭabī et l’inimitabilité du 
Coran », p. 103-106 et Grunebaum, « Kritik und Dichtkunst », 
p. 112,120. Cf. aussi notre fonction reconductive plus bas.

	 27	Faraǧ I, p. 187, l. 8-9.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hakan Özkan

90

côté le narrateur ou un personnage exprime son émotion et de l’autre côté le poème déclenche une 
réaction émotionnelle chez le récipiendaire du message auquel celui-ci peut répondre (ce qui arrive 
dans quelques cas rares comme celui du récit 66) à son tour 28. 

Outre les émotions qui sont impliquées dans ces poèmes, on discerne aussi bien l’aspect communicatif 
ou interactif du fait qu’il s’agit d’un véritable message qui a été transmis au moyen de ces vers-là.
Examinons maintenant un cas où l’expression de l’émotion par un poème devient presque religieuse. 

Dans le récit 286, nous voyons un homme qui erre dans les rues d’une ville qu’il ne connaît pas 29. 
Alors qu’il est en train de désespérer, subitement une autre voix qui vient d’un balcon au-dessus de 
sa tête répond à ses vers dans le même mètre et la même rime (ce qui veut dire que l’homme a bien 
saisi le message, qu’il a été ému par le poème et par la situation qui ressemble à la sienne quand il arr-
rivait dans cette ville) il noie son chagrin dans la récitation (ou le chant) de vers. Ceux-ci se révèlent 
consolateurs pour un ensemble de raisons : d’abord le poème permet donc une communion entre deux 
personnages qui ne se connaissent pas et dont la trajectoire s’avère parallèle comme les poèmes qu’ils 
récitent. Enfin, parce que la poésie y tient le rôle souvent dévolu à la prière, à la fois consolatrice et 
réalisatrice de désirs profonds (ici, la recherche d’un ami). La poésie semble ici remplacer le religieux 
d’autant que l’homme étranger ne se réfugie pas dans une mosquée où il aurait pu rencontrer une 
chaleur humaine mais choisit d’errer par les rues. Le poème récité à haute voix est le point de départ 
d’une communication interhumaine totalement imprévisible mais hautement efficace. Cette situation 
de communication entre personnes fait donc aussi surface dans le cas de ce récit-ci. La fonction du 
poème, qui n’est pas communicatif par l’intention de la personne récitante, le devient avec ce tour 
pragmatique (opéré par l’auteur de ce récit) du premier poème prononcé 30. 

	A nalyse fonctionnelle

Après avoir identifié quelques situations-types où les poèmes sont le plus souvent utilisés, et après 
avoir montré l’importance de la récitation des poèmes dans la communication entre hommes, nous 
nous penchons sur les différents rôles qu’un poème peut jouer dans un récit. Plus haut, nous avons 
constaté que les poèmes ont des aspects spécifiques comme l’aspect émotionnel et communicatif. Il 
convient de présenter maintenant les fonctions que remplissent les poèmes et qui se répercutent sur 
la diégèse 31 (y compris les personnages) et sur le récit au sens de Genette.

	 28	Cf. la fonction psychologique dans la deuxième partie de 
cet article.

	 29	Faraǧ III, p. 124. Les vers qui sont crées à l’occasion d’un 
contexte de dépaysement et la souffrance qui en résulte 
apparaissent aussi fréquemment dans les Maqāmāt d’al-Ḥarīrī 
et d’al-Hamaḏānī. L’analyse de Heinrichs qui décrit des 
occurrences de poésie chargée d’émotions dans ce contexte 
corrobore notre hypothèse sur l’expression des émotions 
dans les récits du Faraǧ : « (...) a moving complaint about 
being homeless and mistreated by fate » (« Prosimetrical 
Genres », p. 268).

	 30	Cf. des cas semblables décrits par Chraïbi, (« Genre et 
narration », p. 552) : « Il arrive aussi que le poète réalise 
sa performance dans la solitude ou, du moins, sans faire 
appel à quiconque, sans auditoire déclaré (...). Il manifeste 
des pensées et des sensations dont la sincérité jaillit avec 
d’autant plus de force qu’il s’agit précisément d’un discours 

“ silencieux ”. Ceci est sans doute l’apanage de la poésie. »
	 31	Nous entendons par diégèse « l’univers spatio-temporel 

désigné par le récit » (cf. Genette, Palimpsestes, p. 419), à la 
différence de sa définition dans son livre Figures III, p. 72, 
n. 1. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Du rôle de la poésie dans les récits du Kitæb al-faraÍ ba©d al-Ωidda d’al-Tanª⁄ï

91

Précisons ici que nous avons opéré une distinction entre thème ou plus généralement unité de sens 
et fonctions.

a.  Thème ou unité de sens
Nous nous trouvons devant une difficulté afin de caractériser les vers figurant dans les récits. En 

effet, les faire cadrer avec des « genres » poétiques n’apporte pas une meilleure compréhension de leur 
contenu 32. D’autant que dans nos récits il serait vain de vouloir faire cadrer les vers cités dans des 
« prétendus genres poétiques ». Pour la bonne raison que nous avons affaire à des choix de vers qui 
doivent s’insérer concrètement dans le contexte de ces récits et qui se réfèrent à ce que l’on pourrait 
appeler des thèmes 33. Il nous a donc semblé plus efficace de parler de thèmes qui peuvent d’ailleurs 
coïncider avec certains « genres » par exemple le thème de reproche correspondrait au ʿ itāb, le laudatif 
au madīḥ, etc. Dans l’ensemble nous avons identifié 18 de ces thèmes dans le Faraǧ dont nous énum-
mérons ici à titre indicatif les plus importants : gnomique (c’est-à-dire des vers qui contiennent des 
conseils ou des préceptes de morale, etc.) 34, érotique (ou d’amour), consolateur, laudatif, satirique, 
bachique, exprimant le reproche, les félicitations, le remerciement etc. On note la similarité de quelq-
ques-unes de ces particularités avec les classifications convenues de la poésie arabe classique (madīḥ, 
ġazal, etc.). L’avantage de notre approche réside surtout dans le fait que ces thèmes se retrouvent 
combinés, ce qui arrive souvent d’un vers à l’autre ou parfois dans un même vers. Ainsi, un poème 
peut être à la fois laudatif et exprimer une plainte (par exemple le vers dans le récit 119, I, p. 328) ou 
il peut être à la fois laudatif et exprimer le remerciement, les félicitations, etc. 35

b.  Les 16 fonctions que nous avons pu dégager vont au delà de la simple signification « de surface » 
du thème. Ils répondent à la question : « Pourquoi y a-t-il des poèmes dans les récits du Faraǧ et 
comment s’y intègrent-ils ? 36 »
Fakkar nous donne déjà quelques indications sommaires sur les raisons pour lesquels al-Tanūḫī a 

pu utiliser des poèmes dans les récits de son œuvre ; « Al-Tanūḫī a introduit 37 ces vers dans son livre 

	 32	D’après une communication personnelle de Claude 
Audebert on ne peut pas prétendre qu’il existe des 
définitions satisfaisantes des « genres » poétiques arabes. 
Les dénominations habituelles madīḥ, fiazal, hiǧā’ et riṯā’ 
ne représentent que très approximativement un ensemble 
de critères d’ordres différents qui permettraient d’aboutir 
à une définition « scientifique ». À ce propos Mohammed 
Bakhouch écrit (Un aspect de la poésie d’al-Aḫṭal, p. 18-
19): « La question du genre est à notre avis l’une des plus 
problématiques de la poésie arabe ancienne, car l’apparente 
clarté des définitions élaborées dans les dictionnaires, les 
encyclopédies, ainsi que dans les ouvrages de poétique et 
d’histoire de la littérature se trouve souvent brouillée à la 
lecture de tel ou tel poème. (...) il arrive très souvent que le 
poète mêle la louange à la satire, le chant de gloire personnelle 
ou tribale est très fréquemment mêlé à l’invective. » 

	 33	Ces unités de sens peuvent être répertoriés dans la littérature 
des maʿānī et les branches afférentes à caractère utilitaire 
classées par grands thèmes. 

	 34	Cf. aussi ce que Katia Zakharia (« Genres poétiques », p. 192, 
n. 15) appelle « sapientiel », c’est-à-dire « exprimant une part 
de sagesse et/ou de conseil ».

	 35	Pour plus de détails nous renvoyons à notre thèse, n. 4.
	 36	Les 16 fonctions : fonction d’adab, inhérente, personnelle, 

associative, structurelle, illustrative, analogique, récapitulative, 
psychologique, communicative, reconductive, fonction de 
devinette poétique, explicative, nominative, corrective/ 
variatrice, intertextuelle.

	 37	Il convient de signaler ici que l’expression de Fakkar « al-
Tanūḫī a introduit ces vers... » n’est pas tout à fait correcte 
car ce n’est pas forcément al-Tanūḫī qui les a introduits mais 
les auteurs des récits. On ne doit pas oublier qu’il s’agit des 
récits puisés dans d’autres sources. La question qui se pose 
est donc d’une nature plus générale et plutôt telle que nous 
l’avons évoquée plus haut : « Pourquoi y a-t-il des poèmes 
dans les récits du Faraǧ et comment s’y intègrent-ils ? »

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hakan Özkan

92

du Faraj soit pour appuyer une idée qu’ils illustrent 38, soit simplement pour agrémenter son œuvre 39 : 
ce procédé d’ailleurs, n’est pas particulier à al-Tanūḫī, mais se trouve également dans la plupart des 
livres d’adab. Ces vers, mentionnés plus haut, ne sont intéressants que d’une part, dans la mesure où le 
Faraj explique la circonstance de leur composition 40 comme pour les vers d’al-Buḥturī ou également 
s’ils ne sont pas cités dans les recueils, dīwān-s, connus comme pour deux vers de b. al-Muʿtazz et 
six vers de ʿAbbās b. al-Aḥnaf 41. »

Heinrichs quant à lui, parvient dans son analyse des deux œuvres Aḫbār ʿUbayd et Maqāmāt 
d’al-Ḥarīrī à dégager quatre « situations fondamentales » (p. 270) ou types qui caractérisent la 
relation poésie/ prose. Les trois premiers types que nous évoquons ici correspondent aux « poèmes 
de commentaire » (commentary poems) : 
1. Le poème comme šāhid (littéralement: le poème-témoin) sert à prouver ou à attester la véracité 

d’un événement (surtout le propos de Muʿāwiya, p. 260). Cette méthode tendant à prouver quelque 
chose par l’évocation de vers est moins important dans les livres historiographiques et d’adab (dans 
ce contexte Heinrichs mentionne aussi le Faraǧ étudié ici, 261). En revanche, c’est une sorte de 
preuve absolue très fréquemment utilisée dans la littérature technique (grammaire, lexicographie, 
critique littéraire) et coranique. Cette fonction correspond à la fonction illustrative dans notre analyse 
fonctionnelle ;
2. Le poème de tamaṯṯul. C’est-à-dire le cas où le narrateur cite un exemple semblable ou parallèle 

en vers à ce qui se passe dans l’histoire (p. 261, 270). Ce type existe dans notre typologie en tant que 
fonction distincte (cf. la fonction nº 6, analogique) ;
3. Le poème résultat d’un procédé de ʿaqd (c’est-à-dire la transformation de prose en poésie). 

Cette transformation de prose en vers et surtout le contraire (ḥall – dissolution) est un concept des 
secrétaires qui étaient de l’avis que la transformation du moyen d’expression n’est rien d’autre qu’une 
affaire superficielle (p. 269). Ce type apparaît souvent dans les Maqāmāt mais pas dans les Aḫbār 

ʿUbayd ce qui ne surprend pas puisqu’al-Ḥarīrī fait partie exactement de ce groupe de secrétaires qui 
regardait la prose comme échangeable avec la poésie dans des contextes circonscrits (la félicitation, 
les condoléances, la plainte, etc., cf. p. 269). Les secrétaires de cette époque étaient censés maîtriser 
les deux moyens d’expression mais surtout la prose rimée de style fleuri. D’ailleurs la transformation 
de la poésie en prose (ḥall) est l’objet de nombreux livres qui ont été écrits par des secrétaires pour 
des secrétaires (p. 269) 42 ;

	 38	Dans notre étude cet aspect est divisé en plusieurs fonctions. 
Remarquez la préposition finale « pour » dans l’analyse de 
Fakkar : pour illustrer, pour agrémenter. Cette approche 
que nous « étiquetons » fonctionnelle est exactement celle 
que nous utilisons dans le processus d’identification du rôle 
des poèmes.

	 39	Nous désignons ce type par le terme de fonction d’adab.
	 40	Ce qui représente chez nous la fonction personnelle et 

éventuellement la fonction structurelle.

	 41	Fakkar, Al-Tanūḫī et son livre, p. 104-105.
	 42	Cf. Badīʿ al-Zamān al-Hamaḏānī (m. 398/1008), l’auteur 

des Maqāmāt et secrétaire de profession, qui dit dans sa 
maqāma al-ǧāḥiẓīya que le balīġ (le rhéteur éloquent) doit 
maîtriser les deux moitiés de l’éloquence, la prose et la 
poésie et pas seulement la prose comme c’est le cas pour 
al-Ǧāḥiẓ. Cf. al-Hamaḏānī : Maqāmāt, p. 86-87.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Du rôle de la poésie dans les récits du Kitæb al-faraÍ ba©d al-Ωidda d’al-Tanª⁄ï

93

4. Le poème d’action (action poem, p. 259). À la différence des trois premiers types celui-ci n’est 
pas un poème de commentaire (commentary poem, ibid.), il s’agit des poèmes qui font partie de l’hist-
toire propre au sens de Genette. Heinrichs exclut totalement cette catégorie de son analyse (p. 270) 
laquelle prend précisément une place primordiale dans notre analyse fonctionnelle.

On pourrait objecter que l’inconvénient de l’approche « fonctionnaliste » que nous avons choisie 
est l’hétérogénéité et le grand nombre (en tout seize) des fonctions qui vont être proposées par la suite. 
Or, l’avantage de cette approche c’est qu’elle couvre plusieurs niveaux d’analyse 43 et qu’on peut y 
combiner les différentes fonctions. En effet il s’agit d’une boîte à outils qui servirait à caractériser, le 
plus précisément possible, la relation poésie/prose dans le livre d’al-Tanūḫī ou au mieux la relation 
des deux dans l’adab sous ses différentes formes.

Les quatre premières fonctions sont de nature si générale que de prime abord, il ne semble pas 
nécessaire de les énumérer ici. Pourtant, il est d’une grande utilité de les rappeler car elles semblent 
être à la base de toutes les œuvres d’adab qui comprennent des poèmes :

1.  Fonction d’adab
L’entrelacement de la poésie avec les textes en prose est très répandu dans la littérature d’adab 

et fait partie de son esthétique. Déjà al-Mubarrad (m. 286/900) annonce au début de l’introduction 
à son Kāmil :

وباً من الَأدَب ما بين كَلَام مَنْثُور و شِعْرٍ مَرْصُوف 44. ُ مع ضُر هذا كِتابٌ ألّفته يَج

Cet entrelacement programmatique exprimé par al-Mubarrad est typique d’un grand nombre 
d’œuvres d’adab et al-Tanūḫī pour sa part, commente la composition de son œuvre et sa sélection 
des poèmes de la manière suivante :

)...( فاقتصرتُ على كَتْب أحسن ما رُوِيتُ من هذه الأخبار وأصحّ ما بلغني في معانيها من الآثار وأملح ما وجدت 
في فُنُونها من الأشعار 45.

Al-Tanūḫī ne rompt pas avec la tradition d’intégrer des vers dans les livres d’adab. Il est cepend-
dant intéressant de constater que cet auteur relègue la plupart des vers sélectionnés, dont les siens, au 
dernier chapitre. Outre la raison qu’il donne, cela est probablement dû au fait que la plupart de ces 

	 43	C’est-à-dire le niveau du récit en tant qu’énoncé, le niveau de 
l’histoire en tant que contenu narratif (à ce niveau s’ajoute 
aussi l’aspect de l’instance narrative ou du personnage qui 
effectivement « utilise » ou prononce le poème), le niveau 
intertextuel et le niveau du genre ou du type littéraire.

	 44	« Ce livre je l’ai composé de manière à ce qu’il rassemble 
des différents aspects d’adab, ce qui est discours en prose 

(littéralement : éparpillé, dispersé) et poésie bien composée 
(littéralement : rangée). » Notez l’antonymie des deux épithètes 
manṯūr et marṣūf (al-Mubarrad, al-Kāmil, p. 2).

	 45	« Donc, je me suis borné à consigner par écrit les meilleurs de 
ces récits qui m’ont été rapportés, ainsi que les plus correctes 
des traditions qui me sont parvenues, comme les poèmes 
les plus beaux que j’ai pu trouver. » Faraǧ, I, p. 55.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hakan Özkan

94

vers ne sont pas attachés à un récit narratif qu’il soit pertinent au sujet du Faraǧ) 46. Une deuxième 
raison réside dans le fait que beaucoup de ces vers ne se laissent pas attacher aux récits des quatre 
premiers tomes, faute d’apport essentiel. D’ailleurs nous nous sommes aperçus qu’al-Tanūḫī se borne 
à reproduire un nombre limité de poèmes dans ses récits. Les cas où il cite une qaṣīda entière sont 
extrêmement rares 47. 
Quant aux vers cités dans les récits, ils sont très importants et souvent partie intégrante du récit où 

ils figurent. Finalement nous avons pu noter – comme Heinrichs l’a fait d’ailleurs (cf. p. 261-262.) 
– que l’importance des poèmes peut varier selon les différentes formes d’adab. Nous allons en voir 
un exemple très particulier dans la fonction suivante.

2.  Fonction inhérente
Nous utilisons l’épithète « inhérent » si le récit dans lequel le poème est inclus provient d’une œuvre 

qui a pour sujet principal la poésie ou des poèmes chantés (comme le K. al-Aġānī d’al-Iṣbahānī, qui 
est fréquemment cité dans le Faraǧ). Dans ces cas, la poésie joue un rôle indispensable au récit lequel 
semble même secondaire au poème. Il convient donc de noter que, dans ces œuvres-ci, la priorité est 
donnée à la poésie et non au ḫabar qui y est lié 48. Le ḫabar est souvent au service du poème ; il expliq-
que les circonstances de sa genèse et fournit d’autres informations liées à des éléments dans les vers. 
Nous en trouvons un très bon exemple (mentionné note 47 supra) dans le chapitre de poèmes (XIV) 
du Faraǧ : Le ḫabar n’y est qu’une information très sommaire et secondaire au poème qui le suit 49. 
Dans ce contexte, il est instructif de lire ce que Hilary Kilpatrick dit par rapport à la relation 

poésie/prose dans le K. al-Aġānī : « Moreover the K. al-Aġānī focusses on poems and their settings 
whereas the historical reports it contains merely serve to sketch background and context in which the 
poems and songs were composed and performed 50. » 

Or, dans son Faraǧ al-Tanūḫī procède généralement à une inversion de cette priorité qu’il donne 
maintenant à l’aspect narratif ou autrement dit à l’histoire au sens de Genette. Sa refonte des récits, 
dont nous avons pu mettre en évidence plusieurs cas dans notre thèse, accentue l’unité et la cohér-
rence de l’histoire et des informations sur la poésie ou le chant qui, lorsqu’ils ne concernent pas 
l’intérêt de l’histoire, sont supprimés. Un bon exemple de cette refonte est le récit 482 (emprunté au 
Kitāb al-Aġānī d’al-Iṣbahānī) où il est question du célèbre couple Qays et Lubnā et qui est très long. 

	 46	Il est d’autant plus étonnant de voir qu’al-Tanūḫī renonce 
à intégrer sa qaṣīda de quatorze vers (p. 50, l. 16 ; p. 51, 
l. 12) au récit 80 (I, p. 239-242) bien qu’il l’ait composée 
à l’occasion de l’adversité décrite dans ce récit (p. 50, 
l. 13-15). Ne voulait-il pas inclure un poème trop long ? 
Ne le considérait-il pas comme assez intéressant pour 
l’histoire elle-même ? Nous ne sommes pas en mesure de 
l’expliquer. Ce qu’on peut supposer cependant c’est qu’al-
Tanūḫī, dont on dit avoir produit un dīwān, n’était pas très 
enthousiaste à l’idée d’intégrer ses propres vers dans ses 
histoires autobiographiques. Seul son récit 59 contient deux 
vers de sa production.

	 47	Par exemple dans le récit 124 : I, p. 339-354, où il cite deux 
qaṣīda-s complètes dont la première est d’une longueur de 32 

vers et l’autre de 52 vers. La raison de ce choix exceptionnel 
résiderait probablement dans le fait que la source de ce récit, 
l’Aġānī d’al-Iṣbahānī, ne donne pas la version complète des 
deux poèmes. Al-Tanūḫī s’est donc vu obligé de fournir un 
complément au travail de son maître, al-Iṣbahānī. De même, 
on trouve une qaṣīda complète dans le récit 126 : Ibid., 
p. 356-360.

	 48	Cf. sur la question de la priorité de la poésie et de la prose 
Heinrichs, «Prosimetrical Genres», p. 254-255. La priorité 
donnée aux poèmes est encore plus marquée dans les 
anthologies des poètes comme le « Yatīma al-dahr » d’al-
Ṯaʿālibī (m. 429/1038). 

	 49	Faraǧ, V, p. 50, l. 13-15. Al-Tanūḫī ne signale même pas 
qu’il a raconté une histoire à propos de ces événements.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Du rôle de la poésie dans les récits du Kitæb al-faraÍ ba©d al-Ωidda d’al-Tanª⁄ï

95

De nombreuses répétitions des mêmes événements dans les poèmes y sont surabondantes. Al-Tanūḫī 
a donc supprimé une grande partie des quarante-cinq pages du récit dans le livre d’al-Iṣbahānī pour 
arriver à une longueur d’à peine neuf pages et la forme d’une anecdote du Faraǧ normale 51. Al-Tanūḫī 
se tient d’abord assez proche du texte d’origine dont il explique quelques aspects dans l’introduction. 
Une différence notable par rapport aux autres récits déjà traités plus haut est certainement l’ingérence 
permanente d’al-Tanūḫī dans le déroulement de l’intrigue une fois les indications des sources finies. 
Bien que ces ingérences soient rares dans les premières pages 383-387, nous constatons qu’al-Tanūḫī 
y supprime des poèmes et des instructions de chant 52.
À partir de la page 388, donc après que Qays s’est séparé de sa bien-aimée, al-Tanūḫī commence 

à s’immiscer plus massivement dans le texte en résumant de grandes parties du texte dont une majorité 
de poèmes 53.
Nous n’ignorons pas l’aspect intertextuel de cette fonction inhérente (cf. fonction intertextuelle/ 

intratextuelle infra). Pourtant il nous a semblé important d’isoler cette fonction particulière qui caract-
térise la relation poésie/prose à partir d’un texte d’adab technique comme celui de l’Aġānī. Ainsi les 
différentes formes d’adab entretiennent une relation poésie/prose tout à fait particulière en fonction 
de la nature du texte mère 54.

D’autres poèmes, qui mettent en évidence la fonction inhérente se trouvent par exemple dans les 
récits suivants : 124, 254, 291 et 294 (source du récit : K. al-Aġānī).

3.  Fonction personnelle
Beaucoup de poèmes dans les récits sont liés aux personnages impliqués. Si ce personnage est un 

poète, un rāwī ou un chanteur il est fort probable que le récit en question contiendra des vers. Souvent 
le poète est dans le rôle du héros comme c’est le cas avec le poète muḫaḍram, ʿAmr b. Maʿdī Karib, 
dans le récit 198 55 ou de même avec Abū l-ʿAtāhīya dans le récit 173 56. Le fait qu’un poète est le 
protagoniste d’un récit suffit déjà pour que le lecteur puisse s’attendre à y croiser des poèmes.

La fonction inhérente et la fonction personnelle ne sont pas forcément liées comme le démontre 
le cas du récit 297. Dans ce récit, nous constatons que le protagoniste est bien un poète professionnel, 
par contre, le récit ne provient pas d’un livre avec des poèmes pour sujet principal 57. 

4.  Fonction associative
Un des traits distinctifs de l’adab est l’arrangement associatif des récits 58. C’est à cause de ce 

principe que la seule existence des poèmes dans un récit peut entraîner le raccordement d’autres récits 
qui contiennent des vers. De cette manière, de véritables séries de récits avec poèmes sont créées. 
Ainsi, par exemple les séries de récits 97-99 (tome I), 101-102 (tome I), 106-108 (tome I), 151-156 
(tome II), 174-175 (tome II) et 276-2777 (tome III), 330-331 (tome III).

	 50	Kilpatrick, « Making the Great Book of Songs », p. 89.
	 51	Aġānī IX, p. 211-255 et Faraǧ IV, p. 383-392.
	 52	P. 384, l. 2.
	 53	Ibid., p. 389.
	 54	Heinrichs, « Prosimetrical Genres », p. 261.
	 55	Faraǧ II, p. 206-208.

	 56	Faraǧ II, p. 116-119.
	 57	Faraǧ III, p. 155-157. L’isnād n’indique aucun livre de 

poèmes et aucun dīwān.
	 58	Cf. par exemple Marzolph, « Motiv-Index der arabischen 

literarischen Anekdote », p. 276.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hakan Özkan

96

5.	 Fonction structurelle
Cette fonction se répartit en deux groupes de sous-fonctions. Le premier groupe (5a, 5b, 5c) 

concerne la structure de l’histoire – c’est-à-dire celle de l’intrigue du récit, et du contenu narratif 
– l’autre (5d et 5e) porte sur la position des poèmes dans la structure du récit en tant qu’énoncé ou 
texte narratif lui-même.

5a.  Fonction narrative, dénouement
Un vers ou un poème peut être situé à une position clé dans l’intrigue du récit. Ainsi il arrive souv-

vent que le dénouement soit déclenché par la récitation d’un poème. Dans les récits d’al-Tanūḫī le cas 
est fréquent ; nous en avons compté trente-neuf. L’anecdote que l’on retrouve le plus souvent est la 
suivante : un personnage comparaît devant un souverain et doit se défendre. Il parvient à réciter des vers 
qui ont un tel effet sur le souverain qu’il lui donne la liberté et le récompense éventuellement 59. On ne 
pourrait enlever ces vers sans vider le récit de son sens puisqu’ils sont partie constitutive de l’histoire. 
À titre d’exemple, le récit 116, cité infra, comme exemple de l’interaction humaine. L’énonciation 
du vers déclenche immédiatement la libération du détenu 60. La phrase en prose qui suit ce vers ne 
fait que déclarer succinctement l’effet que les vers ont sur le calife. On est donc en droit de supposer 
que le lecteur attend ce résultat et qu’il est bien conscient de ce que les vers sont capables de faire. 
Sinon une explication plus détaillée de la part de l’auteur du récit aurait été nécessaire. Ainsi, si le 
calife ne lui avait pas pardonné immédiatement à l’écoute du premier hémistiche – ce qui aurait été 
parfaitement possible – l’auteur aurait dû expliquer cela amplement dans le paragraphe suivant. Nous 
avons repéré des occurences de tels cas comme le récit 462 61, où le calife pardonne à un poète sans 
lui donner de récompense bien que celui-ci le loue dans son poème. Ceci est expliqué par l’auteur du 
récit 62, ce qui laisse supposer que cette réaction est extraordinaire.
Il n’est pas surprenant que la fonction 5a (fonction narrative, dénouement) soit étroitement liée à la 

fonction 9 (fonction communicative). C’est-à-dire sans véritable communication de ses vers, l’éprouvé 
n’arriverait pas à obtenir sa délivrance par le souverain.

Parfois on trouve des vers dans l’évolution d’une histoire sans qu’ils soient liés directement au 
dénouement de l’intrigue. Néanmoins ils sont partie intégrante de la structure narrative comme on 
le constate dans les récits 134 (I, p. 375, l. 4-5), 136 (I, p. 379, l. 13-14), 244 (II, p. 366, l. 1-4), 352 
(III, p. 344, l. 1-14) etc.
Dans le récit 134 par exemple, nous suivons l’histoire d’un voleur auquel on doit infliger la 

peine légale (ḥadd ) de la main coupée 63. Le voleur tente de faire revenir le calife sur sa décision au 

	 59	En 1988, Arie Schippers a publié un article avec le nom 
« Escaping by Means of Poetry », p. 117-128. Dans celui-ci 
il décrit la manière de se sauver d’une situation inextricable 
par des poèmes dans le Faraǧ. Il constate que cette situation 
est répandue dans la littérature d’adab (p. 126). Il cite 
notamment les Maqāmāt d’al-Hamaḏānī et al-Ḥarīrī. Notre 
étude se distingue de son travail par l’approche choisie qui 
se centre plutôt autour des fonctions structurelles de la 
poésie.

	 60	La fonction 5a est caractéristique des récits dotés des vers 
dans le chapitre iv qui est intitulé typiquement : « De celui 
qui apaise la colère du souverain par son franc-parler et 
qui conjure le malheur par une exhortation convaincante 
ou un sermon ».

	 61	Faraǧ IV, p. 281-286.
	 62	Faraǧ IV, p. 284, l. 16 ; p. 285, l. 1.
	 63	Faraǧ I, p. 375.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Du rôle de la poésie dans les récits du Kitæb al-faraÍ ba©d al-Ωidda d’al-Tanª⁄ï

97

moyen d’un poème bien charpenté mais le calife se montre impassible. La mère du voleur, qui est 
présente dans la scène, le supplie de pardonner à son fils. Cependant le calife ne peut pas accéder 
aux implorations de la mère, le ḥadd étant une obligation coranique. Ce n’est que lorsque la mère lui 
demande s’il ne peut pas inclure le péché de son fils dans ses propres péchés qu’il acquiesce. Nous 
pouvons donc constater que le poème est une étape dans la montée du suspense, sans qu’il entraîne 
un dénouement immédiat.

5b.  Fonction proleptique
Souvent on constate qu’un poème est le signe précurseur d’un événement, c’est-à-dire qu’il remp-

plit une fonction proleptique qui laisse déjà entrevoir ce qui se passera dans la suite du récit. Cette 
fonction est également constitutive du récit car si on enlevait le poème, le point où le fait prédit (qui 
coïncident très souvent avec le dénouement) n’aurait plus de rattachement à la partie du récit qui le 
précède. Le dénouement deviendrait beaucoup moins intéressant sans cette annonce prémonitoire.
Le récit 188 par exemple, montre le cas d’un vers prédisant une délivrance révélée à l’homme 

éprouvé dans son rêve 64. Le lendemain il se retrouve sauvé.
On rencontre cette fonction narrative assez souvent dans des récits avec des vers. Comme le titre du 

chapitre vi l’indique déjà (rêve prémonitoire de bonheur), tous les récits avec poèmes dans ce chapitre 
ont cette fonction proleptique 65. Nous avons trouvé en tout 20 poèmes dans le Faraǧ entier.

5c.  Fonction analeptique
Parfois on trouve des poèmes qui renvoient à un événement antérieur (fonction analeptique) 66. 

À partir de ces poèmes analeptiques peuvent découler des récits subordonnés ou à cadre comme dans 
le récit 110. À la différence de la fonction initiale d) il n’est pas nécessaire qu’un poème analeptique 
se situe à la tête du récit. C’est le cas dans les récits 276, (III, p. 87, l. 9) ; 294 (III, p. 148, l. 13) ; 
297 (III, p. 156, l. 1-3) ; 381 (IV, p. 50, l. 10) ; 486 (IV, p. 409, l. 18-20) et 492 (IV, p. 428, l. 12-13).
Prenons le récit 297 67 comme exemple : un poème dans lequel le poète Marwān b. Abī Ḥafṣa loue le 

défunt Maʿn b. Zā’ida soulève la colère du calife Harūn ar-Rašīd. En s’adressant à al-Aṣmaʿī il dit : 

يا أصمعيُّ ألا ترى الدعيَّ بنَ الدعيِّ )...( مروانَ بنَ أبي حفصةَ يقولُ لمعن بن زائدة و إنّما هو عبد من عبيدنا 
.68 )...(

Immédiatement après, le calife récite les vers en question qui commencent ainsi :

أقَ����مْ����ن����ا ب���ال���ي���م���ام���ة ب���ع���د م��ع��ن 	.6 9   لًا يا ز ب����ه  ي���د  ن���ر لا  م���اً  م���ق���ا

	 64	Faraǧ II, p. 159, l. 4.
	 65	Cf. récits 200 (II, p. 213-215) ; 204 (II, p. 234) ; 210 (II, 

p. 264) ; 229 (II, p. 326). 
	 66	Cf. Genette, Figures III, p. 82 : « (...) désignant (...) par 

analepse toute évocation après coup d’un événement antérieur 
au point de l’histoire où l’on se trouve. » Pour les différentes 
formes d’analepses, cf. ibid., p. 90-105.

	 67	Faraǧ III, p. 155-157.

	 68	« Ô Aṣmaʿī vois-tu ce que ce fils illégitime d’un fils illégitime, 
Marwān b. Abī Ḥafṣa, dit au sujet de Maʿn b. Zā’ida tandis 
que ce dernier est juste un esclave parmi nos esclaves ? » 
Faraǧ, p. 155, l. 11-13. 

	 69	Faraǧ, p. 156, l. 1 :
	 	Nous demeurâmes en Yamāma après Maʿn
	 	sans désir de quitter les lieux.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hakan Özkan

98

Nous constatons que le discours du calife renvoie au fait que le poète Marwān b. Abī Ḥafṣa a 
composé ces vers laudatifs qui a leur tour renvoient à la mort de Maʿn b. Zā’ida. La fonction de ces 
vers est, donc, analeptique car ils renvoient à un événement antérieur, la mort de Maʿn. Ce qui est 
plus important pour le calife : ils renvoient également à leur propre création dans le passé et au fait 
que Maʿn fut loué. Selon les termes de Genette, il s’agit ici d’une analepse externe car elle renvoie à 
un point dans le temps qui n’est pas couvert par le récit 70.

5d.  Fonction initiale
Il arrive parfois qu’un poème se situe à la tête d’un récit et en marque le commencement. C’est le 

cas si quelqu’un demande à une personne (ou plus précisément à un poète) pourquoi il déclamait tel ou 
tel vers. Ces vers-ci sont souvent des points de départ pour une histoire ou des explications détaillées 
par le poète. On trouve de tels poèmes dans les récits suivants : 110 (I, p. 304, l. 5), 255 (III, p. 16, 
l. 3-4), 464 (IV, p. 291, l. 5). Ainsi, au début du récit 110 nous voyons une bédouine au service des 
épouses du prophète qui répète à part soi le vers suivant :

وي�����ومُ ال���وِش���اح م���ن ت��ع��اج��ي��بِ ربّ��ن��ا  	.71 نجّاني  ال��ك��ف��ر  ظ��ل��م��ةِ  م��ن  ألاإنَّ�����ه 

Les gens de son entourage lui demandent :

ه لأمرٍ فما هو؟ 72  إنّك تُكْثرِين من التمثُّل بهذا البيت وإنّا نَظُنُّ

À la différence de la fonction analeptique les poèmes initiaux ne se réfèrent pas forcément à des 
événements antérieurs. Pourtant il arrive souvent que les deux fonctions apparaissent ensemble. 

5e.  Fonction finale
Mise en relation avec la fonction initiale des vers marquent plus souvent la fin d’un récit. Le 

caractère qui distingue cette fonction n’est que la position des vers à la fin du récit. Néanmoins, on 
trouve quelques poèmes qui remplissent cette fonction conjointement à la fonction récapitulative (cf. 
infra) comme dans les récits suivants : 175 (II, p. 123, l. 13-17), 191 (II, p. 166, l. 2-6), 192 (II, p. 171, 
l. 14-16), 198 (II, p. 207, l. 6-14). 
Similairement, Heinrichs note (Prosimetrical, p. 259-260) que souvent les vers dans les Aḫbār 

ʿUbayd se trouvent à la fin d’une histoire. Cependant la récitation des vers dans ce livre-là est souvent 
liée à une situation communicative de poncif (cf. le topos du maǧlis ou du samar littéraire) où le calife 

	 70	Sur l’analepse externe, cf. Genette, Figures III, p. 90-91. 
On serait tenté de regarder au-delà de ce récit et chercher à 
identifier une analepse avec valeur intra-textuelle qui s’étend 
à un autre récit du Faraǧ (ici le récit 136) dans lequel les 
mêmes vers ont été récités auparavant. Or, selon la définition 
de Genette, l’analepse est limitée à une histoire distincte, 
c’est-à-dire uniquement à un contenu narratif et non à deux 
ou plus.

	 71	Faraǧ, l. 5 : 
	 	Le jour du collier est une des merveilles de notre seigneur
	 	ô, il m’a sauvé des ténèbres de l’impiété.
	 72	Faraǧ, l. 6 : « Tu récites souvent ce vers-ci et nous pensons 

que c’est pour une cause particulière. Quelle est elle ? » On 
note aussi l’aspect mnémonique de ce poème : la bédouine 
a composé ce vers pour ne pas oublier un événement 
qu’elle a vécu. En effet, il s’agit d’un vers témoin (šāhid) 
comme décrit par Heinrichs (« Prosimetrical Genres », 
p. 250-253) dans sa forme la plus originelle.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Du rôle de la poésie dans les récits du Kitæb al-faraÍ ba©d al-Ωidda d’al-Tanª⁄ï

99

se fait raconter des histoires à la fin desquelles il demande au conteur (ici ʿUbayd) de citer quelques 
vers qui prouve la véracité de l’histoire racontée en prose. L’autre cas où Heinrichs évoque les poèmes 
situés à la fin de l’histoire concerne les vers dans les Maqāmāt d’al-Ḥarīrī. Il s’agit notamment de la 
fin d’un sermon ou de la maqāma (p. 269). On pourrait objecter à l’établissement d’une fonction finale 
proposée ici que la place du poème dans le récit ne peut pas être au même rang que la fonction 5a (de dén-
nouement) par exemple. Si en revanche on considère la position des poèmes finales comme servant de 
clôture cela peut indiquer une manière conventionnelle et spécifique à une forme d’adab de clôturer 
des récits ou des parties de récits (cf. Prosimetrical, p. 259-260 pour les Aḫbār ʿUbayd et p. 269 pour 
les Maqāmāt : « (...) clearly emerging slots for poems are the sermon end, the maqāma end (...) ».
Pour d’autres exemples de la fonction finale v. les récits suivants : 120 (I, p. 332, l. 7-12) ; 152 

(II, p. 10, l. 11-13) ; 176 (II, p. 124) ; 298 (III, p. 160, l. 11-12) ; 471 (IV, p. 338, l. 3-4) ; 482 (IV, p. 391, 
l. 19 - p. 392, l. 2) ; 487 (IV, p. 413, l. 7-9) etc.

6.  Fonction illustrative
Un vers qui est prononcé soit par le narrateur hétérodiégétique (celui qui se situe hors du monde 

narré) soit par un personnage (qui peut être le narrateur en même temps) peut servir pour illustrer un 
proverbe, un dicton (récit 53, I, p. 165-166), un ḥadīṯ, etc. pour le faire apparaître dans un éclairage 
différent ou une forme différente ou pour fournir une preuve pour ce qui a été dit auparavant. Nous 
parlons aussi d’illustration si des faits qui ont été racontés en prose d’abord sont rendus en poésie 
ensuite, v. par exemple le récit 349 (III, p. 335, l. 8-10) où le héros illustre en vers ce qu’il a dit en 
prose auparavant. Cf. en outre les récits suivant : 57 (I, p. 171, l. 5-6), 341 (III, p. 312, l. 19-21). Cette 
fonction ressemble beaucoup au type de šāhid chez Heinrichs (p. 260-261). Néanmoins le type šāhid 
comme il est utilisé dans les Aḫbār ʿ Ubayd, c’est-à-dire comme preuve pour des événements, n’existe 
pas sous cette forme dans le Faraǧ 73. Le seul cas où al-Tanūḫī utilise un poème avec la fonction exacte 
de šāhid au sens technique grammatical (cf. Heinrichs, p. 261) se trouve dans le récit 9 (I, p. 76, l. 2) 
où le poème sert de preuve pour une question grammaticale.

7.  Fonction analogique
Une fonction qui ressemble à la précédente est appelée analogique. Dans cette fonction en revanche 

il s’agit plutôt de la citation d’un cas similaire dans la poésie par le narrateur hétérodiégétique ou un 
personnage. Ce type de poèmes est souvent introduit par des expressions comme ka, kamā, tamaṯṯala ; 
mutamaṯṯilan, fī miṯli ḥāl, wa ḏakartu qawl al-šāʿir, etc. en amont du poème qui suit. Le héros voit 
son vécu semblable à ce qu’une autre personne a décrit dans ses vers 74. Regardons par exemple le 
récit 300 75: 

)...( وسلكتُ الطريق لا أدري أين أقصد وكنت كما قيل :

ك���ان ح��ازم��اً وإن  ي����دري  وأَصْ����بَ����حَ لا  	.76   ه ءَ ا ر و م  أ ل���ه  خ���ي���رٌ  مَ�����ه  ا قُ�����دّ أ
	 73	Cf. le vers mnémonique de la bédouine dans le récit 110.
	 74	Cf. le type de poème de tamaṯṯul chez Heinrichs, « Prosimetrical 

Genres », p. 261 et 270.
	 75	Faraǧ III, p. 168, l. 15-16.

	 76	Je suivais mon chemin sans savoir où aller et j’étais comme 
il était dit :

	 	Et voici qu’il ne sait plus, tout en étant résolu
	 	si le meilleur était devant lui ou derrière.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hakan Özkan

100

D’autres exemples se trouvent dans les récits suivants : 110 al-tamaṯṯul (I, p. 304, l. 5-6) ; 298 fī miṯli 
ḏālika (III, p. 160, l. 11-12) ; 355 tamaṯṯala (III, p. 351, l. 8-9) ; 371 mutamaṯṯilan (IV, p. 11, l. 18) ; 
388 tamaṯṯala qā’ilan (IV, p. 74, l. 3) ; 393 tamaṯṯala (IV, p. 90, l. 4-12) ; 486 kamā qāla l-qā’il (IV, 
p. 403, l. 3) ; 486 ḏakartu bihi qawla... (IV, p. 405, l. 16) ; 486 wa-ḏakartu qawla š-šāʿir (IV, p. 407, 
l. 13) ; 492 ʿalā qawli š-šāʿir (IV, p. 428, ll. 12-13). 

8.  Fonction récapitulative
Il existe des poèmes qui récapitulent le récit en conclusion (ou qui récapitulent un épisode) dans 

les lignes qui suivent la description de ces évènements. Le récit 345 fournit un bon exemple au milieu 
duquel al-Buḥturī récapitule comment Fatḥ b. Ḫāqān avait pu se sauver d’un accident 77.
Un autre exemple de la fonction récapitulative, cette fois tout à la fin d’un récit, se trouve dans le 

récit 61 du chapitre i ou le vizir al-Muhallabī raconte qu’il éprouva des malheurs dans une période de 
sa vie. Il se réfugie donc dans la prière et la supplication en pleurant et s’abaissant devant Dieu. Le 
lendemain, il se réveille sur le tapis de prière et ne ressent plus d’angoisse. Plus tard dans la journée 
il obtient sa délivrance. Dans les deux lignes de poésie qui suivent, il exprime sa gratitude envers 
Dieu et résume ce qui s’est passé :

رس��ال��ة ال��ع��ط��اي��ا  ربِّ  إل����ى  ب��ع��ث��تُ  ت���وسّ���ل ل���ي ف��ي��ه��ا دع������اءٌ م��ن��اص��ح	

ف���ج���اء ج�����وابٌ ب���الإج���اب���ة وان��ج��ل��ت 	 .78 الجوانح  ب��ه��نَّ  ض��اق��ت  كُ����رَبٌ  ب��ه��ا 

9.  Fonction psychologique
Nous avons constaté dans la première partie de cet article que l’expression d’émotion par un personnage 

joue un rôle prépondérant dans les situations où les poèmes sont utilisés. La fonction psychologique 
qui est intimement liée à cette expression d’émotion concerne l’effet des telles expressions. Dans la 
diégèse d’un récit les vers peuvent servir de soutien psychologique voire spirituel à l’homme. Dans 
certains cas, ils représentent un refuge qui est même plus accueillant qu’une mosquée comme c’est 
le cas dans le récit 286 cité supra 79. Nous proposons le même terme si un personnage est soulagé 
par la récitation des vers ; peu importe si le poème est récité par un autre personnage pour consoler 
l’éprouvé ou par l’éprouvé lui-même (récit 286 – auto-consolation 80).

Dans le Faraǧ, de nombreux poèmes ont un effet immédiat sur la vie intérieure de l’homme. Même 
lorsque la délivrance définitive n’est pas encore atteinte l’état d’esprit du protagoniste peut virer d’un 

	 77	Faraǧ III, p. 324, l. 9 ; p. 325, l. 4
	 78	Faraǧ I, p. 178, l. 8-9 :
	 	J’envoyai au Seigneur des bienfaits un message
	 	dans lequel une prière de conseil trouva pour moi accès 

auprès de lui.
	 	Puis la réponse favorable arriva et avec elle
	 	se dissipèrent les afflictions qui serraient le cœur.
	 	On trouve d’autres exemples de cette fonction dans les récits 

suivants : 191 (II, p. 166, l. 2-4) ; 192 (II, p. 171, l. 14-16) ; 
198 (II, p. 207, l. 6-14) ; 355 (III, p. 351, l. 13-14) ; 380 (IV, 
p. 47, l. 19-20) ; 381 (IV, p. 50, l. 13-14) ; 402 (IV, p. 112, 
l. 4-6) ; 464 (IV, p. 291, l. 1) ; 482 (IV, p. 391, l. 19 ; p. 392, l. 
2) ; 486 (IV, p. 409, l. 18-20) ; 486 (IV, p. 409, l. 22 ; p. 410, 
l. 1) ; 486 (IV, p. 410, l. 3-4) ; 487 (IV, p. 413, l. 7-9).

	 79	Faraǧ III, p. 124, l. 8-9 et l. 12-13.
	 80	Cf. Chraïbi, «Genre et narration», p. 552.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Du rôle de la poésie dans les récits du Kitæb al-faraÍ ba©d al-Ωidda d’al-Tanª⁄ï

101

sentiment d’angoisse à un calme absolu par la seule action d’un poème. Ainsi, Abū l-ʿAtāhiya est 
incarcéré parce qu’il ne veut plus créer de poèmes. Dans la plus grande désolation il s’affaisse sans le 
saluer tout près d’un homme qui est assis dans un coin de la prison. Il y reste assis un laps de temps, 
consumé par ses craintes. Tout d’un coup son voisin se met à prononcer ces vers:

ت���ع���وّدتُ م���سَّ ال���ض���رِّ ح��تّ��ى ألِ��فْ��تُ��ه وأَسْ��لَ��مَ��ن��يِ حُ��سْ��نُ ال���عَ���زاءِ إل��ى الصبرِ	

وص���يَّ���رَن���ي ي��أس��ي مِ���ن ال���نّ���اس واث��ق��ا 	. 81   ي ر د أ لا  حيثُ  من  للّه  ا صَنيعِ  بحُسن 

La réaction d’Abū l-ʿAtāhiya est la suivante :

فاستحسنتُ البيتين وتبّركتُ بهما وثاب إلّي عقلي )...( 82.

Le poème fut capable de changer totalement l’état d’esprit d’Abū l-ʿAtāhiya qui était abattu avant 
la récitation du poème.
Il convient de noter la liaison entre cette fonction-ci et la fonction proleptique 5b) dans certains 

types de récits. Surtout dans les récits du chapitre vi (rêves prémonitoires) on constate ce phénomène : 
200 (II, p. 213, l. 11) ; 204 (II, p. 234, l. 8) ; 210 (II, p. 264, l. 3-9) ; 229 (II, p. 326, l. 5-8) 83.

10.  Fonction communicative
Comme nous l’avons montré supra les vers liés à des situations de communication sont très 

nombreux comparés aux vers hors d’une telle situation. Le poème peut donc comporter une fonction 
communicative, soit oralement soit par écrit comme les lettres qui sont écrites en vers 84. Les poèmes 
dans lesquels nous avons pu identifier cette fonction sont nombreux (40 exemples).

	 81	Ibid., II, p. 116, l. 12-13 :
	 	Je m’habituai au contact des malheurs jusqu’à ce que je les 

aie apprivoisés et la consolation me remit aux mains de la 
patience.

	 	Le désespoir que m’inspiraient les gens me rendait certain
	 	des bienfaits de Dieu quand je ne les attendais pas.
	 82	Ibid., l. 14 :
	 	Je trouvai bon les deux vers et j’en tirai bon augure, ensuite 

je retrouvai mes esprits.
	 83	D’autres exemples pour la fonction psychologique : 66 

(I, p. 187, l. 3-6) ; 152 (II, p. 10, l. 11-13) ; 153 (II, p. 12, 
l. 4-10) ; 173 (II, p. 116, l. 12-13) ; 341 (III, p. 312, l. 19-21) ; 
405 (IV, p. 119, l. 9-10) ; etc.

	 84	Cf. récit 66 (I, p. 186, l. 3-6 et l. 8-9) ; cet exemple est 
particulièrement intéressant car le poème écrit entraîne une 
réponse écrite en vers par le prisonnier dans le même mètre 
et la même rime. Dans un autre poème (récit 117, p. 323), 
c’est le prisonnier qui se met à écrire le premier une lettre 
en vers à son ami en liberté. Ce qui est caractéristique des 
lettres en vers dans le Faraǧ est que les vers sont investis 
d’une certaine amitié ou même d’une intimité qui va au-
delà d’une simple connaissance amicale (dans ce récit-ci 

c’est appelé mawadda ; dans le récit 66 ce sont des frères 
qui communiquent en vers). Ce fait se vérifie mieux encore 
dans le récit 117 : Le narrateur qui est le récipiendaire de 
la lettre dit après avoir cité les vers qui lui étaient adressés 
(p. 323, l. 5-6): 

	 	wa yaḏkuru annahu anfaḏa ilayya fī ṭayyi ruqʿatihi ruqʿatan 
ilā l-wazīri.

	 	L’envoyeur joint donc, une autre lettre dans le même pli. Nous 
voyons dans les lignes qui suivent la lettre adressée au vizir 
qui n’est plus en vers mais en prose rimée, élégante avec 
beaucoup de parallélismes ; donc, dans le style épistolaire 
de cette époque (p. 323). Conséquemment on peut conclure 
que des vers auraient été mal à propos pour une demande au 
vizir. Seulement au cas où il existe une intimité suffisante 
(mu‘ānasa, munādama) avec un personnage haut placé, un 
poète peut écrire un poème. Ça peut être le calife (récit 120, 
p. 331). Cependant, dans ce cas le ton du poème varie et il 
ne peut plus être fait sur un ton de reproche ou de blâme 
comme dans le récit 117 (p. 323, l. 1-4). S’il arrive qu’un 
poème blâme le personnage haut placé il devrait punir le 
poète, sauf s’il y a des circonstances extraordinaires qui 
contrecarrent cette punition (cf. le récit 135).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hakan Özkan

102

On peut aussi parler d’une fonction communicative si le personnage d’un récit prononce un poème 
à part soi mais un autre personnage veut le comprendre comme acte de communication et lui répond 
(souvent en vers du même mètre et de la même rime) ; ce qui nous fait penser à une fonction pragmatique 
des vers dans le discours, v. le récit 286, p. 124-125, déjà discuté supra sous un autre rapport. Un autre 
poème déjà cité est le récit 116 qui relève du chapitre iv (sermon devant un souverain), un chapitre 
dont presque tous les poèmes comportent cette fonction communicative.

11.  Fonction reconductive
Il y a des cas où une partie du poème est répétée dans un contexte différent par un autre personnage 

du même récit. Parfois il reprend les mots du poème et les détourne à ses fins ou pour réaliser un 
effet satirique, parfois c’est la simple intégration des vers appartenant à quelqu’un dans le poème du 
personnage en question. Ainsi, le récit 200 où un vers qui a été transmis dans le rêve au héros empris-
sonné est inclus dans un poème plus long par son frère en liberté 85. Dans le récit 286 déjà cité plusieurs 
fois (III, p. 124, l. 8-9 et l. 12-13), nous constatons que l’homme qui répond du balcon aux vers de 
l’étranger, utilise des mots comme ġarīb dont l’étranger s’est déjà servi dans un autre sens 86.

12.  Fonction de devinette poétique
Dans le Faraǧ, il existe un type de récit qui tourne autour d’une devinette bien connue des lecteurs 

d’ouvrages de poésie et qui consiste à demander quel est le plus beau vers ou encore quel est le meilleur 
poète, etc. 87 : le calife ou un autre souverain demande aux notables rassemblés dans un maǧlis quel 
vers est le plus noble ou bien quel vers est le plus beau dans la poésie arabe, comme le récit 298 où 
le calife al-Mahdī demande à al-Mufaḍḍal b. Muḥammad aḍ-Ḍabbī quel vers des Arabes exprime le 
mieux un éloge (III, p. 159, l. 7-13) ; puis le récit 340 qui contient un nombre de devinettes (III, p. 303-
305, passim) et 237 où le calife al-Mahdī demande aux gens qui l’accompagnent pendant un voyage 
qui est le plus beau vers de louange à une femme qu’on aime (II, p. 344-345) etc.

Pour en donner un exemple concis voici le récit 40 (sans isnād) 88 :

قال عمر بن الخطّاب رضِي اللّه عنه يوماً لجلسائه وفيهم عمرو بن العاص: ما أحسنُ شيء؟
فقال كلّ رجلٍ برأيه وعمرو ساكت.

فقال: ما تقول يا عمرو؟ قال: الغمرات ثمَّ ينجلين 89.
	 85	Faraǧ II, p. 213, l. 11 pour le vers initial et p. 214, l. 16 pour 

le vers répété dans le poème plus large. 
	 86	Une telle reconduction peut être considérée comme l’imitation 

du poème d’un prédécesseur sans l’aspect compétitif qui est 
inhérent au concept de muʿāraḍa (cf. la note 26 supra).

	 87	Cf. par exemple Audebert, « Les vers chantés de ʿ Umar b. Abī 
Rabīʿa », p. 291-317.

	 88	Faraǧ I, p. 150. Le fait que l’hémistiche al-ġamarāt ṯumma 
yanǧalīna est devenu une expression lexicalisée proverbiale 
qui se trouve dans les ouvrages classiques rassemblant les 
proverbes comme le Maǧmaʿ al-amṯāl d’al-Maydānī (II, p. 9) 
ou dans le Ǧamhara al-amṯāl d’Abū Hilāl al-ʿAskarī (II, p. 80) 

ne change rien à la pertinence de cette fonction. L’aspect 
essentiel à relever ici est que le récit tourne autour d’une 
devinette dont la solution est le premier hémistiche d’un 
vers. Le deuxième hémistiche apparaît en deux variantes 
dans le Faraǧ (introduction d’at-Tanūḫī I, p. 51).

	 89	Un jour ʿ Umar b. al-Ḫaṭṭāb (...) dit à ses compagnons parmi 
lesquels se trouvait ʿAmr b. al-ʿĀṣ : « Qu’est la meilleure 
chose ? » Chacun fit part de son avis tandis que ʿ Amr restait 
muet. ʿ Umar reprit : « Qu’en penses-tu, ô ʿ Amr ? » Il répondit : 
« Les adversités viennent, puis elles se dissipent. » La dernière 
phrase est le premier hémistiche d’un poème cité par al-
Tanūḫī dans sa préface : Faraǧ I, p. 51, l. 12.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Du rôle de la poésie dans les récits du Kitæb al-faraÍ ba©d al-Ωidda d’al-Tanª⁄ï

103

13.  Fonction explicative
Les poèmes de ce type expliquent un aspect qui a été évoqué dans le récit ou fournissent des 

informations complémentaires sur un sujet.
Examinons un exemple où les vers explicatifs sont prononcés par un personnage de l’histoire. Dans 

le récit 482 sur Qays et Lubnā la tribu de Qays le blâme pour avoir embrassé les traces des soles du 
chameau sur lequel Lubnā s’est éloignée de lui. Il explique ses actions par des vers qui commencent 
ainsi :

و م����ا أح���ب���ب���تُ أرضَ����ك����م ول��ك��ن 	.90   با لتُرا ا وَطِ������ىءَ  م���ن  إث����رَ  أق���بِّ���ل 

Nous trouvons d’autres exemples de ce type dans le récit 486 (IV, p. 404, l. 1-5 ; p. 405, l. 11; 
p. 409, l. 18-20).
Un cas très particulier d’explication par un poème se trouve dans le récit 135 où un vers retraduit 

un autre vers : un vieil homme doit s’expliquer devant le calife. Il récite le vers suivant dont le calife 
ne saisit pas exactement le sens :

أت������روضُ عِ����رسَ����كَ ب��ع��دم��ا ه��رِم��تْ  	.91 م  لهَرَ ا ري���اَض���ةُ  ءِ  ل���عَ���نَ���ا ا وم���ن 

Il demande à son chambellan de lui expliquer ce que le vieux a dit. Le chambellan répond en 
récitant un vers dans un style plus simple et compréhensible et moins reprenant :

ال���ع���ب���دُ ع���ب���دُك���م وال����م����الُ م��ال��ك��م  	92 مصروفُ؟  ال��ي��وم  ع��نّ��ي  ع��ذابُ��ك  فهل 

Ce vers-ci exprime beaucoup plus clairement que le vieux demande le pardon du calife mais – et 
c’est un aspect intéressant – sans qu’il y ait ici l’impertinence de mentionner l’épouse du calife et le 
reproche qui est bien perceptible dans le premier vers. Donc, tout en expliquant ce que le vieillard 
demande le chambellan détourne son vers pour lui épargner un éventuel châtiment.

14.  Fonction nominative
Un seul vers ou hémistiche peut déjà servir pour nommer un poème entier. Souvent c’est le prem-

mier (maṭlaʿ), le plus beau ou le plus caractéristique des vers qui est pris comme titre ou nom d’un 
long poème ou une chanson. Cette fonction existe dans quelques récits du Faraǧ, comme les récits 
138 (I, p. 382, l. 5-6) ; 154 (II, p. 16, l. 15) ; 277 (III, p. 92, l. 4) ; 340 (III, p. 302-305, passim) ; 345 
(III, p. 324, l. 6-7) ; etc.

	 90	Faraǧ, IV, p. 389, l. 5 :
	 	Je n’ai pas aimé votre terre mais
	 	j’embrasse la trace de celle qui l’a foulée
	 91	Ibid., l. 8 : 
	 	Corriges-tu ta femme après qu’elle soit cassée par l’âge
	 	corriger un vieillard est peine perdue.

	 92	Ibid., l. 11 :
	 	L’esclave est à toi, le bien est à toi
	 	serait-il possible que ta peine me soit épargnée 

aujourd’hui ?

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hakan Özkan

104

15.  Fonction corrective/variatrice
Dans certains cas al-Tanūḫī, le transmetteur ou le narrateur hétérodiégétique ajoutent d’autres 

variantes d’un poème dans le but de corriger le poème précédent ou avec la seule intention de présenter 
d’autres versions, v. par exemple récit 154 (II, p. 17, l. 2) ; 173 (II, p. 119, l. 2 et 4) ; 387 (IV, p. 70, 
l. 7-10 ; p. 71, l. 7, l. 15 ; p. 72, l. 7) ; 433 (IV, p. 195, ll. 6-7) 93.

16.  Fonction intertextuelle et intratextuelle
Nous citons enfin une fonction tellement évidente qu’on a tendance à l’oublier parmi les fonctions 

profondes des poèmes insérés dans un récit. Presque chaque poème dispose en soi d’un coté intert-
textuel car soit il provient du dīwān d’un poète (citation de Ier degré) ; soit il a déjà été utilisé dans 
une autre œuvre d’adab (citation de IIe degré) ; soit le poème contient des phrases ou des expressions 
qui renvoient à un autre poème (renvoi, référence) ; ou encore ils sont écrits dans l’esprit d’un certain 
type de poème (allusions et lieux communs. Nous avons encore vu dans le récit 286 que le poème 
ressemble fortement aux poèmes d’Abū l-ʿAtāhiya).

Un cas particulier dans le Faraǧ est celui d’un poème dont quelques vers renvoient à leur tour 
implicitement ou explicitement à d’autres textes dans le Faraǧ même. De cette manière ils rempliss-
sent une fonction intertextuelle particulière que nous appelons intra-textuelle (donc intertextuelle à 
l’intérieur de l’ouvrage). Nous avons déjà signalé le cas des vers de Marwān b. Abī Ḥafṣa dans les 
récits 136 et 297 que nous avons évoqué plus haut à propos de la fonction analeptique 5d).

	C onclusion 

Nous avons pu constater dans la première partie que les poèmes dans les récits du livre al-Faraǧ 
baʿd al-šidda apparaissent le plus souvent dans des situations d’interaction humaine, surtout s’il s’agit 
d’exprimer son amour, sa colère, son désespoir, de se concilier les bonnes grâces d’un souverain, mais 
aussi pour se consoler soi-même. Par contre, il existe des contextes où l’on aurait pu attendre que soit 
fait usage de poésie mais où elle est absente ou très rare comme dans les récits contenant le Coran, 
les traditions prophétiques, les animaux sauvages. Qui plus est, dans quelques contextes spécifiques 
la poésie peut être le seul moyen d’établir une communication.

Nous avons montré que l’homme exprime ses émotions les plus intimes par des vers. Nous avons 
pu constater également à partir de quelques exemples typiques l’importance que la poésie peut revêtir 
dans les récits du Faraǧ : elle est parfois le dernier refuge du héros qui ne sait plus quoi faire. Nous 
avons découvert que les poèmes jouent un rôle analogue à celui des versets coraniques, les traditions, 
les dictons et les prières.

	 93	La relation entre les versions d’un récit et les variantes des 
poèmes qui y figurent ainsi que l’acte de narration ne peut 
pas être traité dans cet article car elle nécessiterait une 
étude à part. Il existe cependant un article sur le Faraǧ 

écrit par Andras Hamori dans lequel il examine les versions 
divergentes d’un récit sans poèmes : « Tinkering with the 
text », p. 61-78.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Du rôle de la poésie dans les récits du Kitæb al-faraÍ ba©d al-Ωidda d’al-Tanª⁄ï

105

Dans la deuxième partie, nous avons proposé 16 fonctions profondes que les poèmes peuvent 
présenter. Une des plus importantes pour le Faraǧ est la fonction dite structurelle. Nous avons divisé 
celle-ci en cinq sous-fonctions (de dénouement ou menant au dénouement, proleptique, analeptique, 
initiale, finale). La première sous-fonction (de dénouement) surtout est caractéristique du Faraǧ, car 
le poème marque le dénouement du récit (la délivrance du héros) ou des étapes importantes dans le 
déroulement de l’intrigue du récit.
En outre les fonctions ainsi dégagées permettent plusieurs niveaux d’analyse : le niveau du récit en 

tant qu’énoncé, le niveau de l’histoire en tant que contenu narratif, le niveau intertextuel et le niveau 
du genre ou du type littéraire. Un autre avantage de cette approche réside dans le fait que les fonctions 
peuvent être combinées comme des modules.
Nous espérons que les résultats obtenus sont dans une large mesure applicables à une bonne partie 

des livres d’adab. Nous avons vu cependant qu’il y en a des livres d’adab comme le K. al-Aġānī et 
le Yatīma ad-dahr, dans lesquels la poésie est centrale et inhérente au concept de l’œuvre et où nos 
fonctions ne peuvent s’appliquer que dans certains cas. Il serait intéressant d’étudier le livre d’al-Iṣbahānī 
et plusieurs autres livres d’adab d’époques et de caractères différents pour vérifier si les fonctions 
exercées par les poèmes dans les récits sont les mêmes que celles obtenues dans notre étude. 
Quelques-unes de ces fonctions existent de toute évidence dans toutes les œuvres d’adab comme 

la fonction d’adab, nominative et personnelle. D’autre part, il y existe des fonctions qu’on trouve 
également dans d’autres genres de la littérature arabe classique comme Heinrichs l’a démontré dans 
son travail.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hakan Özkan

106

	 Bibliographie

	 Sources

ʿAbd al-Ḥamīd b. Yaḥyā, Risāla ilā l-kuttāb wa-l-
muwaẓẓafīn, Riyad, 1978.

Abū Hilāl al-ʿAskarī, Ǧamhara al-amṯāl, Beyrouth, 1988.

Al-Hamaḏānī, Maqāmāt, Beyrouth, 1986.

Al-Maydānī, Maǧmaʿ al-amṯāl, Beyrouth, s.d.

Al-Mubarrad, al-Kāmil, Beyrouth, 1986.

Al-Tanūḫī, K. al-Faraǧ baʿd al-šidda, 1-5, Beyrouth, 1978.

	 Études

Audebert, Claude, al-Ḫaṭṭabī et l’inimitabilité du Coran, 
Damas, 1982.

Audebert, Claude, « Les vers chantés de ʿUmar b. Abī 
Rabīʿa », Arabica 51/3, 2004, p. 291-317.

Bakhouch, Mohamed, Un aspect de la poésie d’al-Aḫṭal : 
le panégyrique, thèse de doctorat, université de 
Provence, Aix-en-Provence 2001.

Bonebakker, Seeger Adrianus, « Early Arabic Literature 
and the Term Adab », JSAI 5, 1984, p. 389-421.

Chraïbi, Aboubakr, « Genre et narration : la difficile 
épopée d’al-Ḫansā’ », OrMod 22, 2004, 	
p. 551-552.

Danecki, Jan, « The Early Development of Adab », dans 
Ibn an-Nadim und die mittelalterliche arabische 
Literatur : Beiträge zum 1. Johann Wilhelm 
Fück-Kolloquium (Halle 1987), Wiesbaden, 1996, 
p. 78-82.

Fähndrich, Hartmut, « Der Begriff adab und 
sein literarischer Niederschlag », dans 
Wolfhart Heinrichs (éd.), Handbuch der 
Literaturwissenschaft. 5 : Orientalisches 
Mittelalter, Wiesbaden, 1992, p. 326-345.

Fakkar, Rouchdi, At-Tanūḫī et son livre : La délivrance 
après l’angoisse, Le Caire, 1955.

Genette, Gérard, Figures III, Paris, 1969.

Genette, Gérard, Palimpsestes, Paris, 1982.

Grunebaum, Gustav E. von, Kritik und Dichtkunst, 
Wiesbaden, 1955.

Hamori, Andras, « Tinkering with the Text. Two Variously 
Related Stories in the Faraj ba’d al-shidda », dans 
Stefan Leder, Story-telling in the Framework of 
Non-fictional Arabic Literature, Wiesbaden, 1998, 
p. 61-78.

Heinrichs, Wolfhart, « Prosimetrical Genres in Classical 
Arabic Literature » dans Joseph Harris et Karl 
Reichl (éd.), Prosimetrum. Crosscultural 
Perspectives on Narrative in Prose and Verse, 
Cambridge, 1997, p. 249-275.

Kilpatrick, Hilary, Making the Great Book of Songs, 
Londres, 2003.

Leder, Stefan, « The Use of Composite Form in the 
Making of Islamic Historical Tradition » dans 
Armenuhi Drost-Abgarjan et Jürgen Tubach (éd.), 
Sprache, Mythen, Mythizismen : Festschrift für 
Walter Beltz zum 65. Geburtstag. Teil 2 (Hallesche 
Beiträge zur Orientwissenschaft 32/2001/Teil 1-3), 
Halle/ Saale, 2004, p. 411-438.

Marzolph, Ulrich, « Motiv-Index der Arabischen 
Literarischen Anekdote », Fabula 24, 1983, p. 276.

Nallino, Carlo Alfonso, La littérature arabe, Paris, 1950.

Schippers, Arie, « Escaping by Means of Poetry. Literacy 
as a Theme in Storytelling, Occasional Papers of 
the School of Abbasid Studies 2, 1988, p. 117-128.

Zakharia, Katia, « Genres poétiques et intra-textualité dans 
Sīrat al-Malik al-Ẓāhir Baybars : L’exemple des 
trois premiers volumes », Arabica 51/1-2, 2004, 
p. 189-211.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 83-106    Hakan Özkan
Du rôle de la poésie dans les récits du Kitāb al-faraǧ baʿd al-šidda d’al-Tanūḫī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

