
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 40 (2006), p. 1-52

Marie-Andrée Gouttenoire

Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe
siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples qui illustrent les
fondements de la tradition grammaticale arabe.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


�

Annales islamologiques 40—2006

	 1	En considérant l’isnād introductif, Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī y 
figure bien comme celui que nous nommons « l’auteur des 
dires », à savoir celui à qui revient la matière des aḫbār (dires ; 
informations). Abū al-Ḥusayn est son rapporteur mais, en fin 
de traité, il est également l’auteur d’un ḫabar dans lequel il 
trace la biographie de son maître Abū Ḥāmid. Le ḫabar en 

question débute par « qāla Abū al-Ḥusayn » (Maḫṭūṭ, p. 144). 
Nos références au traité se feront désormais sous Maḫṭūṭ, 
dans la pagination du texte arabe de la revue al-Mawrid.

	 2	Cette date est donnée par l’éditeur dans son introduction 
critique où le nom du scribe figure sous ˁ Alī b. Muḥammad 
Riḍā Kāšif al-Ġiṭā’. Maḫṭūṭ, p. 139. 

Marie-Andrée Gouttenoire

Le plus ancien traité critique  
sur les grammairiens d’Abº Îæmid al-Tirmiƒî  
(IIIe / IXe siècle)
Une lecture de la circulation de quelques exemples  
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe

	 Présentation du traité d’Abª Îæmid al-Tirmi·ï

Le traité d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī a été édité, en langue arabe, en 1974 dans la revue irakienne, 
al-Mawrid par Hāšim al-Ṭaˁˁān. Sa publication tient au hasard des découvertes de manuscrits qui se 
produisent parfois encore aujourd’hui, au détour des efforts d’une autre recherche. L’éditeur explique, 
à ce propos, que présent à la bibliothèque Kāšif al-Ġiṭā’ d’al-Naǧaf pour une recherche en cours, 
il fut amené à consulter par ailleurs, par simple curiosité, un exemplaire manuscrit du Kitāb al-Amālī 
d’al-Qālī. C’est alors qu’il découvrit à l’intérieur quelques feuillets collés à ses pages. Il s’agissait 
du traité d’Abū Ḥāmid.
L’édition de Hāšim al-Ṭaˁˁān comporte une introduction critique au traité (deux pages et demie) et 

le texte source arabe (cinq pages et demie). Le traité ne comporte pas de titre initial. Hāšim al-Ṭaˁˁān a 
intitulé sa publication : « Maḫṭūṭ farīd nafīs ˁ an marātib al-naḥwiyyīn » (Manuscrit unique et précieux 
sur les classes de grammairiens).
Nous pouvons dès lors visualiser les principaux acteurs à qui l’on doit ce traité, sous les noms avec 

lesquels ils figurent dans le texte source : 
L’auteur du traité : Abū Ḥāmid Aḥmad b. Muḥammad b. Šaybān al-Tirmiḏī. Inconnu en dehors 

de ce traité 1.
Le rapporteur du traité : Abū al-Ḥusayn ˁAlī b. al-Ḥusayn al-Kātib al-Yazīdī al-Anṣārī. Inconnu 

en dehors de ce traité.
Le scribe du traité : ˁAlī b. al-Šayḫ Muḥammad Riḍā al-Šayḫ Ǧaˁfar al-Ġarwī al-Naǧafī. 

(m. 1311/1893) 2.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

�

L’auteur du traité fait l’objet d’une notice dans la Geschichte des Arabischen Scrifttums, mais il 
s’agit d’une notice qui puise ses informations dans la matière même du traité. Elle se situe dans la 
partie consacrée aux grammairiens de Perse et, citant les références de publication dans al-Mawrid, 
donne les éléments suivants :
« Abū Ḥāmid Aḥmad b. Muḥammad b. Šaybān al-Yazīdī, grammairien et auteur du livre le plus ancien 

qui nous soit connu sur les grammairiens, appartenant au groupe de philologues appelés au Ḫurāsān 
par le gouverneur ˁAbdallāh b.Ṭāhir. Nos sources ne le mentionnent pas. Nous avons quelques notes 
laissées par ˁAlī b. Muḥammad al-Kātib, inconnu par ailleurs, qui a transmis son œuvre. D’après son 
rapport, c’était un élève d’Abū Saˁīd al-Ḍarīr et il aurait eu également audition d’Abū ˁ Amr al-Šaybānī, 
Abū ˁUbayda, al-Aṣmaˁī et Ibn al-Aˁrābī. On estime qu’il est mort vers 250/864 3. »
En ce qui concerne la datation du traité, elle pourrait être estimée en fonction des dates d’Abū 

Ḥāmid. Or, celles-ci ne nous sont pas connues. Les deux dates proposées par la Geschichte des Arab-
bischen Scrifttums et par M. Bernards 4 (d’après lesquelles il serait mort respectivement vers 250/864 
ou vers 280/893) semblent être des estimations, car, à notre connaissance nous ne possédons aucune 
information sur Abū Ḥāmid en dehors du traité. Nous nous contenterons, pour notre part, de situer le 
traité sur un iiie/ixe siècle élargi 5.
La matière du traité, quant à elle, repose sur des données biographiques et des points de vue critiques 

émis sur une palette de savants, allant de l’anté-islam jusqu’aux dernières décennies du iiie/ixe siècle, 
dont le dernier, parmi les personnages identifiés, est Abū Ḥātim al-Siǧistānī (m. 255/869). L’accent 
est mis sur les premiers grammairiens. Un noyau de personnages prend pied dans la mouvance des 
savants du Ḫurāsān, qui se trouvaient auprès du gouverneur ˁAbdallāh b. Ṭāhir, mort en 230/844.
D’un point de vue de l’exploitation critique de ce traité, nous avons connaissance, hormis 

l’introduction au texte source par l’éditeur Hāšim al-Ṭaˁˁān, de deux autres approches données par 
K. Versteegh et M. Bernards 6. K. Versteegh parle « d’un petit traité curieux » (p. 172) et « d’un traité 
de valeur » (p. 173). Il fait émerger les points les plus marquants du traité de par leurs différences 
avec ce que les biographies connues proposent. Il positionne l’auteur du traité Abū Ḥāmid « comme 
semblant être relié ou à tout le moins très attaché à la mémoire des grammairiens de Kūfa » (p. 172) 
ou encore « Il est évident que l’auteur s’identifie avec les grammairiens de Kūfa » (p. 173).

	 3	Sezgin, GAS IX, p. 188. Traduction personnelle. Nous 
relevons quelques points problématiques dans cette notice. 
Elle est censée prendre sa matière du texte source du traité 
d’Abū Ḥāmid, car il y est explicitement dit « Nos sources 
ne le mentionnent pas ». Pourtant deux éléments divergent 
dans les noms du maître et du disciple en regard de ce qui 
figure dans le texte du traité édité :

	 	– pour le maître, la nisba d’Abū Ḥāmid, dans la notice de la 
GAS, est « al-Yazīdī », alors que, dans le texte source, nous 
avons « al-Tirmiḏī ». En revanche, dans le texte source, une 
des nisba-s du disciple Abū al-Ḥusayn, est al-Yazīdī ; 

	 	– pour le disciple, le ism donné dans la notice de la GAS 
est ˁAlī b. Muḥammad al-Kātib, alors que dans le texte 
source, il apparaît sous Abū al-Ḥusayn ˁAlī b. al-Ḥusayn 
al-Kātib al-Yazīdī al-Anṣarī. Il n’y a donc pas mention de 

Muḥammad, qui est par ailleurs un des éléments du ism de 
son maître. Le nom de ˁAlī b. Muḥammad al-Kātib figure 
dans le traité mais il s’agit d’un informateur, mentionné une 
seule fois (p. 144), et non du rapporteur et disciple.

	 4	Bernards, Changing Traditions, p. 12.
	 5	Nous disposons des dates des maîtres d’Abū Ḥāmid, 

mentionnés au sein du traité : 
	 	– Abū Saˁīd Aḥmad b. Ḫālid al-Ḍarīr : mort vers 282/895 

à 104 ans donc Abū Ḥāmid a pu mourir avant lui ; 
	 	– Al-Aṣmaˁī, ˁAbd al-Malik b. Qurayb (m. 213/828) ;
	 	– Ibn al-Aˁrābī  (m. vers 231/846) ;
	 	– Abū ˁUbayda, Maˁmar b. al-Muṯannā (m. vers 209/824).
	 6	Versteegh, Arabic Grammar, p. 172-174 ; Bernards, Changing 

Traditions, p. 4, nº 4, p. 12. Les extraits cités ici de ces deux 
auteurs sont traduits par nos soins.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

�

Pour sa part, M. Bernards, écrit que « Al-Tirmiḏī (m. vers 280/893) semble être le seul biographe 
à avoir écrit sa risāla non pas comme une simple enquête des vies des grammairiens mais comme une 
proclamation de la suprématie kufiote sur les grammairiens de Baṣra » (p. 12). Elle positionne aussi 
le texte du traité en regard de la notion de maḏhab, notion qui figure parmi ses thèmes d’étude.
L’éditeur du traité, Hāšim al-Ṭaˁˁān penche également pour une appartenance d’Abū Ḥāmid, que 

l’on pourrait aller jusqu’à définir comme pro-kufiote, lorsqu’il écrit, notamment, dans sa présentation 
critique : « Il m’apparaît que cet Abū Ḥāmid est kufiote par son école (kūfī al-maḏhab) car il stigmatise 
les Basriens de façon explicite, ou par euphémisme ou encore par omission, comme il le fait en regard 
de Sībawayh 7. »
Nous proposons dans cet article la traduction du traité d’Abū Ḥāmid, édité par Hāšim al-Ṭaˁˁān, et 

deux glossaires commentés, l’un pour les termes techniques et l’autre pour les noms propres. Notre 
approche de ce traité se fera par le biais de l’analyse comparée de quelques exemples concernant la 
lignée des premiers grammairiens, qui sont à la fois présents dans les sources biographiques tradit-
tionnelles arabes et dans le texte d’Abū Ḥāmid. Nous tenterons, par ailleurs de déterminer la nature 
du regard critique d’Abū Ḥāmid.
Une des particularités de ce traité est d’afficher une volonté de composition critique manifeste. 

Elle doit être soulignée, dans le contexte du iiie/ixe siècle, car elle nous met en présence d’un texte 
à la teneur inhabituelle dont la matière est extrêmement riche, presque inespérée. Il s’agit ici d’un 
condensé dont la ligne de mire est le jugement porté sur les grammairiens. Pièces de jugement qui se 
retrouvent, pour certaines dans la matière des notices biographiques des sources traditionnelles, mais 
qui sont alors disséminées au sein de multiples aḫbār, qui eux sont livrés bruts à la compréhension 
du lecteur, sans commentaire de la part de celui qui les rapporte. Le traité développe au contraire 
une unité d’information visant à cerner et à mettre en exergue les qualités et les défauts des premiers 
savants sans oublier la façon qu’ils ont d’envisager leur science.

	I ntroduction

Notre approche a été déterminée par la présence d’une forte intertextualité entre certains éléments 
du traité d’Abū Ḥāmid et ceux lisibles dans d’autres sources arabes traitant également des fondements 
de la science grammaticale 8. Cette intertextualité ne saurait surprendre, là où il est de mise pour les 
sources arabes, qui se fixent pour objectif de retracer l’histoire de la naissance de la grammaire, de 
faire œuvre de réemploi. Ainsi, les exemples habituellement développés par les sources arabes pour 
illustrer les premières impulsions vers la science grammaticale sont incontestablement récurrents. 
De fait, la tradition grammaticale arabe s’envisage sous couvert d’une unité. Unité qui semble encore 

	 7	Maḫṭūṭ, présentation critique p. 138 + citation texte source 
sur Sībawayh, p. 141. Nous reprendrons l’analyse de ce 
point de vue ci-après dans l’article dans l’exemple consacré 
à Sībawayh.

	 8	Nous avons focalisé notre approche sur un ensemble de sources 
arabes primaires, majoritairement des iiie-ive / ixe-xe siècles. 
Celles-ci sont à la base de toute l’information biographique 
postérieure relative aux premiers grammairiens irakiens.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

�

être renforcée du fait que les sources utilisées pour définir cette tradition proviennent, dans leur 
écrasante majorité, de savants qui s’attachèrent à « l’école » dite d’al-Baṣra. Nous soulignons ici, par les 
guillemets, le concept, un peu obsolète aujourd’hui, qui veut qu’il y ait eu deux écoles de grammaire 
bien distinctes, celle d’al-Baṣra et celle d’al-Kūfa. La mise à plat de ce concept n’a cependant jamais 
remis en question l’existence de profondes différences dans les méthodes élaborées par les savants 
des deux villes, méthodes de travail qui furent ensuite reprises et diffusées par leurs lots respectifs de 
disciples. Ceci est vrai, en particulier, dans le domaine terminologique utilisé pour la nomination du 
fait grammatical lors de sa constitution en système théorique. La remise en question se situe au niveau 
de la notion d’une opposition franche qui fut longtemps stigmatisée alors que la situation présumée 
sur le terrain, et encore perceptible dans les sources, apparaît, en fait, beaucoup plus complexe que 
ne le serait une franche dichotomie. 
Il en ressort qu’un des intérêts du traité d’Abū Ḥāmid est de donner un autre angle de vision sur les 

savants des deux cités irakiennes. Dans un premier temps, nous nous efforcerons de faire émerger les 
différences propres à la vision d’Abū Ḥāmid en regard des versions de la tradition. Nous découvrirons, 
par ailleurs que la matière traditionnelle constitue aussi un élément non négligeable dans la composition 
du traité d’Abū Ḥāmid. Comme si le terreau du traité prenait pied dans la tradition tout en portant en 
germe des éléments tout à fait atypiques.
C’est ainsi, qu’à la première lecture du traité d’Abū Ḥāmid, dès l’ouverture du premier ḫabar, 

alors que nous nous installions dans la familière récurrence de la mention d’Abū l-Aswad al-Du’alī 
comme fondateur de la tradition grammaticale, nous voilà, quelques mots plus avant, sujets au doute. 
L’exposition de la petite phrase-clef de l’exemple et de son jeu désinentiel est bien là, égale à elle-même, 
mais elle est prononcée par le grammairien au lieu de l’être par sa fille. Nous penserions presque à une 
erreur si ce n’était la suite du traité qui va encore donner maintes raisons à cet écrit de se singulariser 
en regard des autres sources qui nous sont connues.
Quant à la présence de l’inter-texte et de la circulation des mêmes exemples entre le traité d’Abū 

Ḥāmid et d’autres sources arabes, elle nous a semblé un gage de véracité dans le sens où la différence 
et les divergences n’y sont pas synonymes de rupture. En effet, nous nous attacherons à montrer 
que cet écrit est contextuel des problématiques affichées ou sous-jacentes des textes de la tradition 
grammaticale. Le traité propose, et c’est là sa grande différence, des lectures divergentes de celles 
des textes de l’orthodoxie grammaticale, mais il reste ancré dans le vraisemblable de l’univers de ces 
premiers savants qui se sont interrogés sur la langue arabe. Comme si l’opposition et la divergence 
ne pouvaient prendre pied qu’en rapport du semblable. La circulation des exemples et le poids de 
l’inter-texte nous apparaissent donc comme des marqueurs d’authenticité en regard d’un traité qui ne 
demande qu’à être taxé d’apocryphe là où il n’a d’existence que dans quelques feuillets édités.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

�

	É tude comparée entre le traité d’Abª ÎÆmid  
et les sources traditionnelles : le cas des exemples  
pris à la lignée des fondateurs de la grammaire arabe

	S chéma général des premiers fondateurs  
de la tradition grammaticale arabe

Il convient ici de mettre en exergue la filiation généralement proposée par la tradition arabe pour 
faire le lien entre les premiers fondateurs de la grammaire. Nous avons évoqué, ci-dessus, que la 
matière qui a permis d’établir les caractéristiques de cette tradition arabe, provenait majoritairement 
de sources attachées à la méthode basrienne. K. Versteegh 9, en référence à l’étude de R. Talmon, parle 
d’un « canonical pedigree » qu’il décline, sous sa forme la plus simple, comme suit : 
ˁAlī  Abū l-Aswad  Yaḥyā ibn Yaˁmar  Abū ˁ Amr  ˁ Īsā ibn ˁ Umar  al-Ḫalīl  Sībawayhi

	L ’exemple nº 1 d’Abº l-Aswad et de sa fille

Le premier exemple, concernant Abū al-Aswād et sa fille, s’intègre tout à fait dans le cadre de ce qui 
est communément désigné par la littérature des awā’il, dont le souci est de remonter jusqu’à ceux des 
Anciens qui occupèrent la première place. Qui fut le premier à avoir... ? Cette interrogation, récurrente 
dans les sources arabes, est commune à nombre de champs d’investigation des savants de la tradition 
arabe qu’il s’agisse d’exégèse coranique, de poésie ou du langage. Nous entendons ici par langage le 
vaste domaine qui recouvre les multiples préoccupations qui se posent en regard de la langue arabe, 
et qu’il est bien complexe de sectoriser en disciplines sur ces premières périodes de fondation et de 
formalisation des savoirs.

	 Abº l-Aswad vu comme fondateur de la grammaire arabe
Nous allons tout d’abord présenter quelques exemples qui mentionnent Abū l-Aswad en tant que 

fondateur de la grammaire arabe. Ceci pour nous permettre ensuite d’estimer, à sa juste valeur, la 
différence qui est propre au traité d’Abū Ḥāmid, lorsqu’il expose l’exemple d’Abū l-Aswad et de sa 
fille. 
L’établissement du portrait d’Abū l-Aswad en sa qualité de fondateur de la grammaire (naḥw) va 

nous permettre, du même coup, d’apprécier la difficulté qui se pose lorsqu’il s’agit de cerner la teneur 
de la discipline grammaticale. Elle se scinde, en effet, en plusieurs compétences qu’ont les savants et 
par lesquelles d’ailleurs ils s’auto-définissent dans les notices biographiques. Une des illustrations de 
cette réflexivité dans les textes est l’emploi fréquent, en tête de notice biographique, de l’expression 
suivante : kāna ṣāḥib al-... il était possesseur de + le terme de sa compétence. La réflexivité du savant 
et de sa matière se lit dans le fait que celui-ci n’existe que par tel ou tel de ses savoirs. Et lorsque les 
savoirs sont, comme c’est presque toujours le cas, ardus à positionner, la spécialité du savant n’est 
définissable que par tâtonnements. 

	 9	Versteegh, Arabic Grammar, p. 167. En référence à Talmon, « Who Was the First Arab Grammarian ? », p. 128-145. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

�

Dans le traité d’Abū Ḥāmid, Abū l-Aswad est présenté comme :
« Awwal man takallafa min ahl al-Baṣra taṣḥīḥ al-kalām wa-iˁrābi-hi ˁalā mā ǧā’a ˁan al-ˁArab, 

Abū l-Aswad al-Du’alī 10. »
« Le premier parmi les gens d’al-Baṣra qui se chargea de rétablir l’exactitude du langage et de ses 

flexions désinentielles d’après ce qui provenait des ˁArab fut Abū l-Aswad al-Du’alī. »
La mention d’Abū l-Aswad en tant que fondateur d’une organisation interne à la langue arabe, 

figure dans les Ṭabaqāt fuḥūl al-šuˁarā’ d’Ibn Sallām al-Ǧumaḥī (138-232/756-846). Cette mention 
est vraisemblablement la plus ancienne que l’on connaisse dans les sources arabes, si l’on fait except-
tion du traité d’Abū Ḥāmid.

Nous lisons chez Ibn Sallām al-Ǧumaḥī :
« Wa-kāna li-ahli-l-Baṣra fī al-ˁarabiyya qidmat, wa-bi-l-naḥw wa-luġātī-l-ˁArab wa-l-ġarīb ˁ ināya. 

Wa-kāna awwal man assasa al-ˁarabiyya, wa-fataḥa bāba-ha, wa-anhaǧa sabīla-ha, wa-waḍaˁa 
qiyāsa-ha : Abū l-Aswad al-Du’alī 11. »
« Les gens d’al-Baṣra avaient les devants dans le domaine de la ˁarabiyya et leur effort allait vers 

la grammaire, les idiomes des ˁArab et les mots rares. 
Le premier à avoir posé les fondements de la ˁarabiyya, à avoir ouvert son chapitre, à avoir tracé 

distinctement son chemin et à avoir posé ses règles raisonnées fut Abū l-Aswad al-Du’alī. »

Nous lisons chez Abū al-Ṭayyīb al-Luġawī (m. en 351 / 962) dans Marātib al-naḥwiyyīn :
« Ṯumma kāna awwal man rasama li-l-nās al-naḥw Abū l-Aswad al-Du’alī (...) wa-kāna Abū l-

Aswad aḫaḏa ḏālika ˁan amīr al-mu’minīn ˁAlī ˁalay-hi al-salām li-anna-hu samiˁa laḥn-an, fa-qāla 
li-Abī l-Aswad iǧˁal li-l-nās ḥurūf-an – wa-ašāra la-hu ilā al-rafˁ wa-al-naṣb wa-al-ǧarr 12. »
« Puis le premier à avoir fixé les grands traits 13 de la grammaire pour les gens était Abū l-Aswad 

al-Du’alī [...] Abū l-Aswad avait pris cela du Prince des Croyants ˁ Alī – Que la paix soit sur lui – parce 
qu’il avait entendu des barbarismes. Alors il avait dit à Abū l-Aswad : établis pour les gens les lettres 
[de déclinaison] – et il lui signifia le cas sujet, le cas direct et le cas indirect. »

Nous pouvons dégager plusieurs segments signifiants dans la caractérisation d’Abū l-Aswad al-Du’alī 
en tant que fondateur de la grammaire : le fait qu’il est en lien avec al-Baṣra ; qu’il est le premier à avoir... ; 
que son action vient en réponse aux fautes relevées dans la langue arabe qui lui est contemporaine ; 
que le langage des ˁ Arab se pose comme modèle de rétablissement du juste parler arabe. Ces éléments 

	 10	Maḫṭūṭ, p. 139.
	 11	Al-Ğumaḥī, Ṭabaqāt fuḥūl al-šuˁarā I, p. 12 du texte 

source. Nous précisons ici qu’il existe différentes éditions 
critiques du texte d’al-Ğumaḥī, dans l’intention de signaler 
que l’éditeur M. M. Šākir, a proposé un titre qui diffère des 
éditions précédentes qui titraient l’ouvrage sous Ṭabaqāt al-
šuˁarā, dont la première qui fut celle de J. Hell en 1916.

	 12	Abū al-Ṭayyīb al-Luġawī, Marātib al-naḥwiyyīn, p. 8.
	 13	Nous proposons ici la traduction de « fixer les grands traits » 

pour le terme (rasama li-). Un autre exemple où figure 
ce terme se lit chez al-Qifṭī, dans la notice biographique 
qu’il consacre à Abū l-Aswad. Après avoir tardé à mettre 
en application ce que lui demandait ˁAlī, Ziyād b. Abī-hi 
revient à la charge et dit à Abū l-Aswad : « Il s’avère que 
nos fils font des erreurs dans le Coran, si tu leur prescrivais 
des marques (law rasamta la-hum rasman.) Alors il mit 
les signes diacritiques au Coran (Fa naqaṭa al-muṣḥaf) ». 
Al-Qifṭī, Inbāh al-ruwāt I, p. 16. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

�

sont tantôt pour les uns ou tantôt pour les autres régulièrement repris dans les notices biographiques 
d’Abū l-Aswad. Il en ressort donc que le portrait traditionnel d’Abū l-Aswad comporte tous les atours 
d’un grand savant. Il a tout d’abord une prééminence temporelle dans le positionnement de son savoir 
mais aussi une prééminence qualitative dans la nature même de son savoir qui lui vient des ˁArab ou 
du calife ˁAlī, selon certaines versions. Dans le cas de la filiation à ˁAlī, l’intrusion du pouvoir se fait 
en la personne du calife et celle du religieux en sa qualité de Prince des Croyants.
Venons en maintenant à l’étude des versions dont nous disposons, mettant en scène Abū l-Aswad 

et sa fille.

	 Exposition des exemples de la tradition 	
mettant en scène Abº l-Aswad et sa fille

En dehors du traité d’Abū Ḥāmid, les deux mentions les plus anciennes, que nous avons relevées, 
de l’exemple mettant en scène l’échange verbal entre Abū l-Aswad et sa fille, figurent dans Aḫbār 
al-naḥwiyyīn al-baṣriyyīn d’al-Sīrāfī (283-368/897-979) et Ṭabaqāt al-naḥwiyyīn wa al-luġawiyyīn 
d’al-Zubaydī (313-378/926-989). La présence de cet exemple est à distinguer des mentions d’Abū l-
Aswad, notamment en qualité de fondateur de la grammaire au sens large que nous venons d’exposer 
ci-avant, car il peut y avoir mention de celui-ci sans que l’exemple qui nous occupe apparaisse. C’est 
le cas notamment dans l’ouvrage d’Ibn Sallām, Ṭabaqāt fuḥūl al-šuˁarā’, qui comme nous venons 
déjà de le mentionner est la source la plus ancienne à poser l’acte fondateur d’Abū l-Aswad en regard 
de la science grammaticale. 
Exposons maintenant les deux versions traditionnelles, dont nous disposons, de l’exemple mettant 

en scène l’échange verbal entre Abū l-Aswad et sa fille, afin de les comparer avec celle donnée par 
Abū Ḥāmid dans son traité.
La première version se trouve chez al-Sīrāfī (283-368 / 897-979) dans Aḫbār al-naḥwiyyīn 

al-baṣriyyīn, à l’endroit de la notice consacrée à Abū l-Aswad  :
« Wa yuqāl inna ibnata-hu qālat la-hu : yā abatī mā ašaddu l-ḥarri, fī yawm šadīdi l-ḥarri, fa-qāla 

la-hā : iḏā kānat al-ṣaqˁā’ min fawqi-ki, wa-al-ramḍā’ min taḥti-ki, qālat : innamā aradtu anna al-ḥarr 
šadīd, qāla: fa-qūlī iḏān mā ašadda l-ḥarra ! wa-al-ṣaqˁā’ : al-šams 14. »
« Et l’on rapporte que sa fille lui dit : Ô mon père, quelle est la plus forte chaleur ? C’était par un jour 

d’intense chaleur. Il lui dit : c’est lorsque tu as le soleil au-dessus de toi et le sol embrasé au-dessous 
de toi. Elle dit : je voulais seulement dire que la chaleur était intense. Il dit : tu dois dire alors – comme 
la chaleur est intense ! Et al-ṣaqˁā’ c’est le soleil. »
Il s’agit d’un ḫabar qui n’a pas de rapporteur défini car il est introduit par une forme passive. La 

matière se veut concise et ne fait l’objet d’aucun commentaire en rapport de la nature de l’erreur 
commise. Le fait que le savant va se mettre au travail pour formaliser la grammaire en réaction à cette 
faute n’est pas non plus développé. Seul un terme de la matière initiale du ḫabar se voit doté d’un 
synonyme (al-ṣaqˁā’- le soleil). Cette explication lexicale peut être l’intervention d’al-Sīrāfī, ou celle 
d’un rapporteur antérieur à lui.

	 14	Al-Sīrāfī, Aḫbār, p. 14. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

�

La deuxième version se trouve chez al-Zubaydī (313-378 / 926-989) dans Ṭabaqāt al-naḥwiyyīn 
wa al-luġawiyyīn, à l’endroit de la notice consacrée à Abū l-Aswad :
« Wa-ruwiya anna al-laḏī awǧaba ˁalay-hi al-waḍˁ fī al-naḥw anna ibnata-hu qaˁadat maˁa-hu 

fī yawm qā’iẓ šadīdi l-ḥarri, fa-arādat al-taˁaǧǧub min šiddati l-ḥarri faqālat : mā ašaddu-l-ḥarri ! 
fa-qāla abū-hā : al-qayẓ, wa-huwa mā naḥnu fī-hi yā bunayya ; ǧawāb-an ˁan kalāmi-hā li-anna-hu 
istafhāma ; fa-taḥayyarat wa-ẓahara la-hā ḫaṭa’u-hā, fa-ˁalima Abū l-Aswad anna-hā arādat al-
taˁaǧǧub fa-qāla la-hā : qūlī yā bunayya : mā ašadda l-ḥarra ! fa-ˁamila bāb al-taˁaǧǧub, wa-bāb 
al-fāˁil wa-al-mafˁūl bi-hi wa-ġayra-hā min al-abwāb 15. »
« Et l’on raconte que ce qui le mit dans l’obligation de mettre en place la grammaire, c’est que sa fille, 

qui était assise avec lui, un jour d’été où la chaleur était intense, voulut exprimer la notion d’étonnement 
face à l’intensité de la chaleur. Alors elle dit : « quelle est la plus intense chaleur ? ». Son père lui dit : 
« le cœur de l’été, et nous y sommes en plein Ô petite fille », en réponse à ses paroles car c’était une 
interrogation. Alors elle resta interdite et son erreur lui apparut et Abū l-Aswad sut qu’elle avait voulu 
s’exclamer. Alors il lui dit : dis-moi Ô petite fille : comme la chaleur est intense ! De là il œuvra au chap-
pitre de l’exclamation, au chapitre du sujet et du complément d’objet et à bien d’autres chapitres. »
Ce deuxième passage présente la même petite scène entre Abū l-Aswad et sa fille que le précédent 

relevé chez al-Sīrāfī, à cela près que celui-ci développe plus le cœur de la matière initiale. En effet, 
dans le premier exemple, hormis la mention « C’était par un jour d’intense chaleur » et celle du terme 
synonyme, le ḫabar qui met en scène l’échange entre Abū l-Aswad et sa fille se réduit à sa plus simp-
ple expression à savoir un bref dialogue. Dans cette version minimale, l’enjeu de l’exposé doit être 
compris de façon implicite. C’est la forme dépouillée du ḫabar qui est censé se suffire à lui-même et 
qui réserve un effet de surprise lors de son émission, tablant sur le fait que son récepteur sera apte à en 
saisir le sens. Dans ce deuxième ḫabar, le dialogue n’est plus nu, bien qu’il constitue encore la base 
informative de la matière exposée. Il est l’objet de développements, qui double son volume initial et 
contextualisent la situation. D’une part, des éléments descriptifs sont ajoutés (la fille d’Abū l-Aswad 
est assise ; il y a insistance sur l’état de canicule), mais surtout il y a un enrobage du dialogue initial 
dans une perspective grammaticale. Ce qui s’est passé entre Abū l-Aswad et sa fille prend la valeur 
d’un exemple catalyseur : c’est en réaction à l’erreur de langage qu’Abū l-Aswad va développer et 
formaliser la grammaire. D’ailleurs le ḫabar est encadré, en ouverture et en fin, par cette perspective. 
À cela s’ajoute une explicitation de la nature de l’erreur entre les formes interrogatives et exclamativ-
ves. Le chemin du sens est tout tracé pour le récepteur du ḫabar. Les termes grammaticaux viennent 
interpréter une situation, qui était purement descriptive dans le premier exemple, et ils semblent déjà 
être bien positionnés dans leur sens technique (istifhām ; taˁaǧǧub ; bāb al-fāˁil ; bāb al-mafˁūl).
Les deux exemples ont cependant en commun de partager l’introduction par une forme passive 

qui passe sous silence la chaîne des rapporteurs et de possibles indices notamment d’estimation de 
datation de la matière.
Il convient maintenant de considérer ces deux exemples, pris à la tradition, en regard de l’exemple 

du traité d’Abū Ḥāmid.

	 15	Al-Zubaydī, Ṭabaqāt, p. 14.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

�

	 Positionnement de la version d’Abº Îæmid  
en regard de celles de la tradition

	 Exposition de l’exemple 	
mettant en scène Abº l-Aswad et sa fille dans le traité d’Abº Îæmid

« Awwal man takallafa min ahl al-Baṣra taṣḥīḥ al-kalām wa-iˁrābi-hi ˁalā mā ǧā’a ˁan al-ˁArab, 
Abū l-Aswad al-Du’alī min Kināna wa-ismu-hu Ẓālim b. Sufyān, wa-ḏālika anna-hu qāla yawm-an, 
wa-qad ištadda al-ḥarr : mā ašaddu al-ḥarri ? 

Fa-qālat ibnatu-hu : ṭulūˁ al-ǧawzā’.
Fa-intabaha al-šayḫ wa-ˁalima anna-hu hafā wa-aḫṭa’a wa-laḥana. Wa-innamā arāda al-šayḫ an 

yaqūla : mā ašadda al-ḥarra ! ˁalā al-taˁǧǧub fa-aḫṭa’a, fa-qāla mustafhim-an : mā ašaddu al-ḥarri ? 
fa-aǧābat-hu ibnatu-hu ˁalā mā samiˁat min-hu, fa-ḥamala-hu ḏālika ˁalā ta’līf al-naḥw wa-ḥaml 
al-ˁawāmm ˁalā ṣaḥīḥ kalām al-ˁArab 16. »
 « Le premier parmi les gens d’al-Baṣra qui se chargea de rétablir l’exactitude du langage et de 

ses flexions désinentielles d’après ce qui provenait des ˁArab fut Abū l-Aswad al-Du’alī. Il était des 
Kināna et son nom était Ẓālim b. Sufyān. Ceci parce qu’il dit, un jour, alors que la chaleur était devenue 
intense : quelle est la plus intense chaleur ?
Sa fille lui répondit : c’est au moment où s’élève Orion.
Le cheikh fut alerté et sut qu’une faute lui avait échappé et qu’il avait commis une erreur et un 

barbarisme. Car il avait seulement voulu dire : comme la chaleur est intense ! sur le mode exclamatif 
mais il s’était trompé. Alors il dit en questionnant : quelle est la plus intense chaleur ? 
Alors sa fille lui répondit en fonction de ce qu’elle lui avait entendu dire. Cela le poussa à composer 

la grammaire et à inciter le commun [à utiliser] le langage correct des ˁArab. »

	 En quoi la version d’Abº Îæmid diffère-t-elle de celles de la tradition?
La différence se situe dans l’inversion des rôles de parole dans l’échange dialogué entre Abū 

l-Aswad et sa fille. Elle constitue la différence lisible en regard de celles de la tradition et elle n’est 
pas des moindres car elle positionne Abū l-Aswad dans l’acte de commettre une faute de langage. 
Le texte insiste fortement sur cette faute en utilisant stylistiquement une cascade de trois verbes qui 
de sens voisin (hafā ; aḫṭa’a ; laḥana), n’en envisagent pas moins tous les possibles qui conduisent 
à commettre une erreur. En quelques mots, le poids de la faute est posé, de son émission à la prise de 
conscience d’Abū l-Aswad lui-même qui s’alerte lorsqu’il intègre pleinement son erreur : « Le cheikh 
fut alerté et sut qu’une faute lui avait échappé et qu’il avait commis une erreur et un barbarisme. Car 
il avait seulement voulu dire : quelle intense chaleur ! sur le mode exclamatif mais il s’était trompé. » 
Le constat de l’erreur et de celui qui l’a commise est incontournable. Dans les versions de la tradition, 
la faute commise par sa fille est moins stigmatisée comme si son droit à l’erreur était admis. Ceci vient 
peut-être du fait que sa fille, chez al-Zubaydī, est désignée par le diminutif (bunayya), ce qui induit, 
outre la note affective, qu’elle se positionne en situation d’apprentissage et d’écoute envers son père. 

	 16	Maḫṭūṭ, p. 139.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

10

À l’inverse, son rôle chez Abū Ḥāmid ne doit pas être exagéré, car elle n’a de marge d’action que celle 
d’instrumentaliser la prise de conscience d’erreur chez son père. 
Ce qui est à remarquer, en revanche, et ce qui constitue l’insolite de cette différence, c’est qu’Abū 

l-Aswad puisse commettre une erreur en s’exprimant. L’importance majeure de cette faute ne peut 
être estimée qu’en fonction de ce que la tradition véhicule sur le personnage d’Abū l-Aswad. C’est 
pour cette raison que nous avons tenu à exposer, précédemment, les grandes constantes des notices 
biographiques, toutes plus élogieuses les unes que les autres, à son égard. Car le décalage est d’autant 
plus grand entre la figure mythique de fondateur de la grammaire que l’on donne de lui et cet autre 
visage qu’il prend lorsqu’il commet une erreur de langage, au plus banal de son quotidien. L’erreur ne 
se produit même pas dans le cadre plus adéquat qu’aurait été une séance de discussion entre savants 
(maǧlis), où l’erreur est en quelque sorte cautionnée par le niveau même des savants présents et par 
le fait qu’elle est le fruit de questions complexes voire controversées. 
Dans le traité d’Abū Ḥāmid, le poids de la faute de langage d’Abū l-Aswad est donc véritablement 

entier.

	 Quel sens donner à l’erreur de langage d’Abº l-Aswad ?
Pour l’éditeur critique, Hāšim al-Ṭaˁˁān, le fait qu’Abū l-Aswad soit mis dans la position de 

commettre un barbarisme est directement synonyme d’un indice pro-kufiote dans l’écriture d’Abū 
Ḥāmid. Il écrit, dans sa présentation critique : « Il m’apparaît que cet Abū Ḥāmid est kufiote par son 
école (kūfī al-maḏhab) [...] car il débute en stigmatisant Abū l-Aswad al-Du’alī – et il est le seul à le 
faire – et cela compte parmi ses singularités – en faisant que ce soit lui qui commette un barbarisme 
et que ce soit sa fille qui le corrige 17. »
Nous venons de voir, premièrement, que le texte source ne permet pas d’attribuer le rôle de 

« correctrice » à la fille d’Abū l-Aswad. C’est le savant lui-même qui prend acte de sa faute et sa fille 
ne fait que répondre (aǧābat-hu ˁalā mā samiˁat min-hu) aux questions qu’il a formulées lui-même. 
Elle fait simple office de miroir à ses investigations grammaticales.
Deuxièmement, toujours à la lecture des éléments présents dans le texte source du traité, nous ne 

mettrions pas en avant un penchant pro-kufiote d’Abū Ḥāmid mais le fait qu’il tolère un droit à l’erreur 
et ce même chez les savants.
Un passage, en particulier, nous fait pencher pour cette interprétation. Il se situe à l’endroit où Abū 

Ḥāmid fait l’éloge de Muḥammad b. Naˁīm, originaire du Ḫurāsān, et passe en revue l’excellence de 
son savoir. Nous lisons à son sujet : « Il n’y avait d’erreur dans son savoir que le type d’erreur dont 
ne se départissent pas les savants, les hommes de loi, les hommes de lettre et les transmetteurs. Car 
il n’est aucun d’entre eux à qui ne s’est attachée une erreur car le savant est celui qui fait juste et qui 
fait erreur. Car celui qui fait juste en tout, celui-là ne peut être que Dieu Tout-Puissant. » Puis afin 
d’étayer son idée, Abū Ḥāmid poursuit au sujet d’Abū al-ˁAmayṯal : « Il m’est arrivé de trouver faute 
et erreur chez Abū al-ˁAmayṯal qui n’a pas son pareil parmi ceux issus de la bādiya 18. »

	 17	Maḫṭūṭ, présentation critique p. 138. 	 18	Maḫṭūṭ, p. 143.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

11

Il est bien lisible ici que l’erreur pour Abū Ḥāmid peut côtoyer l’excellence. La valeur de ce passage 
tient dans le fait qu’il éclaire une véritable démarche de théorisation des idées d’Abū Ḥāmid. L’auteur 
du traité y livre explicitement sa pensée.
Quelques lignes plus loin, nous pouvons lire encore une manifestation de l’erreur, de nature 

descriptive, cette fois-ci. Il s’agit d’une erreur faite sur un terme (al-šaffār) dans un vers déclamé. Au 
tournant de l’explication des vers, induite par Abū Saˁīd, il va réaliser qu’il s’est trompé puis remp-
placer le terme en question par (al-šaqqār). Lorsqu’Abū ˁAqīl réalise son erreur, il a exactement le 
même sursaut que celui que nous avions lu chez Abū l-Aswad. Les termes sont identiques : fa-ntabaha 
al-šayḫ (le cheikh fut alerté). De plus, le fait de nommer les deux savants « cheikh » ne concorde pas 
avec une perspective de critique ou de dérision.
La présence de tous ces éléments dans le traité nous engage donc à ne pas traiter l’erreur imputée 

à Abū l-Aswad, dans l’exemple où il dialogue avec sa fille, comme une conséquence d’une démarche 
critique d’Abū Ḥāmid envers ce savant, et a fortiori encore moins envers « l’école d’al-Baṣra ». La 
présence de cette erreur met au contraire au jour quelque chose de bien plus complexe qu’une simple 
querelle de clocher. Il en va d’une reconnaissance de l’erreur dans les connaissances des savants. 
Le cheminement de l’erreur est positif dans l’acte de travail d’Abū l-Aswad car elle lui fait prendre 
conscience qu’il doit œuvrer à la réalisation de la grammaire. Abū Ḥāmid précise « le savant est celui 
qui fait juste et qui fait erreur ». La valeur véritable du traité d’Abū Ḥāmid est de ne pas masquer les 
rouages laborieux et fautifs vers la connaissance. L’erreur est le gage d’un savoir qui vit sa pleine 
évolution. Le texte d’Abū Ḥāmid diffère de ceux de la tradition dans le sens où les éléments concerna-
ant la description des savants ne sont pas figés dans le laudatif. Bien plus, la nature de l’erreur n’est 
ici pas forcément synonyme de négatif. Le traité d’Abū Ḥāmid fait figure d’exception là où il propose 
un espace intermédiaire entre le fautif et le juste, entre le savant qui ne saurait être à l’abri d’un faux 
pas et celui qui a force de mythe dans la tradition arabe.

	 En quoi la version d’Abº Îæmid concernant l’exemple d’Abº l-Aswad 	
et de sa fille concorde-t-elle avec la tradition?

En dépit de la différence majeure de l’exemple du savant pris en faute, que nous venons d’analyser, 
la partie consacrée à Abū l-Aswad nous semble rester par ailleurs très conventionnelle. Nous avions 
déjà remarqué, en exposant les exemples mentionnant Abū l-Aswad comme fondateur de la grammaire 
que le texte d’Abū Ḥāmid contenait plusieurs éléments de la trajectoire biographique traditionnelle : 
il est le premier grammairien ; un constat de faute de langage va catalyser son action grammaticale ; 
il rétablit la correction de la langue arabe en puisant chez les ˁArab.
Nous voudrions même montrer que la matière que nous avons considérée comme traditionnelle, 

avec un auteur comme al-Sīrāfī, notamment, peut également présenter des variantes et rendre du 
même coup ce que présente Abū Ḥāmid beaucoup plus canonique qu’elle. Ceci est vrai, en particulier, 
lorsque nous considérons le fait qu’Abū Ḥāmid pose Abū l-Aswad, en entamant son traité, dans toute 
l’exclusivité de ce qu’être premier grammairien exige (awwal man). À l’inverse, al-Sīrāfī a plusieurs 
savants à proposer pour cette première place de fondateur. Il écrit :

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

12

« Iḫtalafa al-nās fī awwal man rasama al-naḥw : fa-qāla qā’ilūn Abū l-Aswad al-Du’alī, wa-qāla 
āḫarūn : Naṣr b. ˁĀṣim al-Du’alī, wa-yuqāl al-Layṯī, wa-qāla āḫarūn ˁAbd al-Raḥmān b. Hurmuz. 
Wa-akṯaru-l-nās ˁalā Abī l-Aswad al-Du’alī 19. »
« Les gens divergent en matière de qui fut le premier à fixer les grands traits de la grammaire : 

certains disent que ce fut Abū l-Aswad al-Du’alī d’autres que ce fut Naṣr b. ˁAṣim al-Du’alī. On dit 
aussi que ce fut al-Layṯī D’autres disent que ce fut ˁAbd al-Raḥmān b. Hurmuz. Mais la plupart des 
gens optent pour Abū l-Aswad al-Du’alī. »

Plusieurs possibles se côtoient ici alors même que le procédé sélectif des awā’il exigerait un seul 
nom. Comment combiner l’exigence méthodologique d’un « qui fut le premier » avec les réalités du 
terrain ? C’est justement face à cette absence de glose que les notices de la tradition arabe sont souvent 
stigmatisées. Cela dit, face à cette contrainte compositionnelle quasiment impossible, pourrait jouer 
le fait qu’al-Sīrāfī ait été tout simplement objectif dans son tour d’horizon de ce qui se disait en son 
temps. Ainsi, aligner une suite de savants qui sont tous considérés comme premiers à avoir fondé la 
science grammaticale n’est peut-être pas aussi simpliste et dénué de sens critique qu’il y paraît. Dans 
un contexte où les connaissances n’étaient pas encore globalisées, il est probable que des îlots de 
science aient attribué chacun à leur échelle un « premier ». Ceci peut faire montre, en tous cas, que la 
science grammaticale eut plusieurs impulsions de départs.
Ces variantes, exposées par al-Sīrāfī, sont par ailleurs autant d’éléments d’information et de réflexion 

qui n’apparaissent pas chez Abū Ḥāmid qui se satisfait d’un seul grammairien pour la prestigieuse 
place de fondateur. Cette brève comparaison entre les deux textes prouve, qu’à l’endroit où le traité 
d’Abū Ḥāmid avait attiré l’œil par son aspect novateur qui tient à l’exemple d’Abū l-Aswad commett-
tant une erreur de langage, de grands pans d’exposition restent tout à fait traditionnels.

	L ’exemple nº 2 de YaÌyæ ibn Ya©mar exilé par al-ÎaÏÏæÏ au ⁄uræsæn

Il s’agit d’un exemple que les sources traditionnelles mentionnent fréquemment en regard des 
passages concernant le grammairien basrien, Yaḥyā ibn Yaˁmar. Le cadre de ce ḫabar est commun 
à toutes les versions. On y voit al-Ḥaǧǧāǧ, gouverneur omeyyade d’Iraq (de 694 à 714 de notre ère) 
connu pour ses méthodes expéditives, demander, avec plus ou moins d’insistance selon les sources, à 
Yaḥyā ibn Yaˁmar si ce dernier l’a déjà entendu commettre un barbarisme lorsqu’il parlait.
Chez Ibn Sallām al-Ǧumaḥī, le ḫabar est rapporté par Ibn Sallām d’après Yunūs b. Ḥabīb :
« Qāla al-Ḥaǧǧāǧ li-Ibn Yaˁmar : a-tasmaˁu-nī alḥanu ? qāla : al-amīr afsaḥu-l-nās – qāla Yūnus 

wa-kaḏālika kāna – wa-lam yakun ṣāḥib šiˁr – qāla : tasmaˁu-nī alḥanu ? qāla : ḥarf-an. qāla : ayna ? 
qāla fī l-Qur’ān. qāla ḏālika ašnaˁu la-hu ! fa-mā huwa ? 20 » 
« Al-Ḥaǧǧāǧ dit à Ibn Yaˁmar : m’as-tu entendu commettre un barbarisme en parlant ? Il dit : le 

Prince a le langage le plus pur parmi les gens – et Yunūs dit : c’était comme cela bien qu’il ne fût pas 
versé en poésie – Il dit : m’as-tu entendu commettre un barbarisme en parlant ? Il dit : sur une lettre 21. 
Il dit : où ? Il dit : dans le Coran. Il dit : c’est encore pire pour lui ! et quelle est-elle [la lettre] ? » 

	 19	Al-Sīrāfī, Aḫbār, p. 10. 	 20	Al-Ğumaḥī, Ṭabaqāt, p. 13 du texte source.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

13

Il s’avère que l’erreur se situe dans le verset 24 de la sourate al-Tawba. Ibn Sallām poursuit en 
explicitant qu’al-Ḥaǧǧāǧ a lu le syntagme « aḥabbu ilay-kum »* au lieu de « aḥabba ilay-kum », c’est-
à-dire en employant le cas nominatif (bi-l-rafˁ soit avec la voyelle ḍamma sur la consonne finale d’un 
mot) au lieu de l’accusatif (bi-l-naṣb soit avec la voyelle fatḥa). Et il impute cette erreur à la longueur 
même du verset en disant : « C’était comme si, le discours se prolongeant pour lui, il avait oublié son 
début ». Le ḫabar va se clôturer sur la réaction d’al-Ḥaǧǧāǧ qui va exiler Yaḥyā ibn Yaˁmar au Ḫurāsān 
en lui disant, du fait qu’il sera en exil : « assurément, tu ne m’entendras plus jamais commettre une 
faute en parlant 22 ! »
La version que nous donne Abū Ḥāmid, dans le traité, est moins développée. Elle vient à la suite 

d’un premier ḫabar qui mettait en scène Yaḥyā ibn Yaˁmar dans ses fonctions de juge à al-Baṣra. Mais, 
malgré le contexte du jugement qui portait sur le cas d’un esclave fugueur, la problématique de la 
langue était déjà posée comme centrale. De fait, c’est encore elle qui va décider du sort de Yaḥyā ibn 
Yaˁmar. Nous lisons dans le traité d’Abū Ḥāmid :
« Wa-sayyara-hu al-Ḥaǧǧāǧ ilā Ḫurāsān wa-ḏālika anna-hu sa’ala-hu hal yalḥanu fa-ašāra ilā 

ḫafiyy-in min laḥn yalḥanu-hu, fa-sayyara-hu ilā Ḫurāsān 23. »
 « Al-Ḥaǧǧāǧ l’envoya au Ḫurāsān après lui avoir demandé s’il commettait des barbarismes. 

Il [Yaḥya b. Yaˁmar] lui signala une incorrection qu’il avait commise, une de ces incorrections qui 
sont de l’ordre de l’infime. En conséquence, il l’envoya au Ḫurāsān. »

La particularité de la version donnée par Abū Ḥāmid réside dans le fait qu’il mentionne qu’il 
s’agissait d’« une de ces incorrections qui sont de l’ordre de l’infime » alors que dans les exemples 
de la tradition grammaticale, il s’agit d’une faute de langue commise sur le texte du Coran. Ce qui ne 
donne pas le même poids à l’erreur. D’autant plus que nous avons vu dans l’exemple pris chez Ibn 
Sallām qu’il est bien fait montre que pour al-Ḥaǧǧāǧ, c’était la pire des erreurs à commettre (ḏālika 
ašnaˁu la-hu). La formulation est la même chez al-Sīrāfī, qui au lieu de mentionner le Coran, parle 
du Livre de Dieu (Kitāb Allāh) 24. Dans les deux cas, chez Ibn Sallām, comme chez al-Sīrāfī, le verset 
est cité et la faute est minutieusement mise en exergue.
Que penser alors de la variante donnée par Abū Ḥāmid? Il en va tout d’abord d’un constat qui, 

compte tenu du peu d’éléments dont nous disposons, ne laisse place qu’à l’interprétation.
On pourrait penser tout d’abord qu’Abū Ḥāmid ne fait pas une priorité de ce ḫabar car il est très 

peu développé en comparaison des exemples de la tradition. Il le cite d’ailleurs sans le rattacher à un 

	 21	Le mot ḥarf est de nature des termes techniques évoqués 
en glossaire. Il n’apparaît pas dans notre traité. Il peut être 
traduit ici par « lettre » ou « mot », sachant que la faute 
commise porte sur une erreur de flexion, donc sur le support 
d’une lettre ou sur celui élargi au mot. Pour A. Roman, ce 
même terme, pris dans une perspective diachronique, « est 
polysémique – ses divers sens s’organisent en cercles 
concentriques » à savoir que « Dès le Kitāb de Sībawayhi 
ḥarf est pour « lettre » et « son de la langue » – « consonne » 
et « variante consonantique » –, pour complexe de sons hors 

sens – « syllabe » –, pour complexe de sons faisant sens, 
« unité de parole » (kalimat), pour variante d’une lecture d’un 
verset du Coran, pour unité pragmatique de sens réalisée par 
un complexe d’unités de parole. Ainsi les divers sens de ce 
terme s’organisent en cercles concentriques. » Roman, La 
création lexicale, p. 186, nº 587.

	 22	Al-Ğumaḥī, Ṭabaqāt, p. 13 du texte source.
	 23	Maḥṭūṭ, p. 139.
	 24	Al-Sīrāfī, Aḫbār, p. 18.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

14

rapporteur précis, comme c’était le cas chez Ibn Sallām, en la personne de Yunūs b. Ḥabīb. Cela dit, 
chez al-Sīrāfī, ce ḫabar est introduit par la forme passive yuqāl, qui ne donne, somme toute, pas plus 
d’ancrage à la matière rapportée.
Il semble néanmoins palpable qu’Abū Ḥāmid mette en balance intentionnellement la disproportion 

entre la sanction de l’exil et une erreur de moindre nature puisqu’il précise qu’il s’agit d’un laḥn de 
l’ordre du caché 25. Dans la version d’Abū Ḥāmid, la sanction apparaît disproportionnée par rapport 
à la nature de l’erreur relevée par le grammairien. Dans les versions de la tradition, l’erreur signalée 
par Yaḥyā ibn Yaˁmar met en jeu la sacralité du texte du Coran. La réaction offensive d’al-Ḥaǧǧāǧ 
est donc à la mesure de la gravité de l’erreur signalée. À cela près, que la sanction, même si elle 
semble plus proportionnée à la gravité de la faute dans les sources de la tradition, se lit, dans tous 
les cas, comme une démonstration d’arbitraire de la part d’al-Ḥaǧǧāǧ qui punit celui qui n’est pas 
responsable de l’erreur.
Quant à penser qu’Abū Ḥāmid ait eu connaissance que cette erreur ait été commise dans un passage 

du Coran, et qu’il n’y ait pas accordé plus d’importance qu’il n’en fait montre (en évoquant une erreur 
de l’ordre du caché) constitue un pas que nous ne pouvons pas franchir faute de preuves. 
Ce serait cependant laisser la porte ouverte à une interprétation qui pourrait alimenter le débat 

sur le concept d’une sacralisation progressive du texte coranique. Dans cette optique, Cl. Audebert 
voit plusieurs étapes dans la genèse du dogme de l’iˁǧāz : « dans un premier temps, l’importance était 
accordée au maˁnā, au contenu, au message apporté par la Révélation. Ce n’est que dans un deuxième 
temps, que l’intérêt va se porter sur le style, alors appelé naẓm, temps durant lequel la constitution d’un 
modèle de compétence prend corps et ne cessera de se développer en ce que nous connaissons, c’est-
à-dire l’inimitabilité stylistique du Coran. Autrement dit, nous ne serions arrivés à une sacralisation 
du style coranique que petit à petit 26. »

	L ’exemple nº 3 d’Abº ©Amr b. al-©Alæ’ qui brûle ses écrits

Il s’agit d’un exemple, qui est représenté dans les sources traditionnelles, et qui n’a surtout pas 
manqué d’être exploité par la critique. Cela tient au fait qu’il mentionne notamment l’existence de 
livres, ou à tout le moins d’écrits ou de notes 27, dans la maison d’Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’ (m. vers 
154/770). Ce savant, lecteur du Coran et transmetteur de poésies, est par ailleurs considéré comme 

	 25	Le lien de cause à effet est lisible dans la structure de la 
phrase : wa sayyara-hu ilā (il l’envoya au).. wa ḏālika anna-
hu (ceci parce qu’il).. + mention de l’erreur de l’ordre du 
caché... fa-sayyara-hu ilā (alors il l’envoya au).

	 26	La fourchette temporelle définie par Cl. Audebert (« Iˁğāz et 
sacralisation », p. 297) serait concordante avec celle du traité 
d’Abū Ḥamīd car elle émet « l’hypothèse que ce dogme était 
déjà une doctrine bien établie aux alentours des années 218, 
que la dispute battait son plein vers 220/835 et qu’elle fut 
formulée en termes définitifs par al-Ğāḥiẓ (m. 255/869-870) 
avant 232/846-847 ». 

	 27	Nous opérons, ici, cette distinction entre les différents 
possibles de l’écrit en référence à l’ouvrage de Schoeler, 

Écrire et transmettre dans les débuts de l’islam. L’exemple 
d’Abū ˁAmr qui nous occupe ici y fait l’objet du passage 
suivant : « Al-Ğāḥiẓ (mort en 255/868-869) citant Abū 
ˁUbayda, nous rapporte à propos d’Abū ˁAmr ibn al-ˁAlā’ : 
« Les livres qu’il avait écrits sous la dictée des Bédouins au 
parler pur et correct (fuṣahā’ al-ˁArab) remplissaient une 
de ses chambres presque jusqu’au toit. Même si Abū ˁAmr 
ne les avait pas brûlés plus tard, comme le raconte al-Ğāḥiẓ 
dans le passage qui suit, ces notes écrites n’auraient pas 
été transmises à la postérité, car c’étaient des livres écrits 
sous dictée, donc quelque chose comme des cahiers de 
cours à usage personnel, et non de véritables livres, mis 
en forme définitive et destinés à la publication littéraire. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

15

le fondateur de l’école grammaticale d’al-Baṣra. Cette mention de l’existence de supports écrits 
est importante pour cette période durant laquelle les statuts respectifs de l’oralité et de l’écrit sont 
difficilement appréciables. Le débat, à ce sujet, reste d’ailleurs toujours ouvert.
Avant d’exposer l’exemple dans le texte arabe, il convient de revenir à l’analyse qu’en a proposée 

R. Blachère :
Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’, nous dit-il, dans la première partie de sa carrière « se serait employé à 

recueillir par écrit une immense documentation sur la poésie archaïque et sur les récits (aḫbār) qui 
s’y rattachaient. Toutefois plus tard, sous le coup d’une crise religieuse, il aurait brûlé les matériaux 
ainsi accumulés. Ce renseignement, maintes fois reproduit quoique discutable et généralement très 
« sollicité » suggère tout au plus l’idée que les milieux dévots, en Iraq, vers l’époque qui nous occupe, 
voyaient d’un mauvais œil cette recherche des vestiges du paganisme arabe 28 ». 
Force est de constater que R. Blachère, en regard de l’exemple d’Abū ˁAmr brûlant ses écrits, en 

appelle à la tempérance. Ceci, parce que les développements faits par la critique autour du premier 
noyau informatif tendent à dépasser ce que peut livrer la matière initiale. 
Il s’avère, en recherchant cet exemple dans les sources arabes, que sa première mention se lit 

chez al-Ǧāḥiẓ (m. 255/868-869) d’après un ḫabar rapporté par Abū ˁUbayda, consacré à Abū ˁAmr 
b. al-ˁAlā : 
« Wa-kānat kutubu-hu al-latī kataba ˁan al-ˁArab al-fuṣaḥā’, qad mala’at bayt-an la-hu ilā qarīb 

min al-saqf, ṯumma inna-hu taqarra’a fa-aḥraqa-hā kulla-hā, fa-lammā raǧaˁa baˁdu ilā ˁilmi-hi 
al-awwal lam yakun ˁinda-hu illā mā ḥafiẓa bi-qalbi-hi. Wa kānat ˁāmmat aḫbāri-hi ˁan Aˁrāb qad 
adrakū al-ǧāhiliyya 29. »
« Les écrits qu’il avait écrits d’après les ˁArab de langue pure, emplissaient une de ses chambres 

presque jusqu’au plafond, puis il se consacra à la lecture du Coran et les brûla tous [ses écrits]. Mais 
lorsqu’il revint après à son savoir premier, il ne lui restait plus que ce qu’il avait conservé par cœur. 
Et l’ensemble de ses aḫbār provenait d’Aˁrāb qui avaient été contemporains de l’anté-islam ». 

Chez al-Marzubānī (296-385/909-996) l’exemple figure comme suit, dans la notice biographique 
consacrée à Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’ :
« Qīl : kānat dafātir Abī Amr mila’ bayt ilā al-saqf, ṯumma intasaka fa-aḥraqa-hā 30. »
 « On dit : les cahiers d’Abū ˁAmr emplissaient une chambre jusqu’au plafond, puis il se fit dévot 

alors il les brûla ».

Comme c’était la pratique courante à cette époque, Abū ˁ Amr 
avait acquis son savoir par audition (samāˁ). » G. Schoeler, 
Écrire et transmettre, p. 25 ; pour la référence à al-Ğāḥiẓ, 
al-Bayān I, p. 321. Nous partageons volontiers la thèse que 
G. Schoeler développe autour de la notion d’un écrit qui 
plutôt, qu’associer systématiquement à la racine arabe de 
l’écrire (KTB) un livre, serait un écrit de nature multiforme 
(notes, notes de cours prises par les disciples, feuillets ou 

même livre dans certains cas). En revanche, rien ne permet, 
en ce qui concerne l’exemple d’Abū ˁAmr, de conjecturer 
à la fois sur la nature des écrits qu’il a brûlés et sur le fait 
que non brûlés, ils ne nous seraient pas parvenus. 

	 28	Blachère, Histoire de la littérature arabe I, p. 101-102.
	 29	Al-Ğāḥiẓ, al-Bayān, p. 221.
	 30	Al-Marzubānī, Nūr al-qabas, p. 25.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

16

Si l’on considère le traité d’Abū Ḥāmid comme authentique, il serait donc l’une des premières sources 
arabes à mentionner l’exemple d’Abū ˁAmr. Nous avions vu que la première mention de cet exemple 
se trouvait chez al-Ǧāḥiẓ puis réapparaissait ensuite dans des ouvrages beaucoup plus tardifs.
Dans le traité d’Abū Ḥāmid, cet exemple figure comme suit :
« Wa-kāna ahl al-Kūfa yaqūlūn : Abū ˁ Amr safiha wa-yazˁumu taḍayyuq al-maḏhab * fa-ḥamalū-hu 

ˁalā an aḥraqa kutuba-hu ṯumma lammā taˁaqqaba fiˁla-hu ˁalima anna-hu qad aḫṭa’a ˁalā nafsi-hi 
fa-ˁāwada maḏhaba-hu wa-lam yakun ˁinda-hu min al-ˁilm illā mā waˁā-hu fī ṣadri-hi.

* kaḏā wa-lam ahtadi ilā taqwīm al-ˁibāra 31 ». 
« Les gens d’al-Kūfa disaient : Abū ˁAmr, il a manqué d’intelligence et il allègue le rétrécissement 

de la méthode (taḍayyuq al-maḏhab) 32 alors ils l’ont poussé à brûler ses écrits puis lorsqu’il réexamina 
son acte, il sut qu’il avait commis une erreur contre lui-même, alors il revint à sa méthode mais il ne 
lui restait plus, en fait de savoir, que ce qu’il avait emmagasiné dans sa poitrine. »

D’après les éléments dont nous disposons, ici 33, la singularité du texte d’Abū Ḥāmid tient au fait 
qu’Abū ˁ Amr b. al-ˁAlā’ a brûlé ses écrits en réaction à la pression de certaines personnes (fa-ḥamalū-
hu ˁ alā an aḥraqa kutuba-hu). Ceci diffère des versions que nous connaissons dans lesquelles il brûle 
ses écrits en conséquence d’un repentir religieux, repentir dont le moteur est semble-t-il avant tout 
personnel. La composante personnelle – que l’on peut globalement assimiler à une modalité réfléchie 
du verbe – est d’ailleurs matérialisée, en arabe, dans les formes augmentées des verbes taqarra’a 
(forme V) et intasaka (forme VIII). Ces deux formes étaient présentes dans les exemples que nous 
venons d’exposer :
– chez al-Ǧāḥiẓ, d’après une transmission par Abū ˁ Ubayda, nous avons traduit taqarra’a (forme V) 

par « il se consacra à la lecture du Coran » 34 ;
– chez al-Marzubānī, nous avons proposé « il se fit dévot » comme traduction pour intasaka 

(forme VIII) 35. 
Dans ces deux exemples qui corrèlent ceux de la tradition, l’autodafé commis par Abū ˁ Amr b. al-ˁAlā’ 

est une conséquence directe d’un état de repentance de nature religieuse. Dans le traité d’Abū Ḥāmid, 

	 31	Maḫṭūṭ, p. 140.
	 32	L’éditeur note à cet endroit « (sic) ainsi et je n’ai pu parvenir 

à établir la phrase ». Nous traduisons, sous toutes réserves, 
taḍayyuq al-maḏhab par « le rétrécissement de la méthode », 
expression qui pourrait exprimer le fait que la méthode soit 
devenue plus rigide, notamment pour ce qui concerne la 
collecte des données.

	 	Pour M. Bernards, la notion de maḏhab est à considérer d’un 
point de vue évolutif. Pour les premiers grammairiens, le terme 
est utilisé pour faire référence à une approche individuelle. 
Une modification s’opère, aux alentours du milieu du ive/xe 
siècle, où le terme maḏhab va alors référer à une approche 
de groupe, notion qui est généralement traduite par « école ». 
En citant le traité d’Abū Ḥāmid, M. Bernards précise 
que « Pour al-Tirmiḏī, le terme maḏhab est une approche 
individuelle ». M. Bernards, Changing Traditions, p. 4, 17. 

Nous avons traduit maḏhab, par méthode pour signifier la 
notion d’approche individuelle.

	 33	Il faut prendre en compte que la glose de ce passage appelle 
quelques restrictions car l’exemple qui nous intéresse se 
situe juste à l’endroit où l’éditeur critique signale un point 
d’achoppement au niveau du manuscrit.

	 34	Dans le dictionnaire de Kazimirski, la définition pour taqarra’a 
est : « Se consacrer à la lecture des livres saints, à l’étude 
des choses sacrées, et se vouer aux œuvres de dévotion ». 
Kazimirski, Dictionnaire arabe-français II, p. 702. 

	 35	La forme VIII (intasaka) dérivée de nasaka – yansuku (être 
pieux) n’est pas attestée dans les dictionnaires que nous 
avons consultés. La forme V (tanassaka) est attestée chez 
Dozy sous tanassuk (bigoterie) et mutanassik (bigot). Dozy, 
Supplément II, p. 675.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

17

le lien avec le religieux, s’il existe, n’est en tout cas pas explicité. Une des clefs du sens de cet autod-
dafé se situe dans la mention des acteurs (sous la forme d’une troisième personne du pluriel) qui ont 
poussé Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’ à brûler ses écrits (fa-ḥamalū-hu ˁalā an aḥraqa kutuba-hu).
De qui s’agit-il ? Qui sont ces personnes qui ont incité Abū ˁAmr à détruire ses écrits par le feu ?

Dans l’analyse que K. Versteegh propose de ce passage, il s’agirait des « savants d’al-Kūfa – the 
Kufan scholars ». Il écrit : « Another example of Kufan hegemony mentionned by Abū Ḥāmid concerns 
Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’. The Kufan scholars so demoralized him that he ended up burning his books, so 
that the rest of his life he had to rely on memory 36. » 
Pour notre part, nous verrions plutôt dans ce « ils », les personnes qui sont à la source de ce 

rétrécissement de la méthode (taḍayyuq al-maḏhab), évoqué dans ce même passage. Ce pronom 
personnel pourrait donc référer aux savants d’al-Baṣra, connus pour avoir donné un tour analytique 
au traitement du matériel linguistique recueilli auprès des Bédouins. Leur usage de l’analogie (qiyās) 
s’oppose notamment à celui de l’anomalie utilisé par les savants d’al-Kūfa. Donc, notre interprétation 
de cet exemple va dans le sens où les « ahl al-Kūfa – les gens d’al-Kūfa » sont ceux qui tancent Abū 
ˁAmr b. al-ˁAlā’ (Abū ˁAmr safiha – Abū ˁAmr, il a manqué d’intelligence) pour avoir adopté une 
méthode devenue plus rigide (taḍayyuq al-maḏhab – le rétrécissement de la méthode) et pour avoir 
brûlé ses écrits suite à ce revirement dans sa pratique de travail, et en l’occurrence dans sa façon de 
considérer les matériaux qu’il avait recueilli du fond bédouin (ˁilm al-ˁArab – le savoir des ˁArab). 
Car, dans ce ḫabar, rapporté par les gens d’al-Kūfa, cet autodafé est présenté comme une erreur en 
ces termes : « puis lorsqu’il réexamina son acte, il sut qu’il avait commis une erreur contre lui-même, 
alors il revint à sa méthode ». Il serait donc contradictoire que les gens d’al-Kūfa, qui critiquent son 
acte, soient aussi ceux qui l’aient poussé à brûler ses écrits.
Par ailleurs, l’hypothèse qu’il s’agisse des savants d’al-Baṣra est corroborée par le contexte 37, dans 

lequel ce passage se situe dans le traité. En effet, Abū Ḥāmid centre l’approche d’Abū ˁ Amr b. al-ˁAlā’ 
en établissant une comparaison avec Ibn Abī Isḥāq al-Ḥaḍramī (m. vers 117/735 ou 127/745) qui 
figure parmi ses maîtres. Tous deux ont en commun d’être à la fois versés en sciences religieuses en 
tant que lecteurs du Coran et de compter parmi les grammairiens éminents. La comparaison qu’Abū 
Ḥāmid établit entre ces deux savants encadre la mention de l’exemple que nous étudions. Elle vise, 
en amont, à mettre en exergue le fait qu’Abū ˁAmr « suivait de plus près le langage des ˁArab (kalām 
al-ˁArab) et leurs idiomes (luġāt) qu’al-Ḥaḍramī. Ceci parce qu’al-Ḥaḍramī pratiquait l’analogie et 
attaquait les ˁArab à ce titre. » Et on retrouve, en aval, la mention qu’Ibn Isḥāq al-Ḥaḍramī pratiquait, 
au même titre que les autres compagnons de Yaḥyā b. Yaˁmar « grammaire (naḥw) et analogie (qiyās) ». 
De ce fait, il est lisible qu’Abū Ḥāmid tient à insister sur le fait que le savoir d’Abū ˁAmr diffère, 

	 36	« Un autre exemple de l’hégémonie kufiote, mentionnée par 
Abū Ḥāmid, concerne Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’. Les savants 
kufiotes le démoralisèrent au point qu’il finit par brûler ses 
livres, de sorte que, le restant de sa vie, il dut s’appuyer sur 
sa mémoire » (traduction personnelle). Versteegh, Arabic 
Grammar, p. 172-173.

	 37	Le recours au contexte nous semble pertinent dans le cas du 
traité d’Abū Ḥāmid car il s’agit d’un traité construit, linéaire, 
qui suit, non seulement, une chronologie dans la présentation 
des savants, mais également dans le développement de la 
pensée critique de son auteur. À l’opposé, cet exemple, se 
présentait, chez al-Marzubānī comme un ḫabar isolé.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

18

dans le sens où il se fonde sur les dires des ˁArab, à l’état brut en quelque sorte, sans passer par un 
ensemble de règles, dont le raisonnement par l’analogie. Aussi Abū Ḥāmid précise, en ce qui concerne 
Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’, qu’après avoir brûlé ses écrits « il n’y avait plus à al-Baṣra, à son époque, en 
matière de transmission (riwāya al-šiˁr) de poésie et de savoir des ˁArab (ˁilm al-ˁArab), que ce qu’il 
détenait. » Or ces éléments, à savoir notamment une connaissance de la poésie, le recueil du fond 
bédouin presque sans restriction et le non-recours au qiyās – tout au moins à une époque précoce 
– constituent ce par quoi la méthode des grammairiens d’al-Kūfa est censée fonder sa différence par 
rapport à celle d’al-Baṣra 38.
Il est donc naturel, dans ce cas, que les gens d’al-Kūfa déplorent l’abandon de la méthode (maḏhab) 

première d’Abū ˁ Amr, qui faisait la part belle au fond bédouin, au profit d’une méthode plus restrictive 
qui serait notamment fondée sur l’analogie.
Dans le cadre du traité d’Abū Ḥāmid, il est mentionné que les écrits ont, en partie, survécu à l’épreuve 

du feu grâce à la mémoire d’Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’. Ce fait est également mentionné dans l’exemple 
cité par al-Ǧāḥiẓ qui précise que « Mais lorsqu’il revint après à son savoir premier, il ne lui restait plus 
que ce qu’il avait conservé par cœur. Et l’ensemble de ses aḫbār provenait des ˁArab qui avaient été 
contemporains de l’anté-islam 39. » Donc, d’une certaine façon, Abū ˁ Amr n’abandonne pas sa première 
méthode. Et ce d’autant plus, que dans la version d’Abū Ḥāmid, il est présenté comme réexaminant 
et regrettant son acte, pour revenir à sa méthode initiale. Ce retournement constitue un instant clef 
car si dans la version d’Abū Ḥāmid il est la conséquence naturelle d’une autocritique de la part du 
savant, comment peut-il être interprété, en revanche, dans les exemples de la tradition pour lesquels 
le repentir religieux n’est censé ne pas conduire à une remise en cause ? C’est lire là peut-être, dans 
les variantes de ces exemples, une explication à la polyvalence, voire à l’ambivalence d’Abū ˁAmr b. 
al-ˁAlā’, savant majeur qui figure dans les sources de la tradition, comme lecteur du Coran, comme 
dépositaire du ˁilm al-ˁArab, tout en étant considéré comme le fondateur de l’école grammaticale 
d’al-Baṣra. L’étape de l’autodafé de ses écrits, qui est aussi bien présente dans le traité d’Abū Ḥāmid 
que dans les sources traditionnelles, figure, dans tous les cas, comme une rupture dans sa trajectoire 
de savant, rupture qui permet paradoxalement de faire le lien avec la part première de son savoir de 
fond bédouin. Nous avons vu que l’originalité du traité d’Abū Ḥāmid résidait dans le fait que ce qui 
poussait Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’ à détruire ses écrits n’était pas, comme dans les sources traditionnelles, 
lié à un repentir religieux. Cet éclairage inhabituel donné au geste de ce savant constitue une différence 
majeure, qui ajoute encore à la valeur du traité d’Abū Ḥāmid, qui se singularisait déjà par le fait de 
proposer une mention aussi précoce de l’exemple d’Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’ brûlant ses écrits.

	 38	Sur cette question, le débat reste ouvert. M. Bernards nous en 
donne un aperçu en positionnant la recherche critique avec, 
d’un coté G. Weil et M. Carter qui pensent que la distinction 
entre les deux écoles d’al-Baṣra et d’al-Kūfa est une invention 
des grammairiens de Baghdad qui, rétrospectivement, y 
auraient projeté leurs propres désaccords. De l’autre coté, K. 
Versteegh croit en l’existence de deux écoles distinctes, en 
considération notamment de la présence d’une terminologie 
grammaticale propre à chacune d’entre elles (Bernards, 

Changing Traditions, p. 94). Par ailleurs, la pratique de 
l’analogie (qiyās) est un des critères souvent mis en avant 
pour donner la primauté à al-Baṣra sur al-Kūfa en matière de 
fondation des études grammaticales. Les Baṣriens sont ainsi 
souvent présentés comme les premiers à avoir développé 
le concept du qiyās. Voir notamment ˁĀšūr al-Suwayḥ, al-
Qiyās al-naḥwī, p. 103-104.

	 39	Al-Ğāḥiẓ, al-Bayān, p. 221.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

19

	L ’exemple nº 4 concernant l’unique mention de Sîbawayh  
dans le traité d’Abº Îæmid

Nous avions vu précédemment 40 que dans sa présentation critique, l’éditeur du traité, Hāšim al-Ṭaˁˁān, 
voyait l’unique mention de Sībawayh par Abū Ḥāmid comme un manquement à la renommée de ce 
savant lorsqu’il écrit : « Il m’apparaît que cet Abū Ḥāmid est kufiote par son école (kūfī al-maḏhab) 
car il stigmatise les Basriens de façon explicite, ou par euphémisme ou encore par omission, comme il 
le fait en regard de Sībawayh. Car il le mentionne seulement dans une exposition dénigrante lorsqu’il 
rapporte d’après son maître Abū Saˁīd al-Ḍarīr, le dire suivant : « kāna al-Kisā’ī aḍbaṭ li-mā samiˁa 
min Sībawayh ». Puis il ne le mentionne plus 41. »
Nous avons traduit par « J’entendis Abū Saˁīd dire : al-Kisā’ī fixait avec plus de précision ce dont 

il avait audition (aḍbaṭ li-mā samiˁa min 42) que Sībawayh 43. »
En regard de ce qu’avance, Hāšim al-Ṭaˁˁān, nous lui opposerions, premièrement, le fait que nous 

ne voyons pas l’unique mention de Sībawayh comme une omission délibérée d’Abū Ḥāmid. C’est au 
contraire une preuve précieuse de l’ancienneté de ce traité. M. Bernards écrit à ce sujet, en référant 
notamment au traité d’Abū Ḥāmid : « Les sources les plus anciennes existantes mentionnent à peine 
Sībawayh 44 ». Comme s’il avait fallu laisser le temps nécessaire à la notoriété de Sībawayh et à celle 
de son Kītab de s’installer avant d’être l’objet de mentions explicites.
Deuxièmement, nous n’estimons pas que cette mention stigmatise particulièrement Sībawayh. 

L’usage du comparatif est très fréquent chez les savants de cette époque et ils n’arrivent à définir celui 
dont ils font la biographie qu’en l’exposant au vu d’un ou de deux autres savants.
Par ailleurs, le duo Sībawayh/ al-Kisā’ī ne va pas sans rappeler un moment phare dans la tradition 

grammaticale qui s’est cristallisée autour de ce que l’on nomme al-mas’ala al-zunbūriyya (la quest-
tion de la guêpe). Le récit est abondamment représenté dans les sources. Yaḥyā b. Ḫālid al-Barmakī 
(m. 190/805), vizir et homme de lettres de Harūn al-Rašīd, organise un face-à-face entre al-Kisā’ī 
et Sībawayh. Dans la version donnée par al-Zaǧǧāǧī (m. 337/949), cette question fait l’objet d’un 
maǧlis. 45 Sībawayh est tout d’abord contré par al-Aḥmar 46 et al-Farrā’ disciple d’al-Kisā’ī, sur 
plusieurs points, et ce de façon peu cérémonieuse. Vient ensuite la confrontation avec al-Kisā’ī qui, 
litigieuse, va exiger un arbitrage par des Arabes bédouins. Sībawayh en sort vaincu car les Bédouins 
donnent raison à la version d’al-Kisā’ī. Sībawayh est dépeint alors se soumettant (fa-istakāna), puis 
il part pour la Perse où il est dit qu’il resta jusqu’à sa mort sans revenir à al-Baṣra. 
Dans cet épisode, Sībawayh, nous apparaît sous les traits du perdant et il est clair que la façon dont 

le récit est mené laisse une large place à la superbe des grammairiens d’al-Kūfa. Ceci pour dire, qu’en 
regard de l’exemple de ce maǧlis, la simple et unique mention de Sībawayh, dans le traité d’Abū Ḥāmid, 
dusse-t-elle le laisser du mauvais coté de la comparaison, n’a pas une grande portée critique.

	 40	Voir note nº 7 supra.
	 41	Maḫṭūṭ, présentation critique p. 138 
	 42	Le comparatif aḍbaṭ min est à prendre en considération, dans 

le sens où il est une des formes de l’usage privilégié que 
fait Abū Ḥāmid de la racine ḍbṭ dans son traité. Elle reflète 
précisément une compétence des savants à savoir la fixation 
de ce qu’ils recueillaient de la bouche des Bédouins. 

	 43	Maḫṭūṭ, p. 141. Bernards traduit par « al-Kisā’ī was more 

accurate in handling oral information than Sībawayh was ». 
Bernards, Changing Traditions, p. 4. Voir également Versteegh, 
Arabic Grammar, p. 172.

	 44	Bernards, Changing Traditions, p. 4.
	 45	Al-Zaǧǧāǧī, Maǧālis al-ˁulamā’, p. 9-10. 
	 46	M. Bernards remarque qu’il ne s’agit pas du grammairien 

connu Ḫalaf al-Aḥmar, mais de ˁ Alī b. Ḥasan al-Aḥmar, un 
ami d’al-Kisā’ī. (Changing Traditions, p. 6, nº 15). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

20

	 Abª Îæmid al-Tirmiƒ·ï: la richesse  
d’une approche polémique à plusieurs variables

	L a figure d’al-AÒma©î vue par Abº Îæmid al-Tirmiƒî

Le personnage d’al-Aṣmaˁī, ˁAbd al-Malik b. Qurayb (m. 213/828), est celui auquel Abū Ḥāmid 
al-Tirmiḏī semble décocher le plus de traits critiques. Ce point prend toute son importance en regard 
de la notoriété d’al-Aṣmaˁī qui, du fait de son omniprésence dans les sources, le rend incontournable. 
Philologue d’al-Baṣra, il fait partie avec Abū ˁUbayda et Abū Zayd al-Anṣārī de ce que B. Lewin 
appelle le « triumvirat » 47. Tous trois eurent pour maître Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’ et eurent pour disciple 
al-Ǧāḥiẓ. Al-Aṣmaˁī se situe au confluent du ˁ ilm al-ˁArab, de la matière des Bédouins dont il amassa 
un capital lexicographique et poétique considérable. Une partie figure dans des ouvrages qui portent 
son nom dont le plus connu est son anthologie de poèmes préislamiques, appelée al-Aṣmaˁīyyāt. 
Plusieurs monographies lui sont également attribuées ainsi qu’un ouvrage dans lequel il envisage les 
qualités des poètes et qui porte le titre de Fuḥūl al-šuˁarā’ 48. Il se présente sous la forme d’un échange 
dialogué entre al-Aṣmaˁī et son disciple Abū Ḥātim al-Siǧistānī, dans une concordance temporelle 
du discours, qui a sans doute concouru au fait que ce même texte soit parfois attribué à al-Siǧistānī, 
ou même à ni l’un ni l’autre 49. 
Al-Aṣmaˁī fit partie de la cour du calife Harūn al-Rašīd. Abū Ḥāmid prend le parti de nous rapporter 

comment al-Aṣmaˁī réussit à s’introduire auprès de lui. L’épisode qu’il nous rapporte est original dans 
le sens où al-Aṣmaˁī n’y est pas valorisé là où il s’expose à l’entremise d’un serviteur pour entrer en 
quelque sorte par « la petite porte » auprès du calife. Sans compter qu’au sortir de sa première entrevue, 
le jugement émis sur lui est sans appel : « Al-Rašīd le trouva pesant [..] Il est lourd et son discours 
est interminable » 50. Il faut savoir, par ailleurs, que l’épisode en lui-même est abordé par plusieurs 
autres sources. B. Lewin nous dit à ce sujet : « Plusieurs traditions ont cours sur les circonstances qui 
amenèrent al-Aṣmaˁī à Bagdad, à la cour de Harūn al-Rašīd 51. » La version d’Abū Ḥāmid mérite, en 
ce sens, d’être positionnée en regard des autres exemples figurant dans les sources.
Pour notre part, nous aimerions souligner ici en quoi le regard du biographe est digne d’intérêt. 

À première vue, il ne fait aucun doute qu’Abū Ḥāmid dépeint al-Aṣmaˁī à son désavantage. Ceci 
apparaît d’autant plus frappant en référence au tissu biographique traditionnel qui le positionne, la 
plupart du temps, en expert des joutes oratoires. Mais à bien considérer cet exemple, il s’avère que 
l’émetteur de l’avis négatif sur al-Aṣmaˁī n’est autre que le calife. Au début de la présentation d’al-
Aṣmaˁī, le ton est élogieux : « al-Aṣmaˁī avait l’esprit de repartie (qarīḥa), il mémorisait bien. Il était 

	 47	Lewin, « al-Aṣmaˁī », p. 739-740. 
	 48	Al-Aṣmaˁī, Fuḥūl al-šuˁarā’. M. Guidère en a proposé une 

traduction critique : Guidère, Le livre des poètes féconds.
	 49	Le texte du Fuḥūl al-šuˁarā’ représente, en ce sens, un 

exemple éditorial caricatural. Les éditions les plus anciennes 
désignent al-Aṣmaˁī comme auteur : il s’agit de la première 
version, publiée par Charles C. Torrey en 1911, intitulée « Al-
Aṣmaˁī’s Fuḥūlat al-šuˁarā’ » et de celle de 1953. L’édition 

de 1991 donne al-Siǧistānī pour auteur : Al-Siǧistānī, Fuḥūl 
al-šuˁarā’. Enfin, l’édition de 1994 n’opte pour aucun des 
deux auteurs et propose un titre seul : Su’ālāt Abī Ḥātim al-
Siǧistānī li-l-Aṣmaˁī wa raddu-hu ˁ alay-hi Fuḥūl al-šuˁarā’. 
Dans ce débat, C. Gilliot opterait plutôt pour une attribution 
à al-Siǧistānī. Gilliot, MIDEO, Mélanges 21, p. 435-436.

	 50	Maḫṭūṭ, p. 141.
	 51	Lewin, « al-Aṣmaˁī », p. 739.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

21

agréable et avait la disposition à se rapprocher des rois du fait de ses propos acérés et de son savoir 
qui tombait à point nommé 52 ». Puis, Abū Ḥāmid choisit de cibler la présentation d’al-Aṣmaˁī sous 
l’éclairage de ses rapports avec le pouvoir. L’exposé de la rencontre vient gloser la fameuse maxime, 
souvent rapportée dans les notices biographiques, par laquelle al-Aṣmaˁī se définit lui-même et dans 
laquelle on peut aller jusqu’à lire un soupçon d’autodérision : « j’arrivai grâce au savoir et obtins 
[les faveurs] par les bons mots (ittaṣaltu bi-l-ˁilm wa niltu bi-l-mulaḥ) ». 53 Abū Ḥāmid, en décrivant 
l’échec de la première audience d’al-Aṣmaˁī pose avec lucidité les rapports qui régissent le pouvoir et 
le savoir. Il en va du « désir du Prince des Croyants » et non pas de la critique directe du lexicographe 
qui n’aurait pas maîtrisé « les hauts faits des ˁArab comme la guerre d’al-Basūs ou la guerre de Dāḥis 
wa al-Ġabrā’ » 54. Abū Ḥāmid a perçu tout l’enjeu du paraître vis-à-vis du pouvoir lorsqu’il dit notamm-
ment au sujet d’Abū ˁUbayda : « il s’exprimait avec une difficulté d’élocution ce qui ne seyait pas aux 
séances des rois » 55. Le thème du rapport des savants au pouvoir est d’ailleurs souvent exploité par 
les biographes, mais essentiellement à des fins critiques.  
Quant au ḫabar émis par al-Mu’arriǧ b. ˁ Amr al-Sadūsī au sujet d’al-Aṣmaˁī 56, il concorde avec la 

matière des biographies traditionnelles dans lesquelles al-Aṣmaˁī est critiqué pour avoir tenté d’adopter 
une autre nisba que celle de sa tribu d’origine 57. La nisba al-Bāhilī, donnée à al-Aṣmaˁī, réfère à la 
tribu arabe qaysite d’al-Bāhila or, dans une anecdote, al-Aṣmaˁī prétend descendre des Banū Àˁṣur 
b. Saˁd b. Qays ˁAylān. Ceci vraisemblablement parce que le lignage avec la tribu des Bāhilī n’était 
pas prestigieux 58.
La différence du regard d’Abū Ḥāmid se lit dans sa finesse d’analyse. Contre toute attente il 

n’attaque pas al-Aṣmaˁī en tant que tel. Dans un cas, il place son savoir dans le champ des désirs non 
satisfaits du calife. Pour les autres aḫbār, il s’inscrit dans une perspective lisible aussi dans les sources 
traditionnelles. Sans compter, qu’il ne faut pas négliger non plus qu’al-Aṣmaˁī figure dans la liste des 
maîtres d’Abū Ḥāmid, qui nous est donnée en fin de traité.

	F aut-il orienter le regard critique d’Abº Îæmid al-Tirmiƒî?

Tout au long de notre exposé, nous avons gardé à l’esprit le souci de positionner les éléments 
du traité d’Abū Ḥāmid en regard de ce que pouvaient offrir ou non les autres sources en matière de 
corrélation. Dans l’exemple mettant en scène Abū l-Aswad et sa fille, nous avions mis en exergue 
combien le traitement de la notion d’erreur nous semblait particulier à Abū Ḥāmid. Ceci en place 
d’adhérer à une optique qui aurait fait de cette erreur une stratégie pour discréditer ce savant. Nous 
n’avions pas lu non plus de critique directe dirigée contre Sībawayh, pas plus que nous venons de le 
faire pour al-Aṣmaˁī. Dans ces conditions que penser du penchant pro-kufiote que la critique a mis 
en avant en regard de ce texte ? 

	 52	Maḫṭūṭ, p. 141.
	 53	Ibid., p. 141.
	 54	Ibid., p. 141.
	 55	Ibid., p. 141.

	 56	Ibid., p. 140.
	 57	Al-Sīrāfī, Aḫbār al-naḥwiyyīn al-baṣriyyīn, p. 46.
	 58	B. Lewin en parle comme étant « la tribu qaysite assez mal- 

famée d’al-Bāhila ». Lewin, « al-Aṣmaˁī », p. 739. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

22

En vue des exemples exposés, le traité d’Abū Ḥāmid affiche une complexité de points de vue qui 
rend, à notre avis, sa classification difficile. En admettant qu’Abū Ḥāmid soit d’obédience kufiote, un 
ensemble d’interrogations se fait jour. Pourquoi, en évoquant, al-Kisā’ī, qui est une figure éminente 
de l’école dite d’al-Kūfa, Abū Ḥāmid a mentionné « son penchant à l’illicite » ? N’est-ce pas là lui 
porter ombrage. Et ce d’autant que cette mention est rare dans les sources 59.
Par ailleurs, la façon par laquelle Abū Ḥāmid envisage la lignée des premiers grammairiens, depuis 

Abū l-Aswad, est comme nous l’avons montré tout à fait canonique. Elle met en avant des savants 
qui sont rattachés à al-Baṣra. Pourquoi alors Abū Ḥāmid n’a-t-il pas mentionné al-Ru’āsī, Abū Ǧaˁfar 
(m.186 / 803), considéré comme un des fondateurs de la lignée des grammairiens d’al-Kūfa ?
Il convient aussi de considérer que les sources traditionnelles biographiques, constituées sur la 

matière des aḫbār, sont loin d’être exemptes de traits critiques décochés ici ou là contre les savants. 
Il n’en va pas toujours d’une unité qui se rangerait derrière une appartenance figée des biographes. 
De plus au sein de la matière même, l’esprit de rivalité est constitutif de la relation même des savants 
et nous avions vu pour l’exemple de Sībawayh que l’utilisation du comparatif n’implique pas forc-
cément la mise au ban de celui qui est en deçà de l’autre, car il ne s’agit souvent que d’un aspect de 
son savoir qui est considéré. Ailleurs, en regard d’une autre compétence, le même savant qui semb-
blait déprécié se verra rehaussé dans l’étage noble de la comparaison. Ces considérations pourraient 
s’étendre également aux biographies des poètes. En abordant les éléments biographiques concernant 
ˁUmar b. Abī Rabīˁa dans le Kitāb al-Aġānī, Cl. Audebert relève « un principe organisateur » dans « la 
recherche des similitudes, et forcément des différences, par le jeu de la comparaison et de la mise en 
opposition qui fait jouer à plein la rivalité. Comme si chaque poète, chaque chanteur, chaque entité 
avait sa contrepartie, son pendant, voué à devenir son rival. Tout s’évalue par comparaison, au moyen 
d’arbitrages (taḥkīm, mufāḍala, munāfara, muˁāraḍa) ; les exemples sont innombrables 60. »
Ainsi, plus qu’une orientation critique globale de l’ouvrage biographique, le véritable point commun 

entre ces écrits semble être l’exposition par le mode et l’esprit de compétition propres à la littérature 
des aḫbār.

	C onclusion

En conclusion, il nous semble que le traité d’Abū Ḥāmid gagnerait à être envisagé sans avoir à 
l’esprit, en première intention, le clivage entre les traditions grammaticales d’al-Baṣra et d’al-Kūfa. 
Car outre les exemples dont nous avons tenté de démontrer qu’ils ne constituaient pas une franche 
critique à l’égard de la lignée des premiers grammairiens d’al-Baṣra, il conviendrait également de 
se tourner vers une autre région dans laquelle le traité semble s’être enraciné : le Ḫurāsān. Le traité 
mentionne qu’Abū Ḥāmid se trouvait dans un maǧlis à Merw. Il est attesté, par ailleurs, que le maître 
d’Abū Ḥāmid, Abū Saˁīd al-Ḍarīr, dont il rapporte largement les dires, au sein de ce traité, fit partie 

	 59	Voir note nº 72 infra. 	 60	Audebert, « Les vers chantés », p. 297. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

23

de la mouvance des savants qui furent appelés au Ḫurāsān par le gouverneur Ṭāhiride ˁAbd Allāh 
b. Ṭāhir. Mécène, qui faut-il le rappeler, est dit avoir privilégié le savoir et rendu son accès possible 
même aux plus défavorisés de ses sujets, à cette ˁāmma qu’il est bien difficile de cerner par ailleurs. 
Il goûtait aussi particulièrement l’élément arabe, ce fameux ˁilm al-ˁArab qui se décline dans le 
traité sous nombre de ses ramifications. Le texte d’Abū Ḥāmid va dans ce sens car il fait la part belle 
à l’élément bédouin ne serait-ce que dans l’attention qu’il accorde à la compétence des savants à bien 
fixer ce dont ils avaient audition. Cet élément est en outre mesurable dans le nombre élevé d’occurr-
rences du terme technique (ḍābiṭ ; aḍbaṭ min) propre à désigner cet acte. L’exemple d’al-Kisā’ī se 
rendant chez les Bédouins ayant établi leur campement près d’al-Kūfa expose aussi le mécanisme de 
l’enquête linguistique auprès des ˁArab. Par ailleurs, le nombre important de personnages que nous 
n’avons pu identifier, s’il s’avère ne pas nous être imputé, constituerait directement un indice qu’Abū 
Ḥāmid ait eu accès à des sources qui ne nous sont pas connues ou au mieux méconnues. Peut-être 
s’agissait-il aussi de sources que les courants majoritaires auraient écartées ou de sources mineures? 
L’exemple d’Abū al-ˁAmayṯal, qui fut attaché au service de ˁAbd Allāh b. Ṭāhir et de son père, parle 
en faveur de cette dernière hypothèse. Abū Ḥāmid fait son éloge en disant notamment qu’il « n’a pas 
son pareil issu de la bādiya » alors qu’il n’est pas répertorié aujourd’hui comme figure majeure ni en 
tant qu’informateur bédouin, ni en tant que poète.
La vision d’Abū Ḥāmid, en ce iiie/ixe siècle, ne nous est pas familière lorsqu’elle est soumise à la 

comparaison avec les sources traditionnelles. Pourtant, paradoxalement, nous avons vu combien l’int-
tertextualité était présente avec elles. Nous nous sommes attachée à le montrer sur les exemples mettant 
en scène les fondateurs de la grammaire, dans l’optique donnée par la tradition arabe. Le traité recèle 
encore matière à tisser des liens avec les sources existantes. Nous avons laissé de nombreux pans non 
exploités, notamment les références au religieux dont l’intéressante mention du grand-père d’al-Aṣmaˁī 
chargé de brûler les exemplaires non canoniques du Coran ainsi que l’empreinte de l’appartenance 
chiite de l’auteur et de plusieurs savants. La matière du traité est riche et fournie. Elle s’étend bien 
au-delà de ce que peut lui offrir notre approche. Il nous a semblé néanmoins essentiel de gager sur le 
facteur de l’intertextualité et de la circulation de quelques exemples communs au texte d’Abū Ḥāmid 
et aux sources traditionnelles afin d’en envisager une première caractérisation. Nous avons montré 
qu’il existait un constant balancement entre des éléments originaux avancés par Abū Ḥāmid et d’autres 
qui se superposaient parfaitement aux sources connues. Ces nombreux points de contact, qui vont 
parfois jusqu’au détail précis et rare, sont, à notre avis un gage de l’authenticité de ce traité. La valeur 
du témoignage d’Abū Ḥāmid, en ce qu’il a de novateur, d’inattendu se décline de surcroît dans une 
incontestable finesse d’analyse au vu de ce premier traité critique sur les grammairiens arabes. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

24

	T raduction du texte arabe 61 

[p. 139] 62 Au nom de Dieu le Clément le Miséricordieux
Le cheikh Abū al-Ḥusayn ˁAlī b. al-Ḥusayn al-Kātib al-Yazīdī al-Anṣārī – Que Dieu lui soit misér-

ricordieux – a dit : - Abū Ḥāmid - Que Dieu lui soit miséricordieux – a dit :
Le premier parmi les gens d’al-Baṣra qui se chargea de rétablir l’exactitude du langage (taṣḥīḥ 

al-kalām) et de ses flexions désinentielles (iˁrāb) en fonction de ce qui provenait des ˁArab fut Abū l-
Aswad al-Du’alī 63. Il était des Kināna et son nom était Ẓālim b. Sufyān. Ceci parce qu’il dit, un jour, 
alors que la chaleur était devenue intense : quelle est la plus intense chaleur (mā ašaddu al-ḥarri) ?
Sa fille lui répondit : c’est au moment où s’élève Orion 64.
Le cheikh fut alerté et sut qu’une faute lui avait échappé et qu’il avait commis une erreur et un barb-

barisme (hafā wa aḫṭa’a wa laḥana). Car il avait seulement voulu dire : comme la chaleur est intense ! 
(mā ašadda al-ḥarra) sur le mode exclamatif mais il s’était trompé. Alors il dit en questionnant : quelle 
est la plus intense chaleur ? 
Alors sa fille lui répondit en fonction de ce qu’elle lui avait entendu dire [sur le mode interrogatif]. 

Cela le poussa à composer la grammaire (naḥw) et à inciter le commun (ˁawāmm) [à utiliser] le langage 
correct des ˁArab (ṣaḥīḥ kalām al-ˁArab).
Puis vint Yaḥya b. Yaˁmar al-ˁAdawānī, des ˁ Adawān Qays ˁ Aylān. Il se contraignait à employer 

les flexions (iˁrāb) et le langage relevé des ˁ Arab (al-ˁālī min kalām al-ˁArab) 65. Alors qu’il était cadi 
d’al-Baṣra 66, quelqu’un, qui lui amenait une personne, se présenta à lui et dit : cet homme m’a vendu 
un esclave coutumier de la fugue (abbāq). Il lui dit : pourquoi ne dis-tu pas abūq car al-abūq est celui 
pour qui la fugue est une habitude. Et al-abbāq est celui qui multiplie ses fugues. Aussi al-abūq a 
une force d’expression supérieure à al-abbāq. 

	 61	Nous remercions tout particulièrement Cl. Audebert, ainsi 
que M. Bakhouch, pour le concours qu’ils ont aimablement 
apporté à l’élaboration de cette traduction. 

	 62	Nous mentionnons, entre crochets, la pagination de l’article 
publié en arabe, par Hāšim al-Ṭaˁˁān, dans la revue al-Mawrid, 
sous le titre « Maḫṭūṭ farīd », p. 137-144. Deux glossaires 
commentés viennent en complément de cette traduction : 
l’un comprend les termes techniques qui apparaissent 
en transcription, entre parenthèses, dans la traduction ; 
l’autre regroupe les noms propres. Nous avons choisi de 
ne pas employer les marques de ponctuation du style direct 
(guillemets et tirets) afin de respecter la structure du texte 
arabe et l’imbrication des isnād.

	 63	Nous mettons en exergue, pour plus de lisibilité, les noms 
des savants faisant l’objet d’une présentation détaillée. 

	 64	Dans le texte arabe : ṭulūˁ al-ǧawzā’. Le terme al-ǧawzā’ 
peut désigner dans les textes arabes anciens soit les Gémeaux 
(au nombre des constellations et des signes zodiacaux), soit 
la constellation d’Orion. « Dans la tradition originelle arabe, 
la constellation correspondante [aux Gémeaux] est al-ǧawzā’ 
(de signification inconnue), citée fréquemment dans la poésie 
et les textes anciens. En tant que constellation, cependant, 

l’ancienne al-ǧawzā’ arabe se situait dans la figure stellaire 
appelée par les Grecs (et de là par l’astronomie moderne) 
Orion. » D’après Hartner- [Kunitzsch], « Minṭaqat al-burūǧ », 
p. 84.

	 65	L’expression al-ˁālī min kalām al-ˁArab, que nous avons 
traduite par « le langage relevé des ˁArab », pourrait faire 
référence aux Ahl al-ˁĀliya, dénomination qui recouvre une 
base de division administrative des tribus de peuplement 
d’al-Baṣra qui étaient au nombre de cinq circonscriptions 
tribales (aḫmās). Les Ahl al-ˁĀliya était l’une de ces cinq 
circonscriptions. À ce sujet, C. Pellat précise : « Al-ˁĀliya 
désigne, pour les lexicographes, le Haut-Pays du Ḥiǧāz et 
ce sont bien des tribus antérieurement établies dans cette 
région qui constituent les Ahl al-ˁĀliya : Qurayš ; Kināna ; 
Baǧila et Ḫaṯˁam ; Qays ˁAylān, numériquement les plus 
importants du groupement ; Muzayna ; Asad ». Pellat, Le 
milieu baṣrien, p. 23.   

	 66	L’éditeur précise qu’il n’a trouvé mention du fait qu’il fut 
cadi à al-Baṣra que chez Ibn al-Abār dans Iˁtāb al-Kitāb, 
p. 56. (Maḫṭūṭ p. 139, nº 3). C. Pellat, n’en fait pas mention 
dans la liste qu’il dresse des cadis d’al-Baṣra. En revanche, 
il mentionne qu’il fut cadi de Merw, d’après Ibn Saˁd 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

25

Al-Ḥağğāǧ l’envoya au Ḫurāsān après lui avoir demandé s’il commettait des barbarismes. Il [Yaḥya 
b. Yaˁmar] lui signala une incorrection qu’il avait commise, une de ces incorrections qui sont de l’ordre 
de l’infime (ilā ḫafiyy-in min laḥn). En conséquence, il l’envoya au Ḫurāsān. Il était chez Qutayba. 
Puis Ibn Abī Isḥāq al-Ḥaḍramī prit de son enseignement, ainsi que ˁ Anbasa l-Fīl et les contemporains 

qui étaient avec eux.
Puis il y eut Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’. Il suivait de plus près le langage des ˁArab (kalām al-ˁArab) 

et leurs idiomes (luġāt) qu’al-Ḥaḍramī. Ceci parce qu’al-Ḥaḍramī pratiquait l’analogie et attaquait 
les ˁArab à ce titre. Il en allait de même pour ceux qui s’accordaient avec lui en cela 67.
Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’ rapportait ce qu’il entendait des ˁArab, il ne divulguait pas sa science, et ne 

diffusait auprès du commun des gens (ˁāmma) qu’en petite quantité, à l’exception de ce qu’il rapportait 
de la poésie de Ǧarīr, d’al-Farazdaq, d’al-ˁAǧǧāǧ ou de ceux de leur classe (ṭabaqa).

[p. 140] Les gens d’al-Kūfa disaient : Abū ˁAmr, il a manqué d’intelligence et il allègue le rétréciss-
sement de la méthode (taḍayyuq al-maḏhab) 68 alors ils l’ont poussé à brûler ses écrits puis lorsqu’il 
réexamina son acte, il sut qu’il avait commis une erreur contre lui-même alors il revint à sa méthode 
mais il ne lui restait plus, en fait de savoir, que ce qu’il avait emmagasiné dans sa poitrine. Et il 
n’y avait plus à al-Baṣra, à son époque, en matière de transmission de poésie (riwāyat al-šiˁr) et de 
savoir des ˁArab (ˁilm al-ˁArab), que ce qu’il détenait. Quant à Ibn Isḥāq al-Ḥaḍramī, ˁIsā b. ˁUmar 
al-Ṯaqafī, Naṣr b. ˁAṣim al-Layṯī, tous compagnons de Yaḥya b. Yaˁmar, ils pratiquaient grammaire 
(naḥw) et analogie (qiyās). 
Puis vint al-Ḫalīl b. Aḥmad qui déduisit les règles de la métrique (ˁarūḍ) et de la morphologie 

(taṣrīf). Il apporta ces choses subtiles et difficiles à saisir sur lesquelles il n’avait pas été précédé. 
Al-Aṣmaˁī méprisait sa méthode (maḏhab) alors qu’il comblait d’éloges ce sur quoi était Abū ˁAmr 
b. al-ˁAlā’ car il suivait à la lettre le savoir des ˁArab (ˁilm al-ˁArab) conformément à la façon dont 
ils parlaient.

Yunūs b. Ḥabīb lui emboîtait le pas à tel point que les gens d’al-Baṣra disaient : Yunūs b. Ḥabīb a amassé 
la langue arabe (ˁarabiyya), ses termes rares (ġarīb) et ses flexions (iˁrāb) et ils prétendirent qu’il n’y avait 
personne de plus généreux à dispenser son savoir et de plus large à donner ce qu’il en possédait.
Et Abū ˁ Ubayda et les autres compagnons de Ḫalaf al-Aḥmar ne lui voyaient personne de supérieur, 

après Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’, en ce qui concernait la correction de ses transmissions et l’authenticité 
de sa langue (ṣidq lahğati-hi). À tel point qu’Abū Zayd mentionna qu’ils s’étaient réunis à la porte 
d’al-Mahdī 69 et qu’il n’y avait personne parmi eux de plus sagace que lui que ce soit dans le vers 
poétique ou le récit (ḥikayā) d’après les ˁArab.

(Ṭabaqāt VII, p. 101) : « on cite le cas de Yaḥyā ibn Yaˁmur 
qui, nommé cadi de Merw, jugeait dans la rue, juché sur son 
âne. ». Pellat, Le milieu baṣrien, p. 287.

	 67	À noter que la syntaxe de cette phrase pose un problème 
d’articulation avec ce qui la précède. Nous en proposons 
cette traduction. 

	 68	L’éditeur précise en note : « (sic) ainsi et je n’ai pu parvenir 
à établir la phrase ». 

	 69	Les érudits irakiens de cette époque avaient pour habitude 
de se réunir devant l’entrée des palais des califes ou des 
personnages influents, espérant être introduits auprès d’eux. 
Ils étaient souvent sollicités pour venir déclamer à brûle-
pourpoint quelques vers de poésie ou afin d’élucider quelques 
questions litigieuses de grammaire ou de lexique ayant 
émergé au cours des audiences données par les califes. Il 
s’agit ici de al-Mahdī, troisième calife ˁ abbāsside qui régna 
de de 158 à 169/775 à 785.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

26

 Al-Aṣmaˁī mentionna qu’al-Ḫalīl avait dit un jour : hier, les imams ont mémorisé d’après ce que 
j’ai dit. Alors al-Aṣmaˁī dit : hier s’en est allé avec ce qu’il contenait. Quelle chose est signifiée ici ? 
Il [al-Aṣmaˁī] prend le parti de l’attaquer (yaḏhabu maḏhab al-ṭaˁn ˁ alay-hi fī) sur le fait qu’il prétend 
savoir ce que les ˁArab ne connaissent pas dans leur parler en fait de causes (ˁilal).
Mais c’était un homme probe, sensé, qui craignait Dieu et avait de la religion au point qu’ils rapp-

portèrent qu’il arriva, un jour, alors que Ḥammād b. Zayd tenait sa séance, et ce dernier dit : celui qui 
veut regarder vers un homme en or qu’il regarde vers celui-ci.
Il fut questionné au sujet d’Ibn al-Muqaffaˁ et il dit : son savoir l’emporte sur son intelligence. Puis 

Ibn al-Muqaffaˁ fut questionné à son sujet et il dit : son intelligence l’emporte sur ses actions.
Abū Ḥāmid dit : Maysān a rapporté d’après al-Naḍr : ils appariaient al-Ḫalīl à Ibn ˁ Awn en matière 

de mérite.
Il dit : al-Naḍr m’a dit : si al-Ḫalīl était toujours vivant je ne m’en séparerais pas.
Puis parmi les compagnons connus d’al-Ḫalīl, il y avait Mu’arriǧ b. ˁ Amr al-Sadūsī, connu sous 

le nom d’al-ˁArūḍī. Ġassān m’informa qu’al-Mu’arriǧ avait dit : j’ai suivi al-Ḫalīl dans son savoir 
pendant des années puis je cherchai à pénétrer sa méthode (maḏhab) mais elle n’avait pas de matér-
riaux (lā taḥṣīl la-hu). Alors je partis pour la bādiya (steppe) en quête de transmissions et de lignage 
(fī ṭalab al-riwāya wa al-nasab) jusqu’à en atteindre l’objet que je désirais.
Parmi les compagnons d’al-Ḫalīl, il y avait Ibn al-Munāḏir qui était établi en tant que ǧiwār près 

de la Mekke. Il était peu prodigue de savoir, avare de ce qu’il possédait alors qu’il avait à son actif 
beaucoup de poésie. Il rapporta d’après Sufyān al-Ṯawrī et d’après sa classe (ṭabaqa) et il transmettait 
son savoir par cœur. Son avarice à donner son savoir était telle qu’il corrompait ce qu’il délivrait à 
quelques-uns de ses disciples et il le modifiait.
Abū Ḥāmid dit : Muḥammad b. Nuˁaym m’a rapporté d’après Ǧaˁfar b. Abī ˁUmāra – Ǧaˁfar était 

établi en tant que ǧiwār près de La Mekke et possédait une coquette fortune - Ibn al-Munāḏir était 
pauvre, d’une pauvreté telle qu’il dit à al-Siǧistānī : Ô Abū Ḥātim tu vois ce monde dans sa longueur 
et sa largeur, Dieu n’a pas jugé bon de m’accorder ne serait-ce que le creux dans lequel se blottit 
l’oiseau qaṭā 70. 
Ǧaˁfar dit : il se rendait chez moi et je lui exposais sa qaṣīda dont la rime est en dāl. Il m’en déclama 

alors ce passage :
Nos âmes ne nous sont que prêtées
Et les choses empruntées, leur terme, est d’être restituées.

Il dit : lorsqu’il revint me voir, je lui déclamai ce vers et il dit : je ne te l’ai pas déclamé comme 
cela. Je lui demandai : et comment me l’as-tu déclamé ? Il dit : j’ai plutôt déclamé ainsi :

Nos richesses ne sont que prêtées
Et les choses empruntées sont des échéances à restituer.

	 70	Terme onomatopée du cri de cet oiseau, appartenant à la 
famille ornithologique des Ptéroclididés, dont le nom espagnol 
est gangas. Il a l’allure d’une petite perdrix à pattes courtes. 
Cet oiseau est souvent cité et décrit en poésie, si bien que 

« sans les anciens poètes du désert et l’attention épisodique 
qu’ils accordèrent au ganga dans les descriptions animalières 
servant de décor à leurs qaṣīda, cet oiseau eût été ignoré de 
toute littérature » (Viré, « qaṭā », p. 773-775). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

27

Abū Ḥāmid dit : j’ai entendu Ġassān b. Muḥammad dire : j’ai demandé à al-Mu’arriǧ b. ˁ Amr al-Sadūsī 
son avis au sujet des savants d’al-Baṣra et il dit : ils disaient que Yunūs b. Ḥabīb avait emmagasiné en 
lui la langue arabe (ˁarabiyya), ses raretés (ġarīb) et ses flexions (iˁrāb).
Il dit : et Abū Ubayda est son égal à nos yeux.
Il dit : je lui demandai son avis au sujet d’al-Aṣmaˁī et il dit : ce n’est pas un savant. Que penses-tu 

d’un homme qui ne rapporte pas la poésie de sa tribu ? puis il dit : il est tantôt singe tantôt rossignol. 
Il dit : cela parce qu’il imitait (kāna yaḥkī) tellement bien l’embarras de la langue dans lequel se trouve 
un étranger qui veut parler l’arabe (ˁuǧma) qu’on pouvait s’y méprendre.

[p. 141]
Abū Ḥāmid dit : j’ai entendu Abū Saˁīd dire : j’ai entendu al-Aṣmaˁī dire : je ne prends pas en 

compte le savoir d’un homme qui n’entre pas au bain avec [ce savoir].
Il dit : alors je mentionnai cela à Abū ˁAmr al-Šaybānī. Il dit : et Abū ˁAmr avait quelques réserves 

à propos de lui [al-Aṣmaˁī] et il dit : je l’envoyai mais il ne put le faire entrer au bain avec lui [son 
savoir].
Abū Ḥāmid dit : c’est-à-dire qu’il ne put mémoriser.
Abū Ḥāmid dit : al-Aṣmaˁī avait l’esprit de répartie (qarīḥa), il mémorisait bien. Il était agréable et 

avait la disposition à se rapprocher des rois du fait de ses propos acérés et de son savoir qui tombait à 
point nommé. Il disait  [al-Aṣmaˁī] : j’arrivai grâce au savoir et obtins [les faveurs] par les bons mots 
(ittaṣaltu bi-l-ˁilm wa niltu bi-l-mulaḥ). Car il se rendit auprès d’al-Rašīd, qui était à al-Raqqa. Il entra 
en contact avec Masrūr al-Ḫādim qui intercéda en sa faveur auprès d’al-Rašīd et celui-ci l’introduisit 
auprès de lui. Il l’entretint des hauts faits des ˁ Arab comme la guerre d’al-Basūs ou la guerre de Dāḥis 
wa al-Ġabrā’. Al-Rašīd le trouva pesant et lorsqu’il sortit de chez lui, Masrūr lui dit : malheur à toi qu’as-
tu fait ? tu t’es lancé dans ce qui ne convenait pas au désir du Prince des Croyants. Il lui dit : je ne savais 
pas mais fais-moi revenir auprès de lui. Il dit : maintenant ce n’est pas le moment mais disparais pour 
un temps bref et reviens afin que je t’introduise auprès de lui. Alors il disparut puis revint et Masrūr 
demanda la permission qu’il soit admis en disant : Ô Prince des Croyants, notre Baṣrien est arrivé. Il 
dit : Ô Masrūr, que vais-je faire de lui ? Il est lourd et son discours est interminable. Il dit : pour que le 
Prince des Croyants l’essaie cette fois-ci. Il dit : il lui donna l’autorisation et il [al-Aṣmaˁī] entra.
Il dit : il [al-Aṣmaˁī] se mit à l’entretenir des bons mots (mulaḥ) des ˁArab et des anecdotes 

(nawādir) alors il fut en mesure d’avoir prise sur lui et il [al-Rašīd ] l’établit parmi ses conteurs de 
veillées (summār) et parmi ceux qui l’entretenaient (ḥuddāṯ).
Abū Dā’ud m’a rapporté qu’il avait collecté les choses que l’on transmettait d’après lui [al-Aṣmaˁī] 

en fait de bons mots et d’anecdotes et qu’il les avait amenées à al-Baṣra et qu’il les lui avait exposées. 
Alors il en avait reconnu certaines et récusé d’autres.
Il dit : je ne sais pas ce qu’il recherchait et pourquoi il a récusé les choses qu’il avait transmises 

et dont il avait parlé spontanément, sans se contraindre à en parler [ou bien] s’il en avait eu audition 
puis oublié.
J’entendis Abū Saˁīd dire : al-Kisā’ī fixait avec plus de précision ce dont il avait audition (aḍbaṭ 

li-mā samiˁa min) que Sībawayh. Une famine et un ensemble de peines s’étaient abattus sur les ˁ Arab 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

28

et les avaient précipités vers les terres fertiles (al-rīf) et ils avaient donc établi leur campement au Ẓahr 
al-Kūfa 71. La plupart d’entre eux étaient des Asad et des Ḍabba. Al-Kisā’ī se rendait auprès d’eux et 
prenait ce qu’il entendait d’eux. Auprès d’eux, il se forma (taḫarraǧa) et une faculté innée à l’audition 
l’aida [à acquérir le savoir]. Il se distingua à tel point que Nuˁaym al-Naḥwī dit à son sujet : quant au 
fils de la Nabatéenne (Ibn al-Nabaṭiyya), il reçoit la grammaire (naḥw) en révélation nocturne du fait 
de l’immense connaissance qu’il en a. J’ai entendu Abū Saˁīd [dire] j’ai entendu Ibn al-Aˁrābī dire : 
les femmes n’ont pas eu de rapports avec al-Kisā’ī du fait de son penchant à l’illicite 72.
Abū Ḥāmid dit : al-rahaq c’est la fréquentation de ce qui est illicite.
Quant à Abū ˁUbayda, il comptait parmi les ḥuffāẓ. Il avait une transmission plus large qu’al-

Aṣmaˁī et il était supérieur à lui en ce qui concernait les hauts faits des ˁArab et leur lignage mais il 
s’exprimait avec une difficulté d’élocution qui ne seyait pas aux séances des rois.
Quant à Abū ˁ Amr al-Šaybānī, son nom est Isḥāq b. Mirār. Il était originaire du Sawād de Daskara 

al-Malik et il était fils de Nabatéens. Seulement, on l’appelait al-Šaybānī car il avait été avec Yazīd b. 
Mayzad puis après, avec son fils et aussi avec la descendance de Yazīd.
Abū Saˁīd m’a rapporté : il a dit : je lui demandai : quel genre d’homme est-ce ? Il répondit : un 

homme auquel Dieu a conféré le bienfait de l’Islam.
Il était déjà âgé et on prétend qu’il mourut en ayant dépassé les cent vingt ans.
J’ai entendu Abū Saˁīd dire : j’ai entendu Abū ˁAmr dire : [le premier] qui tint séance dans cette 

mosquée – c’est-à-dire la mosquée d’Abū Ǧaˁfar le Prince des Croyants à Dār al-Salām – ce fut moi-
même. Je mémorisais, en ce temps, les longs poèmes de la poésie d’al-Kumayt. 
Abū Saˁīd a dit : j’ai considéré les questions (mas’ala) relatives à la poésie d’al-Kumayt et d’al-

Ṭirimmāḥ l’une après l’autre. Mais j’eus commentaire des finesses en matière de signification dans 
la poésie d’al-Kumayt ainsi que de ses obscurités par un homme appartenant aux gens d’al-Kūfa qui 
le tenait des Chiites, mais cela n’existait pas chez Abū ˁAmr [al-Šaybānī].

Abū Zayd était savant en grammaire (naḥw), taṣrīf (morphologie) et en idiomes (luġāt). Il fréquentait 
le Mirbad où il y avait l’assemblée des Aˁrāb.

	 71	Par définition, al-rīf est un « pays cultivé et fertile, 
ordinairement sur les bords d’un fleuve et à la suite d’un 
désert ». (Kazimirski, Dictionnaire arabe-français, p. 963). 
Rapporté ici au site de la ville d’al-Kūfa, le terme al-rīf 
s’associe géographiquement à celui de ẓahr al-Kūfa, faisant 
référence à deux zones géographiques souvent mentionnées 
dans les sources arabes à l’endroit de la description du site 
de fondation de la ville (vers 17/638). L. Massignon évoque 
« la fixation des tribus nomades conquérantes en bordure 
du désert, dans le rīf, sur une « languette » (lisān, ẓahr) de 
sable sec pénétrant dans la zone irriguée par l’inondation 
d’un grand fleuve, pays d’antique civilisation. » (Massignon, 

Opera Minora III, p. 35). H. Djaït (Al-Kūfa, p. 68, n. 20) 
précise, quant à lui, que pour Ṣayf b. ˁUmar « le lisān est 
le ẓahr de Kufa, c’est-à-dire sa bordure surexhaussée de 
l’ouest ». Cet emplacement domine à l’ouest la cuvette salée 
du Nidjaf et au sud les baṭāyiḥ, vaste surface innondée où 
poussent roseaux et alfa, s’étendant jusqu’à al-Baṣra. 

	 72	R. Sellheim (« al-Kisā’ī », p. 172) mentionne que l’on 
reprochait à al-Kisā’ī « d’être amateur de vin de dattes 
(nabīḏ) et d’aimer les garçons. Pour les mentions dans les 
sources arabes, voir : al-Marzubānī, Nūr al-qabas, p. 284, 
289 et Yāqūt al-Ḥamawī, Muˁǧam al-Udabā’ XIII, p. 198.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

29

[p. 142]
Il s’efforçait lui-même de parler une langue pure (al-faṣāha), ce qui était méprisé et blâmé chez 

les savants sédentaires 73.
Abū Saˁīd m’a rapporté qu’un jour il s’approcha d’un poissonnier et demanda : à combien ces deux 

poissons 74 ? Le poissonnier répondit : avec deux dinars vous l’emportez. Il retourna auprès de ses 
compagnons et dit : gardez-vous de parler en usant des flexions aux gens du souk.
Abū Dā’ud m’a rapporté qu’il était marié à une femme de la banlieue d’al-Baṣra. Il dit : il allait la 

voir sur son âne. C’est alors que quelques enfants du clan d’Anas b. Mālik, en embuscade, le guettèrent. 
Tout cela parce qu’il leur était parvenu qu’il avait mentionné leur grand-père. Embusqués, le long du 
chemin, ils le guettèrent puis le firent descendre de son âne et se mirent à le frapper alors qu’il disait : 
par Dieu, je n’ai pas insulté Anas ! Ils dirent : tant que tu parleras en prononçant les désinences, nous 
te frapperons jusqu’à ce que tu abandonnes l’usage des flexions.
Abū al-Walīd al-Marwazī, qui comptait parmi ses transmetteurs, m’a rapporté qu’il [Abū Zayd] 

avait controversé avec Abū Ḥanīfa 75 et qu’il professait sa doctrine. Il dit à Abū Ḥanīfa : par Dieu 
Anas est satisfait 76 par ton langage. Car on dit qu’Abū Ḥanīfa commettait des barbarismes. Alors Abū 
Ḥanīfa lui dit : les gens d’al-Baṣra étaient comme toi ? Il répondit : je suis en deçà d’eux. Alors il dit : 
vous les gens d’al-Baṣra, vous ne connaissez que l’arrogance.
Abū Zayd transmettait peu de poésie.
Abū Ḥāmid dit : j’ai entendu Abū Saˁīd dire : j’ai entendu Abū ˁAmr [al-Šaybānī] dire : j’ai écrit la 

science des ˁArab (ˁilm al-ˁArab) en deux traites.
Il dit : il disait qu’il n’est pas convenable que nous mentions car nous ne sommes pas assurés de 

ne pas avoir déjà menti dans une part de ce que nous avons rapporté.
Ibn al-Aˁrābī disait : celui qui ment s’abaisse.

	 73	Les éléments donnés ici sur les rapports entre la langue parlée 
et ce qui réfère à la « langue pure » des ˁ Arab, concordent avec 
l’analyse de J. Fück (ˁArabīya, p. 121) concernant l’évolution 
de la langue arabe. Il parle d’une « cassure qui, au cours 
du iiie/ixe siècle, se produisit dans la vie de la langue entre 
l’ancienne ˁ Arabīya et le moyen-arabe ascendant ». Il précise : 
« Parler comme un Bédouin en conservant toutes les finales 
flexionnelles – la plus haute louange qu’au iie/viiie siècle on 
pouvait accorder au langage d’un homme – était alors passé 
de mode. Lorsque le calife Muˁtaḍid, avec son vizir al-Qāsim 
b.ˁAbdallāh, se rendit à Baṣra en 283 H., les notables de la 
ville et un peuple nombreux vinrent à sa rencontre sur des 
bateaux. Le vieux Abū Ḫalīfa (environ 205-305 H.), neveu 
et élève du philologue Ğumaḥī, présenta alors au calife les 
doléances de la ville durement éprouvée par la révolte des 
esclaves dans une langue si démodée – il s’était tellement 
accoutumé dans sa jeunesse à l’iˁrāb que cela était devenu 
chez lui une seconde nature – que tous furent frappés 
d’étonnement » (d’après un exemple emprunté à Masˁūdī, 
Murūǧ al-ḏahab II, Le Caire, 1346, p. 357).

	 74	La lisibilité de cette anecdote tient pour l’essentiel sur la 
forme duelle de l’arabe. 

	 75	L’éditeur mentionne, à cet endroit, « comme si ici la 
phrase était incomplète », Maḫṭūṭ, p.142, note 24. Il s’agit 
vraisemblablement d’Abū Ḥanīfa (m. 150/767), le théologien 
éponyme de l’école juridique ḥanafite bien que son écart d’âge 
avec Abū Zayd al-Anṣārī (m. 215/830-831) soit important 
(63 ans entre les dates de décès). Al-Qifṭī rapporte un ḫabar 
très proche de celui-ci entre les deux mêmes protagonistes 
(où le ism d’Abū Ḥanīfa est aussi réduit à sa seule kunia) 
dans la notice qu’il consacre à Abū Zayd al-Anṣārī (Al-Qifṭī, 
Inbāh al-ruwāt II, p. 33). Par ailleurs, un maǧlis qui a lieu 
entre Abū ˁ Amr b. al-ˁAlā’ et Abū Ḥanīfa (le théologien) est 
basé sur la critique du langage de ce dernier, ce qui vient 
conforter qu’il s’agit certainement bien de lui ici (Al-Zaǧǧaǧī, 
Maǧālis al-ˁulamā’, p. 181).

	 76	L’éditeur signale (sic) à cet endroit. Nous traduisons, sous 
toute réserve, « Par Dieu Anas est satisfait de ton langage » 
en fonction de la mention dans le ḫabar précédent d’Anas 
b. Mālik.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

30

	 77	Les crochets sont du fait de l’éditeur mais ce passage ne livre 
pas tout son sens. Il concorde cependant avec le fait qu’Ibn 
al-ˁArābī (né à al-Kūfa en 150/767, m. vers 231/846) fut le 
disciple d’al-Mufaḍḍal al-Ḍabbī qui avait épousé sa mère 
et dont il transmit le recueil de poèmes, al-Mufaḍḍaliyāt.

	 78	L’expression samīn al-alfāẓ (littéralement « gras de mots / 
propos »), n’est pas une expression habituelle. Faute d’une 
pleine compréhension, nous la laissons en arabe. Il faut 
peut-être entendre qu’Ibn al-ˁArābī possédait un vaste 
répertoire.

Abū Saˁīd rapportait d’après certains descendants d’Abū ˁAmr [al-Šaybānī] que lorsqu’il fut 
mourant il se mit à dire : Ô homme ou Ô personne au beau faciès, à l’agréable odeur, aux vêtements 
propres, approche, approche. Il dit : c’était un ange qui lui apparaissait. Et cet homme beau lorsqu’il 
se présenta, lui annonça le royaume.

Ibn al-Aˁrābī comptait comme le plus intelligent de ses deux compagnons [et al-Mufaḍḍal] 77 
al-Ḍabbī. Il rapportait beaucoup, avait bonne mémoire et était samīn al-alfāẓ 78 Il tenait la transmission 
d’al-Mufaḍḍal et l’interprétation d’al-Aˁrābī. Al-Mufaḍḍal disait : vous devez référer à al-Aˁrābī pour 
l’interprétation de la poésie et à moi pour la transmission.
Ibn al-Aˁrābī tenait la grammaire (al-naḥw) d’al-Kisā’ī et le lignage (ansāb) et les hauts faits (ayām) 

des ˁ Arab de Hayṯam b. ˁ Adī et d’Ibn al-Kalbī. Il rapportait également d’après Abū Zayd et ceci parce 
qu’Abū Zayd se rendit jusqu’à al-Mufaḍḍal, et il m’informa qu’Ibn al-Aˁrābī avait sélectionné parmi 
ses écrits et qu’il avait eu audition de lui.

Quant à al-Aḫfaš, il s’occupait de grammaire (naḥw), de prosodie (ˁarūḍ) et de morphologie (taṣrīf) 
mais il n’était pas de langue pure (wa lam yakun bi-faṣīḥ al-lisān). Il était savant en ces matières mais 
transmettait peu. Il était avare de son savoir. On disait qu’il ne mettait presque pas dans ses écrits ce 
qui était nouveau et ce dont on pouvait beaucoup tirer profit, ceci parce ce qu’il avait pour visée en 
agissant ainsi que les gens viennent à lui.
Al-Aḫfaš, instruisait les enfants d’al-Kisā’ī et il écrivit de nombreuses questions à partir du savoir 

d’al-Kisā’ī. Puis il les apporta à al-Baṣra et on lui attribue aujourd’hui un Kitāb al-Masā’il.
Ses compagnons lui ont demandé : quel est ce savoir que tu nous as amené ? Il diverge de notre 

savoir.
Il répondit : je l’ai apporté pour moi-même et celui qui souhaite le prendre qu’il le prenne et celui 

qui souhaite le laisser qu’il le laisse.

Quant à Quṭrub, il est proche d’al-Aṣmaˁī hormis le fait qu’il est supérieur à al-Aḫfaš, en langue 
arabe (ˁarabiyya) et qu’al-Aḫfaš, est plus correct (aṣaḥḥ) que lui en matière de savoir.

Quant à al-Naḍr b. Šumayl, il est un homme aux transmissions abondantes, digne de foi dans le 
domaine du hadith, loué auprès des siens, correct (ṣaḥīḥ) en matière de savoir, précis dans la fixation 
(ḍābiṭ li-mā) de ce qu’il transmet. Ses écrits concernant la langue arabe sont de bons écrits. L’origine 
de son grand livre revient à Abū Ḫayra al-Aˁrābī auquel il a ajouté ce qu’il a entendu des Aˁrāb et 
d’autres qu’eux. De même al-Layṯ b. Naṣr b. Sayyār a ajouté également au livre d’Abū Ḫayra sauf 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

31

	 79	Nous vocalisons ce terme sous toute réserve sachant que 
nous n’en avons pas trouvé attestation.

	 80	L’éditeur précise, en note de bas de page, que le mot se 

présente ainsi à l’origine et qu’il n’a pu trouver sa forme 
juste. Nous vocalisons ce terme sous toute réserve sachant 
que nous n’en avons pas trouvé attestation.

qu’il partage des mots (alfāẓ) avec lui alors qu’al-Naḍr a changé quelques mots de son livre, donc le 
livre d’al-Layṯ est plus pur (afṣaḥ). Nous n’avons trouvé, à l’encontre d’al-Naḍr, d’erreur en langue 
arabe (ˁarabiyya) qu’une chose en laquelle les gens du hadith pensent qu’il a fait erreur. [p. 143] Et ils 
prétendent qu’il diverge en cela du reste des rapporteurs dans son propos : al-ˁabariya 79. Et les gens 
du hadith le réfutent sans preuve. Et ce qui est juste dans le parler des ˁArab, c’est ce qu’apporte al-
Naḍr, à savoir qu’al-ˁabariya, chez les ˁ Arab, est le fait de prendre avec dureté, grossièreté et violence. 
Mais les gens du hadith estiment que cela, transmis ainsi, est sans argument ni preuve.
Et celui qui a dit : al-qabr baynah 80 c’est-à-dire que tu le prends avec sécheresse et violence et 

ce n’est pas des mœurs de ceux qui raisonnent. C’est comme s’il te disait que tu dois le traiter avec 
bienveillance et assistance. Ceci est le parler des ˁ Arab. Certains parmi les gens du hadith disent qu’il 
a fait une erreur dans ˁAmmār al-Duhnī. Car il a dit : ˁAmmār a de la graisse et il a cru qu’al-Duhnī 
était apparenté à al-duhn – la graisse – mais il s’apparente plutot à une branche de la tribu des Baǧīla 
qu’on appelle Duhn. Et si on mémorisait ˁAmmār en tant que possesseur de graisse, comme venant 
d’al-Naḍr, ce serait une erreur.

Quant à al-Qāsim b. Maˁan b. ˁAbd al-Raḥmān b. ˁAbd Allāh b. Masˁūd, il était celui qui avait 
collecté et transmis le plus de poésie, le plus savant d’entre eux en grammaire (naḥw) et en matière 
d’idiomes (luġāt) des ˁArab, et le plus pieux. Il fut juge d’al-Kūfa à deux reprises et il ne prit pas un 
dirham pour son compte.

Quant à Abū Muˁāḏ al-Naḥwī, j’ai entendu Ġassān dire : j’ai entendu Mu’arriǧ dire : si Abū Muˁāḏ 
était en Iraq, on frapperait à la badine les aisselles des chameaux, pour les diriger vers lui, depuis 
toutes les régions de la terre, en [quête] de grammaire.

Quant à Abū ˁUbayd al-Qāsim b. Sallām, il n’eut personne qui put être rapproché de lui, en son 
temps. Il était un homme de loi qui fut juge du Šām et il comptait parmi les lecteurs en vue. Les gens 
d’équité parmi les ulémas le reconnurent et il composa des livres aux sujets variés que personne ne 
composa comme lui.
Abū Ḥāmid dit : j’ai entendu Abū Saˁīd dire : je n’ai pas qualité de ḥāfiẓ mais je mémorise, sauf 

que je l’ai entendu dire : Ibn al-Aˁrābī m’a dit : Ô Abū Saˁīd tu mémorises mieux qu’al-Aṣmaˁī et 
qu’Abū Ubayda.

Quant à Abū Ḥātim al-Siǧistānī, c’est un homme qui fixe convenablement les récits (ḥikāyāt). 
Il s’attacha à al-Aṣmaˁī et il en eut audition. Il eut audition d’Abū ˁUbayda et d’Abū Zayd al-Anṣārī 
et il prit de la méthode (maḏhab) d’al-Aḫfaš ce avec quoi il s’éleva au-dessus de nombre de ses pairs. 
Il eut audition du hadith et il allait dans cette voie (yaḏhabu ḏālika al-maḏhab) et on ne lui connaît 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

32

pas de penchant pour l’innovation (bidˁa) qui put le déprécier. Ceci parce qu’Abū Zayd et al-Aḫfaš 
étaient Qāḍarites 81, Abū ˁ Ubayda Ibāḍite 82, al-Aṣmaˁī était Nāṣibite 83 et son grand-père ˁ Alī b. Aṣmaˁ 
avait été chargé par al-Ḥaǧǧāǧ b. Yūsuf de brûler les exemplaires du Coran qui ne suivaient pas la 
recension faite par ˁUṯmān b. ˁAffān. Le poète avait même dit à ce sujet :

Les traces des campements sont devenues comme
Un livre qu’aurait effacé, jusqu’à le faire disparaître, al-Bāhilī Ibn Aṣmaˁ.

Il avait un parti pris contre les gens d’al-Kūfa en ce qui concernait les lectures du Coran, les 
transmissions et les récits. Et al-Aṣmaˁī ne lui refusa presqu’aucune part de son savoir, à tel point 
que, parfois, il lui exposait la poésie de tel poète et que lui recueillait ses points de questionnement 
(masā’il) question après question 84.
Abū Ḥāmid dit : nous n’atteignimes personne, qui fût né et originaire du Ḫurāsān, de plus complet 

en ce qui concernait les méthodes de l’adab et de plus versé en jurisprudence en matière de religion 
que Muḥammad b. Naˁīm. Car il était transmetteur, grammairien, versé en science de la métrique, 
généalogiste, savant en matière de révélation et en ce qui concernait les flexions et les termes rares 
[du Coran]. Le fleuron de son savoir 85 fut ce qu’il rapporta du savoir d’al-Naḍr dont il avait bien fixé 
la transmission. Il n’y avait d’erreur dans son savoir que le type d’erreur dont ne se départissent pas 
les savants, les hommes de loi, les hommes de lettre et les transmetteurs. Car il n’est aucun d’entre 
eux à qui ne s’est attachée une erreur car le savant est celui qui fait juste et qui fait erreur. Car celui 
qui fait juste en tout, celui-là ne peut être que Dieu Tout-Puissant. Il m’est arrivé de trouver faute et 
erreur chez Abū al-ˁAmayṯal qui n’a pas son pareil parmi ceux issus de la bādiya. Comment donc 
s’étonner d’un citadin qui écrit et qui lit, qui côtoie les livres et qui est préposé à leur lecture attentive, 
et de ce qui est rapporté ou de ce qui ne l’est pas ? Abū Saˁīd m’a rapporté qu’un jour ˁUmmāra b. 
ˁAqīl b. Bilāl b. Ǧarīr lui déclama :

N’ai-je pas protégé Ḥafīr
Des Banū Qurṭ et de leur homme robuste (ˁilǧ) 86 aux grosses lèvres (al-šaffār) 87.

	 81	Al-qadarīya : une des sectes les plus anciennes de l’Islam 
qui admet notamment l’existence en l’homme d’une liberté 
de choix. Ce fut à la fois une école de théologie dogmatique 
(kalām) et un mouvement politique (Laoust, Les schismes 
dans l’Islam, p. 48).

	 82	Al-Ibāḍīyya : une des divisions du mouvement ḫāriǧite. 
Abū ˁUbayda Maˁmar b. al-Muṯanna est mentionné, par 
ailleurs, comme ṣufrīte, en référence à une autre division 
du mouvement ḫāriǧite, dans la GAS VIII, p. 67.

	 83	Le terme nāṣibī (pl. nawāṣib) désigne « les ennemis de la 
famille du Prophète » et est généralement employé à des 
fins polémiques par les chiites pour désigner les sunnites. 
Cet élément parle en faveur d’une appartenance chiite de 

l’auteur du traité. Al-Aṣmaˁī était connu pour être un « sunnite 
orthodoxe » (Lewin, « Al-Aṣmaˁī », p. 739).

	 84	Cette mention ne manque pas de faire penser à la génèse de 
l’ouvrage Fuḥūl al-šuˁarā’ que nous évoquons dans la note 
nº 49 de notre article.

	 85	Littéralement, l’expression arabe ġurrat ˁilmi-hi « l’étoile 
blanche de son savoir » réfère par le terme ġurrat, à l’étoile 
blanche au front du cheval.

	 86	Le terme ˁilǧ peut également signifier « gros âne 
sauvage ».

	 87	Le terme al-šaffār va donner lieu à une variante en al-šaqqār 
dans la glose faite à la suite de ce vers.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

33

Il dit : alors je dis : Ô Abū ˁAqīl que signifie al-šaffār ? Il dit : celui qui a de grosses lèvres. Il dit : 
alors je lui dis : mais c’est là le signe distinctif d’al-Baˁīṯ ? Il dit : alors le cheihk fut alerté et dit : non. 
Alors je lui dis : mais d’où le tiens-tu ? Il dit : mon grand-père disait cette qaṣīda à al-Baṣra et une partie 
parvint jusqu’à nous et l’instituteur (mu’addib) me l’a enseignée écrite sur une planche et c’était en 
fait al-šaqqār, ceci du fait qu’al-Baˁīṯ était roux. [p. 144] Sa mère était une non-arabe 88 d’Ispahan. 
Et Ǧarīr l’a invectivé avec cela à plus d’une reprise dans sa poésie.
Puis je demandai à Abū Saˁīd : à quel endroit de ces choses Abū al-ˁAmayṯal fit-il des fautes ? Il dit : 

On lui exposait ce qu’il n’avait pas rapporté d’après une lecture fautive (taṣḥīf) alors il commentait en 
fonction de ce qu’il entendait, car il arrivait rarement qu’il se trompe en partant de la parole des ˁ Arab. 
Il trouvait à tout ce qu’on lui soumettait une sortie, une issue et il le commentait comme tel.

Quant à Nūḥ b. Qudāma, il était poète de façon innée, de langue pure, aux propos acérés, au beau 
parler, au suave énoncé des paroles. Il n’était pas versé dans le savoir et ne possédait pas ce surplus 
de compréhension qui lui eût fait comprendre ce que saisissait Muḥammad b. Naˁīm. Muḥammad 
avait une science plus abondante que lui. Il avait une transmission de poésie et une connaissance de 
la grammaire plus étendues qu’Abū Dā’ud et qu’al-Aṣmaˁī. Abū Dā’ud était parmi ceux qui fixaient 
le mieux ce qu’ils entendaient.

Abū al-Ḥusayn dit : Abū Ḥāmid Aḥmad b. Muḥammad b. Šaybān était le plus complet des imams 
de la langue arabe en matière de savoir. Il était celui qui connaissait le plus de grammaire. Il avait 
rencontré les Aˁrāb que ˁAbd Allāh b. Ṭāhir avait élus et classés avant lui. Et il avait soumis la poésie 
de chacun des poètes des Anciens, et aussi celle d’autres qu’eux, au rapporteur de la poésie, issu de la 
tribu du poète. Et ce dernier lui avait présenté une suite ininterrompue de témoins dignes de foi jusqu’à 
parvenir jusqu’à celui qui avait dit le poème, en ayant audition et en cernant les commentaires et les 
motifs du poème. Il s’attacha à Abū Saˁīd Aḥmad b. Ḫālid al-Ḍarīr jusqu’à prendre sans lui laisser 
garder une seule chose des finesses de son savoir. Il prit des choses de lui et d’un ensemble d’autres 
parmi lesquels : Abū ˁ Ubayda Maˁmar b. al-Muṯannā, Abū ˁ Amr Isḥāq b. Marār al-Šaybānī, Ibn al-Aˁrābī 
Muḥammad b. Ziyād, al-Aṣmaˁī ˁAbd al-Mālik b. Qurayb et ceux qui leur ressemblaient.
ˁAlī b. Muḥammad al-Kātib m’a informé. Il dit : j’ai vu Abū Saˁīd, alors qu’Abū Ḥāmid était présent 

dans son assemblée. Lorsque ce dernier se leva, Abū Saˁīd dit : s’il m’arrive quelque chose alors tu 
prends ce jeune homme.
Un autre m’a informé qu’Abū Saˁīd avait dit à Abū Ḥāmid : certes tu es supérieur à moi car je fais 

autorité dans la mémorisation et toi tu fais autorité dans la mémorisation et l’écriture.
Quelqu’un qui assista à une séance chez al-Iṣbahānī, où Abū Ḥāmid était présent, m’a raconté que 

lorsqu’il se leva, al-Iṣbahānī avait dit aux membres de son cercle : à quel niveau se situait al-Aṣmaˁī 
par rapport aux Aˁrāb que celui-ci a rencontrés ?

	 88	Littéralement kānat ummu-hu ḥamrā’ « sa mère était rouge », 
où l’adjectif de couleur est employé en référence au teint 
des non-arabes.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

34

Abū al-Hayṯam al-Harawī écrivit à Naṣr b. Aḥmad : il m’est parvenu qu’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī 
était chez toi alors attache-toi le car il est unique en ce monde en cette époque. J’ai assisté à une 
assemblée, où il était aussi, chez ˁAlī b. Ḥaǧar à Merw. Je controversai plusieurs choses avec lui mais 
la preuve était de son côté. Cela même alors qu’Abū al-Hayṯam surpasse les gens de son époque en 
clairvoyance, en habileté, et qu’il est témoin de toute chose, dusse-t-elle ne se manifester que par ce 
qui en est absent. Et parmi les choses qu’Abū Ḥāmid a expliquées concernant les vers des ˁArab et 
dans lesquelles il a mis son savoir et qu’il a commentées d’après les mots (alfāẓ) et les idiomes (luġāt), 
par audition, questionnement et par emprunts aux imams en vue, en tout cela, il n’a pas eu besoin de 
s’appesantir sur sa description – grâce à Dieu, seigneur des deux mondes, que la bénédiction de Dieu 
soit sur notre seigneur Muḥammad et les siens entre les purs.
Le traité prend fin, par la main de l’esclave suppliant la grâce cachée de son Seigneur, ˁAlī b. al-

Šayḫ Muḥammad Riḍā al-Šayḫ Ǧaˁfar al-Ǧarwī al-Naǧafī. Que Dieu lui accorde son pardon ainsi 
qu’à l’ensemble des croyants et des croyantes, le jour du jugement.

	 Glossaire commenté des noms propres  
présents dans le traité d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï 89

• ˁAbd Allāh b. Ṭāhir : (né en 182/798, mort en 230/844) Fils du fondateur de la dynastie des 
Ṭāhirides, d’origine arabe de la tribu des Ḫuzāˁa. Il fut à la fois poète, général et homme d’état. En 
214/829-830, il fut nommé par al-Ma’mūn gouverneur du Ḫurāsān. « C’était un homme fort cultivé, 
animé d’un amour et d’un respect profonds pour la science ; dans la controverse relative aux mérites 
respectifs de la culture arabe et de la culture persane, à laquelle participèrent les plus fins esprits de 
l’époque, ˁ Abd Allāh se montra partisan énergique de tout ce qui était arabe. » (E. Marin, « ˁ Abd Allāh 
b. Ṭāhir », p. 54). ˁ Abd al-Ḥamīd al-Šilqānī étudie notamment, dans son ouvrage Riwāya al-ˁarabiyya 
fī-mā warā’ al-ˁIrāq (p. 24-26), les liens entre les savants et la dynastie des Ṭāhirides.
• Abū l-Aswad al-Du’alī, Ẓālim b. Sufyān (né avant l’Islam pour certains, en Arabie – 69/688) : 

considéré par la tradition arabe comme le premier à avoir posé les règles de la grammaire arabe. 
Répertorié dans les grammairiens d’al-Baṣra.
• Abū al-Ḥusayn ˁAlī b. al-Ḥusayn al-Kātib al-Yazīdī al-Anṣārī : rapporteur du traité et très certain-

nement disciple d’Abū Ḥāmid. Inconnu en dehors de ce traité. 
• Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’ (m. vers 154/770) : lecteur du Coran, transmetteur de poésies, considéré 

comme le fondateur de l’école grammaticale d’al-Baṣra.
• Abū ˁAmr al-Šaybānī (né vers 120/738 à al-Kūfa, m. vers 213/828) : lexicographe d’al-Kūfa, 

versé en grammaire, poésie et hadith. Plusieurs versions s’attachent à expliciter l’origine de la nisba, 
al-Šaybānī. Dans la notice que lui consacre Abū l Ṭayyib al-Luġawī, il est dit qu’il était « des gens 
d’al-Ramāda [toponyme] à al-Kūfa et qu’il demeurait près (ǧawāra) des Banū Šaybān, sous leur 

	 89	Nous utilisons, pour la matière du commentaire, en dehors 
des références explicites, l’Encyclopédie de l’Islam et la 
Geschichte des Arabischen Scrifttums.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

35

protection, et qu’il a tiré d’eux l’origine de sa nisba ». (Abū al-Ṭayyib al-Luġawī, Marātib, p. 145). 
Al-Qifṭī note qu’il « n’était pas un Šaybānite, mais qu’il avait instruit et éduqué les enfants de personnes 
appartenant aux Banū Šaybān, d’où sa nisba ». Al-Qifṭī mentionne également son origine nabatéenne 
par sa mère et fait état de la connaissance qu’il aurait eu de cette langue (Al-Qifṭī, Inbāh I, p. 221 et 
p. 226). Voir Isḥāq b. Mirār.
• Abū al-ˁAmayṯal (m. 240/854) : poète et philologue qui fut au service de Ṭāhir b. al-Ḥusayn, au 

Ḫurāsān, puis de son fils ˁ Abd Allāh b. Ṭāhir. Il était chargé de juger de la valeur des poèmes adressés 
à son maître et était attaché à la poésie de facture traditionnelle bédouine. ˁAbd al-Ḥamīd al-Šilqānī 
aborde le cas d’Abū al-ˁAmayṯal dans son ouvrage al-Aˁrāb al-ruwāt, p. 145-147, 205-206.
• Abū Dā’ud : personnage non identifié.
• Abū Ǧaˁfar (m. 158 / 775) : al-Manṣūr.
• Abū Ḥāmid Aḥmad b. Muḥammad b. Šaybān : auteur du traité. Inconnu par ailleurs.
• Abū Ḥanīfa (m. 150/767) : théologien éponyme de l’école ḥanafite. 
• Abū Ḥātim al-Siǧistānī (m. 255/869) : philologue d’al-Baṣra.
• Abū Ḫayra al-Aˁrābī : il pourrait s’agir de Nahšal b. Zayd (m. vers 150/767), arabe bédouin des 

Banū ˁAdā. Il est cité par Ibn al-Nadīm dans la rubrique « Des Aˁrāb célèbres de langue pure dont les 
savants eurent audition et un peu de leurs aḫbār et de leur lignage ». Il figure aussi chez al-Zaǧǧāǧī 
dans deux maǧlis en compagnie d’Abū ˁ Amr b al-ˁAlā’ (m. 154/770) en qualité d’informateur bédouin. 
Dans l’un des maǧlis, sa mère entre aussi en scène afin d’attester une expression. Ibn al-Nadīm lui 
attribue un Kitāb al-ḥašarāt. Ibn al-Nadīm, al-Fihrist, tome I, p. 75. Al-Zaǧǧāǧī, Maǧālis al-ˁulamā’, 
p. 6-8.
• Abū al-Hayṯam al-Harawī : personnage non identifié.
• Abū al-Ḥusayn : rapporteur du traité. Voir Abū al-Ḥusayn ˁAlī b. al-Ḥusayn al-Kātib al-Yazīdī 

al-Anṣāri.
• Abū Muˁāḏ al-Naḥwī : personnage non identifié.
• Abū Saˁīd : voir Abū Saˁīd al-Ḍarīr (Aḥmad b. Ḫālid).
• Abū Saˁīd Aḥmad b. Ḫālid al-Ḍarīr : lexicographe de Bagdad mort vers 282/895 à 104 ans qui 

rejoignit le gouverneur d’al-Ma’mūn, ˁAbdallāh b. Ṭāhir, à Nisābūr. (GAS VIII p.167-168).
• Abū ˁUbayda, Maˁmar b. al-Muṯannā : (vers 110/728 à al-Baṣra – 209/824-826). Mawlā (client) 

du clan qurayšite des Taym. D’une famille originaire de Bāǧarwān, près d’al-Raqqa en Mésopotamie. 
Philologue d’al-Baṣra. Voir al-Aṣmaˁī.
• Abū ˁUbayd al-Qāsim b. Sallām : (né à Harāt vers 154/770 ; m. à La Mekke en 224/838) gramm-

mairien, exégète du Coran et juriste. ˁAbd Allāh b. Ṭāhir se montra pour lui un généreux mécène.
• Abū al-Walīd al-Marwazī : personnage non identifié.
• Abū Zayd, Saˁīd b. Aws al-Anṣārī (m. 215/830-831) : originaire de la tribu médinoise des Ḫazraǧ. 

Grammairien et lexicographe arabe d’al-Baṣra. Élève d’Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’, il fut l’un des rares 
Baṣriens à se rendre à al-Kūfa, où il recueillit auprès d’al-Mufaḍḍal al-Ḍabbī, la majeure partie des 
documents poétiques mis en œuvre dans son K. al-Nawādir. (Brockelmann, « Abū Zayd », p. 172.) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

36

• Al-ˁAǧǧāǧ (m. vers 97/715) : poète arabe de la tribu de Tamīm, qui résida essentiellement à 
al-Baṣra. Sa poésie se caractérise par l’emploi du mètre raǧaz et sa prédilection pour l’allitération et 
les mots rares.
• Al-Aḫfaš (m. vers 215/830) : il s’agit d’al-Aḫfaš al-Awsaṭ Abū al-Ḥasan Saˁīd b. Masˁada. Gramm-

mairien d’al-Baṣra.
• ˁAlī b. Aṣmaˁ: grand-père d’al-Aṣmaˁī.
• ˁAlī b. Ḥaǧar (m. 244 / 858) : ˁAlī b. Ḥaǧar b. Iyās al-Saˁadī Abū al-Ḥasan (d’après l’éditeur, 

Maḫṭūṭ, p. 144, note 45).
• ˁAlī b. Muḥammad al-Kātib : personnage non identifié.
• ˁAlī b. al-Šayḫ Muḥammad Riḍā al-Šayḫ Ǧaˁfar al-Ġarwī al-Naǧafī : scribe du traité.
• ˁ Ammār al-Duhnī (m. 133 de l’hégire) : ˁ Ammār b. Muˁāwiya al-Duhnī al-Kūfī. (d’après l’éditeur, 

Maḫṭūṭ, p. 143, note 30)
• Anas b. Mālik (m. vers 93 / 711) : serviteur du prophète, compagnon et traditionniste.
• ˁAnbasa al-Fīl (m. 120/738) : rāwī d’al-Baṣra. Appartient aux natifs du Maysān qui se fixèrent à 

al-Baṣra peu après sa fondation.
• Al-ˁArūḍī : littéralement « qui pratique la métrique ». Voir Mu’arriǧ b. ˁAmr al-Sadūsī.
• Asad : tribu des Banū Asad.
• Al-Aṣmaˁī, ˁAbd al-Malik b. Qurayb  (m. 213/828) : philologue arabe d’al-Baṣra. Fait parti avec 

Abū ˁ Ubayda et Abū Zayd al-Anṣārī de ce que B. Lewin (« Al-Aṣmaˁī », p. 739) appelle le « triumvirat ». 
Tous trois eurent pour maître Abū ˁ Amr b. al-ˁAlā’ et eurent pour disciple al-Ǧāḥiẓ. La nisba al-Bāhilī, 
donnée à al-Aṣmaˁī, réfère à la tribu arabe qaysite d’al-Bāhila. Dans une anecdote, al-Aṣmaˁī prétend 
descendre des Banū Aˁṣur b. Saˁd b. Qays ˁAylān.
• Baǧīla : tribu arabe considérée comme une subdivision des Anmār.
• Al-Baˁīṯ : (dates non attestées mais son activité est associée à celles de deux rivaux Ǧarīr et 

al-Farazdaq) surnom du poète satirique d’al-Baṣra nommé Ḫidāš b. Bišr al-Muǧāšiˁī, orateur des 
Tamīm.
• Al-Basūs : fille de Munqiḏ b. Salmān al-Tamīmiyya qui fut à l’origine du meurtre de Kulayb 

b. Rabīˁa al-Taġlibī et de la guerre qui s’ensuivit (ḥarb al-Basūs) à l’époque préislamique (Fück, « al-
Basūs », p. 1121).
• Ḍabba : tribu arabe de la confédération d’al-Ribāb, alliée aux Tamīm.
• Dāḥis wa al-Ġabrā’ : nom d’une guerre qui eut lieu dans la seconde moitié du vie siècle de J.-C. 

entre deux tribus des Ġaṭafān. Le terme Dāḥis réfère à un étalon (devenu proverbial comme porte-
malheur) et celui de al-Ġabrā’ à une jument qui furent tous deux à l’origine du conflit (Bellamy, 
« Dāḥis wa al-Ġabrā’ », p. 178.).
• Dār al-Salām : Baġdād.
• Daskara al-Malik : une des quatre localités du ˁIraq. Le terme désigne « un poste, un village, une 

ville ou simplement un terrain nivelé. » À l’époque islamique, elle était une station caravanière sur la 
route du Ḫurāsān puis au début de l’histoire islamique, Daskara devint une dépendance Kharidjite 
(Duri, « Daskara », p. 171).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

37

• Al-Farazdaq, Tammām b. Ġālib Abū Firās : (m. à al-Baṣra entre 110/728 ou 112/730). Né en 
Arabie orientale, dans la Yamāma, du groupe de Dārim, branche des Tamīm. Poète d’époque omeyyade, 
contemporain des deux autres poètes al-Aḫṭal et Ǧarīr avec lequel il maintint un échange satirique 
durant 40 ans.
• Ǧaˁfar b. Abī ˁUmāra : L’éditeur dit ne pas le connaître « mais qu’il pourrait peut-être s’agir d’Ibn 

Abī ˁUmāra, mentionné dans le Fihrist d’Ibn al-Nadīm (p. 30), des gens de La Mekke. Abū ˁAmr 
b. al-ˁAlā’ aurait rapporté d’après lui » (d’après l’éditeur, Maḫṭūṭ, p. 140, note 11). 
• Ǧarīr b. ˁ Aṭiyya b. al-Ḫaṭafā b. Badr (né vers le milieu du ier/viie siècle ; m. vers 110/728-729) : du 

clan des Banū Kulayb b. Yarbūˁ, branche de la tribu muḍarite des Tamīm. Poète rival d’al-Farazdaq 
et contemporain d’al-Aḫṭal.
• Ġassān b. Muḥammad : personnage non identifié.
• Al-Ḥaḍramī: voir Ibn Abī Isḥāq al-Ḥaḍramī.
• Al-Ḥaǧǧāǧ, b. Yūsuf b. al-Ḥakam b. ˁAqīl al-Ṯaqafī (né à al-Ṭā’if vers 41/661 ; m. 95 /714) : 

gouverneur d’Iraq sous ˁAbd al-Malik.
• Ḫalaf al-Aḥmar, Abū Muhriz (115-180/733-796) : ses parents, originaires du Farġāna, furent 

emmenés captifs en Iraq où ils furent affranchis par Bilāl b. Abī Burda dont Ḫalaf al-Aḥmar demeura 
le mawlā. Il transmit la somme poétique recueillie par Ḥammād al-Rāwiya et est lui-même considéré 
comme rāwiya (transmetteur).
• Al-Ḫalīl b. Aḥmad, b. Tamīm al-Farāhidī (m. à al-Baṣra vers 175/791) : né dans le ˁUmān, il fut 

élevé à al-Baṣra. Philologue, il est connu pour être l’auteur du premier dictionnaire arabe le Kitāb 
al-ˁAyn, bien que cette attribution soit discutée sur plusieurs points. Il posa également les bases du 
système prosodique arabe. 
• Ḥammād b. Zayd : il pourrait s’agir de Abū Ismāˁīl Ḥammād b. Zayd b. Dirham (98-179/717-795) 

traditionniste d’al-Baṣra (Pellat, « Ibn Dirham », p. 385.)  
• Hayṯam b. ˁAdī (né à al-Kūfa vers 120/138 ; m. entre 206-209/821-824) : auteur d’ouvrages 

historiques (aḫbārī).
• Ibāḍite : voir la note nº 82 de la traduction du traité de Abū Ḥāmid.
• Ibn Abī Isḥāq al-Ḥaḍramī, ˁAbdallāh  (né à al-Baṣra en 29/650 ou 39/659 ; m. en 117/735 ou 

127/745) : grammairien et lecteur du Coran d’al-Baṣra. Il eut pour maître Ibn ˁAbbās dont il perpétue 
la lecture isolée (šāḏḏa) et dont il influence, en partie, ˁ Īsā b. ˁ Umar al-Ṯaqafī et Abū ˁ Amr b. al-ˁAlā’. 
D’après Pellat (« ˁ Abd Allāh b. Abī Isḥāq », p. 44) : « Il semble maintenant établi qu’il est le plus 
ancien des véritables grammairiens arabes ; c’est lui qui aurait étendu l’usage du raisonnement inductif. 
(qiyās) ». Voir al-Ḥaḍramī.
• Ibn al-Aˁrābī, Muḥammad b. Ziyād (né à al-Kūfa en 150/767 ; m. vers 231/846) : philologue 

de l’école d’al-Kūfa. Élève d’al-Mufaḍḍal al-Ḍabbī qui avait épousé sa mère et dont il transmit les 
Mufaḍḍaliyyāt.
• Ibn al-Kalbī, Hišām b. Muḥammad b. al-Sā’ib (m. 204-206 / 819-821 à al-Kūfa) : savant polygraphe, 

versé dans la généalogie.
• Ibn al-Munāḏir, Muḥammad  (m. 198/813 à La Mekke) : poète satirique, originaire de ˁAdan, 

venu à al-Baṣra pour s’instruire. Après une jeunesse religieuse et dévolue à l’étude, il connut un 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

38

revirement tel qu’il fut accusé de zandaqa. On dit qu’il alla même jusqu’à jeter des scorpions dans 
une mosquée et mettre de l’encre dans l’eau des ablutions. Il invectivait les philologues et visait à 
attaquer leur honneur. Poursuivi, il se réfugia à La Mekke où il mourut dans la pauvreté (Pellat, « Ibn 
Munādhir », p. 914).
• Ibn al-Muqaffaˁ (né vers 102/720 à Ǧūr dans le Fārs ; m. en 139/756) : prosateur et traducteur, en 

arabe, d’ouvrages des civilisations indiennes et iraniennes.
• Ibn ˁ Awn, ˁ Abd Allāh b. ˁ Awn al-Mazinī (m. 151 / 768) : homme de lettres et transmetteur (Maḫṭūṭ, 

présentation critique p. 140 nº 9 ; al-Sīrāfī, Aḫbār al-naḥwiyyīn, p. 47).
• ˁĪsā b. ˁUmar al-Ṯaqafī : (m. 149/766) mawlā de Ḥālid b. al-Walīd. Il reçut la nisba al-Ṯaqafī 

du fait qu’il s’établit à al-Baṣra parmi les Ṯaqīf. Grammairien arabe et lecteur du Coran d’al-Baṣra. 
Il eut pour maître Ibn Abī Isḥāq al-Ḥaḍramī et pour disciples al-Aṣmaˁī, Ḫalīl b. Aḥmad et Sībawayh. 
D’après J. Fück (« ˁ Īsā b. ˁUmar », p. 95) : « Dans son Iḫtiyār, il n’adopta pas aveuglément le langage 
des Bédouins, mais, au contraire, critiqua leurs poètes et, comme Ibn Abī Isḥāq, appliqua les principes 
du raisonnement logique (qiyās). Même dans la conversation courante, il appliquait toujours l’iˁrāb, 
et ses biographies donnent des exemples de son style affecté. »
• Al-Iṣbahānī : personnage non identifié.
• Isḥāq b. Mirār : voir Abū ˁAmr al-Šaybānī.
• Al-Kumayt (m.126/743) : poète chiite.
• Kināna : Kināna b. Ḫuzayma. Tribu arabe apparentée aux Asad dont le territoire était voisin de 

La Mekke.
• Al-Kisā’ī (m. vers 189/805) : Abū al-Ḥasan ˁAlī b. Ḥamza. Grammairien, philologue, lecteur du 

Coran, attaché à al-Kūfa. Descendant d’une famille du Sawād, mawlā des Banū Asad.
• Al-Layṯ b. Naṣr b. Sayyār, al-Layṯ b. al-Muẓaffar (m. 187/803) : philologue et juriste arabe, qui 

était le petit-fils du gouverneur omeyyade du Ḫurāsān, Naṣr b. Sayyār al-Kinānī al- Layṯī (m. 131/748). 
Il est parfois identifié à Layṯ b. Naṣr. Il étudia la grammaire et la lexicographie auprès d’un savant 
aux talents variés, le qadi d’al-Kūfa, al-Qāsim b. Maˁn. Il fut secrétaire des Barmakides. Il fut en lien 
étroit avec al-Ḫalīl b. Aḥmad à tel point qu’il sera, a posteriori, considéré comme véritable auteur du 
Kitāb al-ˁAyn (Sellheim, « Al-Layth b. al-Muẓaffar », p. 716).
• Masrūr al-Ḫādim : eunuque du calife Hārūn al-Rašīd.
• Maysān : personnage non identifié.
• Mirbad : marché situé à l’ouest de la ville d’al-Baṣra, fréquenté par les poètes et les savants venant, 

entre autre, y recueillir les parlers et les vers de poésie des bédouins venus commercer.
• Al-Mufaḍḍal, al-Mufaḍḍal al-Ḍabbī (m. vers 170/786) : philologue d’al-Kūfa. Voir Ibn al-

ˁArābī.
• Mu’arriǧ b. ˁAmr al-Sadūsī (m. 175 / 791) : Mu’arriǧ b. ˁAmr Abū Fayd al-Sadūsī. Homme de 

lettre, poète originaire de Merw, venu à Bagdad avec al-Ma’mūn. (al- Qifṭī, Inbāh III, p. 227-230). 
Voir al-ˁArūḍī
• Muḥammad b. Naˁīm : l’éditeur propose plusieurs possibles pour identifier ce personnage mais 

les éléments donnés dans le traité ne permettent pas de trancher (d’après l’éditeur, Maḫṭūṭ, p. 143, 
note 35).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

39

• Al-Naḍr b. Šumayl al-Māzinī (né à Merw en 122/740 ; m. en 203/819) grammairien d’al-Baṣra, 
érudit en matière de poésie, et de hadith. Il aurait vécu 40 ans parmi les Bédouins.
• Nuˁaym al-Naḥwī : l’éditeur pense qu’il pourrait s’agir de Nuˁaym b. Maysara al-Naḥwī. (Maḫṭūṭ, 

présentation critique p. 141, nº17). Deux nisba-s lui sont attribuées : al-Rāzī et al-Marwazī. Homme 
versé en hadith. Serait mort à al-Rayy vers 175 / 791 (al-Qifṭī, Inbāh III, p. 352-353).
• Naṣibite : voir la note nº 83 de la traduction du traité de Abū Ḥāmid.
• Naṣr b. ˁĀṣim al-Layṯī  (m. 89/708) : grammairien d’al-Baṣra, disciple d’Abū l-Aswad al-

Du’alī.
• Naṣr b. Aḥmad : personnage non identifié.
• Nūḥ b. Qudāma : personnage non identifié. Il existe, en revanche, un Qudāma b. Nūḥ, poète ment-

tionné dans la notice de Baššār b. Burd (m. 167/783) (GAS II, p. 456).
• Qādarites : voir la note nº 81 de la traduction du traité de Abū Ḥāmid.
• Al-Qāsim b. Maˁn b. ˁ Abd al-Raḥmān b. ˁ Abd Allāh b. Masˁūd (m. vers 175 / 791) : juge d’al-Kūfa, 

versé en fiqh, hadith, poésie, lignage et hauts faits (al-Zubaydī, Ṭabaqāt al-naḥwiyyīn, p. 146).
• Qutayba, Qutayba b. Muslim (m. 96 / 715) : chef d’armée arabe sous les Omeyyades qui, sous 

l’autorité d’al-Ḥaǧǧāǧ, consolida la domination arabe du Ḫurāsān.
• Quṭrub (m. à Bagdad en 206 / 821) : surnom d’Abū ˁAlī Muḥammad b. al-Mustanīr, grammairien 

et lexicographe d’al-Baṣra.
• Al-Raqqa: ville islamique médiévale sur le moyen Euphrate aujourd’hui centre administratif du 

gouvernorat de al-Raqqa en République arabe syrienne. À l’époque ˁabbāsside, une nouvelle ville 
nommée al-Rāfiqa fut édifiée à 200 m. à l’ouest du site de la cité médiévale. Les « deux villes-sœurs 
d’al-Raqqa et d’al-Rāfiqa constituaient ensemble la plus vaste entité urbaine de Syrie et de Mésopotamie 
septentrionale, surpassée seulement sans doute par Baġdād, capitale du pouvoir ˁabbāsside, en 
Mésopotamie centrale. Il était donc logique que le calife Hārūn al-Rašīd (170-193/786-809), à la 
recherche d’une résidence alternative, s’installât en 180/796 à al-Raqqa/al-Rāfiqa, où il établit ses 
quartiers pendant une douzaine d’années, jusqu’en 192/808. » (Meinecke, « al-Raqqa », p. 425).
• Al-Rašīd : Hārūn al-Rašīd, cinquième calife ˁabbāsside (règne de 170 à 193/786 à 809).
• Šām : Damas (dans le cadre du traité).
• Sawād : le terme désigne les terres agricoles d’Irak.
• Sībawayh : (m. vers 180/796) grammairien d’al-Baṣra, célèbre pour son Kitāb.
• al-Siǧistānī : voir Abū Ḥātim al-Siǧistānī 
• Sufyān al-Ṯawrī (né à al-Kūfa en 97/716 ; m. vers 161/778) : traditionniste, théologien et ascète.
• Al-Ṭirimmāḥ, b. Ḥakīm b. Ḥakam (m. vers 126/743 mais sans certitude) poète tribal d’ascendance 

yéménite. Une grande amitié aurait lié al-Ṭirimmāḥ au poète chiite al-Kumayt. Il fut également lié au 
poète Ru’ba b. al-ˁAǧǧāǧ (m. 145/762).
• ˁUmāra b. ˁAqīl b. Bilāl b. Ǧarīr : poète, né dans laYamāma, qui vécut à Bagdad et qui mourut 

probablement sous le califat d’al-Mutawakkil (232-247/847-861).
• ˁUṯmān b. ˁAffān : troisième calife omeyyade (règne de 23-25/644-656).
• Yaḥya b. Yaˁmar al-ˁAdawānī : (variantes considérables sur sa date de décès allant de 89 à 129/ 

707 à 746. On dit qu’il aurait vécu jusqu’à l’âge de 83 ans). Né à al-Baṣra, il a passé une partie de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

40

sa vie au Ḫurāsān. Il devait être d’obédience chiite. Il est attesté qu’il fut cadi à Merw d’après Ibn 
Saˁd (voir dans notre traduction note nº 66).
• Yunūs b. Ḥabīb (m. à al-Baṣra en 182/798) : grammairien, lexicographe, lecteur du Coran d’al-

Baṣra.
• Ẓahr al-Kūfa : : voir la note nº 71 de la traduction du traité de Abū Ḥāmid.
• Ẓālim b. Sufyān : voir Abū l-Aswad al-Du’alī.
• Yazīd b. Mayzad : Yazīd b. Mazyad al-Šaybānī participa sur ordre du calife Hārūn al-Rašīd à la 

répression des Ḫāriğites lors de la révolte de Naṣībīn qui eut lieu en 178/794 et qui embrasa toute la 
province de al-Ǧazīra. Yazīd b. Mazyad tua en 179/795 l’instigateur de cette révolte qui était al-Walīd 
b. Ṭarīf al-Šārī (Omar, « Hārūn al-Rašīd », p. 240).

	 Glossaire commenté des termes techniques  
présents dans le traité d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï

Il s’agit dans ce glossaire commenté d’expliciter certains termes techniques qui figurent dans le 
traité d’Abū Ḥāmid afin, notamment, de positionner nos choix de traduction. Ceci, parce que l’opérat-
tion de traduction à laquelle nous les soumettons constitue une gageure là où les significations, pour 
ces mêmes termes, dans la langue d’origine, ne sont pas toujours claires et font référence à plusieurs 
notions, voire plusieurs possibles. Car ce traité est un condensé de termes qui ont déjà, pour la plupart 
d’entre eux, fait l’objet de recherches. Aussi il serait bien hâtif de les réduire, après traduction, à un 
seul terme dans la langue d’arrivée. Pour cette raison, il était donc important de faire apparaître le 
terme ou certaines expressions en arabe, et de référer à quelques compléments de significations, en 
regard d’une traduction qui doit être avant tout lue et considérée comme une proposition.
À notre niveau, l’objectif principal de ce glossaire commenté est de proposer une lecture de ces 

termes en référence au contexte et à la période du traité globalement estimée au iiie/ixe siècle. Pour 
cela, nous nous appuierons, dans la mesure du possible, sur les travaux existants en la matière, sans 
prétendre à l’exhaustivité.
Nous avons évoqué que l’objet du traité d’Abū Ḥāmid appartient à la problématique générale 

concernant la langue arabe qui mobilise tous les efforts des savants de son époque. La caractéristique 
des termes de ce glossaire est par conséquent, à sa mesure, le reflet de cette problématique et de ses 
grands mouvements. Ainsi, la majorité des termes de ce lexique peut être organisée en trois grands 
ensembles : 
– le premier ensemble englobe des termes référant à la notion générale d’une langue arabe pure, le 

langage des ˁArab (kalām al-ˁArab), élargie à l’ensemble des connaissances des ˁArab sous le terme 
ˁilm al-ˁArab (le savoir des ˁArab). Il correspond à la matière relevant d’un fond bédouin, au réservoir 
duquel les savants vont puiser ;
– le deuxième ensemble regroupe les termes qui désignent tout ce qui est fautif par rapport à la 

norme d’une langue arabe pure ;

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

41

– le troisième ensemble va comprendre tous les termes qui vont permettre d’aborder l’analyse de 
la langue arabe et de ses savants, soit de façon globale soit par branches de savoir, par disciplines.

Al-ˁālī min kalām al-ˁArab : la part relevée du langage des ˁ Arab. Cette mention est importante dans 
le sens où elle sous-entend une gradation dans l’expression kalām al-ˁArab. Ceci est en conformité avec 
la classification des lexicographes qui considèrent certaines tribus de langue plus pure que d’autres.

• Afṣaḥ : voir al-faṣāha.
• Alfāẓ : (pl. de lafẓ) mots ou propos.
• ˁĀmma : le commun des gens. Mis pour désigner généralement le peuple, la masse, le commun 

des hommes. Le terme s’oppose à l’élite (ḫāṣṣa – qui n’est pas du commun) mais il apparaît, compte 
tenu de la difficulté à déterminer la composition de ces deux catégories, que le terme ˁāmma pouvait 
aussi s’appliquer à un ensemble de personnes d’éducation moyenne. Cette acception convient plus à 
l’usage du terme ˁāmma faite par Abū Ḥāmid dans le passage suivant : « Abū ˁAmr b. al-ˁAlā’ [..] ne 
divulguait auprès du commun des gens (ˁāmma) qu’en petite quantité, à l’exception de ce qu’il rapport-
tait de la poésie de Ǧarīr, d’al-Farazdaq, d’al-ˁAǧǧāǧ ou de ceux de leur classe » (Maḫṭūṭ, p. 139). Par 
ailleurs, la mention du terme ˁ awāmm (pluriel de ˁ āmma) fait référence à ceux dont le langage a besoin 
d’être corrigé : « et à inciter le commun (ˁawāmm) [à utiliser] le langage correct des ˁArab » (Maḫṭūṭ, 
p. 139). Dans le droit fil de cet exemple, on pense aux nombreux traités, titrés sous la rubrique du 
Laḥn al-ˁāmma, que les grammairiens de l’époque d’Abū Ḥāmid ont composé pour mettre en exergue 
les fautes de langage qu’ils avaient relevées dans cette classe de population. Voir ˁawāmm.

• ˁArab : nous avons gardé le terme arabe dans notre traduction, sachant qu’il faut l’entendre par 
« Bédouins » au sein de ce traité. Il existe cependant initialement une différence entre les termes ˁ arab 
et aˁrāb : le terme aˁrāb réfère aux Bédouins alors que le terme ˁ arab réfère aux Arabes sédentaires, de 
La Mekke et de Médine notamment, et du reste de la péninsule Arabique. Dans le cas du traité d’Abū 
Ḥāmid, nous avons, le plus souvent, la forme ˁarab, qui semble néanmoins devoir être comprise par 
« Bédouins ». Ceci va dans le sens de l’analyse d’A. Marbach 90 qui « montre que dans les premières 
sources grammaticales, principalement dans le Kitāb de Sībawayh, le terme ’Aˁrāb est remplacé par 
celui de ˁArab. » (cité par Versteegh, The Explanation of Linguistic Causes, p. 31).

• Aˁrāb : voir ˁarab.
• ˁArabiyya : la langue arabe qui prendra le sens de langue arabe littéraire classique. Elle réfère, 

dans le traité, à une langue arabe relevée, exempte de laḥn, prise aux meilleurs modèles bédouins, 
dans le domaine poétique notamment.

• ˁArūḍ : à entendre dans le sens ˁilm al-ˁarūḍ qui désigne la métrique arabe ancienne.
• Aṣaḥḥ : voir ṣaḥīḥ kalām al-ˁArab.
• ˁAwāmm : les gens du commun (pl. de ˁāmma). Voir ˁāmma.
• Bidˁa : innovation, croyance ou coutume qui ne s’appuie pas sur un précédent datant de l’époque 

du Prophète. Souvent considérée comme mauvaise, la notion s’est vue affinée et classée, selon sa 
nature, en bidˁa bonne, louable, mauvaise voire blâmable (d’après Robson, « bidˁa », p. 1234).

	 90	Marbach, « Maˁnā al-muṣṭalaḥ « ʿArab », p. 145-178. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

42

• Al-faṣāha : clarté, pureté du discours. La « notion de faṣāha, à la fois de pureté, de clarté et de 
beauté, détermine le choix des mots de bonne frappe » (Pellat, Le milieu baṣrien, p. 129).

• Ġarīb : dans le domaine philologique, le terme signifie « expression rare, peu usitée, obscure ».
• Giwār : protection, voisinage ; protégé, client. Le terme porte aussi une notion d’ordre religieux 

lorsqu’il s’agit de protection conférée par un lieu saint.
• Ḥāfiẓ : celui qui conserve, qui garde d’où qui mémorise. Le terme désigne aussi celui qui connaît 

le Coran par cœur. Voir pl. ḥuffāẓ.
• Ḥikāyāt : les récits. Terme qui compte parmi les compétences des savants et qui fait partie du fonds 

pris chez les Bédouins. Nous traduisons par « récits » mais on peut entendre sous ce terme aussi les 
relations, les contes, les anecdotes, tout ce qui peut être rapporté en fait d’histoires. La racine peut 
aussi prendre le sens « d’imiter quelqu’un », et le terme ḥikāya peut s’employer alors pour exprimer 
l’idée de sons imités. Nous trouvons une illustration de cette acception, dans le traité d’Abū Ḥāmid, 
lorsqu’il est signifié qu’al-Aṣmaˁī imite à la perfection les étrangers parlant l’arabe : « ḏālika anna-
hu kāna yaḥkī al-ˁuǧma fa-ka-anna-hu hiyya – cela parce qu’il imitait (kāna yaḥkī) tellement bien 
l’embarras de la langue dans lequel se trouve un étranger qui veut parler l’arabe (ˁuǧma) qu’il s’y 
confondait » (Maḫṭūṭ, p. 140).

• Ḥuffāẓ : voir sing. ḥāfiẓ.
• ˁIlal : causes (sing. ˁilla). La signification de ce terme peut être éclairée par l’ouvrage du gramm-

mairien al-Zaǧǧāǧī (m. 337/949) dont le titre s’intitule al-Īḍāḥ fī ˁilal al-naḥw. K. Versteegh propose 
une traduction et une analyse de cet ouvrage et il traduit ˁilal al-naḥw par « les causes linguistiques ». 
En référence à l’explication donnée par al-Zaǧǧāǧī lui-même dans le chapitre V d’al-Īḍāḥ, K. Versteegh 
en dégage, dans son introduction critique, le sens général suivant : « Dans le contexte du ive/xe siècle, 
la théorie linguistique arabe des « causes » pour le phénomène linguistique est à la fois ce que nous 
appellerions les « règles de grammaire » et les arguments avec lesquels les linguistes expliquent ces 
règles » (Versteegh, The Explanation of Linguistic Causes, p. 7). 

• ˁIlm al-ˁArab : le savoir des ˁArab. Le terme recoupe tout ce qui provient des ˁArab, en fait de 
connaissance (poétique, lexicale, proverbiale, anecdotique, syntaxique, morphologique etc.). 

• Iˁrāb : flexion. J. Fück souligne l’importance des flexions dans la classification des grammairiens 
arabes car les étrangers avaient du mal à les intégrer et il caractérise ce terme comme suit : « L’iˁrāb, 
arabisation du langage, manière de parler comme un vrai bédouin, se dénote avant tout dans l’attent-
tion minutieuse accordée à toutes les finesses de la flexion désinentielle » (Fück, ˁArabīya, p. 9-10). 
Voir luġāt.

• Kalām al-ˁArab : le langage des ˁArab à prendre au sens du langage des Bédouins. Il réfère au 
langage des Bédouins, jugé pur aux yeux des savants. Cette expression, très fréquente dans les sourc-
ces, est la clef de voûte qui met en lumière la théorie des savants de cette époque qui pose le modèle 
d’une langue arabe pure, en référence à des locuteurs bédouins qui n’ont pas été en contact avec les 
sédentaires. Voir ˁArab.

• Laḥana : il commit un barbarisme, un solécisme (laḥn). Le terme laḥn réfère au fait de parler mal 
la langue arabe et surtout de commettre des barbarismes en mettant à tort et à travers les voyelles. 
Faute de prononciation.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

43

• Lahǧa : langue. Voir l’expression ṣidq lahǧati-hi.
• Luġāt : idiomes. Cette traduction s’appuie sur le fait que, chez les grammairiens de la période 

d’Abū Ḥāmid, le terme luġāt semble vraisemblablement référer aux variantes des différents parlers 
bédouins. Dans un exemple, présenté par K. Versteegh, emprunté au contexte des débuts de l’exégèse 
coranique, le terme luġāt est mis en opposition avec celui de iˁrāb : « Le terme iˁrāb se trouve, toutef-
fois, dans le très ancien commentaire coranique de Muḥammad al-Kalbī (d. 146/763), où il est utilisé 
dans le sens de « langage (correct) des Bédouins » en opposition à luġāt « formes dialectales (non 
standard) des Bédouins dans les temps préislamiques. » (Versteegh, The Explanation of Linguistic 
Causes, p. 105).

• Maḏhab : à entendre par « méthode » dans le cadre du traité. Voir dans le texte de l’article 
note 32.

• Mas’ala : voir masā’il.
• Masā’il : (pl. de mas’ala) littéralement « questions » mais le terme réfère à une technique 

d’argumentation employée dans les cercles de savants à l’époque médiévale arabe. Il s’agit de discuter 
des problèmes non résolus, d’envisager les questions et les objections en regard de tel ou tel point, 
d’un vers ou d’un poème par exemple. 

• Mulaḥ : les bons mots. Le terme peut être englobé comme une part constituante du ˁilm al-
ˁArab.

• Naḥw : grammaire. Nous avons opté pour la traduction du terme naḥw par « grammaire » tout 
en sachant les restrictions qu’il conviendrait d’y apporter. Cette traduction vise à référer aux termes 
« naḥw/grammaire » comme une enseigne sous laquelle plusieurs notions peuvent venir se ranger selon 
le contexte d’emploi du terme dans le texte et le cadre diachronique dans lequel il doit être situé. 
À ce sujet, on peut notamment se référer aux travaux de M. Carter, évoqués ici par K. Versteegh : 

« Dans son exposé, Carter (1968) défend le point de vue que les prédécesseurs de Sībawayh étaient 
les représentants d’une ancienne manière amateur de s’occuper du langage et de poésie. Leur façon 
d’examiner le matériel linguistique était éminemment non technique, et le Kitāb de Sībawayh a été la 
plus précoce des descriptions professionnelles / analyses du langage. Dans le droit fil de ce point de vue, 
Carter (1985) ne croit pas non plus que le terme naḥw fût déjà utilisé, à ce premier stade, avec le sens 
technique de « grammaire ». D’après lui naḥw dans le Kitāb signifie « façon de parler » – en synonymie 
avec des termes comme ṭarīqa, sabīl, waǧh, maǧrā, etc. – et les naḥwiyyīn cités par Sībawayh sont « ceux 
qui s’occupent de la façon dont les gens parlent ». C’est seulement après la mort de Sībawayh que naḥw, 
dans l’expression ahl al-naḥw, employée par al-Aḫfaš al-Awsaṭ (Maˁānī II, p. 375, nº 9), acquiert un 
certain sens technique, « les aspects techniques de la façon dont les gens devraient parler » (Carter, 1985, 
p. 266). Le sens technique de « grammaire », avec les naḥwiyyīn en tant que « grammairiens » est fixé 
par lui à une période beaucoup plus tardive, le ive siècle de l’hégire, après l’introduction de la logique 
grecque. 91 » (Versteegh, Arabic Grammar and Qur’ānic Exegesis in Early Islam, p. 36-37).

	 91	Traduction personnelle. Références des ouvrages cités 
par K. Versteegh (d’après bibliographie Versteegh, Arabic 
Grammar, p. 207, 211, 217)  :

	 	Carter, A Study of Sībawaihi’s Principles ; Carter, « When 

did the Arabic word naḥw first come to denote grammar ? », 
p. 265-272.

	 	Aḫfaš, Maˁānī = Abū al-Ḥasan Saˁīd ibn Masˁada al-Aḫfaš 
al-Awsaṭ, Maˁānī al-Qur’ān.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

44

• Nawādir : les anecdotes.
• Qiyās : raisonnement par analogie – en grammaire « le mot qiyās signifie la « norme », c’est-à-

dire l’instrument qui permet au grammairien de « régler » (qāsa) le comportement morphologique ou 
syntaxique d’un mot, inconnu par la transmission (naql) ou l’audition (samāˁ), sur le comportement 
connu d’un autre mot, en vertu d’une certaine analogie » (Troupeau, « qiyās », p. 240).

• Riwāyat al-šiˁr : transmission de la poésie.
• Ṣaḥīḥ : voir ṣaḥīḥ kalām al-ˁArab.
• Ṣaḥīḥ kalām al-ˁArab : le langage correct des ˁArab. Voir taṣḥīḥ al-kalām.
• Ṣidq lahǧati-hi : l’authenticité de sa langue.
• Ṭabaqa : classe. On s’accorde généralement à traduire le terme ṭabaqa par « catégorie, classe, série ». 

Le terme figure également dans le titre de nombre d’ouvrages Ṭabaqāt al-šuˁarā’ ou al-naḥwiyyīn que 
l’on rend par Classes des poètes ou des grammariens. En donnant au terme ṭabaqa, le sens de classe, 
l’idée d’une classification émerge bien que les critères n’en soient pas explicités dans la plupart des 
ouvrages. Ibn Sallām al-Ǧumaḥī emploie le terme dans un passage où il explique comment il a voulu 
organiser ses Ṭabaqāt al-šuˁarā’ (al-Ǧumaḥī, Ṭabaqāt, I, texte source, p. 24 et glose de ce passage et 
du terme ṭabaqāt par l’éditeur critique Maḥmūd Muḥammad Šākir, introduction critique, p. 65-69).

• Taṣḥīf  : faute d’orthographe ; substitution d’une lettre à la place d’une autre qui dénature, intent-
tionnellement ou non, le sens initial.

• Taṣḥīḥ al-kalām : le rétablissement de l’exactitude du langage. La langue est ici considérée dans 
sa globalité par le terme al-kalām (le langage, le discours, la langue). Ce langage, jugé fautif, n’est 
envisagé qu’à travers son taṣḥīḥ (correction, rectification ; véracité, exactitude dans ce qu’on dit) pour 
tendre vers le ṣaḥīḥ kalām al-ˁArab (le langage correct des ˁArab). Le mouvement de correction est 
aussi visible au niveau morphologique par la variation, au sein d’une même racine, entre le terme 
taṣḥīḥ et le terme ṣaḥīḥ.

• Taṣrīf  : morphologie. Le ˁilm al-taṣrīf s’occupe des altérations des mots, à l’exclusion des 
terminaisons de déclinaison (iˁrāb). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

45

Abū Ḥāmid al-Tirmizī, « Maḫṭūṭ farīd nafīs ˁan marātib 
al-naḥwiyyīn », édité par Hāšim al-Ṭaˁˁān, 	
al-Mawrid 3/2, Bagdad, 1974, p. 137-144.

Abū al-Ṭayyib al-Luġawī, Marātib al-naḥwiyyīn, édition 
critique de Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, Dār 
al-Fikr al-ˁArabī, Le Caire, 1974.

Aḫfaš, Abū al-Ḥasan Saˁīd ibn Masˁada al-Aḫfaš al-Awsaṭ, 
Maˁānī al-Qur’ān, ed. by Fā’iz Fāris al-Ḥamad. 
2nd ed., 2 vols. Kuwait, 1981.

Al-Ǧāḥiẓ, al-Bayān wa al-tabyīn, édition Maktaba 	
al-Ḫāniǧī, Le Caire, 4 tomes, 1968.

Al-Ǧumaḥī, Muḥammad b. Sallām, Ṭabaqāt fuḥūl  
al-šuˁarā’, édition critique de Maḥmūd 
Muḥammad Šākir, Dār al-Madanī bi-Ǧidda, 
Ǧidda, 1974, 2 tomes (tome I : p. 5-179 Dībāǧa 
al-kitāb par M. M. Šākir, partie qui était destinée 
à l’origine à être un article pour la revue irakienne 
al-Mawrid + p. 7-72 et 8 planches introduction 
critique par M. M. Šākir + p. 1-296 première 
partie du texte source des Ṭabaqāt fuḥūl al-
šuˁarā’ ; tome II p. 297-1009 suite et fin du texte 
source des Ṭabaqāt fuḥūl al-šuˁarā’).

Al-Aṣmaˁī, Abū Saˁīd ˁAbd al-Malik b. Qurayb, Fuḥūl 
al-šuˁarā’, édition critique de Muḥammad ˁAbd 
al-Munˁim Ḥafāǧī et Taha Muḥammad al-Zaynī, 
al-Maṭbaˁa al-Munīriyya bi-l-Azhar, Le Caire, 
1953.

Ibn al-Nadīm, al-Fihrist, édité par Šaˁbān Ḫalīfa Walīd 
Muḥammad al-ˁAwza, Al-ˁArabī li-l-Našr wa 	
al-Tawzīˁ, Le Caire, 1991, 2 tomes.

Ibn Saˁd, Ṭabaqāt, éd. Sachau, Leyde, 1904-1917

Marbach, A., « Maˁnā al-muṣṭalaḥ « ʿ Arab » ḥasaba l-
maˁāǧim wa-l-Qur’ān wa-l-Kitāb li-Sībawayhi wa-
Muqaddima Ibn Ḫaldūn », al-Karmil Studies in 
Arabic Language and Literature 13, Haifa, 1992

Al-Marzubānī, Abū ˁUbayd Allāh Muḥammad b. ˁImrān, 
Nūr al-qabas al-muḫtaṣar min al-muqtabas fī 
aḫbār al-nuhāt wa al-udabā’ wa al-šuˁarā’ wa 
al-ˁulamā’, édition critique de Rudolf Sellheim, 
Wiesbaden, Franz Steiner, 1964, 472 pages 
en arabe + 6 pages de planches du manuscrit 	
+ 32 pages d’introduction en allemand.

	 92	Nous tenons à remercier vivement les membres de l’Institut 
dominicain des études orientales du Caire pour nous avoir 

facilité l’accès aux sources.

	B ibliographie 92 

	 Instruments de travail

Dozy, R., Supplément aux dictionnaires arabes II, Paris, 1967

Encyclopédie de l’Islam, 2e édition

Bellamy, J. A., « Dāḥis wa al-Ġabrā’ », EI2 S 3-4

Brockelmann, C., « Abū Zayd », EI2 I

Duri, A. A., « Baghdād », EI2 II

—, « Daskara », EI2 II

Fück, J.W., « al-Basūs », EI2 I 

—, « ˁ Īsā b. ˁUmar », EI2 IV

Hartner, W. - [P. Kunitzsch], « Minṭaqat al-burūǧ », EI2 VII

Lewin, B., « al-Aṣmaˁī », EI2 I

Marin, E., « ˁ Abd Allāh b. Ṭāhir », EI2 I

Meinecke, M., « al-Raqqa », EI2 VIII, 

Omar, F., « Hārūn al-Rašīd », EI2 III 

Pellat, Ch., « Ibn Dirham », EI2 S 5-6

—, « ˁ Abd Allāh b. Abī Isḥāq », EI2 I

—, « Ibn Munādhir », EI2 III

Robson, J., « bidˁa », EI2 I

Sellheim, R., « al-Kisā’ī », EI2 V

—, « Al-Layth b. al-Muẓaffar », EI2 V

Troupeau, G., « qiyās », EI2 V

Viré, F., « qaṭā », EI2 IV

Kazimirski, A.de B., Dictionnaire arabe-français II, Paris, 1860

	 Sources arabes

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

46

Al-Qifṭī, Ǧamāl al-Dīn Abī al- Ḥasan ʿAlī b. Yūsuf, Inbāh 
al-ruwāt ˁalā anbāh al-nuḥāt, édition critique de 
Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, Dār al-Kutub 
al-Miṣriyya, Le Caire, 4 tomes, 1950, 1952, 1955, 
1973.

Al-Siǧistānī, Sahl b. Muḥammad Abū Ḥātim, Fuḥūl 
al-šuˁarā’, édition critique de Muḥammad ˁAbd 
al-Qādir Aḥmad, Maktabat al-Nahḍa al-Miṣriyya, 
Le Caire, 1991

Al-Sīrāfī, Abū Saˁīd al-Ḥasan b. ˁAbd Allah, Aḫbār al-
naḥwiyyīn al-baṣriyyīn, édition critique de Ṭāhā 
Muḥammad al-Zaynī et de Muḥammad ˁAbd 
al-Munˁim Ḫafāǧī, Maṭbaˁa Muṣṭafā al-Bābī 	
al-Ḥalabī wa Awlādi-hi bi-Miṣr, Le Caire, 1955.

Yāqūt al-Ḥamawī, Muˁǧam al-Udabā’, Dār al-Mustašriq, 
Beyrouth, s. d., 18 tomes.

Al-Zaǧǧāǧī, Abū al-Qāsim ˁAbd al-Raḥmān Ibn Isḥāq, 
Maǧālis al-ˁulamā’, édition critique de ˁAbd 
al-Sallām Muḥammad Hārun, Maktaba al-Ḫānǧī, 
Le Caire, 1999.

Al-Zubaydī, Abū Bakr Muḥammad b. al-Ḥasan, Ṭabaqāt 
al-naḥwiyyīn wa al-luġawiyyīn, édition critique de 
Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, Le Caire, 1954.

Su’ālāt Abī Ḥātim al-Siǧistānī li-l-Aṣmaˁī wa raddu-
hu ˁalay-hi Fuḥūl al-šuˁarā’, édition critique 
Muḥammad ˁAwda Sallāma Abū Ǧarā, Maktabat 
al-Ṯaqāfa al-Dīniyya, Le Caire, 1994

Audebert, Cl., « Iˁǧāz et sacralisation. La Risāla d’al-
Šāfiˁī à travers le prisme de l’iˁǧāz », Al-Kitāb, 
La sacralité dans le monde de l’Islam, Acta 
Orientalia Belgica, Subsidia III, Bruxelles, 2004, 
p. 295-319.

–, « Les vers chantés de ˁUmar b. Abī Rabīˁa, Recension et 
étude des « lauréats » », Arabica LI/3, Leyde, 2004, 
p. 291-317.

Bernards, M., Changing Traditions, al-Mubarrad’s 
Refutation of Sībawayh and the Subsequent 
Reception of the Kitāb, E. J. Brill, Leyde, 1997, 
118 pages texte anglais ; 212 pages texte arabe 
= édition critique du Kitāb al-Intiṣār d’Ibn al-
ˁAbbās Aḥmad b. Muḥammad b. Wallād (m. en 332 
de l’hégire).

Blachère, R., Histoire de la littérature arabe des 
origines à la fin du xve siècle de J.-C., Adrien-
Maisonneuve, Paris, 1966, 3 tomes.

Carter, M. G., A Study of Sībawaihi’s Principles of 
Grammatical Analysis, Ph. D., Univ. of Oxford, 
1968.

—,« When did the Arabic word naḥw first come to denote 
grammar ? », Language & Communication 5, 1985, 
p. 265-272.

Djaït, H., Al-Kūfa, naissance de la ville islamique, 
Maisonneuve et Larose, Paris, 1986.

Fück, J., ˁArabīya, Recherche sur l’histoire de la langue 
et du style arabe, Librairie Marcel Didier, Paris, 
1955.

Gilliot, C., « Textes arabes anciens édités en Égypte au 
cours des années 1990 à 1992 », MIDEO 74, 
Éditions Peeters Louvain, Paris, 1993. 

Guidère, M., « Le livre des poètes féconds ou la fécondité 
des poètes d’al-Siǧistānī », AnIsl 37, 2003.

Laoust, H., Les schismes dans l’Islam, Payothèque, 1977

Massignon, L., Opera Minora, Explication du plan de 
Kufa III, Dar al-Maaref, Beyrout, 1963, p. 35-60.

Pellat, Ch., Le milieu baṣrien et la formation de Ǧāḥiẓ, 
Adrien-Maisonneuve, Paris, 1953.

Roman, A., La création lexicale en arabe. Ressources et 
limites de la nomination dans une langue humaine 
naturelle, Presses universitaires de Lyon, Lyon, 
1999.

Al-Šilqānī, ˁAbd al-Ḥamīd, Riwāya al-ˁarabiyya fī-mā 
warā’ al-ˁIrāq, Waḥda al-ta’līf wa al-tarǧama wa-l-
našr, al-Ǧumhūriya al-ˁarabiyya al-lībiyya, s. d.

—, al-Aˁrāb al-ruwāt, Dār al-Maˁārif, Le Caire, 1977.

Al-Suwayḥ, Muḥammad ˁĀšūr, al-Qiyās al-naḥwī bayna 
madrasatay-l-Baṣra wa al-Kūfa, al-Dār al-
Ǧamāhīriyya li-l-našr wa al-tawzīˁ wa al-aˁlān, 
Lybie, 1986.

Sezgin, F., Geschichte des Arabischen Scrifttums, 	
E. J. Brill, Leyde, 1982, 9 tomes.

Schoeler, G., Écrire et transmettre dans les débuts de 
l’islam, PUF, Paris, 2002.

Talmon, R., « Who Was the First Arab Grammarian ? : 
A New Approach to an Old Problem », Studies in 
the History of Arabic Grammar, Wiesbaden, 1985

Versteegh, C. H. M., Arabic Grammar and Qur’ānic 
Exegesis in Early Islam, E. J. Brill, Leyde, 1993.

Versteegh, K., The Explanation of Linguistic Causes,  
Az-Zaǧǧāǧī’s Theory of Grammar, 	
John Benjamins Publishing Company, 	
Amsterdam/Philadelphia, 1995.

	 Études

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

47

Le texte arabe du traité d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī, reproduit ici, est celui de 
l’édition critique de Hāšim al-Ṭaʿʿān dans al-Mawrid 3/2 Bagdad, 1974.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

48

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

49

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

50

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abª ÎÆmid al-Tirmi·ï (iiie / ixe siècle)

51

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Marie-Andrée Gouttenoire

52

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 1-52    Marie-Andrée Gouttenoire
Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d’Abū Ḥāmid al-Tirmiḏī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples
qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

