MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 4 (1963), p. 93-103
Régis Blachere

La poésie dans la conscience de la premiére génération musulmane.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

LA POESIE DANS LA CONSCIENCE
DE LA PREMIERE GENERATION MUSULMANE

PAR

REGIS BLACHERE

Notre connaissance de I’humanisme arabo-islamique s’élabore lentement
et non sans difficultés. Sa définition ne saurait &tre cernée sans qu’intervienne
la notion de temps, de milieu et d’évolution. Elle ne saurait coller au réel
sans qu’a cdté du «fait coranique» et de ses conséquences religieuses soient
pris en considération le substrat et les émergences du paganisme théorique-
ment aboli. Dans un ensemble si complexe et dans un processus ou 1’ « auto-
rité» et le consensus omnium tiennent une place si essentielle, les positions
de départ sont déterminantes. Si 1’on pose que la poésie archaique et ses
normes ftraditionnelles sont une des composantes de I’humanisme arabo-
musulman, il peut sembler intéressant de rechercher comment ont réagi
la premitre génération musulmane et Mahomet lui-méme devant la Poésie
et le Poéte, tous deux issus d’un passé dont la condamnation était, semble-t-il,
sans appel.

Durant la premiére phase de son apostolat a la Mekke, entre 612 environ
et 629, la position du Prophete de 1'Islam apparait claire et catégorique. Elle
procéde de la nature des choses : le poéte, aux yeux de tous, regoit son in-
spiration d’un djinn souvent désigné sous le nom de sdhib « acolyten. Or les
polythéistes mekkois, adversaires de la prédication mouvelle, s’obstinent &
voir dans les révélations recues par Mahomet des traits dictés par des djinn,
done sans nul lien avec une inspiration venue d’une divinité supréme. Gontre
ces attaques dédaigneuses, sournoises ou violentes, le Coran s’éléve avec force,
proteste que la parole transmise par Mahomet n’est point euvre de magie ;
elle émane d’Allah qui, des cieux, la fait descendre par un archange.

M L’accusation de magie revient douze fois ; voir Coran, trad. Blachére (Paris 1949 et suiv.),

1Y, Index, 1205. Le passage le plus significatif est dans le n° 90 = xwv1, 6-7.

Anlsl 4 (1963), p. 93-103 Régis Blachere
La poésie dans la conscience de la premiere génération musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 94 Yoez—

Ce n’est pas la parole d’un poéte (Coran, n° 24 —xix, A1). Les impies
ont done tort de se détourner d’elle, en disant :

«Allons-nous délaisser nos dieux pour un poéte hanté d’un djnn (mag“nﬁn) )
(Coran, n° 25 = xxxvi, 35) .

Pour le polythéiste mekkois du vi siecle commencant, ces dénégations,
ces répliques posent certes déja le probléme d’une source transcendante
de la révélation. Surtout & ses yeux éclate une vérité bouleversante et, pour
lui, d’abord inacceptable : dans un monde ott le poéte est redouté parce qu’il
a commerce avec 1'Invisible et parce que son verbe est chargé de puissance
magique, Mahomet et ses quelques disciples mekkois, rompant avec cette
croyance, repoussent celle-ci avec dédain et lui en opposent une autre d’une
puissance supérieure. Ailleurs en effet, le Coran déclare, parlant du Prophéte :

Nous ne lui avons pas appris la poésie : cela ne convenait pas a lui.
(Coran, n° 62 = xxxv1, 69).

Au surplus, si débile que soit notre information sur la personne et la condi-
tion des poetes, en Arabie, aux vr-vi® siécles, il n’en demeure pas moins
que nombre d’entre eux, par leurs meeurs, leur ivrognerie, leur jactance
(fabr) et, parfois, leur vie scélérate, leurs excentricités ou leur vénalité, ont
dd provoquer des sentiments divers allant de la haine au mépris et a la déri-
sion. Dans une révélation datant des premiéres années de la prédication a la
Mekke, e Coran se fait ’écho de cette attitude qui renforce si bien sa position
contre les polythéistes. Dans la sourate dite les Poétes (n° 58 — xxvr), on lit
en effet :

224 De méme les Poétes sont suivis par les Errants (gdwina).
225  Ne vois-tu point qu’en chaque vallée ils vaguent (yahimilng) @
226 et disent ce qu’ils ne font point?

M Les trois passages du Coran ot est rejetée 1'idée que Mahomet est magnin, «inspiré par un
djinny ou « possédé d’un djinn», sont a joindre & ceux ot il est innocenté d’étre un poéte ; voir
ibid., 1205. Ces répliques coraniques rejoignent les trois versets oit Mahomet doit se défendre

d’étre un kdhin ou «voyant».

® Le verbe hdmafyahimu peut évidemment évoquer seulement 1idée de «vaguer», «aller
au hasard». On peut toutefois se demander si la phrase ne fait pas allusion soit & un théme
poétique ol le poéte se représente, fou d’amour, allant dans 1a solitude & la recherche de sa Dame,
soit 4 la condition de poéte-errant allant de tribu en tribu ou d’héte en héte pour chercher sa

pitance.

Anlsl 4 (1963), p. 93-103 Régis Blachere
La poésie dans la conscience de la premiere génération musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t9e( 95 Jecs—

Avec ce texte, la position de la petite communauté, i la Mekke, est précisée ;
il ne s’agit plus de répliques sous forme de dénégations; une condamnation
est édictée contre le Poéte, symbole de la jactance et de la perdition. Sans
nul doute, le Maitre et sa petite centaine d’adeptes durent demeurer attachés
a cette condamnation jusqu’a 1’heure o, contraints par les faits, ils émi-
grérent & Médine, en 622. A ce moment, tout change et au cours d’une ascen-
sion de quelques années, Mahomet devient le chef théocratique d’une com-
munauté qui compte plusieurs milliers de membres ou les émigrés mekkois
se sont intégrés et qui ne cesse de se grossir d’adeptes issus du monde des
Nomades. Dans un tel milieu, la condamnation des poétes et la réserve vis-a-
vis de la poésie ne pouvaient étre maintenues dans leur intangibilité. Ce que
la Révélation avait établi, elle seule pouvait I’amender. Dans la Vulgate
coranique, le passage de la sourate n° 58 — xxvi, plus haut cité, se présente

ainst :

225 Ne vois-tu point qu’en chaque vallée ils vaguent

226 et disent ce qu’ils ne font point?

227 Exception faite pour ceuzx quv ont cru, accompli des ceuvres pies, ont beaucoup
nvoqué Allah

228/227 et ont béndficié de Notre aide aprés avoir été traités injustement. Ceux qui
sont injustes savent vers quel destin ils se tournent V).

De toute évidence, le verset 227-228 /227 « Exception farte, ete.», constitue
une révélation additionnelle ajoutée au texte précédemmentv recu par Maho-
met & la Mekke. Avec plus ou moins de netteté, ’exégése coranique s’est
interrogée sur la date de cette insertion. Elle n’a pas fourni de réponse accep-
table a cette question puisque, selon elle, tout le développement du verset 224
au verset 228 /227 constitue une addition consignée lors de la prédication &

M La traduction de ce verset 227-228/227 est trés délicate. Tous les verbes jusqu’a min
ba’di md zulimii « aprés avoir été traités injustement» sont en arabe & I'accompli et expriment
la constatation d’un fait considéré comme réalisé ou tenu pour réalisable. On pourrait donec
également traduire : Exception fuite pour ceum qui croient, eic., ou bien Ewxception faite pour ceux
qui auront cru, etc. L’incertitude du degré de réalisation de 1’action explique certaines interpré-
tations dont il va étre parlé. '

13

Anlsl 4 (1963), p. 93-103 Régis Blachere
La poésie dans la conscience de la premiere génération musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2{ 96 )oez-—

Médine ). Un rapide examen montre cependant la différence de ton et de
style; alors que les versets 224 a 226 sont courts et s’harmonisent trés bien
rythmiquement avec ceux qui précédent, le verset 227 — partagé en deux
dans la recension de Bassora recue par Fliigel — s’étire & la maniére des
versets révélés & Médine. Tout donne en conséquence & penser que la condam-
nation contenue dans les versets mekkois, 224 & 226, a été amendée par le
verset 227-228/227, & Médine. En face de la Poésie et du Poéte, la position
de la jeune communauté et de son chef élu par Allah s’est modifiée sous la
pression de la réalité politique. Des poétes ont embrassé I'Islam. s ont nom
HassAn ibn Téabit, Ka‘b ibn Malik, Ka‘b ibn Zuhayr, ‘Abd Allah ibn Rawiha
pour ne citer que les plus importants. Tempéraments divers s’il en fut, tous
quatre & des titres différents durent sentir avec géne ou chagrin la condamna-
tion portée antérieurement contre les poctes par le Coran ). Pour Hassin @
dont la paillardise, la couardise, les fanfaronades et la vénalité semblent avoir
défrayé la malice des contemporains, il ne pouvait qu’étre désagréable de
se reconnaltre dans les versets coraniques.

«Ne vois-tu pas qu’en chaque vallée [les poétes] vaguent et qu’ils disent ce qu’ils
ne font point?»

De méme Kab ibn Zuhayr @, dont la téte avait été mise a prix a cause de
ses épigrammes contre les Musulmans, devait plus que tout autre aprés sa
conversion étre avide de faire oublier ses erreurs passées. Pour Ka'b ibn
Mélik ® et “Abd Allah ibn Rawiha ®), la condamnation devait étre plus

M Se fondant sur les données traditionnelles, les éditeurs de la Vulgate du Caire de 1342 H.
(=1923-1924 J.-C.) rappellent en téte de la sourate xxvi que ces versets sont médinois. Les
données rassemblées par Tabari laissent ce probléme dans ’ombre, & quelques exceptions prés,
qui suggérent une succession dans le temps, sans préeiser.

® Voir dans Tabari, Tafstr (Boulaq, 1322-1330), XIX, 79, 1. 9, un trait qui évoque cette
émotion telle qu’on la concevra plus tard.

@ Voir 1’article de T. H. Weir dans 1'Encye. de Plslam II, 306. Sans exclure la possibilité
d’une réforme morale du personnage, apreés sa conversion a I'Islam, il semble plausible de penser
que les anecdotes colportées sur Hassin se veulent favorables pour la période postérieure i cette
conversion afin de mieux faire sentir les faiblesses du poéte, dans le paganisme.

® Voir ’article de R. Basser, dans 1'Encye. de Ulslam, 11, 621.

® Voir Particle de Fr. Bunw, dans I’Encyc. de I'Islam, 11, 621.

® Voir 1'article d’A. Scmasoz, dans I'Encye. de UIslam (2° éd.), I, 52.

Anlsl 4 (1963), p. 93-103 Régis Blachere
La poésie dans la conscience de la premiere génération musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—eet3e( 97 Yooz

cruellement ressentie encore; non seulement en effet 1'un et 1’autre avaient
été parmi les premiers Médinois a rallier la cause de I’Islam, avant 622, mais
ils avaient aussi le droit d’affirmer qu’ils servaient leur foi nouvelle avec
courage et abnégation.

Cette position, fort admissible chez les poétes convertis, aurait sans doute
été de peu de conséquence si, de son coté, le Prophete n’avait point été con-
traint & composer avec la réalité. Dans la littérature de la Sira ou « Vie de
Mahomet», nombreuses sont les données anecdotiques olt ’on voit des poétes
ou des poétesses non-convertis lancer des épigrammes contre la communauté
musulmane de Médine ou composer des thrénes sur les guerriers paiens
tombés en luttant contre elle; plus tard, quand les grandes tribus nomades
d’Arabie centrale et orientale enverront des députations auprés du Pro-
phete, & Médine, cette méme littérature se plaira & brosser des scénes ou les
pottes et les orateurs (hatth) des ces tribus chanteront les fastes de leurs
ancétres ou leurs propres exploits tandis que Mahomet, de son coté, fera
appel & des poétes musulmans comme Hassan ibn T4bit pour mater la jac-
tance de ces nomades. Textes suspects, trop bien composés et trop pittoresques
pour constituer rien de plus qu'un divertissement littéraire. Nul n’en saurait
cependant douter, si loin qu’aille notre défiance & 1’égard de ces récits et de
ces «morceaux de bravoure» qui évoquent pour nous une ambiance, un
« climaty. Dans un milieu comme le monde arabe du vi® siecle ou le Poéte
et 1a Poésie tenaient tant de place dans la vie collective et la formation intellec-
tuelle, le Fondateur de 1'Islam ne pouvait négliger cet état de fait.
L’addition au verset 227-228/227 de la sourate xxvi apporta une
solution & ce drame de conscience. Fit-elle pour autant disparaitre de
tous les esprits une prévention obscure et sans doute profondément enracinée
chez certains? On pourrait I’estimer a priori puisque la révélation coranique
était intervenue pour dissiper les doutes. En fait cependant, durant des
siécles, une partie de 1’opinion musulmane est demeurée dans une réserve
hostile vis-a-vis de 1’art des vers; au ve/xr® siécle, dans un chapitre fort
curieux, Ibn Raglq (mort vers 456 /1064) groupe une série de «dicts» et de
sentences destinés & prouver que, dés 1'époque de Mahomet et de ses
successeurs, la poésie n’est point eeuvre profance, donc condamnable par

essence, mais cuvre pie, génératrice de pureté, de courage et de fo1i quand
13,

Anlsl 4 (1963), p. 93-103 Régis Blachere
La poésie dans la conscience de la premiere génération musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—-—4-3'( 98 )'C—i—-—-—

on sait le vouloir (), D’évidence, ce plaidoyer répond a des critiques plus
anciennes inspirées par la rigueur des croyances, fel ce «dict» attribué
au Propheéte :

«Que le ventre de I'un de vous soit plein de samie vaut mieuz qu’tl soit empli de poésie ®).»

A quelle époque remonte une telle attitude? Celle-ci est-elle le résultat
d’une crise de conscience assez tardive, postérieure en tout cas de plusieurs
générations a la génération méme de Mahomet? Force est ici de reconnaitre,
une fois encore, que les textes dont nous disposons ne sont pas capables
de fournir une réponse satisfaisante & cette question. Qu’il s’agisse en effet
des données ressemblées par at-Tabari dans son commentaire sur le Coran,
ou de celles qui figurent sur ce sujet dans les corpus de traditions, toutes
représentent, au regard de 1'Histoire, des idées et des positions propres a des
générations postérieures. L’examen de cet ensemble conceptuel ne saurait
en tout état de cause étre écarté car il constitue, croyons-nous, une démarche
préalable & 1’étude du probleme posé.

Des données exégétiques et historico-biographiques, 11 est aisé de dégager
les points sur lesquels se sont interrogées les générations musulmanes de la
fin du I°r siécle de I’Hégire (—fin du vis. J.-C.) et du début du siécle suivant.
Les données orales fixées par at-Tabari (mort en 311/g23) révélent trois
positions. La premiere se fonde sur le Coran, n° 58 (—xxvi, versets 224
a 226); elle vise constamment, par référence & des traditionnistes comme
Mugahid ou ‘Ikrima (morts vers 105/723), & mettre 1’accent sur ce qui, chez
les poétes, est condamné parce que lié au Paganisme. Ainsi le terme al-
Gawidna «les Errantsy est glosé par as-Saydfin «les Démons» (Mughid, o

) Voir I. Rasle, ‘Umda (Caire 1325/1907), 1, 9 et suiv. = 2° éd. (Caire 1353/1934), 1, 14.
Le théme développé a pour point de départ un «dict» mis dans la bouche de Mahomet : La
poésie est un discours composé ; ce qui en poésie est conforme au vrai est bon tandis que ce qui n’est point
* conforme au vrai est mauvais.

® Ce hadit est enregistré par Bubari, Seldh (Caire 1351), IV, 52, d’aprés deux chaines de
transmetteurs, 1'une aboutissant au Prophéte, par <Umar, ’autre par Abt Hurayra. A signaler
le titre significatif retenu par Buhéri pour son chapitre : De ce qu’il est détestable que sur I’homme
Vemporte lo poésie au point qu’elle Uécarte de Diew et du Goran. Il serait aisé de rassembler dans les
ouvrages d’adab des données de méme tendanvce, comme par exemple ce mot (de ‘Umar?) : N’ appre-

nez & vos filles ni Iécriture ni lo poésie ; voir Gahiz, Baydn, éd. Hardn, II, 180.

Anlsl 4 (1963), p. 93-103 Régis Blachere
La poésie dans la conscience de la premiere génération musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 99 Yooz

« chalnes»; Qatida et “Tkrima, 1 «chaine ») ), — par as-Sufahd’ «les Insen-
sés», c’est-d-dire ceux que la réflexion n’a pas tirés du polythéisme et de
l'aveuglement (Ibn ‘Abbés et Dahh&k = Ibn ‘Abbas) @, — par Dullin
«égarésy ou ad-Dullin mina l-ginn wa-l-ins ¢ les Djinn et les Hommes
égarésy (CAbi = ‘Abbds, 1 «chaine ») ©), — par al-Musrikima «les Associa-
teurs», c’est-a-dire ceux qui associent des parédres a Allah (Ibn Zayd, 1
«chaine»); a signaler toutefois la glose al-Gdwina = ruwdt as-§ir @ «les
Transmetteurs de poésic» (‘Tkrima > Ibn ‘Abbés, 1 « chaine») ® : inter-
prétation parfaitement insoutenable car la racine gawd et le terme gdwina
ne peuvent 1’autoriser, mais intéressante par I’eflort d’affirmation qu’elle
comporle.
La deuxiéme tendance consiste a limiter la portée des versets :

225 Ne vois-tu pomnt qu’en chaque vallée ils vaguent
226 et disent ce qu’ils ne font point.

Pour I’exégeése, ces deux versets sont liés au précédent qui, sans doute
possible, vise uniquement les poétes paiens; la crilique porte donc également
contre ceux-ci, en particulier contre leur jactance et leur penchant « A louer
certains hommes pour des choses fausses et & insulter certains hommes
pour des choses fausses» (),

La troisiéme position résulte des deux précédentes et se fonde sur le verset
227 : Exception faite de ceur qui ont cru, elc. ; sans eflort, Pexégese découvre
les poétes ralliés a I'Islam qui, du vivant de Mahomet, ont justifié cette
exception; en méme temps, elle met 1'accent sur ce qui différencie ces
pottes de leurs émules demeurés paiens ). Une donnée placée sous la
double autorité de ‘Ikrima et de Tawr va plus loin encore puisqu’elle pose

™ Tabari, Tafstr, XIX, 78, 1. 7 ol smiv.

& Jbid., 78, 1. 14 ot sulv.

& Ibid., 78, 1. 21 et suiv.

@ Ibid., 78,1. 25. A noter que Tabari précise qu’a ses yeux le terme al-Gdwina « les Errants »
englobe tous ceux qui relévent de cette notion.

® Ibid., 78, 1. 3 et suiv.

© Qatada, ibid., 78 en bas-79 et aussi 79, 1. 9, olt une donnée mise dans la bouche de Ubayy
i. Ka‘b revient sur ¢ fait que les versets 224 & 226 visent bien les podtes «associateursy.

3 Tabari, 79 milieu et suiv., référe & des données orales de Barrad, affranchi de Tamim Dari.

14

Anlsl 4 (1963), p. 93-103 Régis Blachere
La poésie dans la conscience de la premiere génération musulmane.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 100 )oer—

que ce verset additionnel est venu abroger la condamnation contenue
dans les versets 224 & 226 . Mais ici nous découvrons un autre courant
qui, lui, va beaucoup plus loin qu’une simple distinction entre poétes ou
poésie liés au Paganisme et poétes ou poésie sanctifies par la soumission
a I'Islam. En fait, on ambitionne une réhabilitation de 1’art des vers et de
ses servants.
Vers la fin du 1°* [vire siécle et au début du suivant, cette tendance pourrait
) P
fort bien se passer de défenseurs. N’est-on point en eflet parvenu au moment
p P
méme ou la poésie arabe, telle que 1’a faconnée unc ftradition séculaire, a
repris son empire? Ne la voit-on pas appréciée, adulée, récompensée par les
Califes et les hauts dignitaires en la personne des poeétes Garir, al-Ahtal
p hial,
al-Farazdaq, al-Kumayt, al-"Argi, “Umar ibn Abi Rabi‘a et tant d’autres?
Pourquoi la génération devenue adulte vers 100 de 1’'Hégire (— 718 J.-G.)
a-t-elle donc éprouvé le besoin de justifier ce retour a une passion ancestrale,
par I’adage fameux mis dans la bouche du Prophéte en personne :

*Inna mina-~l-baydni la-sifra, wa mina-$-5"ri la-ldkma (vaviante : lo-hikama).
«Du clair parler jaillit un sortilege et de la poésie une sagesse 1?»

Aprés les successives dispositions du Coran, pourquoi, vers ce début du
1 /vine siecle, colporte-t-on ces récits o 1’on imagine le Prophéte lui-méme
improvisant un vers ou témoignant son attrait pour la poeésie )2 A ces ques-
tions une seule réponse peut étre fournie : malgré 1’exception et la correction

M Ibid., 79, 1. 24 et suiv.

® La seconde partie du ladi est citée par Bubédri, Abd Dawad et I. Hanbal ; Tirmidi et 1. Miga
ne donnent que la premieére phrase. Ce hadiy est devenu une sorte d’axiome repris dans les
anthologies ; ainsi, Quradi, Gamhara, 14 5 Tmad Tsfahéni, Haridat al-qasr, éd. Faysal, 4.

© Buhéri, Sakih (Caire 1351), IV, 118 ; le vers est sur le métre ragaz. Par voie de hadil,
on tend a représenter le Prophéte se faisant réciter des vers de Labid, de Tarafa, de Qays 1.
Hatim ; voir Buhéri, 1V, 51 milieu; 1. Tahir an-Nahwi, at-Tanwir “ald saqt az-zand (Caire 1303),
I, 3; Agdni (3¢ éd.), 11, 7. Autres données de méme allure montrant 'intérét de Mahomet
pour P'art des vers, Agdni (3° éd.), XII, 66-67 (donnée d’aprés <Ikrima < I. “Abbas) ol le
Prophéte sourit en entendant chanter des vers et déclare qu’il n’y a Ja nul scandale; voir
aussi le traité repris par QAall, Amdli cité par Suydti, Muzhir, 11, 210. Au /i siecle,
la cause est entendue et Géhiz, Bayan (éd. Hartin), 1, 287-288, reproduisant la pensée d’un
anonyme, écrit : « La poésie, tant qasida que rajaz, était écoutée par le Prophéte et appréciée

Anlsl 4 (1963), p. 93-103 Régis Blachere
La poésie dans la conscience de la premiere génération musulmane.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——4»5-( 101 )o%«l«—

faites par le verset 227-228 /227 du Coran a1’égard des poétes, une partie de
la conscience musulmane, pendant des générations, n’avait cessé d’étre sur
la réserve, voire en défiance vis-a-vis des poétes.

Tout aussitot surgit d’ailleurs une nouvelle difficulté. Au regard de I’histo-
rien, les textes oraux fixés & partir du me[ix® siécle ne peuvent représenter,
répétons-le, que des idées courantes dans des milieux citadins d’Iraq, de
Syrie ou de Médine, & Ia fin du I**/vire siécle ou au commencement du suivant.
Est-on en droit d’extrapoler et de penser que ce courant d’idées est plus
ancien? On croit pouvoir répondre par ’affirmative, tout en observant que
I'on part d’indications sous-jacentes dans le Coran, donc d’interprétations
entachées de subjectivité. Pour la génération qui s’éteint, ou qui touche 4 la
jeunesse, ou qui atteint 1’4ge mur vers 50/670, les positions ont d nécessaire-
ment varier en fonction du milieu et du degré d’implantation de 1'Islam.
Tout donne a croire qu’a Médine de pieuses gens, en dépit de 1’évolution du
Coran, demeurérent sur leur défiance primitive; propagée par des hommes
de stricte obédience comme les Qurrd’ ou « Lecteurs du Coran» et par des

Compagnons du Prophéte tel le Calife ‘Umar (), ‘Abd Allah ibn Mas%d
ou "Ubayy ibn Ka‘b ou Abt Darr, cette attitude parait s’étre retrouvée dans

de lui et il ordonnait & ses podtes de composer des vers. [De méme] tous ses compagnons
faisaient des vers peu ou prou, en écoutaient et en faisaient réciter». Voir la série de hadit et de
traits anecdotiques réunis par Barqiqi en téte de son éd. du Diwdn de Hassin page m s
pour montrer que Mahomet ne nourrissait pas d’hostilité contre la poésie. A noter que, dans
certaines données anecdotiques et tendancieuses, il n’est pas facile de savoir si 1’approbation ou
Iimprobation vise la poésie en général ou un podte en particulier ; ainsi dans Agdnt, 3¢ éd., 1V,
146 et le trait contre Hassdn ibn Tabit.

M D’aprés 1'idée que trés tot I'on s’est faite du Calife <Umar et de son caractére dur, altier,
ignorant des compromis, il faut s’attendre i trouver de nombreux traits anecdotiques ou ce
personnage s’éléve contre la poésie et les poétes ; voir par exemple Zubayr ibn Bakkér dans Agdni,
IV, 140. En revanche, on rassemblerait aisément des données ou ce Calife apparait bien disposé
envers les poetes et leur art; ainsi Gél_niz, Baydn, éd. Hértn, II, 320, préte a “Umar cette
remarque : «Le mieux faire des Arabes réside en des vers qui, récités opportunément, attirent
au poéte la sympathie de ’homme généreux et suscitent 'intérét de I’avare». Méme idée, bien
étrange dans la bouche de ce souverain, aussi chez Isx Qurayss, Poesis, éd. De Goeje, 189-190,
et la scéne ou <Umar arbitre un différend entre deux poétes. Voir enfin la donnée de “Umar ibn
Sabba placée sous I’autorité d’Ibn Abbas citée dans Agdni, X, 290 : « Zubayr est le poéte des
poétes parce qu’il ne recherche pas le terme rare, n’accouple pas dans le discours des traits
disparates, ne dit que ce qu’il connait et ne loue son héros que pour les qualités qui sont (réelle-
ment) en lui».

1h.

Anlsl 4 (1963), p. 93-103 Régis Blachere
La poésie dans la conscience de la premiere génération musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—et 0 102 Yooz

les deux villes de Coufa et de Bassora® récemment créées en Iraq, ainsi
que dans les centres urbains de Syrie, & un moment ou, de facon obscure
et passionnelle, I’aile marchante de la société nouvelle se formule a elle-méme
le dogme du “‘gdz al-Qurn, ¢’est-d-dire de I'inimitabilité du Coran; la
poésie cesse d’étre l'expression souverainement belle de la pensée; fout
au plus, dans ces milieux, dans 1’hypothese la plus favorable, dut-on penser
que la poésie était matiére & réhabiliter, qu’elle se 1égitimait par son emploi
pour la défense de 1'Islam et de son éthique; dés ce moment sans doute, le
petit nombre des tenants de cette tendance devinérent-ils quel ferment de
discorde entre particuliers et groupes tribaux représentaient les poétes avee
leurs panégyriques et leurs épigrammes @, 1l n’est plus possible aujourd’hui
d’évaluer 'importance de ces ames pieuses, toujours prétes & écraser sous
leurs pieds I’hydre du paganisme vivace et insidieux. Dans le monde arabe
en pleine mutation, elles durent rester une trés faible minorité qui, dans le
cours des choses, n’eurent que le poids des belles et chimériques consciences.

A cbté des ces esprits en défiance, nous sentons bien qu’une masse considé-
rable du monde arabe demeurait attachée a la poésie et & son idéal esthétique @),
I’entrée en masse dans la jeune communauté d’élément bédouins d’Arabie
centrale et orientale ne peut que reforcer ce courant. Dans ce monde des
Nomades, la poésie n’avait cessé d’étre en honneur a ’aube de 1’Islam comme
avant Mahomet et aprés la premiére expansion arabe en Iraq el en Syrie-
Palestine ; les compositions de “Amr ibn Ma“dikarib, d’az-Zibriqan, d’al-Hutay’a
et d’une foule de guerriers-poétes sont la pour le prouver ). Sans doute

™ On s’étonne, a Bassora (vers la fin du 1*"jvu® sitcle?), de voir un homme répulé pour sa
piété réeiter des vers sur une tombe; I. Sacd, Tabagat, VI, fasc. 1, 111 vers le bas 112.

@ Notation tardive mais référant & une préoccupation plausible & I’époque, par Zubayr ibn
Bakkir dans Agdni, 1V, 140. 7

® On a signalé sporatiquement, dans le Coran, des (races de ce qu’on pourrait nommer le
substrat poétique dans la langue littéraire, a 1’époque archaique ; voir Wright, Arabic Grammar,
11, 359, et surtout les citations par Salibd, dans Rev. Ae. arabe de Damas, XXXIL (1957), 614.
Bien entendu, comme le remarque cet auteur, ces quelques passages, au demeurant courts ol
peu nombreux, n’impliquent aucunement que la forme rythmique du Coran ait un rapport
constant avec les rythmes poétiques.

@ T1 faudra bien un jour corriger sur ce point une optique déformée par notre perception des
faits & travers certaines anthologies et notamment par la plus suspecte de toutes, le recueil des

Musallagdt.

Anlsl 4 (1963), p. 93-103 Régis Blachere
La poésie dans la conscience de la premiere génération musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

22 103 Jrea——

serions-nous encore plus frappés par I'allure traditionnelle de ces composi-
tions poétiques si les circonstances avaient été plus propices a leur conserva-
tion. Quoi qu’il en soit, ces vestiges sont suffisamment abondants et d’une
séve assez exubérante pour qu’on y retrouve ’expression de la péssion indé-
racinable au ceeur du Nomade pour la Poésie. Le dernier mot, on le devine
par ces indices, revient dés ce moment au Poéte. Le tour pris par la politique
partisane, sous les Califes Umayyades, viendra confirmer cette résurgence du
fonds arabe.

Anlsl 4 (1963), p. 93-103 Régis Blachere
La poésie dans la conscience de la premiere génération musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

