MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 4 (1963), p. 79-92
Roger Arnaldez

La louange a Dieu dans le Coran d’apres le commentaire de Fahr Al-Din Al-Razl.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

LA LOUANGE A DIEU DANS LE CORAN
D’APRES
LE COMMENTAIRE DE FAHR AL-DIN AL-RAZi

PAR

R. ARNALDEZ

Deux expressions reviennent fréquemment dans le Coran pour louer Dieu.
L’une est : al-hamdu Lllih, V’autre : subhdna’lléh. Elles se trouvent en parti-
culier au début de certaines sourates, et c’est quand elles sont & cette place
privilégiée, qu’elles ont attiré 1’attention d’al-Razi. Elles font alors 1’objet
d’un commentaire qui offre un bel exemple de systématisation théologique
fondée sur ce qui apparait d’abord comme un caprice du style. Mais tout a
une raison et un sens dans le texte sacré : ¢’est 1a un postulat pour tout com-
mentateur. Les importants résultats de cette exégése, si peu scientifique,
si artificielle qu'on puisse la juger en elle-méme, témoignent de 1’habileté
et de la fécondité de la pensée religieuse musulmane. Ils constituent en effet,
presque a eux seuls, toute une théologie. On pourrait ’appeler 1a théologie
du tahmid (acte de louer Dieu en disant al-hamdu Lllih) et du tasbih (acte
de louer Dieu en disant subhdna’llih).

C’est dans le commentaire de la Sourate Saba que se présente le plus
nettement le tracé général de la systématisation. Les Sourates qui commencent
par al-hamd, remarque al-Razi, sont au nombre de cinq. Deux d’entre elles
se trouvent dans la premiére moitié du Livre; ce sont la Sourate al-An‘dm,
et la Sourate al-Kahf; deux autres sont dans la seconde partie, la Sourate
Saba et la Sourate al-Mald’ika. La cinquiéme est la Fittha qui est mise en
téte du Coran et qu’on lit avec la premiére comme avec la seconde partie.
C’est que les grices de Dieu, malgré leur abondance, et quelle que soit notre
impuissance & les dénombrer, peuvent se ramener & deux catégories : les graces

11

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez
La louange a Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Raz!.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9( 80 Yoos—

de 1’existence et les grices de la subsistance, c¢’est-a-dire celles qui donnent
1’8tre et celles qui le conservent. En effet, Dieu nous a créés au commencement
par sa miséricorde, et il a créé pour nous tout ce qui nous permet de subsister.
Or ces grices se reproduiront lors de la résurrection, car Dieu nous créera
alors une seconde fois, et il créera pour nous une condition durable. L’homme
a donc deux modes d’existence, celle du commencement et celle du « retour»y
et pour chacun de ces modes, Dieu dispose en notre faveur de deux gréces,
celle de 1’étre et celle de la persévérance dans 1’étre.

Cette division théorique se retrouve exactement dans 1’ordre des Sourates.
Dans la premiére partie du Coran (Sourate v, al-An‘dm, vers. 1), Dieu dit :
« Louange a Dieu (al-hamdu Lllih) qui a créé les Gieux et la Terre et qui a
etabli les ténebres et la lumiére», afin d’indiquer la gratitude qui Lui est due
pour la gréce de 1’existence. On en a la preuve au verset suivant : « G’est Lui
qui vous a créés du limony. I s’agit donc bien de la premiére création a 1’exis-
tence. Dans la deuxiéme Sourate de la méme partie, la Sourate al-Kahf,
on lit au verset initial : « Louange & Dieu qui a révélé le Livre a son serviteur,
Livre ol il n’a mis aucune tortuosité et qui est un guide...». Il indique par 1a
la gratitude qui Lui est due pour la grice de la persévérance dans 1’étre. G’est
en effet dans la Loi divine que réside la vertu de la subsistance. Sans cette Loi
qui enchaine les créatures, chacune d’elles suivrait ses propres passions,
engendrant ainsi des dissentiments et des luttes meurtriéres qui causeraient
leur destruction réciproque.

Si nous passons maintenant a la seconde partie du Livre, nous lisons a
la Sourate Saba : « Louange a Dieu! A Lui appartient la louange dans la
vie futures. G’est la preuve qu’il s’agit ici de la seconde existence et de
la seconde création. Enfin la Sourate al-Mald’tka débute par ces mots :
« Louange a Dieu, Créateur des Cieux et de la Terre. C’est Lui qui établit les
Anges comme messagers». Il s’agit 13 de la persévérance dans la vie future,
car les Anges ne seront messagers de Dieu, dans leur ensemble, qu’au
jour de la résurrection, quand ils seront envoyés pour « saluer» les musul-
mans, ¢ est-a-dire pour leur apporter 1’assurance de leur salut éternel. Ici-
bas, en effet, seul Gabriel est messager de Dieu auprés des prophetes.

Quant a la Fittha, elle fait a la fois mention des deux gréces; il y est écrit :
«Louange a Dieu Seigneur des mondes» pour indiquer la grice de cette

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez

La louange a
© IFAO 2026

Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Razl.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—et90( 81 Yor—

vié; puis « Maitre du Jour du Jugement», pour indiquer la gréce de la vie
éternelle. C’est pourquoi on lit la Fatiha avec 'une et I’autre partie du Coran,
puisqu’elle résume, pour ainsi dire, tout 1’enseignement qui concerne, dans
ce monde et dans 1’autre, les rapports de I’homme et de son Créateur.

Le commentaire de la Sourate al-Mald’tke encore (appelée Sourate al-
Fiur) propose les mémes divisions et des explication analogues. L’oppo-
sition de la vie d’ici-bas qui passe et de Iautre vie qui est éternelle (‘dgila
et dgila) est tout de suite affirmée; elle rappelle P"opposition de dumid et
de din, le monde et la religion, ¢’est-a-dire le domaine des valeurs terrestres
et celui des valeurs spirituelle et éternelles, qui apparait dans le commentaire
de la Fitiha, et qui fut un théme majeur de la pensée gazalienne. En plus
de 1’accent mis sur cette opposition, nous reléverons quelques remarques
supplémentaires qui complétent le commentaire de la Sourate Saba. La
révélation du Coran est bien une grice qui donne la subsistance aux hommes
ici-bas. Sans elle ce serait la discorde; mais al-Rézi ajoute en cet endroit
que s’ n’y avait pas le Coran, on ne pourrait pas distinguer entre les hommes.
(’est qu’en effet le commentateur, suivant sur cette question des théses voi-
sines du Mutazilisme, pense que la Loi divine permet & la liberté humaine
de s’exercer, qu’elle dévoile les ceeurs dociles et les coeurs rebelles, qu’elle
donne lieu aux promesses et aux menaces divines de prendre effet. Le Goran
fait donc subsister tous les hommes, les fidéles et les infidéles, pour leur donner
occasion, au cours de leur vie terrestre, de choisir entre le bien et le mal,
entre Dieu et Satan, en un mot, de se « déclarers. Il en résulte que la subsis-
tance sur cette terre est en relation étroite avec la seconde existence et la vie
éternelle. Cest 14 encore une idée de Gazili, que le monde est le germe de
la vie future. Pour tout cela, il faut louer Dieu.

Un autre complément vient du commentaire du second titre de cette Sou-
rate : al-Fitir. On peut entendre par la le Créateur. Mais si on tradwit par
« Louange & Dieu, Créateur du Ciel et de la Terre», ne risque-t-on pas de croire
qu’il s’agit de la premiére création? En réalité, le mot fitir qui a bien le
sens de Créateur, vient de la racine fafara qui signifie «fendre». De 1a résulte
une interprétation plus satisfaisante pour le but que se propose al-Rézi.
Dieu, dit-il, a fendu le ciel pour faire descendre les esprits angéliques, et
il a fendu la terre pour en faire sortir les corps des ressuscités. Cette rencontre

11,

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez

La louange a
© IFAO 2026

Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Razl.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tp( 82 Yeesm

avec les Anges est, pour les musulmans, au jour de la résurrection, le gage de
leur vie éternelle. Afin d’accentuer cette idée, al-Razi met le début de cette
Sourate en rapport avec la fin de la précedente, ou il est parlé des hommes qui
doutent de la miséricorde de Dieu, et qui se persuadent que leur repentir
ne sera pas accepté. En opposition avec cette fausse crainte, le Coran peint
1ci la situation de ceux qui ont la certitude et & qui il annonce ’envoi des Anges,
porteurs de bonne nouvelle, en expliquant que le Tout-Puissant leur ouvrira
les portes de sa miséricorde. Cette bonne nouvelle apportée par les Anges
messagers, c¢’est donc ’annonce de la grace de la subsistance dans ’autre vie.

Telle est la vaste fresque religieuse inspirée par le commentaire de 1’acte
de tahmid. Sur le tasbih, al-Razi est beaucoup plus bref. C’est d’abord que
ce mode de louange, qui est plus exactement une glorification de la majesté
de Dieu, tient, dans le systéme du commentateur, une place moins importante,
ainsi que nous le verrons. C’est aussi que 1’expression subhdna’llah ne
se rencontre qu’une seule fois en téte d’un premier verset, dans la Sourate
al-Isré’. On trouve subhdnahu au milieu du premier verset de la Sourate
al-Nahl. Enfin cinq Sourates commencent par «Ce qui est dans les Cieux
et sur la Terre glorifie Dieu», le verbe « glorifier» étant trois fois au mdds,
et deux fois au muddr: (sabbaha Llldh, dans les Sourates rvm. wx. xi; ot
yusabbihu Llldh, dans les Sourates rxm et LXIV).

Nous avons vu que le tahmid est en rapport avec les grices que Dieu fait
aux créatures, et il se diversifie avec ces graces elles-mémes. Il est une action
de grices, un remerciement. Le tashih est d’une toute autre nature. On le
voit bien dans le premier verset de la Sourate al-Nahl, ou Pexpression sub-
hdnahu est immédiatement suivie des mots ta‘dld “ammd yusrikima « com-
bien Dieu est au-dessus de ce qu’on Lui associe ! ». Al-RAzl commente ainsi :
les impies pensaient que leurs idoles seraient leurs intercesseurs aupres de
Dieu. Dieu réplique subhdnahu, c’est-a-dire qu'il s’afirme pur et éloigné
de tout ce que les «associateursy polythéistes tentaient de Lui associer,
n’ayant ni contraires ni semblables, de telle sorte qu’aucun esprit et aucun
corps ne peut intercéder aupres de Lul sans sa permission.

Par conséquent, le tasbih exprime la transcendance pure de Dieu, le tawhid,
cette unicité absolue qui fait que Dieu est & part de tous les autres étres,
dans la solitude de son en soi. Le tahmid, au contraire, s’adresse au Dieu

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez

La louange a
© IFAO 2026

Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Razl.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 83 )er—

créateur, & la Providence bienfaisante, au Maitre qui pardonne et qui sauve.
Nous verrons que 1’amour de Dieu se situe dans la perspective du tahmid,
alors qu’il ne saurait naitre de 1’acte de tasbih. Nous constatons ainsi que
I’opposition tranchée de deux formes de louanges, correspond a deux aspects
de Dieu qu’il est fort intéressant de voir distinguer en Islim. Philon
d’Alexandrie avait bien fait une distinction entre Theos et Kurios. Elle marquait
chez lui la différence entre le Dieu créateur, bon et généreux, et le Dieu juge
qui envole la Loi pour sauver mais aussi pour punir. Ce n’est pas une telle
opposition qu’exprime la dualité du tahmid et du tasbih. G'est plutot, si
P’on peut dire, celle du Dieu en soi et du Dieu pour les créatures. Ici, créa-
tion et Loi tombent du méme coté sous le tahmid. On peut en dire autant
du départ que fait Ibn “Arabi entre les termes Allah et Rabb. Allah est Dieu
dans son essence et en Lui-méme. Rabb est le Seigneur puissant et sage,
¢’est-a-dire le Dieu qui se manifeste dans la Création et par elle, qui se révéle
dans 1a Loi, a travers des attributs. L’homme se dépouille progressivement de
lui-méme par la méditation de la Loi, ¢’est-a-dire par la méditation des attributs
divins qu’elle révéle, et par 1a, il s’éléve peu a peu jusqu’a Dieu dans son
essence. Si on applique a cette division les termes employés par al-Réaf,
on doit dire qu’Allah est 1’objet du tasbih, ct lc Rabb cst 1’objet du tahmid.
Dans cette perspective, le tasbih serait le terme dernier de la louange. Or,
chez al-Rézi, c’est le contraire : on commence par glorifier la majesté trans-
cendante de Dieu en disant subhdna’llakh, mais la forme compléte et ultime
de la louange est al-hamdu lilldh. Ce renversement est significatif. N’est-ce
pas que pour al-Rizi, le Dieu véritablement réel, Celui qu’on appelle al
Hagq et qui rappelle ici 1'évrws év de Platon, Celui qui n’est pas seulement
une essence inaccessible, mais 1"Etre qut vit et répand sur le monde sa lumiére
et sa vie, ce n’est pas le Dieu isolé dans son tewhid, devant lequel I’homme
ne peut que s’anéantir en confessant sa contingence pure et sa misére, et
en glorifiant 1’Unique sans pouvoir lever les yeux vers Lui; le Dieu vérita-
blement réel est Celui avec lequel I’homme entre en relation, Celui qui donne
Uexistence (igdd) et la subsistance (ibgd’) dans ce monde et dans 1'autre, qui
comble sa créature de bienfaits matériels et de gréces spirituelles.

En effet, al-Rézt déclare que le tahmid implique et contient le tasbih. Mais
la réciproque n’est pas vraie. Quelle que soit ’excellence de la glorification

12

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez
La louange a Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Raz!.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0( 84 Yoor—

du Trés-Haut dans la majesté de son tawhid, elle ne constitue pas une louange
adéquate de Dieu. Et puisque D’exégése théologique d’al-Rézi consiste
a passer des caractéres des divers actes de louange aux caractéres de leur
objet, Dieu, il faut bien conclure que la réalité intégrale de ce Dieu est celle
de 1'Etre auquel s’adresse le tahmid, non celle de 1"Bitre qu’encense le tasbif.
Nous allons voir que le commentateur s’exprime sur ce point en termes des
plus nets. Nous retrouvons ici I'une des difficultés théologiques les plus
graves qui se soient posées & I'Islim. C’est le probléme des rapports entre
transcendance et révélation. Si Dieu est aussi séparé, isolé et enfermé en
Lui-méme, comment connait-il le monde? Comment et pourquoi s’occupe-
t-11 des hommes et leur révéle-t-il la Loi? La doctrine du tawhid, prise abso-
lument, conduirait & Paffirmation d’un Dieu si lointain, qu’on saisit diffici-
lement comment une religion, une vie religieuse dignes de ce nom, seraient
encore possibles. Mais qui ne voit que, si 'intention du dogme de 1’unicité
est de poser une transcendance absolue, sa conception dans la pensée humaine
est entiérement négative et relative, ainsi que le montre la formule consacrée :
il n’y a rien qui soit comme Lui? La voie négative est bien connue et sa néces-
sité reconnue. I1 faut d’abord passer par elle. Le tasbih correspond a cette
voie, et ¢’est pourquoi il faut commencer par lui. La profession du tawhid
n’est qu'un premier pas; le croyant doit aller au-deld, jusqu’au tahmid et
a I'amour (mahabba) de Dieu.

De telles idées sont certainement trés suspectes pour un Islam rigidement
orthodoxe; assurément elles présentent un grand danger, une invitation &
pénétrer, au-deld de 1’affirmation du tewhid, dans le mystére divin (gayb).
Mais nous pourrons constater, & un moment particuliérement intéressant du
commentaire, qu’al-Razi se garde soigneusement ou instinctivement de violer
ce mystére sacré, et qu’il reste un pur musulman. En effet, si le tasbih ne
cesse d’étre contenu dans le tahmid, quelle que soit 1'intimité d’amour qui
se réalise au supréme degré de la louange, la coupure de la transcendance
persiste infranchissable.

Le commentaire de la Sourate al-Kahf nous offre une intéressante comparai-
son du tahmid et du tasbih. Al-Rézi remarque ici que 1’action de gréices est
rendue & Dieu pour la Révélation du Livre descendue sur le Prophéte. Il
note que la Sourate précédente, ot il est question du voyage nocturne que

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez
La louange a Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Raz!.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

~met20( 85 Yeos—

te Tout-Puissant fit faire & Mahomet, débute par subhdna’llih. Le tashih,
dit-il, passe en premier, pour ainsi dire chronologiquement, parce qu’il est
une expression par laquelle on tient Dieu & 1’écart de ce qui ne Lui convient
pas : c¢’est un avertissement qui indique qu’il est parfait dans son essence
(huwa 1$dra od kawnihe kdmalan f1 ditiht). Au contraive, le tahmid est 1’ex-
pression du fait qu’il donne la perfection & d’autres étres que Lui (“tbdra
‘an kawnihs mukammailan i gayrihi). Le principe est sans aucun doute son
étre-parfait, le terme ultime est son étre-perfectif. Cette distinction se
retrouve d’ailleurs chez le Prophéte lui-méme, comme un écho de ce qui est
en Dieu. Le voyage nocturne est un privilége que le Tout-Puissant lui accorde,
et il constitue pour lui le premier degré de la perfection. Les avantages de
ce voyage se limitent a sa personne. Au contraire les avantages de la Révéla-
tion sont communicables. Aussi en lui envoyant le Livre, Dieu fait-il accéder
Mahomet au comble de la perfection, car en préchant la Parole, le Prophéte
apporte la perfection a 1’esprit humain. I fait passer les hommes des bas-fonds
de I’animalité aux sommets de la royauté. Celui qui donne la perfection est
indubitablement plus parfait que celui qui n’est que parfait. Dieu propose
par 1a un exemple a imiter et c¢’est ce que confirme un hadil : « Quiconque
apprend pour lui-méme et enseigne aux autres, peut prétendre & une récom-
pense considérable dans les Gieux». Ontologiquement, ce qui est communi-
cable (m. & m. «transitify, muta‘addin) est supérieur & ce qui reste en sol.
Et ce qui est vrai de tout homme et des prophetes est vrai a fortiors en Dieu,
puisque cette vérité dans I’homme n’est en somme qu’un reflet d’une vérité
en Dieu. En élevant Mahomet au ciel dans le mi‘rag, le Tout-Puissant le
rapproche en quelque sorte de la perfection dont Il est I'unique détenteur.
On sait que, pour les mystiques musulmans, cette assomption de Mahomet
sera comme le prototype de 1’élévation de 1"4me vers la contemplation.
Mais 1e don de la mission prophétique fait entrer le prophéte dans 1’ceuvre
divine qui donne la perfection a tous les hommes. On voit que, selon ce mode
de pensée, la vie mystique, dans la mesure ol elle se limite & 1’élévation
personnelle, est inférieure a la vie du docteur qui enseigne la vérité.

Donc si le tasbih a une priorité chronologique, le tahmid jouit d’une pri-
mauté de valeur. Al-Rézi e déclare nettement : 1’isrd, le voyage nocturne,
exprime 1'élévation (raf) du Prophéte de bas en haut; la révélation exprime

12,

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez

La louange a
© IFAO 2026

Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Razl.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3{ 86 )oez—

la descente de la lumiére de 1’inspiration de haut en bas; or il n’y a aucun
doute que le second mouvement est plus parfait que le premier. Qu’est-ce-a-
dire? On aurait cru que le mouvement vers Dieu est le plus important de tous.
La direction vers le haut ne figure-t-elle pas le redressement, 1a libération des
souillures et des chaines d’ici-bas? Quelle est donc la pensée du commenta-
teur? Sans doute si le terme de cette élévation était, comme le veulent certains
mystiques, I'union de 1’Ame a Dieu, une participation intime & la vie divine,
le jugement d’al-Razi serait-il paradoxal. Mais, dans son optique qui reste
purement musulmane, une telle union est impossible et sacrilége. Dieu peut
élever une créature vers Lui, mais il ne se donne pas Lui-méme a elle. Il demeure
enfermé dans son en so¢ sans rien communiquer de son mystére. Au contraire,
dans le mouvement inverse de la création et de la révélation, Il communique,
Il donne quelque chose dont il est 1’unique source, et dont 1’homme tirera
sa propre perfection. Aussi al-Rézi proclame-{-il & deux reprises dans son com-
mentaire, que dans la mesure ott le Dieu parfait donne Ja perfection a I’homme,
H est «au-dessus de la complétude» ( fawq al-tamdm). L’essence véritable
de Dieu est par conséquent au-dela de sa propre perfection. Le Dieu parfait
du tawhid risquait de n’étre que le Dieu transcendant d’Aristote. Tout autre
est le Dieu bienfaisant d?Abraham et des prophétes.

Jusqu’ici, nous avons étudié surtout les différences entre les deux expres-
sions de la louange et entre leurs implications. Bien que ce soit 14 un point de
vue primordial, il ne faut pas s’y tenir exclusivement. En accentuant trop
cette opposition, on mettrait en péril le tawhid qui reste en Islim le dogme
essentiel et fondamental. La dualité du tahmid et du tasbth améne a assouplir
la conception et la réalité de 1’unicité transcendante; elle ne la supprime
jamais, nous 1’avons vu. N'oublions pas que 1’acte de louange signifie 1’acte
de glorification, comme un contenant signifie son contenu (anna’l-tahmid
yadullu “ald’l-tasbih dildlata’ l-tadammun). 11 doit donc exister entre les deux
des relations de convenance. Pour les découvrir, nous allons suivre al-Rézi
dans ses commentaires proprement dits des mots hamd et subbdn.

C’est dans I’exégeése théologique du premier verset de la Fdttha, que nous
trouvons le développement le plus long et le plus complet sur la signification
de hamd. 1l faut, dit al-Rézi, distinguer ce terme de deux autres, madh qu’on
peut traduire par éloge, et sukr, ’action de graces, le remerciement.

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez
La louange a Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Raz!.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t3s( 87 )otr—

Le madh est un éloge qui peut étre fait d’un étre vivant comme d’un é&tre
inanimé. Celul qui voit une perle ou une jacinthe extrémement belles en
fait I'6loge, les vante. Mais on ne dira pas qu’il les loue. Madl est donc plus
général que hamd. En outre, I’éloge peut indifféremment précéder ou suivre
I’acte qui produit un bien. La louange ne peut que le suivre. Une autre diffé-
rence est plus difficile & rendre en francais. Le madh peut étre interdit,
c’est-d-dire que ce mot regoit parfois une acception péjorative quand 1’éloge
émane des louangeurs et des panégyristes (al-madddhin), comme dans cette
tradition du Prophéte : « Soulevez la poussiére sur le visage des louangeurs».
Au contraire le mot hamd ne regoit jamais un tel sens, et s’applique toujours
a celui qui fait le bien. Aussi le Prophéte a-t-il dit : « Gelui qui ne loue pas les
hommes ne loue pas Dieu». Voild pourquoi la louange est 1’objet d’un impé-
ratif absolu. Enfin 1’éloge s’adresse a toutes sortes de vertus, tandis que la
Jouange ne convient qu’a la reconnaissance d’une vertu particuliére et déter-
minée, la bienfaisance ou la bonté (al-in‘dm wa’l-thsin). On louera donc Dieu
parce qu’ll est le Vivant puissant et sage. Dieu, dit al-Razi, ne peut faire du
bien 4 ’homme sans connaitre la totalité du connaissable afin de savoir quelles
sont les diverses sortes de ses besoins, et sans avoir la puissance de créer tout
ce qui les satisfait. Lui-méme doit étre dépourvu de besoins pour s’occuper
entierement de ceux de ses créatures. On Le loue parce qu’il est générosité
pure et totale, parce que, tout en étant le Maitre qui posséde toutes choses,
I ne fait rien pour Lui-mé&me et tout pour les hommes. Par suite, 1a louange a
Dieu ne saurait étre une vile flatterie, mais elle exprime nécessairement la
reconnaissance authentique. Si on disait al-madju lilléh, on n’impliquerait
pas par la qu’ll est un agent libre (al-fd'l al-muptdr). Au contraire, celui
qui dit al-hamdu hlldh, reconnait que son Dieu n’est pas nécessité par son
essence, comme le prétendent les philosophes, mais que ses libéralités dé-
coulent de son libre choix.

D’autre part, hamd est plus général que sukr, car on remercie seulement,
pour des bienfaits qu’on a recus soi-méme, tandis qu’on peut louer également
pour les bienfaits que regoivent les autres. Dans son commentaire de la
Sourate Saba, al-Rézi ajoute sur ce point qu’on peut louer celui en qui se
trouvent des attributs dignes de louange (sifit hamida), méme s’ils ne sont
pas du tout un bienfait pour celui qui loue. Or Dieu est louable dans

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez
La louange a Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Raz!.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—o( 88 Joe3—

I’éternité, parce qu’ll posséde les attributs de la perfection et les caractéres
de la majesté. I1 peut étre ’objet d’une gratitude incessante pour ce qu’il fait
paraitre de générosité, mais la mention de ses bienfaits, ne s’attache pas
nécessairement a sa louange; bien plus, il suffit pour Le louer, de rappeler
sa grandeur. Or le fait de posséder le Ciel et la Terre constitue une parfaite
grandeur. Dans ce passage, il semble que le tahmid vient se confondre avec
le tasbih, qui est la glorification de la grandeur, de la majesté et de la perfec-
tion divines. C’est que la gloriﬁcation fait partie, nous I'avons vu, de la
louange; elle en est le premier degré, et le tahmiéd peut donc se réduire au
tasbih. Gela n’en est pas moins une forme réduite de la louange, non sa
forme pleine. L’expression « il suffit pour Le louer de rappeler sa grandeur»
(bal yakfi dikr al-‘azama) indique assez qu’il s’agit d’une réduction. Quoi
qu’il en soit, la continuité entre le tasbih et le tahmid est, dans ce texte,
nettement soulignée, ce qui confirme qu’il ne faut pas trop radicalement
couper entre les deux formes de la louange, ni, par conséquent, entre les
deux aspects de Dieu.

Revenons au commentaire de la Fitsha. 11 conclut qu’il est plus digne de
dire al-hamdu hllih que al-sukr billih, puisqu’on loue alors le Tout-Puissant
du bien qu’ll fait & tous. Employer al-hamd, c’est sous-entendre qu’on loue
Dieu dans tous les cas, qu’on bénéficie ou non de ses grices, car ses dons
vont au monde entier.

Tout ce qui précéde montre que 1’expression al-hamdu Lllih porte en soi
une valeur de vérité objective et qu’elle est indépendante de la subjectivité
de celui qui la prononce. Al-Rézi va jusqu’a dire qu’il n’est pas requis pour
formuler cette louange, d’avoir dans le ceeur les sentiments et les convie-,
tions qui lui correspondent. Le Coran ne commande pas de louer Dieu; il
ne dit pas «loue Dieu», mais «louange & Dieu». S’il y avait 1a un ordre,
poursuit le commentateur, conformément a son idée qud tout commande-
ment de Dieu doit faire écho, chez I’homme, un libre pouvoir qui lui permet
de P’exécuter, il s’en suivrait que la créature a la puissance de louer son Créa-
teur. Mais la louange est de droit la propriété de Dieu. Elle Lui revient de
par la dignité de son essence. Elle ne consiste ni dans un état d'un ceeur
humain reconnaissant, ni dans une parole humaine. Ce que peut ressentir
et exprimer 1’homme est accidentel; la louange & Dieu est essentielle. Sans

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez

La louange a
© IFAO 2026

Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Razl.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

90 89 Yooz

doute pouvons-nous dire : Je loue Dieu. G’est bien 1 une louange, mais elle
n’est pas a la mesure de Dicu. En outre, la louange a Dieu est faite de la totalité
des louanges qui Lui sont adressées. Un homme seul ne saurait Lui rendre
grices pour tous scs bienfaits, puisqu’il n’en peut connaitre qu'une infime
partie. Il faut donc pour former une louange convenable, le cheur entier
des créatures, passées, présentes et & venir, Anges, hommes, djinns. G’est
a ce choeur que chacun de nous doit associer sa voix. Et c¢’est en disant
« Louange & Dieu» et non « Je loue Dieu» que nous participons a cette louange
universelle.

Sans doute, faudrait-il conclure, en bonne logique, que seul Dieu peut se
louer d’une maniére digne de Lui, et que par la formule al-hamdu Lilih
le fidéle ne fait que participer & 1’éternelle louange que le Tout-Puissant
s’adresse & Lui-méme. Mais ce serait donner & ’homme un acces sacrilege
a la vie intime du Maitre des mondes. S’il n’est pas interdit de penser que
Dieu se loue Lui-méme, la louange dont il est question dans le Coran est
d’une autre sorte et d’un niveau inférieur, puisque étant une réalité que Dieu
possede, elle fait partie du monde créé. Néanmoins, elle ne peut dépendre
des dispositions contingentes de chaque créature prise a part. La Providence
divine ne fait pas du bien & un homme pour en recevoir une louange. Etant
parfait, Dieu n’a besoin de rien et Il n’attend rien de nous. Gomme d’ailleurs,
nous sommes incapable de le louer dignement par un mouvement spontané
de notre ceeur, ¢’est Lui qui doit créer dans ce ceeur un appel, et faire tomber
tous les obstacles. G’est 1 une nouvelle grice qu’ll fait & ’homme. Mais de
cette nouvelle gréce, il va falloir le louer, et cela ira 4 'infini. Aussi la louange
que la créature adresse au Créateur n’est autre chose que le fruit d’une grace
de vocation. Elle dépasse de toutes parts 1’étre fini et contingent qui la formule.
D’un c6té, elle est I’hymne de toutes les créatures de tous les temps passés
et futurs, de l'autre clle est l'infinité des grdces successives qui convient
le coeur & la répéter et & la renouveler sans cesse. Elle s’ouvre ainsi sur deux
infinis.

Quant au premier de ces deux infinis, al-Razi 1’éclaire en commentant une
tradition du Prophéte. Dieu donne & chaque homme des bien usuels; par
exemple, a celul qui a faim, Il donne & manger; a celui qui a soif, Il donne
a boire; a celui que est nu, I donne un vétement. Ge sont 1a des bienfaits en

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez

La louange a
© IFAO 2026

Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Razl.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

~t0( 90 )3

eux-mémes limités. Mais quand I’homme dit : al-hamdu Llldh, ce qu’'il offre
a son divin bienfaiteur, c’est la louange infinie ¢t universelle de toutes les
créatures. G’est pourquoi Dieu dit : Regardez mon serviteur; Je lui ai fait
un don unique et il m’adresse un remerciement qui est sans fin et sans limites.
Donc, pour une gréce finie de Dieu, I’homme répond par une louange infinie.
Mais, dit al-Razi, quand on soustrait le fini de 1’infini, le reste est infini. Par
suite, ’action de gréce infinie répond au bienfait fini recu de Dieu en ce monde,
et en méme temps, elle rend 1’homme digne, dans ’autre vie, de libéralités
infinies.

Le second infini est plus important encore. H est une ouverture sur 1’iné-
puisable source de grice qu’est la bonté divine. C’est pourquoi la premiére
Sourate qui est la « Sourate de la Louange» a re¢u le nom de Fétiha : celle
qui ouvre. Dans cette direction, la louange devient amour (mahabba), et
de méme que la louange est appelée a se renouveler sans fin, de méme 1’amour
de I’homme pour Dieu s’éléve par degrés (ma‘arig) toujours plus haut.
Cette ouverture illimitée de 1’amour répond en quelque sorte a I'infinité
de la majesté divine.

La doctrine du tahmid s’achéve donc dans une théologie d’une trés haute
envolée spirituelle. Celle du tasbih reste davantage au niveau de la spécula-
tion philosophique, ce qui confirme bien 1’idée que le Dieu purement trans-
cendant releve de la philosophie plus que de la mystique. Cependant, nous
allons constater une fois de plus, qu’il y a continuité et non rupture et oppo-
sition entre les deux modes de louange.

Le tasbih, explique al-Razi dans son commentaire de la Sourate Lvi1, consiste
a éloigner Dieu de tout mal ou de tout vice (tab’id Allih ‘an al-si’). Cet
éloignement concerne 1’essence, les attributs, les actes, les noms et les juge-
ments de Dieu. Relativement & 1’essence, le mal est le néant et la possibilité
du néant. Nier de Dieu cette possibilité, c’est nier en Lui toute pluralité,
et avec elle toute corporéité, tout accidentalité, tout contraire, tout semblable,

‘ce qui conduit & I'unicité absolue (wahda mutlaga). Relativement aux attributs,

le mal est I'ignorance qu’il faut rejeter loin de Dieu, car Il embrasse tous les
connaissables et Il a puissance sur tous les objets possibles de sa puissance;
ses attributs sont immuables. Quant aux actes divins, ils n’ont pas le caractére
d’agents dans une matiére et selon des archétypes, car matiére et forme sont

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez

La louange a
© IFAO 2026

Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Razl.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0e{ 91 Joer—

des créations de Dieu. Et s’il avait besoin pour agir de matiére et de forme,
il y aurait un enchainement infini de causes dans 1’espace et le temps, ce qui
est absurde. Quant A ses noms, il est écrit : Dieu a les plus beaux noms, invo-
quez-Le par leur moyen. Quant aux jugements, tout ce que Dieu a établi
dans la Loi est bon, bienfaisant et salutaire. Les jugements de Dieu s’imposent
4 tous, et personne n’a a juger contre Lui en rien. Dans le commentaire de
la Sourate 1xi, le tasbih est mis en rapport avec les idées de seigneurie divine
(rubdibiya), d’unicité (wahddniya), et «autres attributs dignes de louange»
(hamida). A propos de la Sourate vx, al-Rézt justifie le tasbih par le fait que
Dieu est Créateur et qu’il posséde 1'univers.

Sans multiplier ces exemples, nous pouvons comprendre que le tasbih
que nous avons vu définir par la glorification de ’essence parfaite et unique
de Dieu, ne s’adresse pas exclusivement a I'Etre qui est pure transcendance.
Il rend hommage au Créateur, au Souverain Maitre du ciel et de la terre,
au Législateur puissant et sage. Les attributs de Dieu, ses actes justes et bons
tombent également sous cette glorification. Le tashif empiéte incontestable-
ment sur le tahmid, tandis que nous avons dit que le tahmih pouvait se
réduire au fasbth. La continuité est parfaite. I reste malgré tout que la
conception du Dieu du tasbih est plus abstraite, plus froide, plus philoso-
phique. L’autre conception est plus religieuse, plus humaine aussi; elle a
plus de chaleur et de ferveur; elle s’achéve dans I"amour de Dieu. Mais il
n’y a pas d’incompatibilité entre ces deux conceptions. Si la vie spirituelle
est un itinéraire de 1’4me vers Dieu, et si au départ il faut un appel divin,
il n’y a pas & s’étonner si ce premier appel est pergu comme venant du loin-
tain, d’un Dieu lointain dont on ne saisit d’abord que la terrifiante majesté,
telle une montagne abrupte qui coupe 1’horizon. Mais on se rapproche et la
montagne qui semblait inaccessible et dépouiliée, révele ses sentiers et les
vallées fertiles. Ainsi est Dieu. On se rapproche, et ce Souverain redoutable
se montre si plein de générosité et de bonté qu’on se perd dans 1'infini de
sa louange et de son amour. Voild comment tout commence par le tasbih
pour s’achever dans le tahmid.

C’est bien le méme Dieu unique et transcendant qui est a la fois perfection
et au-deld de la perfection. Mais quand I’homme 1’a glorifié dans sa pure trans-
cendance et dans les attributs de sa Souveraineté absolue, il s’apercoit qu’il

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez
La louange a Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Raz!.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

e 92 Yeez—

est loin d’en avoir congu la réalité véritable. Une fois qu’on a posé Dieu d’un
seul coup au-dela de toutes les limites du fini, il reste & explorer pour ainsi
dire cet infini, méme s’il est inépuisable. La coupure du tawhid absolu
interdit & 1’homme semblable entreprise. Il ne reste plus a la créature qu’a
se dépouiller, & s’anéantir,  faire en soi le vide total devant la majesté divine,
si elle désire s’élever jusqu’a Dieu. Cette voie mystique est celle de Pisrd’ qui

nd n pour modale tvniaue le vovace nocturne de Mahomet. Plugieurs soufig

ren ur mocaeie typique le voyage urne

P
ont Voulu la suivre; certains mémes, comme al-Bistami, ont pensé y progres-
ser plus avant que n’avait fait le Prophete. G’est une voie ardue qui attaque
'inaccessible par son coté le plus a pic. Mais, dans sa réalité intégrale, Dieu
se situe au-deld méme de cet au-deld ot 1’enferme le tawhid de sa perfection
solitaire et en soi, puisqu’il est au-dessus de la perfection. Aussi, tandis que
sa transcendance nous échappe, sa super-transcendance en fait la source géné-
reuse et inépuisable de graces qu’ll fait descendre sur nous et qui nous sont
communicables. |

Telles sont les importantes 1dées théologiques inspirées a Rézi par le com-~
mentaire de deux mots du Coran. Elles restent trés musulmanes, et pourtant
elles ont I'intérét d’assouplir la rigide conception du tawhid, de la transcen-
dance absolue de Dieu, qui avait posé tant de problémes insolubles aux
Mu‘tazila, qui a certainement contribué & une certaine sclérose de la pensée
religieuse strictement orthodoxe, et amené les mystiques a tourner le dos a
un Isldm . qui n’avait plus d’autre issue que la sécheresse du ritualisme et

du légalisme.

Anlsl 4 (1963), p. 79-92 Roger Arnaldez

La louange a
© IFAO 2026

Dieu dans le Coran d’aprés le commentaire de Fahr Al-Din Al-Razl.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

