MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 39 (2005), p. 131-147
Asma Hilali

‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a l'origine de la réflexion sur
I’authenticité du hadit.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Asma HILALI

‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi
(m. 360/971) a l'origine de la réflexion
sur I'authenticité du hadit

A TRADITION prophétique (hadit) désigne dans I’histoire musulmane les paroles, les faits et gestes,

transmis de génération en génération, du Propheéte Muhammad, de ses Compagnons et de ses

Suivants. Le hadit comporte deux parties : une chaine de transmission (sanad) et un texte (matn).

L’authenticité du hadit ! a fait I’objet d’études s’organisant autour de deux centres d’intérét: le lien

entre authenticité et histoire des textes 2, et le lien entre authenticité et aspect juridique du hadit 3.

La théorie du common link, proposée par J. Schacht 4 permet d’étudier de fagon critique la chaine

de transmission. Elle a été complétée par G.H.A. Juynboll >. Une troisi¢me tendance s’intéresse aux

Cet article reprend quelques éléments de ma these de doctorat soutenue
en décembre 2004 & I'Ecole pratique des hautes études, section des
sciences religieuses (Paris). Je tiens a remercier en particulier Pia
Kourilisky qui a corrigé mon francais et m'a aidé dans I'aboutissement
de ce travail.

Voir la catégorisation des études orientalistes autour du hadit par
M. Cook, «Eschatology and the Dating of Traditions », Princeton Papers in
Near Eastern Studies 1, 1992, p. 23-47, surtout p. 24-25. Cf. aussi G.H.A.
Juynboll, Muslim Tradition, Studies in Chronology, Provenance, and Authorship
of Early hadith, Cambridge, 1983 ; J. Schacht, The Origins of Muhammadan
Jurisprudence, Oxford, 1950, 1967 (4¢ édition) ; 1. Goldziher, Etudes sur la
tradition islamique, trad. L. Bercher, Paris, 1984; R. ]. Robson, «Hadith»,
EP11I, p. 24-30; M. Muranyi, « Bemerkungen zu einem Hadit des Yahya
b. Sa1d al-Ansari. Die Problematik des tayammum in der frithislamischen
Uberlieferung», 10S 5, 1975, p. 129-140; G. Schoeler, «Miindliche Thora
und Hadit: Uberlieferung, Schreibverbot, Redaktion », Der Islam 66, 1981,
p. 213-151; J. Van Ess, Zwischen Hadit und Theologie, Berlin, New York,
1975; J. Fuick, «Die Rolle des Traditionalismus im Islam», Zeitschrift der
Deutschen Morgenliindischen Gesellschaft 93, 1939, p. 1-32; M. A. al-Hatib,
al-Sunna qabl al-tadwin, Le Caire, 1963. Parmi les études relativement
anciennes: W. H. T. Gairdner, «Mohammadan Tradition and Gospel
Record, the Hadith and the Injil», Moslem World 5, 1915, p. 349-379.

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Audles isiamologiques 39—2005

Anlsl en ligne

2 1. Goldziher, Etudes sur la tradition islamique; J. de Schacht, The Origins
of Muhammadan Jurisprudence; U. Rubin, The Eye of the Beholder, the Life
of Muhammad as Viewed by the Early Muslims. A Textual Analysis, New
Jersey, 1995. Voir également les études de M. J. Kister, dans Studies
in Jahiliyya and Early Islam, Variorum Reprints, Londres, 1980; G.H.A.
Juynboll, «Dyeing The Hair and Beard in Early Islam, A Hadith-Analytical
Study», Arabica 33, 1986, p. 49-75; G. Schoeler propose I'¢tude de deux
traditions a partir de leurs chaines de transmissions dans «Character
and Authenticity of the Muslim Tradition on the Life of Muhammad»,
Arabica 49, 2002, p. 360-366.

W. B. Hallaq, «The Authenticity of Prophetic Hadith: a Pseudo-Problem»,
Studlsl 89, 1999, p. 75-90.

La théorie du «Common Link» considére qu'une partie de la chaine de
transmission du hadit est authentique, elle correspond au lien commun
entre les différentes chaines de transmission (ou les différentes versions)
d'un seul hadit. ). Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence,
p. 171-175.

G.H.A. Juynboll, Muslin Tradition, p. 206-217. M. Cook, «Eschatology and
the Dating of Traditions», p. 23-47 et «The Opponents of the Writing
of Tradition in Early Islam», Arabica 44, 1997, p. 444-491.

w

S

w

‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026

https://www.ifao.egnet.net

131


http://www.tcpdf.org

132

ASMA HILALI

écrits théoriques dans le domaine du hadit et de son authenticité ©. En fait, I’authenticité du hadit est

au cceur d’un ensemble de problémes qui traitent aussi bien des éléments juridiques et théologiques

que de la transmission des textes.

La difficulté principale de toute étude sur le hadit concerne 1I’ampleur et la diversité du corpus
de la littérature : il s’agit des recueils de hadit-s, des ouvrages de la science des transmetteurs (‘ilm
al-rigal), des commentaires qui comportent I’extraction (tahrig) des hadit-s mentionnés dans les

recueils, ainsi que des ouvrages de révision (mustadrak, pl. mustadrakat) mentionnant les hadit-s

omis par les auteurs des recueils dits « authentiques 7 ».

Le premier écrit systématique sur la science du hadit date du 1v¢/X® siecle. 11 s’agit de I’ouvrage
de ‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971), Al-muhaddit al-fasil bayna al-rawi wa al-wa‘i 8
qui se situe sur la charniere entre la période ou les transmetteurs de hadit collectionnaient des textes
fragmentés (II%/VIIE et T¥/1x° siecles et le VI¥/ XII° siecle) %, et la période ol apparaissent des écrits

de synthese de la pensée théorique avec des auteurs comme Ibn al-Salah al-Sahraziri (m. 642/1244)

et Ibn Katir (m. 774/1373) 1°.

Al-Ramahurmuzi entreprend la description de I’histoire de la transmission et en déduit des lois.

Le texte hadit devient a travers la problématique de son authenticité un objet d’étude et de réflexion

théorique '!. Les auteurs postérieurs, premiers théoriciens du hadit sont : al-Hakim al-Naysaburi
(m. 406/1027) : Ma‘rifat ‘ulitm al-hadit '? ; al-Hatib al-Bagdadi (m. 463/1085) : Kitab al-kifaya fi ilm
al-riwdya 3 ; Ton ‘Abd al-Barr al-Qurtubi (m. 463/1085), Gami‘ bayan al-ilm wa-fadlihi wa-ma yanbagi
fi riwayatihi wa-hamlihi '*. 1ls se chargent de compléter et d’affiner la théorie de I’authenticité du
hadit fondée par al-Ramahurmuzi. Deux étapes jalonnent I’élaboration de la théorie de I’ authenticité :
I’amorce de la théorie, et I’établissement d’une pensée théorique affirmée.

6 G.H.A. Juynboll, Muslim Tradition; ). de Schacht, The Origins of Muhammadan
Jurisprudence; E. Dickinson, The Development of Early Sunnite Hadith
Criticism. The Taqdima of Ibn Abi Hdtim al-Rdzi (240/854-327/938), Leyde,
Boston, Cologne, 2001 ; M. A. Amir-Moezzi, «Remarques sur les critéres
d'authenticité du hadith et l'autorité du juriste dans le shi‘isme imamite »,
Studlsl 85, 1997, p. 5-39.

7 Abii Ga‘far Al-Kattani, (m. 1345/ 1927), al-Risala al-mustatrafa fi mashir
kutub al-sunna al-musarrafa, Liban. s.d. A propos des différents ouvrages
d'extraction (tahrig), cf., al-Kattani, al-Risala al-mustatrafa, p. 21-25. Voir
les ouvrages de concepts (kutub al-mustalah), p. 159-163, les ouvrages
des «états» des transmetteurs (kutub fi bayan hal al-ruwat), p. 153-159;
et les recueils dans leurs différents types comme les sunan, p. 25-29,
ou les ouvrages élaborés selon les chapitres de figh, p. 30-34.

8 Al-Ramahurmuzi, Al-Muhaddit al-fasil bayna al-rawi wa al-wa, éd.
Muhammad ‘Aggag al-Hatib, Beyrouth, 1971. A propos d'al-Ramahurmuz],
cf. G.H.A. Juynboll, «al-Ramahurmuzi», EF VIII, p. 435; L. T. Librande,
«The Categories High and Low as Reflections on the Rihla and Kitabah
in Islam» Der Islam 55, 1978, p. 267-280.

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

7 Par aspect fragmenté des textes, nous entendons I'absence de toute
démarche théorisante et la priorité accordée aux informations concernant
les transmetteurs.

10 1bn al-Salah, Mugaddima fi ‘uliim al-hadit, Beyrouth, 1978; ‘Imad al-Din
Ibn Katir, ihtisar ‘uliim al-hadit aw al-Ba‘it al-hatit ild ma‘rifat uliim al-hadit,
éd. Ahmad Muhammad Sakir, Le Caire, 1937.

1T Al-Ramahurmuzi, Al-Muhaddit al-fasil, p. 238.

12 Al-Hakim al-Naysabiiri, Ma‘rifat ‘uliim al-hadit, Le Caire, 1937 (dorénavant,
‘Ulim).

13 Al-Hatib al-Bagdadi, Kitab al-kifaya fi ilm al-riwaya, Haydarabad, 1938.
(dorénavant, Kifaya). Sur al-Bagdadi voir, R. Selheim, «al-Khatib al-
Baghdadi», ER IV, p. 1111-1112.

14 bn ‘Abd al-Barr al-Quirtubi, Gami bayin al-ilm wa-fadlihi wa-ma yanbagi
fi riwayatihi wa-hamlihi, Médine, éd. ‘Abd al-Rahman Muhammad ‘Utman,
2 vol., 1969 (dorénavant, Gami‘). voir a propos d'lbn ‘Abd al-Barr,
F. Rosenthal, «Ibn ‘Abd al-Barr», EP Il p. 674.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABD AL-RAHMAN AL-RAMAHURMUZI (M. 360/971) A LORIGINE DE LA REFLEXION SUR LAUTHENTICITE DU HADIT

L AMORCE DE LA THEORIE
DE LAUTHENTICITE DU HADIT CHEZ AL-RAMAHURMUZI (M. 360 /971)

‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi, connu dans la littérature du hadit comme « le traditionniste des
Persans » (muhaddit al-‘agam) a vécu a Ramahurmuz au sud d’ Ahwaz, carrefour de plusieurs routes
commerciales et centre d’enseignement mu‘tazilite entre la deuxieéme moitié du 111° siecle de I’'Hé-
gire et la premiere moitié du 1v®, ¢’est-a-dire a I’époque de ‘Adud al-Dawla (m. 372/ 983) !3. On peut
supposer qu’il a essentiellement profité de la bibliotheque fondée a Ramahurmuz par Ibn Sawwar
(m. 157/773) '°.

Dans al-Muhaddit al-fasil, al-Ramahurmuzi rassemble les matériaux relatifs a I’histoire du hadit et
établit un lien entre la transmission du hadit et son authenticité. Transmission et authenticité ne sont
pas juxtaposées linéairement dans sa pensée, mais corrélées. Al-Ramahurmuzi distingue la transmis-
sion (riwaya) du hadit de sa connaissance pratique (diraya). A la fonction du transmetteur (rawi) du
hadit, il ajoute celle du transmetteur-connaisseur qui a étudié d’une maniere approfondie les hadit-s
qu’il transmet. La simple transmission désigne la récitation d’un texte sans I’étude approfondie du
texte récité !7. Le hadit en tant que science 2 part entiére est un principe sous-jacent dans I’ouvrage
d’al-Ramahurmuzi car I’auteur fait un usage synonymique entre « hadit » et « “ilm ».

Avant al-Ramahurmuzi, la littérature du hadit n’inclut pas une réflexion systématique, elle est faite
essentiellement de récits biographiques dans les ouvrages des sciences des hommes (‘ilm al-rigal)
ou de traditions compilées dans les recueils 3. En élaborant la notion de la connaissance pratique du
hadit, al-Ramahurmuzi inaugure I’écrit systématique dans la discipline du hadit. Il n’établit pas une
opposition entre connaissance et transmission, mais une complémentarité. Le role du transmetteur est
contenu dans celui du connaisseur, car ce dernier le compléte et le perfectionne. Seul est connaisseur
celui a qui s’applique déja la qualité de transmetteur. Le connaisseur a été également transmetteur, mais
a un age différent. La vingtieme année comme age du transmetteur et la quarantaine comme age du
connaisseur constituent les étapes de la vie d’une seule personne . La complémentarité entre les deux
étapes décrit I’évolution de I’apprentissage du transmetteur de la connaissance pratique du hadit .
Elle passe par des sciences annexes : le figh, les sciences du langage, et les sciences coraniques 2!
Les moyens de la connaissance pratique sont la lettre et le sens.

15V, Minorsky, C. E. Bosworth, «Ram-Hurmuz», EF VIII, p. 431; GH.A., 7 Al-Ramahurmuzi, Al-Muhaddit al-fésil, p. 160-162.
Juynboll, «al-Ramahurmuzi», EP VIII, p. 435; al-Dahabi, Siyar a‘lam ~ '® Cf. al-Kattani, al-Risala al-mustatrafa, p. 153-159.

al-nubald’ XV1, Le Caire, s. d., p. 73-75. 19 Al-Ramahurmuzi, Al-Muhaddit al-fasil, p. 169.
16 Ibn al-‘Imad, Sadardt al-dahab fi ahbar man dahaba 1, Liban, s.d., 20 Ibid,, p. 238. 133
p. 108. 21 [bid., p. 248, 249 et 262. 2

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

134

ASMA HILALI

1. Les moyens de la connaissance pratique (diraya)

Pour al-Ramahurmuzi, la connaissance pratique du hadit passe par I’authentification du sens du
hadit et par I’authentification de la lettre. Al-Ramahurmuzi développe plusieurs notions comme celle
de I’intégralité du sens (ma‘na) et de la lettre (lafz) du hadit étudié >2. L intégralité du hadit est parfois
exprimée par I’expression « sulb al-hadit » (noyau, base) 2. L’ analyse des notions de sens et de lettre du
hadit permet de comprendre les éléments théoriques qui composent la notion de hadit authentique.

Al-Ramahurmuzi maintient le rapport dialectique entre la transmission littérale du hadit et sa
transmission par le sens. La conjonction des deux niveaux est un moyen d’atteindre la connaissance
pratique du hadit : «Le transmetteur doit étre connaisseur de la sunna, fiable quant a sa religion,
connu par la sincérité, juste en ce qu’il cite, connaissant les multiples significations du hadit, loin
de I'erreur 2*. » Le sens du hadit est préexistant 2 sa transmission 2. Le sens ne doit pas étre trouvé
mais retrouvé. En effet, al-Ramahurmuzi affirme a plusieurs reprises que la notion de sunna permet
de mesurer I’authenticité du sens transmis du hadit *°. La notion de sunna est liée 2 la pratique de
la premieére communauté musulmane au temps du Prophete et peu apres sa mort. Elle est également
associée dans I’ouvrage d’al-Ramahurmuzi au comportement du Prophéte Muhammad. L’auteur
réunit dans un mé€me chapitre une quantité de traditions sous I’intitulé : « Les bienfaits de celui qui
transmet la sunna de I’envoyé de Dieu ?’. » La notion de sunna désigne ainsi le comportement d’une
seule personne, Muhammad, et pas celui d’un groupe de personnes. Le sens du hadit doit €tre en
harmonie avec la sunna. Al-Ramahurmuzi place la compréhension du sens du hadit dans un repere
plus vaste, il concerne un contexte historique bien précis, la période de la prédication prophétique
dont les préceptes sont harmonieux avec la notion de sunna. Ainsi, la prise en compte de la sunna
permet de connaitre le sens du hadit.

La «sunna » est le repere qui permet la recherche du sens du hadit, elle n’est pas le support de
cette recherche, ce support est, soulignons-le, la littéralité du texte : la littéralité de la transmission
conditionne la recherche du sens du hadit. Elle est d’autant plus importante que I’auteur cite des
sciences que 1’on pourrait croire secondaires au service de la rigoureuse littéralité de la transmission,
comme par exemple la grammaire 8. Al-Ramahurmuzi consideére que la parole prophétique correspond
par définition aux régles de la justesse grammaticale. A partir de 13, la correction du texte selon les
regles de la grammaire permet de rétablir la version authentique du hadit puisque, dans la croyance
du musulman, le Prophete et ses Compagnons parlaient une langue claire et grammaticalement juste.
La clarté dépend de la justesse de la diction, élément constitutif de 1’éloquence. Ainsi, les regles de
la grammaire participent a la recherche du sens 2°. L’auteur cite a ce propos un hadit prophétique
rapporté par Hammad b. Salama: «Celui qui, en transmettant mes paroles, commet des fautes de
grammaire (yalhan), il ne transmet pas mes paroles 3. » La méconnaissance de la grammaire altére le
texte et annule le processus de sa transmission, le hadit se trouve ainsi renié et disqualifié, il n’est plus

22 Al-Ramahurmuzi, Al-Muhaddit al-fasil, p. 533. 27 bid., p. 163.
23 Ibid,, p. 541. 28 [bid,

2+ [hid., p. 404. 29 [hid,

25 [hid, 30 Iid., p. 525.
26 [bid.

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABD AL-RAHMAN AL-RAMAHURMUZI (M. 360/971) A LORIGINE DE LA REFLEXION SUR LAUTHENTICITE DU HADIT

un hadit authentique. Lettre et sens demeurent indissociables : seule la lettre juste est dépositaire du
sens juste. La justesse grammaticale d’un texte harmonieux avec les préceptes de la sunna s’ approche
dans la démonstration de I’auteur d’une certaine perception du hadit authentique : « Loué soit celui
qui, lorsqu’il entend ma parole, la transmet telle qu’il I’a entendue 3'. »

Lettre et sens sont donc indispensables a la connaissance pratique du hadit. 1l faut cependant que
le transmetteur du hadit réponde a certains critéres moraux.

Le portrait moral du transmetteur est le troisiéme élément théorique nécessaire selon al-Ramahurmuzi
pour la connaissance pratique du hadit. 11 s’agit d’un ensemble de traits qui doit étre observé par I’expert
du hadit, celui dont la fonction dépasse la simple transmission et réunit transmission et connaissance
pratique (diraya) du hadit 3%. Les traits généraux du portrait moral du transmetteur tournent autour
de I’humilité et de I’observance des rites et des valeurs de I’islam 3.

«Quand un homme de savoir (i/m) rencontre celui dont le savoir est plus grand, alors ce jour-1a est

le jour de son bénéfice (ganima), il le questionne et apprend de lui. Lorsqu’il rencontre celui qui

est moins savant que lui, il lui transmet le hadit et se rapproche de lui. Lorsqu’il rencontre celui
qui est son égal en savoir, il compare son savoir au sien (dakarahu) et discute avec lui (darasahu).

Il ne sera jamais un guide (imam) en matiere de savoir celui qui se fie au savoir rare (Sadd), il ne

sera pas non plus guide en matiere de savoir celui qui transmet tout ce qu’il entend. Il ne sera enfin

pas guide en matiere de savoir celui qui transmet de tout le monde sans distinction. Prendre soin
du savoir est en respecter la rigueur (al-itqan) 3*. »

Le principe de I’échange montre que 1’étude du hadit ne désigne pas un exercice solitaire, c’est une
recherche par les autres, a travers les autres et pour les autres, inséparable du rapport humain entre les
transmetteurs de hadit. Les valeurs morales concernent aussi bien I’étudiant que le maftre. L’échange
est illustré par I’exercice de la vérification des différentes versions d’'un méme hadit. Les différentes
actions décrites dans la citation (comparaison, discussion, etc.) désignent dans leur totalité un exercice de
vérification des textes de hadit-s. La vérification est un processus infini, d’ot I’importance de I’ humilité
qui montre que I’étude du hadit doit étre accompagnée d’une attitude épistémologique foncicrement
sceptique, car il s’agit d’une recherche ininterrompue. L’ humilité permet la disponibilité de 1’étudiant
du hadit a adhérer a une connaissance partagée et harmonieuse avec les préceptes de la sunna. Le
transmetteur dépourvu du principe de 1’échange se caractérise par la recherche solitaire, piecge redou-
table qui introduit la transmission des raretés et qui conduit a la condamnation de la transmission. La
transmission des raretés est le résultat de I’absence de la vérification lors de la transmission. L’ auteur
cite un enseignement de Malik b. Anas rapporté par ses disciples :

«Le savoir ne peut €tre transmis par quatre [types de personnes], il peut en revanche étre transmis

a partir d’autres personnes, [ces quatre sont] : le passionné (sahib hawa) qui attire les gens vers ses

propres désirs, I’idiot (safih) dont I’idiotie est manifeste méme s’il est le meilleur des transmetteurs,

celui qui ment en rapportant les paroles des autres, méme s’il ne ment pas au sujet du Prophete,

I’homme de mérite de bien et de piété mais qui ne saisit pas ce qu’il transmet 3. »

3 Ibid., p. 531. 34 Ibid, p. 206.
32 Ibid,, p. 201, 35 Ibid, p. 403.
33 Ibid,, p. 409-418.

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

135


http://www.tcpdf.org

ASMA HILALI

Dans cette citation, le terme savoir (ilm) désigne le hadit.3® La citation ne concerne pas seulement
le simple transmetteur, elle concerne au méme titre le transmetteur dans la voie de la connaissance pra-
tique du hadit. Les défauts moraux qui empéchent I’accomplissement de la connaissance pratique sont
regroupés dans le texte en quatre traits qu’il est possible de ramener a un seul, celui de la déformation.
En effet, le passionné et I’idiot se ressemblent puisqu’ils déforment le texte transmis. Le mensonge est
le fait d’un seul homme et dévie ainsi 1’étude du hadit d’une forme commune a une forme solitaire.
L’arrogance de I’étude solitaire est condamnée, elle implique la passion, la folie et I’égarement. Perdre
de vue la recherche partagée est condamnable, contraire a la connaissance pratique (diraya), seule
condition de restituer le hadit intégral et authentique.

En mettant en ceuvre des outils cognitifs d’ordre aussi bien scientifique que moral, al-Ramahurmuzi
trace un schéma théorique de réflexion sur le hadit. La connaissance pratique du hadit n’est pas
I’horizon ultime de I’étude du hadit dont le seul but est la sauvegarde du hadit.

2. La finalité de la connaissance pratique: la sauvegarde du hadit

La connaissance du hadit inclut sa transmission, et dans la complémentarité entre transmission
(riwaya) et connaissance pratique (diraya), la sauvegarde du hadit prend tout son sens et concerne
essentiellement le hadit authentique.

La sauvegarde du hadit répond a des regles de transmission écrite et orale. Al-Ramahurmuzi consacre
une partie de son ouvrage a I’histoire de 1’écriture des traditions 37. 1l y défend 1’idée selon laquelle
la consignation du hadit par écrit a eu lieu des la premiere période de la prédication prophétique .
Avant d’analyser les lois de 1’écriture et de I’oralité, il faut souligner la présence d’un fait important
dans I’histoire du hadit telle que la présente al-Ramahurmuzi: le phénomene de 1’altération (tagyir)
du hadit *°. Le sens de I’ altération est loin d’étre précis chez I’auteur, mais il est pertinent de le cerner
a partir de I’échelle de valeurs qui apparaft dans les récits décrivant le phénomene de I’altération. Il y
est associé a une dégradation. Cela est confirmé par le hadit suivant: « On écoutait le hadit, et on
I’exposait a nos compagnons comme on expose une fausse monnaie. Ce qu’ils reconnaissaient, on

t40

le prenait, ce qu’ils dénigraient, on le rejetait **. » La métaphore de la monnaie exprime 1’échelle de

valeurs a laquelle les traditionnistes soumettent le texte et également la fragilité de cette méme échelle
de valeur: le vrai rejoint le faux dés que la connaissance de la valeur authentique du texte transmis
fait défaut.

36 Al-Ramahurmuzi, Al-Muhaddit al-fasil, p. 180. A. L. de Prémare, Les fondations de l'islam. Entre écriture et histoire, Paris,

37 [bid., p. 366-367. A propos de la consignation du hadit par écrit depuis 2002, p. 95, 308 et 319; G. Schoeler, Ecrire et transmettre dans les débuts
la période de la prédication de Muhammad, voir ibid., p. 363. A propos de lislam, Paris, 2002, p. 52.
des différentes formes de supports d’écriture dans I'histoire primitive du 3% Ibid., p. 366-367.
hadit, voir al-Darimi, Sunan V (Kitab al-ilm) ; Abti Dawiid, Sunan I, (Kitab 37 Ibid., p. 316. Pour exprimer le changement du texte au niveau de sa lettre
al-tilm). A propos de I'histoire de la mise par écrit du hadit, M. Cook, «The ou au niveau de son sens, l'auteur utilise également le terme «ihala»
Opponents of the Writing of Tradition in Early Islam», p. 444 -491 et 486; (Pécart), voir a ce propos, Ibid., p. 539.
1. Goldziher, Etudes sur la tradition islamique, p. 240-244; B. Michaux,  4° Ibid., p. 318.

ﬁ «Essai sur le Sama“ ou la transmission orale», Hesperis 4, 1924, p. 348;

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABD AL-RAHMAN AL-RAMAHURMUZI (M. 360/971) A LORIGINE DE LA REFLEXION SUR LAUTHENTICITE DU HADIT

L’auteur cite al-Hasan b. Salam: «Ceci est un hadit semblable a I’émeraude, puisqu’il n’a pas
été altéré *!. » L altération désigne le changement advenu dans les hadit-s transmis oralement ou par
écrit.

Al-Ramahurmuzi décrit le phénomene de I’ altération en le situant chronologiquement dans 1’histoire
du hadit, il correspond a la période postérieure a celle de la prédication prophétique :

«Certes les hommes de la premiere période ont dédaigné 1’écriture en raison de la proximité [de

I’ere prophétique] et de la courte chaine de transmission [qui les reliaient au Prophéte] ; et pour que

celui qui consigne par écrit le hadit n’accorde pas trop de confiance a son écrit en délaissant son

apprentissage et sa mise en application. Néanmoins, maintenant que le temps s’est écoulé [depuis
le temps du Prophete], les versions (furuq) different, les noms des transmetteurs se ressemblent,
le fléau de I’oubli empéche la sauvegarde de la tradition, et les hommes ne sont pas a 1’abri de

I’illusion, I’écriture du savoir (“ilm) est primordiale et plus sécurisante, et la preuve de sa nécessité

est plus puissante 4>, »

L’éloignement de la premiere période de 1’Islam est une frontiere entre deux moments de I’ histoire
du hadit. La premiere période est celle ou le hadit n’était pas altéré et ou il était connu dans sa lettre
intégrale et son sens intégral. Par opposition a cette période, la deuxieéme est marquée par 1’absence de
distinction entre hadit authentique et inauthentique et par I’altération des textes. La deuxieme période
de I’histoire du hadit est décrite par «1’oubli » (al-nisyan) et «I’illusion » (al-wahm). Le passage de la
premiere a la deuxieme période est sanctionné par la perte de I’intégralité du texte, c’est-a-dire, son
inaltération. L’auteur parle de différentes versions (furuqg) du hadit dans sa chaine de transmission
et dans le corps du texte. Il existe une relation entre la différence des versions et I’existence d’une
version intégrale. Dans les différentes versions, I’oubli et I’illusion ont brouillé la transmission, et le
phénomene de I’altération a eu lieu.

Les lois de I’écriture et de I’ oralité établies par al-Ramahurmuzi permettent de dépasser I’ altération.
Elles se déclinent en deux niveaux, I’un est temporel et concerne la restitution du texte inaltéré de la
premiere période, I’autre est moral et consiste a rétablir une morale de la transmission qui permet au
texte de résister au phénomene de I’altération. La restitution du hadit intégral et authentique passe
par la transmission écrite et orale du hadit, accompagnée de méthodes de vérification et d’analyse des
textes transmis. L’ auteur expose les lois de I’écriture : « Le hadit n’est précisé que par 1’écrit, ensuite
par la comparaison (mugabala) et I’étude commune (mudarasa), la consignation (ta‘ahhud), I’ ap-
prentissage par coeur (fahaffuz), 1a consultation (mudakara), le questionnement (su’al), I’examen des
transmetteurs et la connaissance approfondie (tafagquh) de ce qu’ils ont transmis *3. » La comparaison
(mugabala), I’étude commune (mudarasa) et les autres démarches sont nécessaires a la précision
(daby). L’intégralité du texte représente la finalité de cette précision. En éliminant les versions altérées,
I’écriture s’inscrit au sein du processus de la connaissance pratique du hadit ; elle trouve pleinement

4 Ibid., p. 316.
42 Ibid, p. 386. 137
43 Ibid, p. 385. =

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

138

4

4

ES

@

ASMA HILALI

son sens dans la recherche de la précision, condition du rétablissement du texte intégral, inaltéré,
authentique. Al-Ramahurmuzi consacre une analyse particuliere aux supports et aux techniques de
I’écriture. La composition du recueil de hadit constitue une des lois de I’écriture *4. A travers sa des-
cription des lois de la consignation du hadit dans le recueil, I’auteur relie la connaissance du hadit
a I’élément élémentaire de la transmission écrite’ celui de la répartition du texte dans la page vide,
ainsi que la disposition des pages dans le recueil 4. Il propose, par exemple, la séparation des hadit-s
dans la page par des cercles “°. La page vide est également évoquée dans I’analyse de la structure du
recueil. Semblable au silence dans un contexte d’oralité, la page vide est le point de départ des regles
d’inscription et d’édition du texte hadit. Cependant, si la sauvegarde du hadit se réalise a travers
I’écriture, la vie (hayat) du hadit dépend précisément de sa transmission orale.

La préservation du savoir, la vivification du hadit par la transmission orale sont plus importantes
que sa simple conservation écrite, les deux techniques étant incluses dans le schéma théorique de la
sauvegarde du hadit authentique. La transmission orale est souvent considérée comme le fondement
de la transmission tout court *’. Le hadit dépend du rapport bien défini entre 1’acte de la récitation
(dikr) et celui de I’audition (sama*). La polarité de la récitation fait d’elle une transmission. Les lois
de la transmission orale répondent au méme principe qui régit les lois de la transmission écrite : la
conscience du phénomene de I’altération du texte et la nécessité de rétablir le texte authentique en
établissant les lois de la transmission. La transmission orale se définit ainsi chez I’auteur par son
contraire : I’oubli du hadit annule le processus de sa transmission. L’oubli est une forme d’altération
du texte hadit. Cela est illustré par la tradition suivante que 1’auteur cite d’apres al-Zuhri : « Certes
il y a pour le hadit un fiéau (afa), un malheur (nakad), une humiliation (hagna). Son fléau est I’oubli,
son malheur le mensonge, son humiliation le fait de le confier & ceux qui n’en sont pas dignes *8.»
La transmission orale passe par le cadre de I’enseignement de maitre a disciple. L’ensemble du
processus de transmission : la remémoration, la récitation et la vivification dépendent de la qualité du
rapport entre maitre et disciple. La transmission orale semble étre un mouvement perpétué et perpé-
tuel car il nait d’un enseignement, et donne lieu a un autre enseignement, et cela sans fin. Ce principe
détermine dans 1I’histoire du hadit les voyages a la recherche du savoir. L’auteur, conscient de I’ intérét
du voyage, principe de la transmission orale et de I’enseignement, cite Abil Qulaba: «J’ai séjourné

Dans les chapitres qu'il consacre a la composition du recueil, al- I'absence possible du sanad car le sanad marquerait a lui seul la limite
Ramahurmuzi n'expose pas les lois de I'écriture du hadit mais celles de entre deux hadit-s. Il s'agit la d'un fait probable puisque l'auteur [ui-méme
la structure du recueil. Citons a titre d'exemple les intitulés de chapitres omet souvent la chaine de transmission dans la citation des hadit-s.
suivants: «Le cercle entre deux hadit-s» (al-dd'ira bayn al-haditayn); 47 A propos de la transmission orale du hadit ainsi que du Coran et le fait
«['effacement et la rature» (al-hakk wa-I-darb) ; «les marges» (al-tahrig qu'il a été effectué sous la poussée des mémes événements et mis par
‘ald al-hawasi); «la lettre répétée» (al-harf al-mukarrar); «les points écrit a la méme période, voir, A. L. de Prémare, «Les textes musulmans
diacritiques et la vocalisation» (al-naqt wa-I-Sakl), ibid., p. 606-609. dans leurs environnements », Arabica 3-4, 2000, p. 391-408, et M. Cook,
A propos des lois d'organisation du chapitre voir, ibid., p. 609. Pour «The Opponents of the Writing of Tradition in Early Islam», p. 444- 491
['organisation de la page, ibid., p. 606. Sur la gestion de l'erreur de et 486.

transcription du hadit et le principe de la correction du texte faux dansla & Al-Ramahurmuzi, Al-Mubaddit al-fasil, p. 571. Voir la différence entre
marge sans l'effacer (al-tahrig ‘ald al-hawdsi), ibid, p. 606. Sur I'importance la transmission de la Torah écrite et orale dans le judaisme rabbinique
de la vocalisation et la nécessité de préciser des points diacritiques lors dans M. Cook, «The Opponents of the Writing of Tradition in Early
de la consignation écrite du hadit, voir, ibid., p. 607. Islam», p. 498-519.

6 Ibid. Le principe de dessiner des cercles entre les hadit-s cités suggere

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABD AL-RAHMAN AL-RAMAHURMUZI (M. 360/971) A LORIGINE DE LA REFLEXION SUR LAUTHENTICITE DU HADIT

a Médine rien que pour la présence d’un homme détenant un seul hadit que je voulais recueillir 4°. »
Cette citation montre I’importance que le transmetteur accorde au fait d’écouter le hadit directement
de sa source. Il y a un lien étroit entre la transmission directe et 1’authenticité du hadit. En effet, en
privilégiant la transmission directe, al-Ramahurmuzi introduit une notion importante dans la théorie
de I’authenticité, celle de la chaine de transmission haute (‘uluw al-sanad), le sanad dépourvu d’élé-
ments intermédiaires entre les transmetteurs (comme par exemple le certificat de lecture igaza). Ainsi
la forme de I’enseignement oral occupe-t-elle une place prépondérante dans la connaissance pratique
du hadit et sa sauvegarde *°. La continuité dans le temps, assurée par la récitation, est appelée a per-
durer a travers 1’enseignement.

La connaissance pratique (diraya) du hadit, condition de la restitution du hadit authentique, permet
un retour a une transmission primitive du hadit, disponible dans les premiers temps de 1’Islam. Elle
est caractérisée par la chaine de transmission haute (illustrant la transmission directe liée a la date
proche de 1’ére prophétique) ainsi que par 1’application du schéma moral idéal pour le transmetteur
du hadit. Tout cela annule le phénomene de 1’altération. L’ ouvrage d’al-Ramahurmuzi vise a établir
une connaissance pratique du fadit non pas nouvelle, mais premiere.

Al-Ramahurmuzi ne définit pas le hadit authentique mais il présente les conditions et les moyens
de sa restitution. Les éléments théoriques élaborés comme moyens d’étude du hadit expriment une
certaine compréhension de la notion de hadit authentique, liée a I’idée de I’intégralité du hadit et au
principe de la cohérence de son contenu avec les préceptes de la sunna. La notion de hadit authentique
est étroitement liée a I’horizon ultime de la pensée théorique d’al-Ramahurmuzi, la sauvegarde du
hadit. Sauvegarder le hadit permet de neutraliser le phénomene de I’altération ¢’est-a-dire, préserver
la version authentique, intégrale du texte transmis. La notion de hadit authentique demeure cependant
insaisissable car elle est exprimée a travers d’autres notions comme celle du texte intégral ou du noyau
(sulb) du hadit. L’ absence d’une tentative de définition du hadit authentique chez al-Ramahurmuzi est
liée a la confusion voulue, relevée dans 1’ouvrage entre hadit et hadit authentique ; seul est hadit le
hadit authentique. Cela explique le choix de I’auteur de définir les conditions de restitution du hadit
authentique (comme la recherche de la chaine de transmission haute) et non de définir 1a notion méme
de hadit authentique. Le terme hadit est chez al-Ramahurmuzi synonyme de hadit authentique.

Cependant, une vision d’ensemble de la théorie de 1’authenticité du hadit doit tenir compte de la
littérature théorique postérieure a al-Ramahurmuzi, elle permet d’analyser la continuité théorique dans
la science du hadit et de démontrer le potentiel de la pensée d’al-Ramahurmuzi, présentée souvent
comme I’origine de la réflexion systématique sur le hadit.

49" Al-Ramahurmuzi, Al-Muhaddit al-fasil, p. 223. [8aza in Arabic Manuscript, p. 126-127, et M. Cook, «The Opponents of 139
50 A propos de 'enseignement de maitre & disciple, voir: J. ). Witkam, The the Writing of Tradition in Early Islam», p. 450 et 476. —_

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

140

ASMA HILALI

1. LA THEORIE DE LAUTHENTICITE DU HADIT APRES AL-RAMAHURMUZI

Les premiers auteurs des écrits théoriques postérieurs a I’ouvrage d’al-Ramahurmuzi sont : al-Hakim

al-Naysabiiri, al-Hatib al-Bagdadi, ibn ‘Abd al-Barr al-Qurtubi !. Leurs écrits ont été développés par des
auteurs postérieurs, comme Ibn al-Salah al-Sahrazari (m. 642/1244) et Ibn Katir (m. 774/1373) 52. Les
textes témoignant de I’élaboration de la théorie de I’authenticité datent essentiellement du V¢/XI° siecle ;

les siecles suivants verront le développement des ouvrages de synthese de la science du hadit. La théorie

de I’authenticité s’ affirme avec le procédé de la définition et la structure théorique de la transmission

du hadit. Les auteurs postérieurs a al-Ramahurmuzi n’explicitent souvent pas leurs visées théoriques

mais se servent d’outils d’analyse qui montrent la présence d’une démarche théorisante.

1. Le cadre théorique de la définition

La définition apparait dans la démarche d’al-Hakim al-Naysabiiri comme le cadre de la pensée

théorique 3. L’ objet de la définition ne s’arréte pas 2 la notion « authentique » (sahih) mais il concerne

souvent des notions secondaires comme celle de la chaine de transmission haute (sanad %li), notion

importante, comme on le verra, dans la définition du hadit authentique >*. Dans les ouvrages postérieurs

a al-Ramahurmuzi, le procédé de la définition est parfois le propos méme de I’écrit théorique . Ibn

‘Abd al-Barr al-Qurtubi intitule un des chapitres de son ouvrage : « La connaissance des fondements

de la science (‘ilm) et de sa réalité (haqgiqa) >°. » Al-Naysabiri, quant a lui, annonce dans son ouvrage

un programme de définitions des notions importantes de la science du hadit.

La définition est différente selon les procédés utilisés. Ibn ‘Abd al-Barr par exemple la décrit comme

un acte de nomination 7. L’énonciation du nom (ism ) est analogue a celle de la vérité (hagiga) d’un

terme a définir, mais la définition par le contraire apparaft comme un procédé courant. Les auteurs

définissent souvent une notion par ce qu’elle n’est pas : Ibn ‘Abd al-Barr rapporte d’apres al-Awzai:

«La science (‘ilm) est ce qui a été transmis d’apres les Compagnons de Muhammad, et ce qui n’a

pas été transmis d’aprés I’'un d’eux n’est pas une science . » L’affirmation dans la premiere partie

de la phrase suivie de la négation dans la seconde souligne I’exclusion de la sphere de la science

des paroles transmises par d’autres personnes que les Compagnons. La définition par le contraire

a une structure circulaire puisqu’elle renvoie la définition d’un terme a celle d’un autre terme. Elle

exprime un mouvement référentiel fermé. D’autres procédés de définition concernent la définition

St Cf. supra. notes 15, 16, 17.

52 Ibn al-Salah, Mugaddima fi ‘uliim al-hadit, Beyrouth, 1978. Ibn Katir,
Iptisar ‘uliim al-hadit.

53 Al-Naysabairi, Ma‘rifat uliim al-hadit, p. 18.

5% Les auteurs commencent souvent par la définition du statut du texte
le plus proche de celui du hadit authentique, mais cela ne fait pas de
la notion d'authenticité le centre de la définition dans les sources. Par
exemple, al-Naysabiirt commence son ouvrage par I'analyse de la chaine
de transmission haute (sanad Gli), critére fondamental de 'authenticité.
Voir al-Naysaburi, Ma‘rifat ‘uliim al-hadit, p. 5.

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali

55 Cf. ]. Sublet, «Le modéle arabe. Eléments de vocabulaire», dans
N. Grandin, et M. Gaborieau (éd.), Madrasa. La transmission du savoir
dans le monde musulman, Paris, 1997, p. 13-27.

56 |bn ‘Abd al-Barr, Gami‘ 11, p. 29.

S7 Ibid., p. 29.

58 Ibid., p. 36. Par science (ilm) est entendu ici le texte hadit selon
une synonymie qui lie le terme ‘ilm et celui de hadit dans les textes
primitifs.

‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABD AL-RAHMAN AL-RAMAHURMUZI (M. 360/971) A LORIGINE DE LA REFLEXION SUR LAUTHENTICITE DU HADIT

conditionnelle. Elle désigne I’énoncé des conditions théoriques indispensables a I’accomplissement
d’un terme. Par exemple, en définissant la chafne de transmission haute, al-Naysaburi en précise
plusieurs conditions : lorsqu’il y a peu de transmetteurs, et que le type de transmission qui les relie
est un type direct, la chafne de transmission est haute *°. Mais la condition d’authenticité du hadit
demeure fonction de la fiabilité des transmetteurs de cette méme chaine . Il s’agit d’une définition
a deux conditions : le nombre réduit des transmetteurs entre la source du hadit et le dernier maillon
de la chaine d’une part, et I’authenticité de la transmission entre les maillons de la chaine d’autre
part. Celle-ci est garantie par la transmission directe. Ainsi, la notion de chaine de transmission haute
dépend d’un ensemble de conditions imbriquées.

Les différents procédés de la définition se distinguent entre la définition théorique d’une notion
et son usage chez les critiques du hadit. Dans le chapitre intitulé « La connaissance des expressions
utilisées par les gens du hadir », al-Bagdadi écrit: « L attribution du qualificatif relié (musnad) a un
hadit signifie que sa chaine de transmission est ininterrompue entre son transmetteur et ceux de qui
il I’a entendu. Souvent [les experts] utilisent le terme [musnad] pour désigner [un hadit] attribué
précisément au Prophete ®. » L’auteur distingue la définition théorique du terme relié (musnad)
de son usage (isti‘mal) par les experts 2. 1l reconstitue le sens du terme relié selon I’'usage qu’en
font les experts du hadit. L'usage est devenu une réalité linguistique propre aux auteurs antérieurs
a al-Bagdadi. Al-Bagdadi présente d’autres éléments qui éclairent le sens de I’'usage : « Quant au [hadit]
relaché (mursal), sa chaine de transmission est interrompue précisément de la fagon suivante : un des
transmetteurs ne I’a pas appris directement du transmetteur qui le précede. Toutefois, la plupart des
[hadit-s] dits relachés selon 1’usage [des experts] désignent les hadit-s transmis par le Suivant d’apres
le Prophete 9. » La nouvelle définition du terme mursal est adaptée a 1'usage que font les tradition-
nistes du méme terme. L’usage d’un terme par les experts, lors de leur critique des textes, constitue
selon I’auteur une définition a part entiere, ayant la méme importance que la définition théorique.
La définition théorique instaure un sens large pour les notions de la science du hadit, I’usage instaure
la définition terminologique. Chez al-Bagdadi, le procédé de la définition tient compte de 1’usage et
integre celui-ci dans sa définition théorique, mais la dépasse en la précisant. L’usage ne nuance ni
n’abroge la définition théorique, il en est partie prenante. Ainsi, le théoricien renouvelle le cadre de
la définition théorique par la prise en compte de 1’usage.

Il y a chez les théoriciens du hadit postérieurs a al-Ramahurmuzi une maftrise du procédé de la
définition. La puissance de la définition fait évoluer la littérature du hadit d’une forme de pensée
théorique embryonnaire vers une pensée élaborée, en rendant compte de la somme de réflexions qui
I’ont précédée. Plus qu’un cadre théorique, le procédé de la définition exprime une dynamique interne
a la science du hadit. Dans le consensus autour du sens d’un terme, il y a une autorité productrice

59 Al-Naysabairi, Ma‘rifat uliim al-hadit, p. 12. compléte et comporte les transmetteurs suivants: le Prophéte, le

€0 Ibid., p. 11. Compagnon, le Suivant, le Suivant du Suivant, le transmetteur banal

61 Al-Bagdadi, Kitab al-kifaya, p. 21. Le hadit relié (al-hadit al-musnad) est dit (Sayh). Cf. al-Naysabari, Ma'rifat liim al-hadit, p. 17. Al-Bagdadi, Kitab
appuyé (sens littéral du terme musnad ) car il est transmis d’'une maniére al-kifaya, p. 21.

directe sans omission d'aucun maillon de la chaine de transmission 92 Ibid. 141
jusqu'au Prophéte. Dans ce type de hadit, la chaine est théoriquement 3 [bid. —

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

142

64

ASMA HILALI

de sens autonome, propre a la discipline du hadit. Ce consensus tacite est un consensus témoin de la
pensée théorique en cours d’évolution. Cadre et outil de réflexion théorique perfectionné, le procédé
de la définition permet un regard critique sur la littérature du hadit qui, apres les premiers éléments
théoriques proposés par al-Ramahurmuzi, franchit un tournant décisif: celui d’une réflexion qui
se veut théorique et historique. Théorique, dans la mesure ou elle vise 1’élaboration d’un systéme
scientifique qui permet la recherche du hadit authentique ; historique, parce qu’elle tient compte des
acquis de I’histoire de la transmission du hadit. L’élaboration d’une théorie de 1’authenticité passe
par la définition des notions permettant la réflexion théorique. Cependant, I’entreprise de la définition
est inséparable du cadre théorique du phénomene de la transmission du hadit. 11 est le deuxieme
fondement de la théorie de 1’authenticité que nous choisissons d’analyser.

2. Le cadre théorique de la transmission

Les auteurs postérieurs a al-Ramahurmuzi percoivent la transmission du hadit selon trois axes : un
axe temporel, un axe spatial et un axe moral. Les imbrications de ces trois axes font émerger certaines
notions importantes de la théorie de 1’authenticité et aboutissent a la définition théorique du rang de
hadit authentique.

L’axe temporel dans I’histoire du hadit, est utilisé comme un outil de réflexion sur I’authenticité
du hadit. Au niveau théorique, le temps de la transmission est composé de strates superposées. La
notion de classe (fabaga) exprime la superposition des transmetteurs dans le temps de la transmis-
sion %, Elle permet de mesurer la temporalité de la transmission. Nous verrons que la particularité
de cette notion fait que le temps de la transmission est non linéaire mais prophétique. La notion de
classe désigne un groupe de transmetteurs du hadit. L’ensemble de ces groupes est superposé selon
des strates analogues, le schéma de leur succession n’est autre que celui de la chaine de transmission
(sanad). La classe est un outil d’analyse du temps de la transmission et décrit la succession temporelle
des maillons de la chaine : le Compagnon, le Suivant, le Suivant du Suivant, etc. Afin de montrer que
la succession des maillons ne répond pas tout a fait a une temporalité linéaire mais a une temporalité
prophétique, prenons 1’exemple du Compagnon (sahib, sahabi pl. ashab, sahaba) ©. Maillon de la
chaine de transmission, il devient également une notion théorique puisqu’il désigne une classe de
transmetteurs du hadit. Les classes des Compagnons sont désignées en fonction des événements
majeurs auxquels elles sont liées, par exemple le titre de Agabi est accordé au Compagnon qui a été
témoin du premier pacte de défense 2 ‘Agaba %. La succession des classes dépend de 1’implication
des Compagnons dans la vie de Muhammad et dans les événements fondamentaux de I’islam. La
conversion a I’islam est également considérée comme I’élément déterminant I’ ordre de la succession
des classes 7. Le temps de la transmission est en effet un temps marqué par le geste d’adhésion au
message de Muhammad. Dans la superposition des classes, tel ou tel événement de I’ histoire de I’islam

G.H.A. Juynboll, «Ridjal», EF> VIII, p. 532-536. Le terme «tabaga» > W. P. Heinrichs, «Sahib», EF VIII, p. 859-860.

(génération) désigne dans la littérature classique le laps de temps écoulé 66 Al-Naysabari, Ma‘rifat ‘uliim al-hadit, p. 22. A propos de ‘Aqaba, voir,
pour former une génération. Une «génération» est généralement fixée W. M. Watt «al-‘Akaba», E? 1, p. 324. Al-Habari, Tarij I, p. 564.

entre vingt et quarante ans. Cf. J. Sublet, Le voile du nom: essai sur le nom 7 Al-Naysabiiri, Ma‘rifat ‘uliim al-hadit, p. 23.

propre arabe, Paris, 1991, p. 125.

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABD AL-RAHMAN AL-RAMAHURMUZI (M. 360/971) A LORIGINE DE LA REFLEXION SUR LAUTHENTICITE DU HADIT

primitif est plus important que le laps de temps objectif écoulé entre un événement et un autre. Cet
ensemble d’éléments permet de parler d’un temps de transmission prophétique. Les Compagnons sont
considérés comme étant la premiere classe de transmetteurs méme s’ils ne sont pas historiquement les
premiers transmetteurs du hadit. Les criteres d’accomplissement du statut de Compagnon n’incluent
pas la priorité de la transmission des paroles prophétiques mais une certaine relation personnelle avec
le Prophete.

Cependant, I’'importance de la notion de classe consiste en son rapport étroit a I’authenticité du
hadit. Elle est un outil de vérification de 1’authenticité du texte. En tant que transmetteur de hadit,
le Compagnon est dit transmetteur « fiable % ». Par le biais de la notion de « classe », les théoriciens
interviennent dans I’ organisation de la succession temporelle des Compagnons et ils interviennent dans
la définition mé&me de I’attribut « Compagnon », critere important de I’authenticité du texte transmis.
L’axe temporel permet de classer les transmetteurs du hadit selon un schéma théorique marqué par
une temporalité prophétique.

L’axe spatial de la transmission implique une structure théorique que nos auteurs donnent a la
mouvance des traditionnistes lors de leurs voyages en quéte du hadit. Al-Naysaburi consacre plusieurs
chapitres de son ouvrage a la présentation des lieux de voyage et d’arrét des transmetteurs pendant
leurs vies ®. L’expression « Le voyage en quéte du hadit » (al-rihla fi talab al-hadit) décrit une réalité
historique importante qui devient un principe théorique . Le voyage engendre la rencontre (liga’),
deuxieme élément de I’axe spatial de la transmission. Celle-ci peut avoir lieu avec un maftre ou avec
un autre transmetteur de hadit, les deux roles étant interchangeables dans le cadre de 1’enseignement
du hadit. La rencontre est 1I’aboutissement du voyage, elle en est aussi le déclencheur. La rencontre
engendre la continuité de la transmission du hadit et permet la transmission directe. Voyage et rencontre
procedent du méme concept : la recherche de la transmission directe, condition fondamentale du hadit
authentique : « Le voyageur a pour objet de quéte la chaine de transmission haute. S’il se contente de la
chafne basse, il peut toujours trouver a sa portée celui qui la lui transmet ’!. » L’ importance accordée
a la chafne de transmission haute, condition du hadit authentique, justifie la nécessité du voyage et
son éloge par les théoriciens de I’authenticité. Le voyage est une valeur scientifique. Il implique une
grille de lecture de I’histoire de la transmission dans laquelle la rencontre est primordiale, car elle est
la condition de la transmission directe ¢’est-a-dire du hadit authentique.

L’axe moral de la transmission est élaboré par les théoriciens postérieurs a al-Ramahurmuzi.
Disséminés dans leurs biographies, les traits moraux du transmetteur sont regroupés en listes, systéma-
tisés et classés. La notion clé de I’axe moral de la transmission, est celle d’état du transmetteur 2. Par

6

®

Ibid., p. 22; Al-Bagdadi, Kitab al-kifaya, p. 50-51. voir: L. T. Librande, «The Categories High and Low as Reflections on
69 Al-Naysabari, Ma‘rifat ‘uliim al-hadit, p. 190-202. Voir a propos de la the Rihla and Kitabah in Islam», p. 268.

rencontre entre les transmetteurs et son importance dans la critique du 7' Al-Naysabari, Ma‘rifat ‘uliim al-hadit, p. 7.

sanad, L.T. Librande, «The Categories High and Low as Reflections on 72 Larticle «Hal» est limité dans I'EI 4 sa signification technique dans le

the Rihla and Kitabah in Islam», p. 267-280. p. 268. soufisme, L. Gardet, «Hal», EI*1II, p. 85-87. Voir une allusion a son sens

70 A propos de I'évolution du voyage vers une pratique commune parmi technique dans la science des fondements de la loi: D. B. Macdonald,
les experts: W. B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories, p. 15. Pour «hal», EI' I, p. 241. Pour sa signification dans la science du hadit voir 143
l'importance du voyage dans la détermination de la transmission directe, G.H.A. Juynboll, «Ridjal», EP VIII, p. 532-536. —_—

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

144

ASMA HILALI

état (pl. ahwal), les auteurs des premiers ouvrages théoriques entendent I’ensemble des conditions qui
déterminent I’activité du transmetteur. Parmi ces conditions, ses attributs moraux sont fondamentaux.
On releve chez al-Hakim al-Naysabiiri une acception de I’«état» du transmetteur comme étant la
somme de ses qualités morales : « Les états du transmetteur sont parmi les choses qu’un traditionniste
a besoin de connaitre 73. » Le terme « état » est utilisé au pluriel, il évoque la complexité des qualités
et des défauts du transmetteur et méme leur dualité. Par exemple, un transmetteur peut étre considéré
comme fiable et savant, mais ayant une mémoire défaillante. Pour al-Naysaburi, il s’agit de batir une
structure théorique a I’intérieur de laquelle prennent place les qualités du transmetteur et ses défauts
et pas d’émettre une opinion autour de 1’éthique de la transmission. Ainsi, s’élabore un appareil
critique qui sert d’outil de réflexion sur les transmetteurs et leurs classements. Le transmetteur du
hadit peut correspondre théoriquement a deux états possibles, un état réunissant ses qualités, ou un état
regroupant ses défauts. Mais 1’affirmation de I’un des deux états implique 1’annulation du second. Par
exemple, la piété et I’observance des pratiques cultuelles de 1’islam sont des qualités indispensables
chez le transmetteur, ces mémes qualités impliquent théoriquement I’absence de passion ou de pensée
innovatrice, deux attributs bannis dans 1’axe moral de la transmission 74, Il y a 1a un syst¢me ambiva-
lent qui sert a déterminer les états supposés des transmetteurs et a les classer dans une échelle morale
dans laquelle ils s’ordonnent d’apres leur aptitude morale a transmettre le sadit authentique. Al-Hatib
al-Bagdadi établit six niveaux théoriques de la notion d’état du transmetteur 7> :

— lautorité (hitgga);

— I’homme de confiance (tiga);

— le savant (mutgin);

— le transmetteur sincere (sadiiq, la ba’sa bihi)

— Dautorité banale (Say, salih al-hadit, bayyin al-hadit, laysa bi gawiyy, da“if al-hadit) ;

— le menteur (kaddab).

L’état du transmetteur inclut des qualités aussi bien morales que scientifiques et est constitué
d’éléments objectifs et subjectifs. L auteur élabore une grille théorique selon laquelle s’ordonne la
diversité des états des transmetteurs du hadit d’apres un nombre déterminé de qualités morales, souvent
énumérées dans leur ordre décroissant. L’échelle morale est un outil élaboré par les théoriciens afin
de permettre au critique du hadit de mesurer le degré de fiabilité des transmetteurs du hadit.

Les théoriciens de I’authenticité établissent des liens entre les trois axes de la transmission et
décrivent a partir de 12 les différents types (naw®) et rangs (martaba) de hadit-s "°. Prenons I’exemple
du hadit mu‘an‘an (hadit transmis par la préposition « ‘an ») (sous I’autorité de). Les théoriciens sont
conscients que le support de la transmission est ambigu dans ce type de hadit. La préposition ‘an ne
précise pas si la transmission est directe et implique la rencontre entre les transmetteurs dans 1’espace
et dans le temps, ou bien si elle est indirecte et implique 1’absence de rencontre des transmetteurs. La

73 Al-Naysabari, Marifat ‘uliim al-hadit, p. 15. facettes possibles des textes. Le second terme classe les textes transmis

™ Ibid., p. 16. selon leur genre. Le terme martaba (rang) peut également étre utilisé pour

75 Ibid. exprimer 'échelle de hadit. Dans un contexte hiérarchique des textes

76 Le terme «type» traduit plusieurs termes arabes comme wagh (facette) transmis, le terme martaba signifie rang plutdt que type. Dans d'autres
et naw* (genre). Le terme wagh privilégie I'aspect multiple et les différentes contextes, le méme terme signifie simplement «type de hadit».

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABD AL-RAHMAN AL-RAMAHURMUZI (M. 360/971) A LORIGINE DE LA REFLEXION SUR LAUTHENTICITE DU HADIT

fiabilité des transmetteurs devient 1’outil théorique permettant a I’expert de juger 1’authenticité d’un
hadit. L’ axe moral est donc déterminant dans la description du hadit mu‘an‘an.

Le deuxieme exemple est le hadit attribué (al-hadit al-musnad), transmis d’une maniere directe
sans omission d’aucun maillon de la chaine de transmission jusqu’au Prophete. La chaine est théori-
quement complete et comporte les transmetteurs suivants : le Prophete, le Compagnon, le Suivant, le
Suivant du Suivant, le transmetteur banal (Sayh) 7’.

L’axe moral est sans faille dans ce cas-la car seule la personne du Compagnon est garante de la
fiabilité de la transmission dans le hadit attribué. Le hadit attribué est déterminé par 1’axe temporel et
I’axe spatial puisque les transmetteurs se sont rencontrés dans le temps et dans I’espace, ce qui rend
vraisemblable la transmission directe du hadit et donc son authenticité.

Les trois axes de la transmission permettent de cerner les types de hadit-s. Mais, il y a un double
classement des hadit-s dans la théorie de la transmission : les types de hadit-s dépendant des axes de
la transmission, et les rangs de hadit. Il y a trois rangs : un rang authentique (sahih), un rang dont le
jugement est suspendu, et un rang apocryphe (mawdii‘) ’8. Les différents types de hadit-s tendent plus
ou moins vers I’un de ces deux rangs et chaque type peut correspondre a I’'un de ces deux rangs. Le rang
du hadit dépend des informations que possede I’expert concernant les conditions de la transmission
du hadit. Par exemple, le hadit mu‘an‘an qui répond a ’ensemble des conditions de d’authenticité
n’est pas considéré comme authentique, car I’impeccabilité des transmetteurs est sujette a caution
a cause de I’ambiguité de la préposition ‘an ( sous 1’autorité de). L ambiguité est levée si I’expert
précise les conditions de la transmission du hadit, chose difficile étant donné 1’infinité des données
concernant les biographies des transmetteurs. Cependant, les théoriciens de I’authenticité considerent
que le type de hadit est une notion relative et évolutive. En effet, tout changement de données, dii a
une nouvelle information ou a une nouvelle interprétation des conditions de la transmission, engendre
une modification du type de hadit et donc de sa tendance vers le rang authentique ou inauthentique.
Le type de hadit est par définition provisoire et empreint de souplesse. Al-Naysabiuri conclut que le
rang de hadit authentique est une possibilité existante dans tous les autres types de hadit-s car 1’aspect
insuffisant des informations concernant les conditions de leur transmission fait de ces textes des hadit-s
authentiques défaillants, donc des hadit-s coupés ou arrétés 7°. Cela permet de penser que les types
de hadit-s sont des formes défaillantes d’un seul hadit, le hadit authentique 8. Le rapport entre type
de hadit et rang de hadit montre I’aspect fondamental de la problématique de I’authenticité dans la
théorie de la transmission.

Il y a une complémentarité entre le perfectionnement du cadre de la définition théorique et celui
de la transmission. Les deux éléments illustrent les efforts des théoriciens de I’authenticité qui visent
a mettre la problématique de 1’authenticité au centre de la réflexion théorique sur le hadit. L’évolution

77 Al-Naysabiiri, Ma‘rifat ulim al-hadit, p. 17. al-Bagdadi, Kitab al-kifaya, p. 21. Le hadit arrété (mawqif) remonte a

78 |bn ‘Abd al-Barr, Gami‘, p. 91. un Compagnon qui transmet d'apres un autre Compagnon et non pas

9 Le hadit coupé (munqati) est défini par trois types d'interruption de la directement du Prophete, dans la chaine de ce type de hadit, le Prophéte
transmission directe, orale, dans sa chaine de transmission: entre le pourrait étre mentionné, al-Naysabari, Ma‘rifat ‘uliim al-hadit, p. 19.

Suivant du Suivant (tabi al-tabi) et le Suivant (al-tabi), entre le Suivant 80 Al-Bagdadt, Kitab al-kifaya, p. 24-25. 145
(tabi) et le Prophéte. Cf. al-Naysabairi, Ma‘rifat ‘uliim al-hadit, p. 27-29; —

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

146

ASMA HILALI

de la réflexion théorique passe par le développement des questions noyaux posées par al-Ramahurmuzi
et par le perfectionnement de la terminologie critique de la science du hadit.

CONCLUSION

Dans les premiers textes théoriques de la littérature du hadit aux 1Iv¥/X€ et V¢/XI1° siecles, les auteurs
décrivent I’histoire du hadit et 1a fonction du traditionniste face a cette histoire. Nous avons montré le
processus de théorisation de 1’authenticité du hadit qui, a partir de ‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi
amorce la réflexion théorique sur le hadit. Plusieurs notions importantes apparaissent, comme celle
de I'intégralité de la lettre du hadit et de son sens. La sunna est également une notion importante car
elle est considérée comme le repere de 1’ authenticité du hadit. En effet, le contenu du hadit doit, selon
al-Ramahurmuzi, étre cohérent avec les préceptes de I’islam. Le phénomene de 1’altération semble
un destin inévitable du hadit. 11 est percu chez al-Ramahurmuzi comme une notion théorique dont
découle un certain nombre de lois de transmission écrite et orale. Elles ont pour fonction de neutraliser
le phénomene de I’ altération et de permettre la sauvegarde du hadit authentique. L’ absence du concept
«authentique » (sahih) dans I’ouvrage de cet auteur permet de parler d’une sorte d’évidence qui relie
dans sa pensée le hadit et le hadit authentique.

L’apport des théoriciens postérieurs a al-Ramahurmuzi concerne I’entreprise de la définition. La
maitrise des auteurs du procédé de la définition révele le perfectionnement de la critique du hadit.
Ces auteurs sont conscients du cadre théorique de la transmission qui systématise les vies et les
déplacements des transmetteurs ainsi que leurs états. Il y a trois axes par le biais desquels 1’expert
construit son étude du hadit : le temps de la transmission, les lieux et 1I’éthique des transmetteurs.
La transmission du hadit répond a une structure théorique vivante dans laquelle les trois axes de la
transmission, temps, espace et morale s’entrecroisent. La place de chacun des axes dans I’étude d’un
hadit donne lieu aux différents types et rangs de hadit-s. Seul le rang de hadit authentique semble
échapper a toute entreprise de définition. La théorie de I’authenticité du hadit est marquée par un
certain scepticisme qui résonne dans la littérature théorique postérieure a al-Ramahurmuzi. En effet,
la théorie de 1’authenticité apparaft dans les écrits théoriques comme celle d’une parole indéfinissable
et inaccessible.

L’évolution de la théorie de 1’authenticité est étroitement liée aux changements survenus dans le
contexte historique propre a nos auteurs. L histoire de I’institution de la transmission (riwaya) est ici
fondamentale. A partir du 1%/ IX® siecle, la transmission du hadiz se caractérise par 1’enseignement
d’école (madrasa) et ne se limite pas a la forme d’enseignement de maitre a disciple dans le cadre
des voyages 2 la recherche du hadit 3!. La théorie de I’authenticité est étudiée dans les madrasa-s.

A propos de la confusion entre les écoles et les mosquées par rapport denseignement voir, G. Makdisi, The Rise of Colleges, p. 9-35. A propos
a la fonction de I'enseignement, voir: R. Hillenbrand, «Madrasa», E* V, de la madrasa comme cadre développé de l'enseignement, ibid., p. 30;
p. 1119-1144; A. Samb, «Masdjid», EI? V1, p. 692-695, surtout p. 642-644. cf. également, S. Leder, Y. M. al-Sawwas et M. al-Sagharji, Mu‘jam

G. Makdisi, The Rise of Colleges. Institutions of Learning in Islam and the al-Sama‘at al-Dimashgiyya. Les certificats d'audition @ Damas 550-750 H.
West, Edinburgh, 1981, p. 1-32. A propos d'une typologie des institutions / 1155-1349, Damas, 1996.

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABD AL-RAHMAN AL-RAMAHURMUZI (M. 360/971) A LORIGINE DE LA REFLEXION SUR LAUTHENTICITE DU HADIT

Al-Nu‘aymi nous informe que la charge de I’enseignement du hadit tient davantage de la connaissance
pratique (diraya) du hadit que possede 1’enseignant de la science du hadit que de sa maitrise de la
simple transmission (riwaya) 82. L enseignement de la théorie de 1’authenticité du hadit accompagne le
processus de canonisation du corpus de hadit dit « authentique » et le justifie car elle lui est postérieure 33.
La théorie de I’authenticité apparaft comme une « ceuvre orientale ». L’histoire de la méme théorie est
différente en Occident musulman, ou la transmission du hadit prophétique dépend d’enjeux propres
a I’Espagne musulmane et au Maghreb des six premiers siecles de I’islam 8. L’exemple du savant
andalou Ibn ‘Abd al-Barr al-Qurtubi est intéressant. Ibn ‘Abd al-Barr appartient aux cercles de juris-
tes de I’Espagne musulmane du v¢/ XI° siecle, soucieux d’assumer la fin de la période de rejet de la
discipline du hadit qui a marqué le méme milieu dans les siecles précédents 3. Cet auteur montre
que le role du théoricien du hadit est de justifier I’installation du corpus de hadit canonique oriental
dans I’Espagne musulmane, et plus précisément dans les cercles des juristes appelés a utiliser la
tradition prophétique comme source de normes juridiques. L.’étude de I’expansion géographique de
la théorie de I’authenticité du hadit est d’un réel intérét et pourrait montrer le lien indissociable que
nous supposons exister entre ’histoire de la théorie de 1’authenticité du hadit et le contexte politique
dans lequel elle se développe.

82 Al-Nu‘aymi, al-Daris fi tarih al-madaris I, Damas, 1948-1951, p. 5.
83 Le corpus de hadit authentique comporte les «six livres authentiques » :

juristes andalous au 11¢/ 1x® siécle des traditions prophétiques et le
role important de Baqi ibn Mahlad (m. 276 / 889) dans l'introduction

Buhari (m. 250/870), Sakiih; Muslim (m. 261/875) al-Gami* al-saih; Ibn
Maga (m. 273/887), Sunan; al-Nasa'l (m. 303/915), Sunan; al-Tirmidi
(m. 279/803), Sunan; Abti Dawiid (m. 275/889), Sunan. Abii Ga‘far al-
Kattani consacre aux genres littéraires de la science du hadit, un traité
a part: al-Kattani, al-Risala al-mustatrafa.

des recueils de hadit venus d'Orient, voir E. Lévi-Provengal, Histoire
de I'Espagne musulmane ll, Paris, 1953, p. 474-477; |. de Schacht, The
Origins of Muhammadan Jurisprudence, p. 377-435; Goldziher, Etudes sur
la tradition islamique, p. 330-332; Ch. Pellat, «Baqi b. Mahklad», EF I,
p. 986; 1. Fierro, «The Introduction of Hadith in al-Andalus ( 2nd/8th-

84 |, Goldziher, Etudes sur la tradition islamique, p. 330-332. 3rd/ 9th Century)», Der Islam 66, 1989, surtout p. 81-83. 147
85 A propos du malikisme andalou et I'éloignement des cercles des —

Anlsl 39 (2005), p. 131-147 Asma Hilali
‘Abd al-Rahman al-Ramahurmuzi (m. 360/971) a I'origine de la réflexion sur I'authenticité du hadit.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

