
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 39 (2005), p. 131-147

Asma Hilali

ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur
l’authenticité du ḥadīṯ.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


131

Annales islamologiques 39—2005

Asma HILALI

©Abd al-RaÌmæn al-Ræmahurmuzî  
(m. 360/971) à l’origine de la réflexion  
sur l’authenticité du ÌadîÚ

LA TRADITION prophétique (ÌadîÚ) désigne dans l’histoire musulmane les paroles, les faits et gestes,  

 transmis de génération en génération, du Prophète MuÌammad, de ses Compagnons et de ses  

 Suivants. Le ÌadîÚ comporte deux parties: une chaîne de transmission (sanad) et un texte (matn). 

L’authenticité du ÌadîÚ 1 a fait l’objet d’études s’organisant autour de deux centres d’intérêt: le lien 

entre authenticité et histoire des textes 2, et le lien entre authenticité et aspect juridique du ÌadîÚ 3. 

La théorie du common link, proposée par J. Schacht 4 permet d’étudier de façon critique la chaîne 

de transmission. Elle a été complétée par G.H.A. Juynboll 5. Une troisième tendance s’intéresse aux 

  Cet article reprend quelques éléments de ma thèse de doctorat soutenue 
en décembre 2004 à l’École pratique des hautes études, section des 
sciences religieuses (Paris). Je tiens à remercier en particulier Pia 
Kourilisky qui  a corrigé mon français et m’a aidé dans l’aboutissement 
de ce travail.

 1 Voir la catégorisation des études orientalistes autour du ÌadîÚ par 
M. Cook, «Eschatology and the Dating of Traditions», Princeton Papers in 
Near Eastern Studies 1, 1992, p. 23-47, surtout p. 24-25. Cf. aussi G.H.A. 
Juynboll, Muslim Tradition, Studies in Chronology, Provenance, and Authorship 
of Early Ìadîth, Cambridge, 1983; J. Schacht, The Origins of MuÌammadan 
Jurisprudence, Oxford, 1950, 1967 (4e édition); I. Goldziher, Études sur la 
tradition islamique, trad. L. Bercher, Paris, 1984; R. J. Robson, «Îadîth», 
EI2 III, p. 24-30; M. Muranyi, «Bemerkungen zu einem ÎadîÚ des YaÌyæ 
b. Sa©îd al-AnÒærî. Die Problematik des tayammum in der frühislamischen 
Überlieferung», IOS 5, 1975, p. 129-140; G. Schoeler, «Mündliche Thora 
und ÎadîÚ: Überlieferung, Schreibverbot, Redaktion», Der Islam 66, 1981, 
p. 213-151; J. Van Ess, Zwischen ÎadîÚ und Theologie, Berlin, New York, 
1975; J. Fück, «Die Rolle des Traditionalismus im Islam», Zeitschrift der 
Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 93, 1939, p. 1-32; M. A. al-⁄a†îb, 
al-Sunna qabl al-tadwîn, Le Caire, 1963. Parmi les études relativement 
anciennes: W. H. T. Gairdner, «Mohammadan Tradition and Gospel 
Record, the Hadith and the Injîl», Moslem World 5, 1915, p. 349-379.

 2 I. Goldziher, Études sur la tradition islamique; J. de Schacht, The Origins 
of MuÌammadan Jurisprudence; U. Rubin, The Eye of the Beholder, the Life 
of MuÌammad as Viewed by the Early Muslims. A Textual Analysis, New 
Jersey, 1995. Voir également les études de M. J. Kister, dans Studies 
in Jæhiliyya and Early Islam, Variorum Reprints, Londres, 1980; G.H.A. 
Juynboll, «Dyeing The Hair and Beard in Early Islam, A Îadîth-Analytical 
Study», Arabica 33, 1986, p. 49-75; G. Schoeler propose l’étude de deux 
traditions à partir de leurs chaînes de transmissions dans «Character 
and Authenticity of the Muslim Tradition on the Life of MuÌammad», 
Arabica  49, 2002, p. 360-366.

 3 W. B. Hallaq, «The Authenticity of Prophetic Îadîth: a Pseudo-Problem», 
StudIsl 89, 1999, p. 75-90.

 4 La théorie du «Common Link» considère qu’une partie de la chaîne de 
transmission du ÌadîÚ  est authentique, elle correspond au  lien commun 
entre les différentes chaînes de transmission (ou les différentes versions) 
d’un seul ÌadîÚ. J. Schacht, The Origins of MuÌammadan Jurisprudence, 
p. 171-175.

 5 G.H.A. Juynboll, Muslim Tradition, p. 206-217. M. Cook, «Eschatology and 
the Dating of Traditions», p. 23-47 et «The Opponents of the Writing 
of Tradition in Early Islam», Arabica 44, 1997, p. 444-491.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASMA HILALI

132

écrits théoriques dans le domaine du ÌadîÚ et de son authenticité 6. En fait, l’authenticité du ÌadîÚ est 

au cœur d’un ensemble de problèmes qui traitent aussi bien des éléments juridiques et théologiques 

que de la transmission des textes. 

La difficulté principale de toute étude sur le ÌadîÚ concerne l’ampleur et la diversité du corpus 

de la littérature: il s’agit des recueils de ÌadîÚ-s, des ouvrages de la science des transmetteurs (©ilm 

al-riÏæl), des commentaires qui comportent l’extraction (ta≈rîÏ) des ÌadîÚ-s mentionnés dans les 

recueils, ainsi que des ouvrages de révision (mustadrak, pl. mustadrakæt) mentionnant les ÌadîÚ-s 

omis par les auteurs des recueils dits «authentiques 7». 

Le premier écrit systématique sur la science du ÌadîÚ date du IVe/Xe siècle. Il s’agit de l’ouvrage 

de ©Abd al-RaÌmæn al-Ræmahurmuzî (m. 360/971), Al-muÌaddiÚ al-fæÒil bayna al-ræwî wa al-wæ©î 8 

qui se situe sur la charnière entre la période où les transmetteurs de ÌadîÚ collectionnaient des textes 

fragmentés (IIe/VIIIe et IIIe/IXe siècles et le VIe/ XIIe siècle) 9, et la période où apparaissent des écrits 

de synthèse de la pensée théorique avec des auteurs comme Ibn al-∑alæÌ al-Ωahrazºrî (m. 642/1244) 

et Ibn KaÚîr (m. 774/1373) 10.

Al-Ræmahurmuzî entreprend la description de l’histoire de la transmission et en déduit des lois. 

Le texte ÌadîÚ devient à travers la problématique de son authenticité un objet d’étude et de réflexion 

théorique 11. Les auteurs postérieurs, premiers théoriciens du ÌadîÚ sont: al-Îækim al-Naysæbºrî 

(m. 406/1027): Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ 12; al-⁄a†îb al-Bafidædî (m. 463/1085): Kitæb al-kifæya fî ©ilm 

al-riwæya 13; Ibn ©Abd al-Barr al-Qur†ubî (m. 463/1085), Íæmi© bayæn al-©ilm wa-fa∂lihi wa-mæ yanbafiî 

fî riwæyatihi wa-Ìamlihi 14. Ils se chargent de compléter et d’affiner la théorie de l’authenticité du 

ÌadîÚ fondée par al-Ræmahurmuzî. Deux étapes jalonnent l’élaboration de la théorie de l’authenticité: 

l’amorce de la théorie, et l’établissement d’une pensée théorique affirmée. 

 6 G.H.A. Juynboll, Muslim Tradition; J. de Schacht, The Origins of MuÌammadan 
Jurisprudence; E. Dickinson, The Development of Early Sunnite Îadîth 
Criticism. The Taqdima of Ibn Abî Îætim al-Ræzî (240/854-327/938), Leyde, 
Boston, Cologne, 2001; M. A. Amir-Moezzi, «Remarques sur les critères 
d’authenticité du hadîth et l’autorité du juriste dans le shi©isme imæmite», 
StudIsl 85, 1997, p. 5-39. 

 7 Abº Ía©far Al-Kattænî, (m. 1345/ 1927), al-Risæla al-musta†rafa fî maÒhºr 
kutub al-sunna al-muÒarrafa, Liban. s.d. À propos des différents ouvrages 
d’extraction (ta≈rîÏ), cf., al-Kattænî, al-Risæla al-musta†rafa, p. 21-25. Voir 
les ouvrages de concepts (kutub al-muÒ†alaÌ), p. 159-163, les ouvrages 
des «états» des transmetteurs  (kutub fî bayæn Ìæl al-ruwæt), p. 153-159; 
et les recueils dans leurs différents types comme les sunan, p. 25-29, 
ou les ouvrages élaborés selon les chapitres de fiqh, p. 30-34. 

 8 Al-Ræmahurmuzî, Al-MuÌaddiÚ al-fæÒil bayna al-ræwî wa al-wæ©î, éd. 
MuÌammad ©AÏÏæÏ al-⁄a†îb, Beyrouth, 1971. À propos d’al-Ræmahurmuzî, 
cf. G.H.A. Juynboll, «al-Ræmahurmuzî», EI2 VIII, p. 435; L. T. Librande, 
«The Categories High and Low as Reflections on the RiÌla and Kitæbah 
in Islam» Der Islam 55, 1978, p. 267-280. 

 9 Par aspect fragmenté des textes, nous entendons l’absence de toute 
démarche théorisante et la priorité accordée aux informations concernant 
les transmetteurs. 

 10 Ibn al-∑alæÌ, Muqaddima fî ©ulºm al-ÌadîÚ, Beyrouth, 1978; ©Imæd al-Dîn 
Ibn KaÚîr, I≈tiÒær ©ulºm al-ÌadîÚ aw al-Bæ©iÚ al-ÌaÚîÚ ilæ ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, 
éd. AÌmad MuÌammad Ωækir, Le Caire, 1937.

 11 Al-Ræmahurmuzî, Al-MuÌaddiÚ al-fæÒil, p. 238.
 12 Al-Îækim al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, Le Caire, 1937 (dorénavant, 

©Ulºm).
 13 Al-⁄a†îb al-Bafidædî, Kitæb al-kifæya fî ©ilm al-riwæya, Haydarabad, 1938. 

(dorénavant, Kifæya). Sur al-Bafidædî voir, R. Selheim, «al-Kha†îb al-
Baghdædî», EI2 IV, p. 1111-1112.

 14 Ibn ©Abd al-Barr al-Qur†ubî, Íæmi© bayæn al-©ilm wa-fa∂lihi wa-mæ yanbafiî 
fî riwæyatihi wa-Ìamlihi, Médine, éd. ©Abd al-RaÌmæn MuÌammad ©UÚmæn, 
2 vol., 1969 (dorénavant, Íæmi©). voir à propos d’Ibn ©Abd al-Barr, 
F. Rosenthal, «Ibn ©Abd al-Barr», EI2 III, p. 674.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


©ABD AL-RAÎMÆN AL-RÆMAHURMUZï (M. 360/971) À L’ORIGINE DE LA RÉFLEXION SUR L’AUTHENTICITÉ DU ÎADïŸ

133

I. L’AMORCE DE LA THÉORIE  
DE L’AUTHENTICITÉ DU ÎADïŸ CHEZ AL-RÆMAHURMUZï (M. 360 /971)

©Abd al-RæÌmæn al-Ræmahurmuzî, connu dans la littérature du ÌadîÚ comme «le traditionniste des 

Persans» (muÌaddiÚ al-©aÏam) a vécu à Ræmahurmuz au sud d’Ahwæz, carrefour de plusieurs routes 

commerciales et centre d’enseignement muʻtazilite entre la deuxième moitié du IIIe siècle de l’Hé-

gire et la première moitié du IVe, c’est-à-dire à l’époque de ©A∂ud al-Dawla (m. 372/ 983) 15. On peut 

supposer qu’il a essentiellement profité de la bibliothèque fondée à Ræmahurmuz par Ibn Sawwær 

(m. 157/773) 16. 

Dans al-MuÌaddiÚ al-fæÒil, al-Ræmahurmuzî rassemble les matériaux relatifs à l’histoire du ÌadîÚ et 

établit un lien entre la transmission du ÌadîÚ et son authenticité. Transmission et authenticité ne sont 

pas juxtaposées linéairement dans sa pensée, mais corrélées. Al-Ræmahurmuzî distingue la transmis-

sion (riwæya) du ÌadîÚ de sa connaissance pratique (diræya). À la fonction du transmetteur (ræwî) du 

ÌadîÚ, il ajoute celle du transmetteur-connaisseur qui a étudié d’une manière approfondie les ÌadîÚ-s 

qu’il transmet. La simple transmission désigne la récitation d’un texte sans l’étude approfondie du 

texte récité 17. Le ÌadîÚ en tant que science à part entière est un principe sous-jacent dans l’ouvrage 

d’al-Ræmahurmuzî car l’auteur fait un usage synonymique entre «ÌadîÚ» et «©ilm». 

Avant al-Ræmahurmuzî, la littérature du ÌadîÚ n’inclut pas une réflexion systématique, elle est faite 

essentiellement de récits biographiques dans les ouvrages des sciences des hommes (©ilm al-riÏæl) 

ou de traditions compilées dans les recueils 18. En élaborant la notion de la connaissance pratique du 

ÌadîÚ, al-Ræmahurmuzî inaugure l’écrit systématique dans la discipline du ÌadîÚ. Il n’établit pas une 

opposition entre connaissance et transmission, mais une complémentarité. Le rôle du transmetteur est 

contenu dans celui du connaisseur, car ce dernier le complète et le perfectionne. Seul est connaisseur 

celui à qui s’applique déjà la qualité de transmetteur. Le connaisseur a été également transmetteur, mais 

à un âge différent. La vingtième année comme âge du transmetteur et la quarantaine comme âge du 

connaisseur constituent les étapes de la vie d’une seule personne 19. La complémentarité entre les deux 

étapes décrit l’évolution de l’apprentissage du transmetteur de la connaissance pratique du ÌadîÚ 20. 

Elle passe par des sciences annexes: le fiqh, les sciences du langage, et les sciences coraniques 21. 

Les moyens de la connaissance pratique sont la lettre et le sens. 

 15 V. Minorsky, C. E. Bosworth, «Ræm-Hurmuz», EI2 VIII, p. 431; G.H.A., 
Juynboll, «al-Ræmahurmuzî», EI2 VIII, p. 435; al-·ahabî, Siyar a©læm 
al-nubalæ’ XVI, Le Caire, s. d., p. 73-75.

 16 Ibn al-©Imæd, Ωaƒaræt al-ƒahab fî a≈bær man ƒahaba I, Liban, s.d., 
p. 108. 

 17 Al-Ræmahurmuzî, Al-MuÌaddiÚ al-fæÒil, p. 160-162.
 18 Cf. al-Kattænî, al-Risæla al-musta†rafa, p. 153-159.
 19 Al-Ræmahurmuzî, Al-MuÌaddiÚ al-fæÒil, p. 169. 
 20 Ibid., p. 238.
 21 Ibid., p. 248, 249 et 262.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASMA HILALI

134

1. Les moyens de la connaissance pratique (diræya)
Pour al-Ræmahurmuzî, la connaissance pratique du ÌadîÚ passe par l’authentification du sens du 

ÌadîÚ et par l’authentification de la lettre. Al-Ræmahurmuzî développe plusieurs notions comme celle 

de l’intégralité du sens (ma©næ) et de la lettre (lafÂ) du ÌadîÚ étudié 22. L’intégralité du ÌadîÚ est parfois 

exprimée par l’expression «Òulb al-ÌadîÚ» (noyau, base) 23. L’analyse des notions de sens et de lettre du 

ÌadîÚ permet de comprendre les éléments théoriques qui composent la notion de ÌadîÚ authentique.

Al-Ræmahurmuzî maintient le rapport dialectique entre la transmission littérale du ÌadîÚ et sa 

transmission par le sens. La conjonction des deux niveaux est un moyen d’atteindre la connaissance 

pratique du ÌadîÚ: «Le transmetteur doit être connaisseur de la sunna, fiable quant à sa religion, 

connu par la sincérité, juste en ce qu’il cite, connaissant les multiples significations du ÌadîÚ, loin 

de l’erreur 24.» Le sens du ÌadîÚ est préexistant à sa transmission 25. Le sens ne doit pas être trouvé 

mais retrouvé. En effet, al-Ræmahurmuzî affirme à plusieurs reprises que la notion de sunna permet 

de mesurer l’authenticité du sens transmis du ÌadîÚ 26. La notion de sunna est liée à la pratique de 

la première communauté musulmane au temps du Prophète et peu après sa mort. Elle est également 

associée dans l’ouvrage d’al-Ræmahurmuzî au comportement du Prophète MuÌammad. L’auteur 

réunit dans un même chapitre une quantité de traditions sous l’intitulé: «Les bienfaits de celui qui 

transmet la sunna de l’envoyé de Dieu 27.» La notion de sunna désigne ainsi le comportement d’une 

seule personne, MuÌammad, et pas celui d’un groupe de personnes. Le sens du ÌadîÚ doit être en 

harmonie avec la sunna. Al-Ræmahurmuzî place la compréhension du sens du ÌadîÚ dans un repère 

plus vaste, il concerne un contexte historique bien précis, la période de la prédication prophétique 

dont les préceptes sont harmonieux avec la notion de sunna. Ainsi, la prise en compte de la sunna 

permet de connaître le sens du ÌadîÚ. 

La «sunna» est le repère qui permet la recherche du sens du ÌadîÚ, elle n’est pas le support de 

cette recherche, ce support est, soulignons-le, la littéralité du texte: la littéralité de la transmission 

conditionne la recherche du sens du ÌadîÚ. Elle est d’autant plus importante que l’auteur cite des 

sciences que l’on pourrait croire secondaires au service de la rigoureuse littéralité de la transmission, 

comme par exemple la grammaire 28. Al-Ræmahurmuzî considère que la parole prophétique correspond 

par définition aux règles de la justesse grammaticale. À partir de là, la correction du texte selon les 

règles de la grammaire permet de rétablir la version authentique du ÌadîÚ puisque, dans la croyance 

du musulman, le Prophète et ses Compagnons parlaient une langue claire et grammaticalement juste. 

La clarté dépend de la justesse de la diction, élément constitutif de l’éloquence. Ainsi, les règles de 

la grammaire participent à la recherche du sens 29. L’auteur cite à ce propos un ÌadîÚ prophétique 

rapporté par Îammæd b. Salama: «Celui qui, en transmettant mes paroles, commet des fautes de 

grammaire (yalÌan), il ne transmet pas mes paroles 30.» La méconnaissance de la grammaire altère le 

texte et annule le processus de sa transmission, le ÌadîÚ se trouve ainsi renié et disqualifié, il n’est plus 

 22 Al-Ræmahurmuzî, Al-MuÌaddiÚ al-fæÒil, p. 533.
 23 Ibid., p. 541. 
 24 Ibid., p. 404.
 25 Ibid.
 26 Ibid.

 27 Ibid., p. 163.
 28 Ibid.
 29 Ibid. 
 30 Ibid., p. 525.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


©ABD AL-RAÎMÆN AL-RÆMAHURMUZï (M. 360/971) À L’ORIGINE DE LA RÉFLEXION SUR L’AUTHENTICITÉ DU ÎADïŸ

135

un ÌadîÚ authentique. Lettre et sens demeurent indissociables: seule la lettre juste est dépositaire du 

sens juste. La justesse grammaticale d’un texte harmonieux avec les préceptes de la sunna s’approche 

dans la démonstration de l’auteur d’une certaine perception du ÌadîÚ authentique: «Loué soit celui 

qui, lorsqu’il entend ma parole, la transmet telle qu’il l’a entendue 31.» 

Lettre et sens sont donc indispensables à la connaissance pratique du ÌadîÚ. Il faut cependant que 

le transmetteur du ÌadîÚ réponde à certains critères moraux. 

Le portrait moral du transmetteur est le troisième élément théorique nécessaire selon al-Ræmahurmuzî 

pour la connaissance pratique du ÌadîÚ. Il s’agit d’un ensemble de traits qui doit être observé par l’expert 

du ÌadîÚ, celui dont la fonction dépasse la simple transmission et réunit transmission et connaissance 

pratique (diræya) du ÌadîÚ 32. Les traits généraux du portrait moral du transmetteur tournent autour 

de l’humilité et de l’observance des rites et des valeurs de l’islam 33. 

«Quand un homme de savoir (©ilm) rencontre celui dont le savoir est plus grand, alors ce jour-là est 

le jour de son bénéfice (fianîma), il le questionne et apprend de lui. Lorsqu’il rencontre celui qui 

est moins savant que lui, il lui transmet le ÌadîÚ et se rapproche de lui. Lorsqu’il rencontre celui 

qui est son égal en savoir, il compare son savoir au sien (ƒækarahu) et discute avec lui (dærasahu). 

Il ne sera jamais un guide (imæm) en matière de savoir celui qui se fie au savoir rare (‡æƒƒ), il ne 

sera pas non plus guide en matière de savoir celui qui transmet tout ce qu’il entend. Il ne sera enfin 

pas guide en matière de savoir celui qui transmet de tout le monde sans distinction. Prendre soin 

du savoir est en respecter la rigueur (al-itqæn) 34.» 

Le principe de l’échange montre que l’étude du ÌadîÚ ne désigne pas un exercice solitaire, c’est une 

recherche par les autres, à travers les autres et pour les autres, inséparable du rapport humain entre les 

transmetteurs de ÌadîÚ. Les valeurs morales concernent aussi bien l’étudiant que le maître. L’échange 

est illustré par l’exercice de la vérification des différentes versions d’un même ÌadîÚ. Les différentes 

actions décrites dans la citation (comparaison, discussion, etc.) désignent dans leur totalité un exercice de 

vérification des textes de ÌadîÚ-s. La vérification est un processus infini, d’où l’importance de l’humilité 

qui montre que l’étude du ÌadîÚ doit être accompagnée d’une attitude épistémologique foncièrement 

sceptique, car il s’agit d’une recherche ininterrompue. L’humilité permet la disponibilité de l’étudiant 

du ÌadîÚ à adhérer à une connaissance partagée et harmonieuse avec les préceptes de la sunna. Le 

transmetteur dépourvu du principe de l’échange se caractérise par la recherche solitaire, piège redou-

table qui introduit la transmission des raretés et qui conduit à la condamnation de la transmission. La 

transmission des raretés est le résultat de l’absence de la vérification lors de la transmission. L’auteur 

cite un enseignement de Mælik b. Anas rapporté par ses disciples: 

«Le savoir ne peut être transmis par quatre [types de personnes], il peut en revanche être transmis 

à partir d’autres personnes, [ces quatre sont]: le passionné (ÒæÌib hawæ) qui attire les gens vers ses 

propres désirs, l’idiot (safîh) dont l’idiotie est manifeste même s’il est le meilleur des transmetteurs, 

celui qui ment en rapportant les paroles des autres, même s’il ne ment pas au sujet du Prophète, 

l’homme de mérite de bien et de piété mais qui ne saisit pas ce qu’il transmet 35.»

 31 Ibid., p. 531.
 32 Ibid., p. 201. 
 33 Ibid., p. 409-418. 

 34 Ibid., p. 206.
 35 Ibid., p. 403.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASMA HILALI

136

Dans cette citation, le terme savoir (©ilm) désigne le ÌadîÚ.36 La citation ne concerne pas seulement 

le simple transmetteur, elle concerne au même titre le transmetteur dans la voie de la connaissance pra-

tique du ÌadîÚ. Les défauts moraux qui empêchent l’accomplissement de la connaissance pratique sont 

regroupés dans le texte en quatre traits qu’il est possible de ramener à un seul, celui de la déformation. 

En effet, le passionné et l’idiot se ressemblent puisqu’ils déforment le texte transmis. Le mensonge est 

le fait d’un seul homme et dévie ainsi l’étude du ÌadîÚ d’une forme commune à une forme solitaire. 

L’arrogance de l’étude solitaire est condamnée, elle implique la passion, la folie et l’égarement. Perdre 

de vue la recherche partagée est condamnable, contraire à la connaissance pratique (diræya), seule 

condition de restituer le ÌadîÚ intégral et authentique.

En mettant en œuvre des outils cognitifs d’ordre aussi bien scientifique que moral, al-Ræmahurmuzî 

trace un schéma théorique de réflexion sur le ÌadîÚ. La connaissance pratique du ÌadîÚ n’est pas 

l’horizon ultime de l’étude du ÌadîÚ dont le seul but est la sauvegarde du ÌadîÚ. 

2. La finalité de la connaissance pratique: la sauvegarde du ÌadîÚ 
La connaissance du ÌadîÚ inclut sa transmission, et dans la complémentarité entre transmission 

(riwæya) et connaissance pratique (diræya), la sauvegarde du ÌadîÚ prend tout son sens et concerne 

essentiellement le ÌadîÚ authentique. 

La sauvegarde du ÌadîÚ répond à des règles de transmission écrite et orale. Al-Ræmahurmuzî consacre 

une partie de son ouvrage à l’histoire de l’écriture des traditions 37. Il y défend l’idée selon laquelle 

la consignation du ÌadîÚ par écrit a eu lieu dès la première période de la prédication prophétique 38. 

Avant d’analyser les lois de l’écriture et de l’oralité, il faut souligner la présence d’un fait important 

dans l’histoire du ÌadîÚ telle que la présente al-Ræmahurmuzî: le phénomène de l’altération (tafiyîr) 

du ÌadîÚ 39. Le sens de l’altération est loin d’être précis chez l’auteur, mais il est pertinent de le cerner 

à partir de l’échelle de valeurs qui apparaît dans les récits décrivant le phénomène de l’altération. Il y 

est associé à une dégradation. Cela est confirmé par le ÌadîÚ suivant: «On écoutait le ÌadîÚ, et on 

l’exposait à nos compagnons comme on expose une fausse monnaie. Ce qu’ils reconnaissaient, on 

le prenait, ce qu’ils dénigraient, on le rejetait 40.» La métaphore de la monnaie exprime l’échelle de 

valeurs à laquelle les traditionnistes soumettent le texte et également la fragilité de cette même échelle 

de valeur: le vrai rejoint le faux dès que la connaissance de la valeur authentique du texte transmis 

fait défaut. 

 36 Al-Ræmahurmuzî, Al-MuÌaddiÚ al-fæÒil, p. 180. 
 37 Ibid., p. 366-367. À propos de la consignation du ÌadîÚ par écrit depuis 

la période de la prédication de MuÌammad, voir ibid., p. 363. À propos 
des différentes formes de supports d’écriture dans l’histoire primitive du 
ÌadîÚ, voir al-Dærimî, Sunan V (Kitæb al-©ilm); Abº Dæwºd, Sunan III, (Kitæb 
al-©ilm). À propos de l’histoire de la mise par écrit du ÌadîÚ, M. Cook, «The 
Opponents of the Writing of Tradition in Early Islam», p. 444 -491 et 486; 
I. Goldziher, Études sur la tradition islamique, p. 240-244;  B. Michaux, 
«Essai sur le Sama© ou la transmission orale», Hesperis 4, 1924, p. 348; 

A. L. de Prémare, Les fondations de l’islam. Entre écriture et histoire, Paris, 
2002, p. 95, 308 et 319; G. Schoeler, Écrire et transmettre dans les débuts 
de l’islam, Paris, 2002, p. 52.

 38 Ibid., p. 366-367. 
 39 Ibid., p. 316. Pour exprimer le changement du texte au niveau de sa lettre 

ou au niveau de son sens, l’auteur utilise également le terme «iÌæla» 
(l’écart), voir à ce propos, Ibid., p. 539.

 40 Ibid., p. 318.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


©ABD AL-RAÎMÆN AL-RÆMAHURMUZï (M. 360/971) À L’ORIGINE DE LA RÉFLEXION SUR L’AUTHENTICITÉ DU ÎADïŸ

137

L’auteur cite al-Îasan b. Salæm: «Ceci est un ÌadîÚ semblable à l’émeraude, puisqu’il n’a pas 

été altéré 41.» L’altération désigne le changement advenu dans les ÌadîÚ-s transmis oralement ou par 

écrit. 

Al-Ræmahurmuzî décrit le phénomène de l’altération en le situant chronologiquement dans l’histoire 

du ÌadîÚ, il correspond à la période postérieure à celle de la prédication prophétique:

«Certes les hommes de la première période ont dédaigné l’écriture en raison de la proximité [de 

l’ère prophétique] et de la courte chaîne de transmission [qui les reliaient au Prophète]; et pour que 

celui qui consigne par écrit le ÌadîÚ n’accorde pas trop de confiance à son écrit en délaissant son 

apprentissage et sa mise en application. Néanmoins, maintenant que le temps s’est écoulé [depuis 

le temps du Prophète], les versions (†uruq) diffèrent, les noms des transmetteurs se ressemblent, 

le fléau de l’oubli empêche la sauvegarde de la tradition, et les hommes ne sont pas à l’abri de 

l’illusion, l’écriture du savoir (©ilm) est primordiale et plus sécurisante, et la preuve de sa nécessité 

est plus puissante 42.» 

L’éloignement de la première période de l’Islam est une frontière entre deux moments de l’histoire 

du ÌadîÚ. La première période est celle où le ÌadîÚ n’était pas altéré et où il était connu dans sa lettre 

intégrale et son sens intégral. Par opposition à cette période, la deuxième est marquée par l’absence de 

distinction entre ÌadîÚ authentique et inauthentique et par l’altération des textes. La deuxième période 

de l’histoire du ÌadîÚ est décrite par «l’oubli» (al-nisyæn) et «l’illusion» (al-wahm). Le passage de la 

première à la deuxième période est sanctionné par la perte de l’intégralité du texte, c’est-à-dire, son 

inaltération. L’auteur parle de différentes versions (†uruq) du ÌadîÚ dans sa chaîne de transmission 

et dans le corps du texte. Il existe une relation entre la différence des versions et l’existence d’une 

version intégrale. Dans les différentes versions, l’oubli et l’illusion ont brouillé la transmission, et le 

phénomène de l’altération a eu lieu. 

Les lois de l’écriture et de l’oralité établies par al-Ræmahurmuzî permettent de dépasser l’altération. 

Elles se déclinent en deux niveaux, l’un est temporel et concerne la restitution du texte inaltéré de la 

première période, l’autre est moral et consiste à rétablir une morale de la transmission qui permet au 

texte de résister au phénomène de l’altération. La restitution du ÌadîÚ intégral et authentique passe 

par la transmission écrite et orale du ÌadîÚ, accompagnée de méthodes de vérification et d’analyse des 

textes transmis. L’auteur expose les lois de l’écriture: «Le ÌadîÚ n’est précisé que par l’écrit, ensuite 

par la comparaison (muqæbala) et l’étude commune (mudærasa), la consignation (ta©ahhud), l’ap-

prentissage par cœur (taÌaffuÂ), la consultation (muƒækara), le questionnement (su’æl), l’examen des 

transmetteurs et la connaissance approfondie (tafaqquh) de ce qu’ils ont transmis 43.» La comparaison 

(muqæbala), l’étude commune (mudærasa) et les autres démarches sont nécessaires à la précision 

(∂ab†). L’intégralité du texte représente la finalité de cette précision. En éliminant les versions altérées, 

l’écriture s’inscrit au sein du processus de la connaissance pratique du ÌadîÚ; elle trouve pleinement 

 41 Ibid., p. 316.
 42 Ibid., p. 386.
 43 Ibid., p. 385.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASMA HILALI

138

son sens dans la recherche de la précision, condition du rétablissement du texte intégral, inaltéré, 

authentique. Al-Ræmahurmuzî consacre une analyse particulière aux supports et aux techniques de 

l’écriture. La composition du recueil de ÌadîÚ constitue une des lois de l’écriture 44. À travers sa des-

cription des lois de la consignation du ÌadîÚ dans le recueil, l’auteur relie la connaissance du ÌadîÚ 

à l’élément élémentaire de la transmission écrite, celui de la répartition du texte dans la page vide, 

ainsi que la disposition des pages dans le recueil 45. Il propose, par exemple, la séparation des ÌadîÚ-s 

dans la page par des cercles 46. La page vide est également évoquée dans l’analyse de la structure du 

recueil. Semblable au silence dans un contexte d’oralité, la page vide est le point de départ des règles 

d’inscription et d’édition du texte ÌadîÚ. Cependant, si la sauvegarde du ÌadîÚ se réalise à travers 

l’écriture, la vie (Ìayæt) du ÌadîÚ dépend précisément de sa transmission orale. 

La préservation du savoir, la vivification du ÌadîÚ par la transmission orale sont plus importantes 

que sa simple conservation écrite, les deux techniques étant incluses dans le schéma théorique de la 

sauvegarde du ÌadîÚ authentique. La transmission orale est souvent considérée comme le fondement 

de la transmission tout court 47. Le ÌadîÚ dépend du rapport bien défini entre l’acte de la récitation 

(ƒikr) et celui de l’audition (samæ©). La polarité de la récitation fait d’elle une transmission. Les lois 

de la transmission orale répondent au même principe qui régit les lois de la transmission écrite: la 

conscience du phénomène de l’altération du texte et la nécessité de rétablir le texte authentique en 

établissant les lois de la transmission. La transmission orale se définit ainsi chez l’auteur par son 

contraire: l’oubli du ÌadîÚ annule le processus de sa transmission. L’oubli est une forme d’altération 

du texte ÌadîÚ. Cela est illustré par la tradition suivante que l’auteur cite d’après al-Zuhrî : «Certes 

il y a pour le ÌadîÚ un fléau (æfa), un malheur (nakad), une humiliation (haÏna). Son fléau est l’oubli, 

son malheur le mensonge, son humiliation le fait de le confier à ceux qui n’en sont pas dignes 48.» 

La transmission orale passe par le cadre de l’enseignement de maître à disciple. L’ensemble du 

processus de transmission: la remémoration, la récitation et la vivification dépendent de la qualité du 

rapport entre maître et disciple. La transmission orale semble être un mouvement perpétué et perpé-

tuel car il naît d’un enseignement, et donne lieu à un autre enseignement, et cela sans fin. Ce principe 

détermine dans l’histoire du ÌadîÚ les voyages à la recherche du savoir. L’auteur, conscient de l’intérêt 

du voyage, principe de la transmission orale et de l’enseignement, cite Abº Qulæba: «J’ai séjourné 

 44 Dans les chapitres qu’il consacre à la composition du recueil, al-
Ræmahurmuzî n’expose pas les lois de l’écriture du ÌadîÚ mais celles de 
la structure du recueil. Citons à titre d’exemple les intitulés de chapitres 
suivants: «Le cercle entre deux ÌadîÚ-s» (al-dæ’ira bayn al-ÌadîÚayn); 
«l’effacement et la rature» (al-Ìakk wa-l-∂arb); «les marges» (al-ta≈rîÏ 
©alæ al-Ìawæ‡î); «la lettre répétée» (al-Ìarf al-mukarrar); «les points 
diacritiques et la vocalisation» (al-naq† wa-l-‡akl), ibid., p. 606-609.

 45 À propos des lois d’organisation du chapitre voir, ibid., p. 609. Pour 
l’organisation de la page, ibid., p. 606. Sur la gestion de l’erreur de 
transcription du ÌadîÚ et le principe de la correction du texte faux dans la 
marge sans l’effacer (al-ta≈rîÏ ©alæ al-Ìawæ‡î), ibid, p. 606. Sur l’importance 
de la vocalisation et la nécessité de préciser des points diacritiques lors 
de la consignation écrite du ÌadîÚ, voir, ibid., p. 607.

 46  Ibid. Le principe de dessiner des cercles entre les ÌadîÚ-s cités suggère 

l’absence possible du sanad car le sanad marquerait à lui seul la limite 
entre deux ÌadîÚ-s. Il s’agit là d’un fait probable puisque l’auteur lui-même 
omet souvent la chaîne de transmission dans la citation des ÌadîÚ-s.

 47 À propos de la transmission orale du ÌadîÚ ainsi que du Coran et le fait 
qu’il a été effectué sous la poussée des mêmes événements et mis par 
écrit à la même période, voir, A. L. de Prémare, «Les textes musulmans 
dans leurs environnements», Arabica 3-4, 2000, p. 391-408, et M. Cook, 
«The Opponents of the Writing of Tradition in Early Islam», p. 444- 491 
et 486.

 48 Al-Ræmahurmuzî, Al-MuÌaddiÚ al-fæÒil, p. 571. Voir la différence entre 
la transmission de la Torah écrite et orale dans le judaïsme rabbinique 
dans M. Cook, «The Opponents of the Writing of Tradition in Early 
Islam», p. 498-519.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


©ABD AL-RAÎMÆN AL-RÆMAHURMUZï (M. 360/971) À L’ORIGINE DE LA RÉFLEXION SUR L’AUTHENTICITÉ DU ÎADïŸ

139

à Médine rien que pour la présence d’un homme détenant un seul ÌadîÚ que je voulais recueillir 49.» 

Cette citation montre l’importance que le transmetteur accorde au fait d’écouter le ÌadîÚ directement 

de sa source. Il y a un lien étroit entre la transmission directe et l’authenticité du ÌadîÚ. En effet, en 

privilégiant la transmission directe, al-Ræmahurmuzî introduit une notion importante dans la théorie 

de l’authenticité, celle de la chaîne de transmission haute (©uluw al-sanad), le sanad dépourvu d’élé-

ments intermédiaires entre les transmetteurs (comme par exemple le certificat de lecture iÏæza). Ainsi 

la forme de l’enseignement oral occupe-t-elle une place prépondérante dans la connaissance pratique 

du ÌadîÚ et sa sauvegarde 50. La continuité dans le temps, assurée par la récitation, est appelée à per-

durer à travers l’enseignement.

La connaissance pratique (diræya) du ÌadîÚ, condition de la restitution du ÌadîÚ authentique, permet 

un retour à une transmission primitive du ÌadîÚ, disponible dans les premiers temps de l’Islam. Elle 

est caractérisée par la chaîne de transmission haute (illustrant la transmission directe liée à la date 

proche de l’ère prophétique) ainsi que par l’application du schéma moral idéal pour le transmetteur 

du ÌadîÚ. Tout cela annule le phénomène de l’altération. L’ouvrage d’al-Ræmahurmuzî vise à établir 

une connaissance pratique du ÌadîÚ non pas nouvelle, mais première.

Al-Ræmahurmuzî ne définit pas le ÌadîÚ authentique mais il présente les conditions et les moyens 

de sa restitution. Les éléments théoriques élaborés comme moyens d’étude du ÌadîÚ expriment une 

certaine compréhension de la notion de ÌadîÚ authentique, liée à l’idée de l’intégralité du ÌadîÚ et au 

principe de la cohérence de son contenu avec les préceptes de la sunna. La notion de ÌadîÚ authentique 

est étroitement liée à l’horizon ultime de la pensée théorique d’al-Ræmahurmuzî, la sauvegarde du 

ÌadîÚ. Sauvegarder le ÌadîÚ permet de neutraliser le phénomène de l’altération c’est-à-dire, préserver 

la version authentique, intégrale du texte transmis. La notion de ÌadîÚ authentique demeure cependant 

insaisissable car elle est exprimée à travers d’autres notions comme celle du texte intégral ou du noyau 

(Òulb) du ÌadîÚ. L’absence d’une tentative de définition du ÌadîÚ authentique chez al-Ræmahurmuzî est 

liée à la confusion voulue, relevée dans l’ouvrage entre ÌadîÚ et ÌadîÚ authentique; seul est ÌadîÚ le 

ÌadîÚ authentique. Cela explique le choix de l’auteur de définir les conditions de restitution du ÌadîÚ 

authentique (comme la recherche de la chaîne de transmission haute) et non de définir la notion même 

de ÌadîÚ authentique. Le terme ÌadîÚ est chez al-Ræmahurmuzî synonyme de ÌadîÚ authentique. 

Cependant, une vision d’ensemble de la théorie de l’authenticité du ÌadîÚ doit tenir compte de la 

littérature théorique postérieure à al-Ræmahurmuzî, elle permet d’analyser la continuité théorique dans 

la science du ÌadîÚ et de démontrer le potentiel de la pensée d’al-Ræmahurmuzî, présentée souvent 

comme l’origine de la réflexion systématique sur le ÌadîÚ.

 49 Al-Ræmahurmuzî, Al-MuÌaddiÚ al-fæÒil, p. 223.
 50 À propos de l’enseignement de maître à disciple, voir: J. J. Witkam, The 

IÏæza in Arabic Manuscript, p. 126-127, et M. Cook, «The Opponents of 
the Writing of Tradition in Early Islam», p. 450 et 476.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASMA HILALI

140

II. LA THÉORIE DE L’AUTHENTICITÉ DU ÎADïŸ APRÈS AL-RÆMAHURMUZï

Les premiers auteurs des écrits théoriques postérieurs à l’ouvrage d’al-Ræmahurmuzî sont: al-Îækim 

al-Naysæbºrî, al-⁄a†îb al-Bafidædî, ibn ©Abd al-Barr al-Qur†ubî 51. Leurs écrits ont été développés par des 

auteurs postérieurs, comme Ibn al-∑alæÌ al-Ωahrazºrî (m. 642/1244) et Ibn KaÚîr (m. 774/1373) 52. Les 

textes témoignant de l’élaboration de la théorie de l’authenticité datent essentiellement du Ve/XIe siècle; 

les siècles suivants verront le développement des ouvrages de synthèse de la science du ÌadîÚ. La théorie 

de l’authenticité s’affirme avec le procédé de la définition et la structure théorique de la transmission 

du ÌadîÚ. Les auteurs postérieurs à al-Ræmahurmuzî n’explicitent souvent pas leurs visées théoriques 

mais se servent d’outils d’analyse qui montrent la présence d’une démarche théorisante. 

1. Le cadre théorique de la définition 
La définition apparaît dans la démarche d’al-Îækim al-Naysæbºrî comme le cadre de la pensée 

théorique 53. L’objet de la définition ne s’arrête pas à la notion «authentique» (ÒaÌîÌ) mais il concerne 

souvent des notions secondaires comme celle de la chaîne de transmission haute (sanad ©ælî), notion 

importante, comme on le verra, dans la définition du ÌadîÚ authentique 54. Dans les ouvrages postérieurs 

à al-Ræmahurmuzî, le procédé de la définition est parfois le propos même de l’écrit théorique 55. Ibn 

©Abd al-Barr al-Qur†ubî intitule un des chapitres de son ouvrage: «La connaissance des fondements 

de la science (©ilm) et de sa réalité (Ìaqîqa) 56.» Al-Naysæbºrî, quant à lui, annonce dans son ouvrage 

un programme de définitions des notions importantes de la science du ÌadîÚ. 

La définition est différente selon les procédés utilisés. Ibn ©Abd al-Barr par exemple la décrit comme 

un acte de nomination 57. L’énonciation du nom (ism ) est analogue à celle de la vérité (Ìaqîqa) d’un 

terme à définir, mais la définition par le contraire apparaît comme un procédé courant. Les auteurs 

définissent souvent une notion par ce qu’elle n’est pas: Ibn ©Abd al-Barr rapporte d’après al-Awzæ©î: 

«La science (©ilm) est ce qui a été transmis d’après les Compagnons de MuÌammad, et ce qui n’a 

pas été transmis d’après l’un d’eux n’est pas une science 58.» L’affirmation dans la première partie 

de la phrase suivie de la négation dans la seconde souligne l’exclusion de la sphère de la science 

des paroles transmises par d’autres personnes que les Compagnons. La définition par le contraire 

a une structure circulaire puisqu’elle renvoie la définition d’un terme à celle d’un autre terme. Elle 

exprime un mouvement référentiel fermé. D’autres procédés de définition concernent la définition 

 51 Cf. supra. notes 15, 16, 17.
 52 Ibn al-∑alæÌ, Muqaddima fî ©ulºm al-ÌadîÚ, Beyrouth, 1978. Ibn KaÚîr, 

I≈tiÒær ©ulºm al-ÌadîÚ.
 53 Al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, p. 18.
 54 Les auteurs commencent souvent par la définition du statut du texte 

le plus proche de celui du ÌadîÚ authentique, mais cela ne fait pas de 
la notion d’authenticité le centre de la définition dans les sources. Par 
exemple, al-Naysæbºrî commence son ouvrage par l’analyse de la chaîne 
de transmission haute (sanad ©ælî), critère fondamental de l’authenticité. 
Voir al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, p. 5. 

 55 Cf. J. Sublet, «Le modèle arabe. Éléments de vocabulaire», dans 
N. Grandin, et M. Gaborieau (éd.), Madrasa. La transmission du savoir 
dans le monde musulman, Paris, 1997, p. 13-27.

 56 Ibn ©Abd al-Barr, Íæmi© II, p. 29.
 57 Ibid., p. 29. 
 58 Ibid., p. 36. Par science (©ilm) est entendu ici le texte ÌadîÚ selon 

une synonymie qui lie le terme ©ilm et celui de ÌadîÚ dans les textes 
primitifs.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


©ABD AL-RAÎMÆN AL-RÆMAHURMUZï (M. 360/971) À L’ORIGINE DE LA RÉFLEXION SUR L’AUTHENTICITÉ DU ÎADïŸ

141

conditionnelle. Elle désigne l’énoncé des conditions théoriques indispensables à l’accomplissement 

d’un terme. Par exemple, en définissant la chaîne de transmission haute, al-Naysæbºrî en précise 

plusieurs conditions: lorsqu’il y a peu de transmetteurs, et que le type de transmission qui les relie 

est un type direct, la chaîne de transmission est haute 59. Mais la condition d’authenticité du ÌadîÚ 

demeure fonction de la fiabilité des transmetteurs de cette même chaîne 60. Il s’agit d’une définition 

à deux conditions: le nombre réduit des transmetteurs entre la source du ÌadîÚ et le dernier maillon 

de la chaîne d’une part, et l’authenticité de la transmission entre les maillons de la chaîne d’autre 

part. Celle-ci est garantie par la transmission directe. Ainsi, la notion de chaîne de transmission haute 

dépend d’un ensemble de conditions imbriquées.

Les différents procédés de la définition se distinguent entre la définition théorique d’une notion 

et son usage chez les critiques du ÌadîÚ. Dans le chapitre intitulé «La connaissance des expressions 

utilisées par les gens du ÌadîÚ», al-Bafidædî écrit: «L’attribution du qualificatif relié (musnad) à un 

ÌadîÚ signifie que sa chaîne de transmission est ininterrompue entre son transmetteur et ceux de qui 

il l’a entendu. Souvent [les experts] utilisent le terme [musnad] pour désigner [un ÌadîÚ] attribué 

précisément au Prophète 61.» L’auteur distingue la définition théorique du terme relié (musnad) 

de son usage (isti©mæl) par les experts 62. Il reconstitue le sens du terme relié selon l’usage qu’en 

font les experts du ÌadîÚ. L’usage est devenu une réalité linguistique propre aux auteurs antérieurs 

à al-Bafidædî. Al-Bafidædî présente d’autres éléments qui éclairent le sens de l’usage: «Quant au [ÌadîÚ] 

relâché (mursal), sa chaîne de transmission est interrompue précisément de la façon suivante: un des 

transmetteurs ne l’a pas appris directement du transmetteur qui le précède. Toutefois, la plupart des 

[ÌadîÚ-s] dits relâchés selon l’usage [des experts] désignent les ÌadîÚ-s transmis par le Suivant d’après 

le Prophète 63.» La nouvelle définition du terme mursal est adaptée à l’usage que font les tradition-

nistes du même terme. L’usage d’un terme par les experts, lors de leur critique des textes, constitue 

selon l’auteur une définition à part entière, ayant la même importance que la définition théorique. 

La définition théorique instaure un sens large pour les notions de la science du ÌadîÚ, l’usage instaure 

la définition terminologique. Chez al-Bafidædî, le procédé de la définition tient compte de l’usage et 

intègre celui-ci dans sa définition théorique, mais la dépasse en la précisant. L’usage ne nuance ni 

n’abroge la définition théorique, il en est partie prenante. Ainsi, le théoricien renouvelle le cadre de 

la définition théorique par la prise en compte de l’usage.

Il y a chez les théoriciens du ÌadîÚ postérieurs à al-Ræmahurmuzî une maîtrise du procédé de la 

définition. La puissance de la définition fait évoluer la littérature du ÌadîÚ d’une forme de pensée 

théorique embryonnaire vers une pensée élaborée, en rendant compte de la somme de réflexions qui 

l’ont précédée. Plus qu’un cadre théorique, le procédé de la définition exprime une dynamique interne 

à la science du ÌadîÚ. Dans le consensus autour du sens d’un terme, il y a une autorité productrice 

 59 Al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, p. 12.
 60 Ibid., p. 11.
 61 Al-Bafidædî, Kitæb al-kifæya, p. 21. Le ÌadîÚ relié (al-ÌadîÚ al-musnad) est dit 

appuyé (sens littéral du terme musnad ) car il est transmis d’une manière 
directe sans omission d’aucun maillon de la chaîne de transmission 
jusqu’au Prophète. Dans ce type de ÌadîÚ, la chaîne est théoriquement 

complète et comporte les transmetteurs suivants: le Prophète, le 
Compagnon, le Suivant, le Suivant du Suivant, le transmetteur banal 
(Ωay≈). Cf. al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, p. 17. Al-Bafidædî, Kitæb 
al-kifæya, p. 21.

 62 Ibid.
 63 Ibid.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASMA HILALI

142

de sens autonome, propre à la discipline du ÌadîÚ. Ce consensus tacite est un consensus témoin de la 

pensée théorique en cours d’évolution. Cadre et outil de réflexion théorique perfectionné, le procédé 

de la définition permet un regard critique sur la littérature du ÌadîÚ qui, après les premiers éléments 

théoriques proposés par al-Ræmahurmuzî, franchit un tournant décisif: celui d’une réflexion qui 

se veut théorique et historique. Théorique, dans la mesure où elle vise l’élaboration d’un système 

scientifique qui permet la recherche du ÌadîÚ authentique; historique, parce qu’elle tient compte des 

acquis de l’histoire de la transmission du ÌadîÚ. L’élaboration d’une théorie de l’authenticité passe 

par la définition des notions permettant la réflexion théorique. Cependant, l’entreprise de la définition 

est inséparable du cadre théorique du phénomène de la transmission du ÌadîÚ. Il est le deuxième 

fondement de la théorie de l’authenticité que nous choisissons d’analyser. 

2. Le cadre théorique de la transmission
Les auteurs postérieurs à al-Ræmahurmuzî perçoivent la transmission du ÌadîÚ selon trois axes: un 

axe temporel, un axe spatial et un axe moral. Les imbrications de ces trois axes font émerger certaines 

notions importantes de la théorie de l’authenticité et aboutissent à la définition théorique du rang de 

ÌadîÚ authentique. 

L’axe temporel dans l’histoire du ÌadîÚ, est utilisé comme un outil de réflexion sur l’authenticité 

du ÌadîÚ. Au niveau théorique, le temps de la transmission est composé de strates superposées. La 

notion de classe (†abaqa) exprime la superposition des transmetteurs dans le temps de la transmis-

sion 64. Elle permet de mesurer la temporalité de la transmission. Nous verrons que la particularité 

de cette notion fait que le temps de la transmission est non linéaire mais prophétique. La notion de 

classe désigne un groupe de transmetteurs du ÌadîÚ. L’ensemble de ces groupes est superposé selon 

des strates analogues, le schéma de leur succession n’est autre que celui de la chaîne de transmission 

(sanad). La classe est un outil d’analyse du temps de la transmission et décrit la succession temporelle 

des maillons de la chaîne: le Compagnon, le Suivant, le Suivant du Suivant, etc. Afin de montrer que 

la succession des maillons ne répond pas tout à fait à une temporalité linéaire mais à une temporalité 

prophétique, prenons l’exemple du Compagnon (ÒæÌib, ÒaÌæbî pl. aÒÌæb, ÒaÌæba) 65. Maillon de la 

chaîne de transmission, il devient également une notion théorique puisqu’il désigne une classe de 

transmetteurs du ÌadîÚ. Les classes des Compagnons sont désignées en fonction des événements 

majeurs auxquels elles sont liées, par exemple le titre de ©Aqabî est accordé au Compagnon qui a été 

témoin du premier pacte de défense à ©Aqaba 66. La succession des classes dépend de l’implication 

des Compagnons dans la vie de MuÌammad et dans les événements fondamentaux de l’islam. La 

conversion à l’islam est également considérée comme l’élément déterminant l’ordre de la succession 

des classes 67. Le temps de la transmission est en effet un temps marqué par le geste d’adhésion au 

message de MuÌammad. Dans la superposition des classes, tel ou tel événement de l’histoire de l’islam 

 64 G.H.A. Juynboll, «Ridjæl», EI2 VIII, p. 532-536. Le terme «†abaqa» 
(génération) désigne dans la littérature classique le laps de temps écoulé 
pour former une génération. Une «génération» est généralement fixée 
entre vingt et quarante ans. Cf. J. Sublet, Le voile du nom: essai sur le nom 
propre arabe, Paris, 1991, p. 125. 

 65 W. P. Heinrichs, «∑æÌib», EI2 VIII, p. 859-860.
 66 Al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, p. 22. À propos de ©Aqaba, voir, 

W. M. Watt «al-©AÈaba», EI2 I, p. 324. Al-Îabarî, TærîÌ I, p. 564.
 67 Al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, p. 23.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


©ABD AL-RAÎMÆN AL-RÆMAHURMUZï (M. 360/971) À L’ORIGINE DE LA RÉFLEXION SUR L’AUTHENTICITÉ DU ÎADïŸ

143

primitif est plus important que le laps de temps objectif écoulé entre un événement et un autre. Cet 

ensemble d’éléments permet de parler d’un temps de transmission prophétique. Les Compagnons sont 

considérés comme étant la première classe de transmetteurs même s’ils ne sont pas historiquement les 

premiers transmetteurs du ÌadîÚ. Les critères d’accomplissement du statut de Compagnon n’incluent 

pas la priorité de la transmission des paroles prophétiques mais une certaine relation personnelle avec 

le Prophète. 

Cependant, l’importance de la notion de classe consiste en son rapport étroit à l’authenticité du 

ÌadîÚ. Elle est un outil de vérification de l’authenticité du texte. En tant que transmetteur de ÌadîÚ, 

le Compagnon est dit transmetteur «fiable 68». Par le biais de la notion de «classe», les théoriciens 

interviennent dans l’organisation de la succession temporelle des Compagnons et ils interviennent dans 

la définition même de l’attribut «Compagnon», critère important de l’authenticité du texte transmis. 

L’axe temporel permet de classer les transmetteurs du ÌadîÚ selon un schéma théorique marqué par 

une temporalité prophétique. 

L’axe spatial de la transmission implique une structure théorique que nos auteurs donnent à la 

mouvance des traditionnistes lors de leurs voyages en quête du ÌadîÚ. Al-Naysæbºrî consacre plusieurs 

chapitres de son ouvrage à la présentation des lieux de voyage et d’arrêt des transmetteurs pendant 

leurs vies 69. L’expression «Le voyage en quête du ÌadîÚ» (al-riÌla fî †alab al-ÌadîÚ) décrit une réalité 

historique importante qui devient un principe théorique 70. Le voyage engendre la rencontre (liqæ’), 

deuxième élément de l’axe spatial de la transmission. Celle-ci peut avoir lieu avec un maître ou avec 

un autre transmetteur de ÌadîÚ, les deux rôles étant interchangeables dans le cadre de l’enseignement 

du ÌadîÚ. La rencontre est l’aboutissement du voyage, elle en est aussi le déclencheur. La rencontre 

engendre la continuité de la transmission du ÌadîÚ et permet la transmission directe. Voyage et rencontre 

procèdent du même concept: la recherche de la transmission directe, condition fondamentale du ÌadîÚ 

authentique: «Le voyageur a pour objet de quête la chaîne de transmission haute. S’il se contente de la 

chaîne basse, il peut toujours trouver à sa portée celui qui la lui transmet 71.» L’importance accordée 

à la chaîne de transmission haute, condition du ÌadîÚ authentique, justifie la nécessité du voyage et 

son éloge par les théoriciens de l’authenticité. Le voyage est une valeur scientifique. Il implique une 

grille de lecture de l’histoire de la transmission dans laquelle la rencontre est primordiale, car elle est 

la condition de la transmission directe c’est-à-dire du ÌadîÚ authentique. 

L’axe moral de la transmission est élaboré par les théoriciens postérieurs à al-Ræmahurmuzî. 

Disséminés dans leurs biographies, les traits moraux du transmetteur sont regroupés en listes, systéma-

tisés et classés. La notion clé de l’axe moral de la transmission, est celle d’état du transmetteur 72. Par 

 68 Ibid., p. 22; Al-Bafidædî, Kitæb al-kifæya, p. 50-51. 
 69 Al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, p. 190-202. Voir à propos de la 

rencontre entre les transmetteurs et son importance dans la critique du 
sanad, L.T. Librande, «The Categories High and Low as Reflections on 
the RiÌla and Kitæbah in Islam», p. 267-280. p. 268.

 70 À propos de l’évolution du voyage vers une pratique commune parmi 
les experts: W. B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories, p. 15. Pour 
l’importance du voyage dans la détermination de la transmission directe, 

voir: L. T. Librande, «The Categories High and Low as Reflections on 
the RiÌla and Kitæbah in Islam», p. 268.

 71 Al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, p. 7.
 72 L’article «Îæl» est limité dans l’EI2 à sa signification technique dans le 

soufisme, L. Gardet, «Îæl», EI2 III, p. 85-87. Voir une allusion à son sens 
technique dans la science des fondements de la loi: D. B. Macdonald, 
«Ìæl», EI1 II, p. 241. Pour sa signification dans la science du ÌadîÚ voir 
G.H.A. Juynboll, «Ridjæl», EI2 VIII, p. 532-536.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASMA HILALI

144

état (pl. aÌwæl), les auteurs des premiers ouvrages théoriques entendent l’ensemble des conditions qui 

déterminent l’activité du transmetteur. Parmi ces conditions, ses attributs moraux sont fondamentaux. 

On relève chez al-Îækim al-Naysæbºrî une acception de l’«état» du transmetteur comme étant la 

somme de ses qualités morales: «Les états du transmetteur sont parmi les choses qu’un traditionniste 

a besoin de connaître 73.» Le terme «état» est utilisé au pluriel, il évoque la complexité des qualités 

et des défauts du transmetteur et même leur dualité. Par exemple, un transmetteur peut être considéré 

comme fiable et savant, mais ayant une mémoire défaillante. Pour al-Naysæbºrî, il s’agit de bâtir une 

structure théorique à l’intérieur de laquelle prennent place les qualités du transmetteur et ses défauts 

et pas d’émettre une opinion autour de l’éthique de la transmission. Ainsi, s’élabore un appareil 

critique qui sert d’outil de réflexion sur les transmetteurs et leurs classements. Le transmetteur du 

ÌadîÚ peut correspondre théoriquement à deux états possibles, un état réunissant ses qualités, ou un état 

regroupant ses défauts. Mais l’affirmation de l’un des deux états implique l’annulation du second. Par 

exemple, la piété et l’observance des pratiques cultuelles de l’islam sont des qualités indispensables 

chez le transmetteur, ces mêmes qualités impliquent théoriquement l’absence de passion ou de pensée 

innovatrice, deux attributs bannis dans l’axe moral de la transmission 74. Il y a là un système ambiva-

lent qui sert à déterminer les états supposés des transmetteurs et à les classer dans une échelle morale 

dans laquelle ils s’ordonnent d’après leur aptitude morale à transmettre le ÌadîÚ authentique. Al-⁄a†îb 

al-Bafidædî établit six niveaux théoriques de la notion d’état du transmetteur 75: 

– l’autorité (ÌºÏÏa); 

– l’homme de confiance (Úiqa); 

– le savant (mutqin); 

– le transmetteur sincère (Òadºq, læ ba’sa bihi); 

– l’autorité banale (‡ay, ÒæliÌ al-ÌadîÚ, bayyin al-ÌadîÚ, laysa bi qawiyy, ∂a©îf al-ÌadîÚ);

– le menteur (kaƒƒæb).

L’état du transmetteur inclut des qualités aussi bien morales que scientifiques et est constitué 

d’éléments objectifs et subjectifs. L’auteur élabore une grille théorique selon laquelle s’ordonne la 

diversité des états des transmetteurs du ÌadîÚ d’après un nombre déterminé de qualités morales, souvent 

énumérées dans leur ordre décroissant. L’échelle morale est un outil élaboré par les théoriciens afin 

de permettre au critique du ÌadîÚ de mesurer le degré de fiabilité des transmetteurs du ÌadîÚ.

Les théoriciens de l’authenticité établissent des liens entre les trois axes de la transmission et 

décrivent à partir de là les différents types (naw©) et rangs (martaba) de ÌadîÚ-s 76. Prenons l’exemple 

du ÌadîÚ mu©an©an (ÌadîÚ transmis par la préposition «©an») (sous l’autorité de). Les théoriciens sont 

conscients que le support de la transmission est ambigu dans ce type de ÌadîÚ. La préposition ©an ne 

précise pas si la transmission est directe et implique la rencontre entre les transmetteurs dans l’espace 

et dans le temps, ou bien si elle est indirecte et implique l’absence de rencontre des transmetteurs. La 

 73 Al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, p. 15.
 74 Ibid., p. 16.
 75 Ibid. 
 76 Le terme «type» traduit plusieurs termes arabes comme waÏh (facette) 

et naw© (genre). Le terme waÏh privilégie l’aspect multiple et les différentes 

facettes possibles des textes. Le second terme classe les textes transmis 
selon leur genre. Le terme martaba (rang) peut également être utilisé pour 
exprimer l’échelle de ÌadîÚ. Dans un contexte hiérarchique des textes 
transmis, le terme martaba signifie rang plutôt que type. Dans d’autres 
contextes, le même terme signifie simplement «type de ÌadîÚ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


©ABD AL-RAÎMÆN AL-RÆMAHURMUZï (M. 360/971) À L’ORIGINE DE LA RÉFLEXION SUR L’AUTHENTICITÉ DU ÎADïŸ

145

fiabilité des transmetteurs devient l’outil théorique permettant à l’expert de juger l’authenticité d’un 

ÌadîÚ. L’axe moral est donc déterminant dans la description du ÌadîÚ mu©an©an. 

Le deuxième exemple est le ÌadîÚ attribué (al-ÌadîÚ al-musnad), transmis d’une manière directe 

sans omission d’aucun maillon de la chaîne de transmission jusqu’au Prophète. La chaîne est théori-

quement complète et comporte les transmetteurs suivants: le Prophète, le Compagnon, le Suivant, le 

Suivant du Suivant, le transmetteur banal (Ωay≈) 77. 

L’axe moral est sans faille dans ce cas-là car seule la personne du Compagnon est garante de la 

fiabilité de la transmission dans le ÌadîÚ attribué. Le ÌadîÚ attribué est déterminé par l’axe temporel et 

l’axe spatial puisque les transmetteurs se sont rencontrés dans le temps et dans l’espace, ce qui rend 

vraisemblable la transmission directe du ÌadîÚ et donc son authenticité. 

Les trois axes de la transmission permettent de cerner les types de ÌadîÚ-s. Mais, il y a un double 

classement des ÌadîÚ-s dans la théorie de la transmission: les types de ÌadîÚ-s dépendant des axes de 

la transmission, et les rangs de ÌadîÚ. Il y a trois rangs: un rang authentique (ÒaÌîÌ), un rang dont le 

jugement est suspendu, et un rang apocryphe (maw∂º©) 78. Les différents types de ÌadîÚ-s tendent plus 

ou moins vers l’un de ces deux rangs et chaque type peut correspondre à l’un de ces deux rangs. Le rang 

du ÌadîÚ dépend des informations que possède l’expert concernant les conditions de la transmission 

du ÌadîÚ. Par exemple, le ÌadîÚ mu©an©an qui répond à l’ensemble des conditions de d’authenticité 

n’est pas considéré comme authentique, car l’impeccabilité des transmetteurs est sujette à caution 

à cause de l’ambiguïté de la préposition ©an ( sous l’autorité de). L’ambiguïté est levée si l’expert 

précise les conditions de la transmission du ÌadîÚ, chose difficile étant donné l’infinité des données 

concernant les biographies des transmetteurs. Cependant, les théoriciens de l’authenticité considèrent 

que le type de ÌadîÚ est une notion relative et évolutive. En effet, tout changement de données, dû à 

une nouvelle information ou à une nouvelle interprétation des conditions de la transmission, engendre 

une modification du type de ÌadîÚ et donc de sa tendance vers le rang authentique ou inauthentique. 

Le type de ÌadîÚ est par définition provisoire et empreint de souplesse. Al-Naysæbºrî conclut que le 

rang de ÌadîÚ authentique est une possibilité existante dans tous les autres types de ÌadîÚ-s car l’aspect 

insuffisant des informations concernant les conditions de leur transmission fait de ces textes des ÌadîÚ-s 

authentiques défaillants, donc des ÌadîÚ-s coupés ou arrêtés 79. Cela permet de penser que les types 

de ÌadîÚ-s sont des formes défaillantes d’un seul ÌadîÚ, le ÌadîÚ authentique 80. Le rapport entre type 

de ÌadîÚ et rang de ÌadîÚ montre l’aspect fondamental de la problématique de l’authenticité dans la 

théorie de la transmission.

Il y a une complémentarité entre le perfectionnement du cadre de la définition théorique et celui 

de la transmission. Les deux éléments illustrent les efforts des théoriciens de l’authenticité qui visent 

à mettre la problématique de l’authenticité au centre de la réflexion théorique sur le ÌadîÚ. L’évolution 

 77 Al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, p. 17.
 78 Ibn ©Abd al-Barr, Íæmi©, p. 91.
 79 Le ÌadîÚ coupé (munqa†i©) est défini par trois types d’interruption de la 

transmission directe, orale, dans sa chaîne de transmission: entre le 
Suivant du Suivant (tæbi© al-tæbi©) et le Suivant (al-tæbi©), entre le Suivant 
(tæbi©) et le Prophète. Cf. al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, p. 27-29; 

al-Bafidædî, Kitæb al-kifæya, p. 21. Le ÌadîÚ arrêté (mawqºf) remonte à 
un Compagnon qui transmet d’après un autre Compagnon et non pas 
directement du Prophète, dans la chaîne de ce type de ÌadîÚ, le Prophète 
pourrait être mentionné, al-Naysæbºrî, Ma©rifat ©ulºm al-ÌadîÚ, p. 19.

 80 Al-Bafidædî, Kitæb al-kifæya, p. 24-25.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASMA HILALI

146

de la réflexion théorique passe par le développement des questions noyaux posées par al-Ræmahurmuzî 

et par le perfectionnement de la terminologie critique de la science du ÌadîÚ. 

 CONCLUSION 

Dans les premiers textes théoriques de la littérature du ÌadîÚ aux IVe/Xe et Ve/XIe siècles, les auteurs 

décrivent l’histoire du ÌadîÚ et la fonction du traditionniste face à cette histoire. Nous avons montré le 

processus de théorisation de l’authenticité du ÌadîÚ qui, à partir de ©Abd al-RaÌmæn al-Ræmahurmuzî 

amorce la réflexion théorique sur le ÌadîÚ. Plusieurs notions importantes apparaissent, comme celle 

de l’intégralité de la lettre du ÌadîÚ et de son sens. La sunna est également une notion importante car 

elle est considérée comme le repère de l’authenticité du ÌadîÚ. En effet, le contenu du ÌadîÚ doit, selon 

al-Ræmahurmuzî, être cohérent avec les préceptes de l’islam. Le phénomène de l’altération semble 

un destin inévitable du ÌadîÚ. Il est perçu chez al-Ræmahurmuzî comme une notion théorique dont 

découle un certain nombre de lois de transmission écrite et orale. Elles ont pour fonction de neutraliser 

le phénomène de l’altération et de permettre la sauvegarde du ÌadîÚ authentique. L’absence du concept 

«authentique» (ÒaÌîÌ) dans l’ouvrage de cet auteur permet de parler d’une sorte d’évidence qui relie 

dans sa pensée le ÌadîÚ et le ÌadîÚ authentique. 

L’apport des théoriciens postérieurs à al-Ræmahurmuzî concerne l’entreprise de la définition. La 

maîtrise des auteurs du procédé de la définition révèle le perfectionnement de la critique du ÌadîÚ. 

Ces auteurs sont conscients du cadre théorique de la transmission qui systématise les vies et les 

déplacements des transmetteurs ainsi que leurs états. Il y a trois axes par le biais desquels l’expert 

construit son étude du ÌadîÚ: le temps de la transmission, les lieux et l’éthique des transmetteurs. 

La transmission du ÌadîÚ répond à une structure théorique vivante dans laquelle les trois axes de la 

transmission, temps, espace et morale s’entrecroisent. La place de chacun des axes dans l’étude d’un 

ÌadîÚ donne lieu aux différents types et rangs de ÌadîÚ-s. Seul le rang de ÌadîÚ authentique semble 

échapper à toute entreprise de définition. La théorie de l’authenticité du ÌadîÚ est marquée par un 

certain scepticisme qui résonne dans la littérature théorique postérieure à al-Ræmahurmuzî. En effet, 

la théorie de l’authenticité apparaît dans les écrits théoriques comme celle d’une parole indéfinissable 

et inaccessible. 

L’évolution de la théorie de l’authenticité est étroitement liée aux changements survenus dans le 

contexte historique propre à nos auteurs. L’histoire de l’institution de la transmission (riwæya) est ici 

fondamentale. À partir du IIIe/ IXe siècle, la transmission du ÌadîÚ se caractérise par l’enseignement 

d’école (madrasa) et ne se limite pas à la forme d’enseignement de maître à disciple dans le cadre 

des voyages à la recherche du ÌadîÚ 81. La théorie de l’authenticité est étudiée dans les madrasa-s. 

 81 À propos de la confusion entre les écoles et les mosquées par rapport 
à la fonction de l’enseignement, voir: R. Hillenbrand, «Madrasa», EI2 V, 
p. 1119-1144; A. Samb, «Masdjid», EI2 VI, p. 692-695, surtout p. 642-644. 
G. Makdisi, The Rise of Colleges. Institutions of Learning in Islam and the 
West, Edinburgh, 1981, p. 1-32. À propos d’une typologie des institutions 

d’enseignement voir, G. Makdisi, The Rise of Colleges, p. 9-35. À propos 
de la madrasa comme cadre développé de l’enseignement, ibid., p. 30; 
cf. également, S. Leder, Y. M. al-Sawwæs et M. al-Sægharjî, Mu©jam 
al-Samâ©ât al-Dimashqiyya. Les certificats d’audition à Damas 550-750 H. 
/ 1155-1349, Damas, 1996. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


©ABD AL-RAÎMÆN AL-RÆMAHURMUZï (M. 360/971) À L’ORIGINE DE LA RÉFLEXION SUR L’AUTHENTICITÉ DU ÎADïŸ

147

Al-Nu©aymî nous informe que la charge de l’enseignement du ÌadîÚ tient davantage de la connaissance 

pratique (diræya) du ÌadîÚ que possède l’enseignant de la science du ÌadîÚ que de sa maîtrise de la 

simple transmission (riwæya) 82. L’enseignement de la théorie de l’authenticité du ÌadîÚ accompagne le 

processus de canonisation du corpus de ÌadîÚ dit «authentique» et le justifie car elle lui est postérieure 83. 

La théorie de l’authenticité apparaît comme une «œuvre orientale». L’histoire de la même théorie est 

différente en Occident musulman, où la transmission du ÌadîÚ prophétique dépend d’enjeux propres 

à l’Espagne musulmane et au Maghreb des six premiers siècles de l’islam 84. L’exemple du savant 

andalou Ibn ©Abd al-Barr al-Qur†ubî est intéressant. Ibn ©Abd al-Barr appartient aux cercles de juris-

tes de l’Espagne musulmane du Ve/ XIe siècle, soucieux d’assumer la fin de la période de rejet de la 

discipline du ÌadîÚ qui a marqué le même milieu dans les siècles précédents 85. Cet auteur montre 

que le rôle du théoricien du ÌadîÚ est de justifier l’installation du corpus de ÌadîÚ canonique oriental 

dans l’Espagne musulmane, et plus précisément dans les cercles des juristes appelés à utiliser la 

tradition prophétique comme source de normes juridiques. L’étude de l’expansion géographique de 

la théorie de l’authenticité du ÌadîÚ est d’un réel intérêt et pourrait montrer le lien indissociable que 

nous supposons exister entre l’histoire de la théorie de l’authenticité du ÌadîÚ et le contexte politique 

dans lequel elle se développe. 

 82 Al-Nu©aymî, al-Dæris fî tærî≈ al-madæris I, Damas, 1948-1951, p. 5.
 83 Le corpus de ÌadîÚ authentique comporte les «six livres authentiques»: 

Bu≈ærî (m. 250/870), ∑aÌîÌ; Muslim (m. 261/875) al-Íæmi© al-ÒaÌîÌ; Ibn 
MæÏa (m. 273/887), Sunan; al-Nasæ’î (m. 303/915), Sunan; al-Tirmiƒî 
(m. 279/803), Sunan; Abº Dawºd (m. 275/889), Sunan. Abº Ía©far al-
Kattænî consacre aux genres littéraires de la science du ÌadîÚ, un traité 
à part: al-Kattænî, al-Risæla al-musta†rafa.

 84 I. Goldziher, Études sur la tradition islamique, p. 330-332.
 85 À propos du mælikisme andalou et l’éloignement des cercles des 

juristes andalous au IIIe/ IXe siècle des traditions prophétiques et le 
rôle important de Baqî ibn Ma≈lad (m. 276 / 889) dans l’introduction 
des recueils de ÌadîÚ venus d’Orient, voir E. Lévi-Provençal, Histoire 
de l’Espagne musulmane III, Paris, 1953, p. 474-477; J. de Schacht, The 
Origins of MuÌammadan Jurisprudence, p. 377-435; Goldziher, Études sur 
la tradition islamique, p. 330-332; Ch. Pellat, «Baqî b. Mahklad», EI2 I, 
p. 986; I. Fierro, «The Introduction of Îadîth in al-Andalus ( 2nd/8th- 
3rd/ 9th Century)», Der Islam 66, 1989, surtout p. 81-83.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 39 (2005), p. 131-147    Asma Hilali
ʿAbd al-Raḥmān al-Rāmahurmuzī (m. 360/971) à l’origine de la réflexion sur l’authenticité du ḥadīṯ.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

