MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlisl 39 (2005), p. 249-273
Mathieu Eychenne

Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans
le sultanat mamlouk.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Mathieu EYCHENNE

Le sultan al-Asraf Halil et son vizir
Liens personnels et pratiques du pouvoir
dans le sultanat mamlouk

la société mamlouke apparait comme une société segmentée, fortement hiérarchisée,

elle n’est pas pour autant une société fracturée: les modeles sociaux, les activités

culturelles, et méme politiques et administratives, embrassaient virtuellement tous les groupes
sociaux. Si les identités sociales étaient caractérisées par 1’altérité, les pratiques sociales semblent,
quant 2 elles, plutdt I’avoir ét€ par I’inclusion et la collaboration !. Dans son ouvrage, Muslim Cities
in the Later Middle Ages, .M. Lapidus, appelait a explorer non seulement I’action sociale mais éga-
lement les concepts et les valeurs qui soutenaient 1’organisation des relations sociales, les symboles
de I’ordre social et les mentalités des individus Z dans les sociétés médiévales musulmanes, et plus
particulierement dans la société mamlouke.

La société mamlouke se compose d’un élément turc (langue et culture) qui définit I’appartenance

a I’élite militaire (sultans, émirs, mamlouks) et d’un élément non turc qui caractérise les populations
autochtones et, parmi elles, ceux que I’on a I’habitude de désigner par le terme d’élites civiles (‘ulama’,
administrateurs). L historiographie mamlouke, se fondant sur la catégorisation sociale exposée dans
les manuels de chancellerie de 1’époque, répartit les élites civiles dans trois grands domaines d’acti-
vité : les fonctions dans I’administration civile, les fonctions 1égales et les fonctions en rapport avec
I’enseignement et la religion 3. Cette catégorisation renvoie, certes, a une réalité sociale décrite par les
auteurs de I’époque mamlouke, pour autant, elle ne permet pas de prendre la pleine mesure de la nature

!']. Berkey, «Culture and Society during the Late Middle Ages», dans History and Social Theory», Mamluk Studies Review 1, 1997, p. 45-62.
C.F. Petry (éd.), The Cambridge History of Egypt, 1. Islamic Egypt, 640-1517, 3 Cf. W Popper, Egypt and Syria Under the Circassian Sultans, Berkeley, 1955~
Cambridge University Press, Cambridge, 1998, p. 377. 1957, p. 81-110; C.F. Petry, Civilian Elite of Cairo in the Later Middle Ages,

2 .M. Lapidus, Muslim Cities in the Later Middle Ages, Harvard University Princeton, 1981, p. 312-325; B. Martel-Thoumian, «Les élites urbaines
Press, Cambridge (Mass.), 1983, p. 3. Pour une mise au point sur les sous les Mamelouks circassiens: quelques éléments de réflexion»,
évolutions de I'historiographie mamlouke concernant la question sociale dans U. Vermeulen, J. Van Steenbergen (éd.), Egypt and Syria in the
et pour une remise en perspective des travaux de L.M. Lapidus dans Fatimid, Ayyubid and Mamluk Eras, OLA 111, éd. Peeters, Louvain, 2001,

leur contexte épistémologique, Cf. W.W. Clifford, «Ubi Sumus ? Mamluk p. 271-308. 249

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Atitleseisieyelogiqres 39—2005

Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

250

S

5

MATHIEU EYCHENNE

des relations sociales qui s’établissent. Ni I’élite militaire accaparant I’essentiel du pouvoir politique
et des ressources économiques *, ni les €lites civiles ne constituent des groupes sociaux homogenes.

Un réseau de patronage, relie les ‘ulama’, en tant que groupe, aux élites politico-militaires. A un
niveau général, cette relation de groupe a groupe prend la forme d’un «contrat» qui fixerait les
regles de I’échange : en échange de la protection contre les ennemis extérieurs (extérieurs a 1’islam:
Mongols et Croisés) et par le biais de I’octroi des revenus associés aux charges dans 1I’administration,
la judicature et I’enseignement, les ‘ulama’ 1égitimaient le systeme politique mamlouk en s’assurant
de I’obéissance de la population autochtone, faisant la médiation entre les besoins de celle-ci d’une
part et ceux des gouvernants en matiere de rentrées fiscales et fournissant a 1’Etat un ensemble de
services tangibles et intangibles.

Les institutions politiques et les structures administratives du sultanat mamlouk constituaient
un cadre dans lequel s’établissaient les relations de pouvoir entre I’élite miliaire et les élites civiles.
Ce cadre institutionnel «qui affecte d’emblée chacune des relations qui s’établissent d’un certain
nombre de caractéristiques, lesquelles contribuent a la définition de son contenu », doit étre envi-
sagé comme un cadre évolutif entretenant des rapports complexes avec le tissu des relations entre
individus °. La domination des sultans et des émirs mamlouks ne semble pas avoir découlé uniquement
de I’emploi de la force ou de la contrainte, mais plutdt de ce que 1’on peut appeler des « mécanismes
ordinaires » de domination propres au patronage clientélaire comme la concession de charges et de
faveurs, la protection, la récompense des services rendus, le mécénat. L’ensemble de ces « mécanismes
ordinaires » étant orienté vers I’intégration et I’entente, le recours a la coercition et a la violence ne se
produisait qu’en cas d’échec des mécanismes antérieurs °. La mise en ceuvre de réseaux de clientele
qui unissaient différents éléments de la population, et plus particulierement les élites militaires aux
élites civiles, donnait a certains groupes sociaux la cohésion et la force nécessaires pour se protéger
et pour protéger ses intéréts politiques, économiques et culturels.

Pour N. Elias, «I’individu issu d’un réseau de relations humaines qui existaient avant lui s’inscrit
dans un réseau de relations humaines qu’il contribue a forger 7». La forme et les propriétés des
relations interpersonnelles organisent un éventail de comportements individuels possibles en société,
en observant I’exercice du pouvoir et les acteurs sociaux dans leur contexte relationnel, il s’agit ici de
considérer I’émergence et la consolidation du pouvoir dans la société mamlouke comme un processus
complexe d’interactions et de négociations qui finissent par modeler a la fois 1’autorité et les groupes

sociaux, et leurs relations réciproques ®.

L¢élite militaire mamlouke ne peut étre considérée comme une classe le monde ibérique a la fin de l'Ancien Régime, Cnrs Editions, Paris, 1998,
sociale du fait de I'hétérogénéité des conditions des membres qui la p. 17.

composent: certains furent parmi les plus grands émirs ou méme 6 J.M. Imizcoz Beunza, «Communauté, réseau social, élites. Larmature
sultans et d'autres ne furent que de simples mamlouks. La disparité sociale de I'Ancien Régime», dans J.L. Castellano, J.-P. Dedieu (dir.),
des fortunes est elle-méme écrasante, entre ceux qui accumulérent des Réseaus, famille et pouvoirs dans le monde ibérique a Ia fin de lAncien Régime,
richesses énormes et ceux qui vécurent dans le dénuement. Cnrs Editions, Paris, 1998, p. 58-59.

J.-P. Dedieu, Z. Moutoukias, «Approche de la théorie des réseaux sociaux», 7 N. Elias, La société des individus, Paris, 1991, p. 71.
dans J.L. Castellano, J.-P. Dedieu (dir.), Réseaux, famille et pouvoirs dans 8 ].-P. Dedieu, Z. Moutoukias, op. cit., p. 7.

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SULTAN AL-ASRAF HALIL ET SON VIZIR

LE LIEN SOCIAL DANS LES TEXTES:
TERMES LINGUISTIQUES ET PRATIQUES SOCIALES

La maniere dont les individus se servent des possibilités présentes dans leur tissu de relations dépend
de la nature et de I’étendue des liens sociaux qui les relient. L’étude des textes de I’époque mamlouke
montre, par la richesse méme du vocabulaire qui leur est consacré, I'importance et la complexité des
liens dans cette société. La maniere de les définir est en effet extrémement diversifiée et il est fré-
quemment fait référence a I’une ou I’autre des multiples fagons d’étre le protecteur, I’ami, I’égal, ou
au contraire 1’obligé ou le solliciteur, etc. L’obtention d’un poste ou d’une faveur, I’intercession, la
protection, la survie sociale et bien souvent physique, mettent en jeu des liens d’amitié, de subordination,
de clientele, de partenariat, mettant en évidence I’interdépendance des individus d’une part et des

groupes sociaux d’autre part.

L'expression du prestige social

Le prestige social et la capacité d’action politique qui lui est attachée sont a la base des relations
de clientele qui se créent entre des individus de rangs inégaux. Le prestige social est un pouvoir
d’attraction pour celui qui le détient. C’est également parce qu’un individu en est doté, que d’autres,
moins prestigieux et moins influents, acceptent de se mettre a son service espérant ainsi en tirer quelques
dividendes. Les termes et les expressions qui, dans les sources, servent a exprimer cette capacité des
puissants a imposer le respect et I’admiration sont variés.

Le terme makana signifie « autorité, compétence, crédit, importance, influence, pouvoir, prestige,
poids (au sens figuré), fermeté, position ». Il indique I’influence, la dignité, mais aussi I’autorité décou-
lant des rapports privilégiés d’un émir ou d’un civil avec le sultan. C’est également le terme qui est
employé pour désigner la relation privilégiée qui voit le jour entre un émir et son secrétaire et, pour
décrire I’ascension de ce dernier a son service, la position favorable qu’il en retire. On trouvera donc
fréquemment des expressions comme « il était influent aupres du sultan » (makin ‘inda al-sultan ou
‘indahu makana ‘inda [-sultan), «il bénéficiait d’un rang élevé » (kana rafi‘ al-manzila), « trés impor-
tant» (fi ‘ulitw al-manzila). 11 découle de cette influence une attitude de respect de la part du sultan
ou de I’émir que I’on retrouve dans des expressions comme : « le sultan se levait (a son entrée) et le
faisait asseoir » (kana al-sultan yaqimii lahu wa yuglisuhu), ou encore « le sultan lui faisait confiance
et le consultait en tout », «le sultan 1I’aimait et le respectait» (ahabbahu wa ihtaramahu), «il faisait
partie de ceux qui lient et délient » (min ahl al-hall wa [-‘aqd).

Pour désigner I’autorité des personnes influentes, on emploie les termes wagih, da wagaha, gah
‘arid, lahu al-wagaha al-tamma. Ce concept de gah est particulierement important pour comprendre le
fonctionnement de la société mamlouke °. Cette notion, qu’Ibn Haldiin a introduite dans ses analyses

de la société, est définie comme « la capacité (al-qudra) qui permet aux hommes d’exercer leur volonté

9 A. Cheddadi, «Le gih, une notion méconnue. Le systéme de pouvoir en Xine siécle), le gah désigne «la position, le rang tenu dans I'entourage
islam d'apreés Ibn Khaldun», Annales ESC 3-4, 35¢ année, 1980, p. 534- du sultan». 251
550; spécialement p. 535. D'apres le Lisan (dictionnaire de la fin du i

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE

sur ceux qui leur sont soumis, en leur imposant des ordres et des interdictions, en les contraignant par
la force et la répression '°. » Pour A. Cheddadi, le gah apparait comme la condition sociale d’exercice
de la contrainte laquelle est posée comme une nécessité de la vie en société et exprime une double
fonction : une fonction de maintien de 1’ordre social et une fonction économique de distribution du
surplus. Réparti entre les hommes de facon hiérarchique, le gah «est le plus élevé chez le monarque que
nul ne surpasse en dignité et est a son degré le plus bas chez celui qui ne possede rien qui lui permette
d’étre utile ou nuisible a son prochain ! ». Le terme sert donc a désigner des individus qui disposent
de suffisamment d’influence et d’autorité, pour rendre service a ceux qui les sollicitent. Il est normal
de considérer le gah a la fois comme la source et I’expression du clientélisme des élites militaires et
civiles. Les termes makana et gah sont donc fortement corrélés dans la mesure ou la position sociale
(makana) se mesurait a I’aune de son influence (gah).

Le mot namiis, dont I’un des sens est « honneur », est généralement employé pour désigner le
pouvoir du sultan mais peut parfois servir a définir 1’autorité d’un émir. Les termes namiis et hurma
semblent souvent utilisés ensemble dans les sources. Le terme hurma vient de la racine hrm dont le
sens a 1’origine est I’interdiction avec une connotation de terreur et d’inviolabilité. Le terme hurma
signifie aussi « révérence, vénération, sainteté ». Le mot est employé le plus souvent dans une formule
signifiant qu’un individu bénéficiait d’un tres grand respect (‘azim al-hurma). Par exemple, 1’émir
Salim Sayf al-din al-Silahdar (m. 732 H.), beau-frere de I’émir Sallar, possédait une importante
dotation fonciere en Egypte et bénéficiait 2 Damas d’un grand prestige (kana lahu fi Dimasq hurma
wafira) '*. Ce terme n’est pas réservé aux émirs ou au sultan, on le trouve fréquemment employé dans
des expressions comme « lahu hurma ‘inda al-dawla » pour mentionner 1’importance de I’influence
d’un Sayh sur les dignitaires de I’Etat ; c’est le cas du Sayh ‘Ali Aba I-Hasan al-Hariri (m. 745 H.) qui
était honoré par la plupart des gens et jouissait d’un grand respect et d’une certaine influence aupres
du pouvoir (kana sayhan mashitran “ind al-nas mukarraman mu‘azzaman, lahu hurma “ind al-dawla
wa wagaha) 3.

Le mot hayba signifie « crainte révérencielle / respectueuse, respect, crainte, révérence, prestance,
prestige », et constitue un attribut du pouvoir partagé tant par les chefs temporels (sultan, émirs) que
spirituels (Sayh) '*. L’ autorité se traduit souvent par le terme Sahdama, « énergie, grandeur, magnanimité,
perspicacité, virilité, sagacité ». Dans ce cas, la mention de 1’autorité paraft ambivalente car elle fait,
en partie, référence a des qualités physiques : la force et I’autorité d’un émir lui permettent d’assurer
I’ordre et la sécurité, et mais, dans le méme temps, cette force, par nature, peut se transformer en
brutalité et en oppression.

L’expression «son autorité s’accrut» (quwiyat Sawkatuhu) se retrouve fréquemment dans les
sources. Le terme Sawka qui est dérivé du mot Sawk («épine », « pointe » ou «piquant »), signifie
«ardeur, bravoure, élan, force, puissance, valeur » et se dit plus particuliecrement de la puissance

10 1bid, p. 536. 13 Ibid., 11I, n° 1194, p. 466.
""" Ibid., p. 537. 4 E. Geoffroy, Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks
12 Cf. al-Safadi, Ayan al-‘asr wa a‘wan al-nasr 11, notice ne 681, éd. par et les premiers Ottomans. Orientations spirituelles et enjeux culturels, Ifead,
A. Abli Zayd, Dar al-fikr, Beyrouth-Damas, 1997, p. 392 (désormais Damas, 1995, p. 140, note 222.
232 Cité «Ayan»).

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SULTAN AL-ASRAF HALIL ET SON VIZIR

militaire physique. Pour M. Chapoutot, le terme n’est pas employé dans les sources avec une valeur
négative. Il est souvent utilisé dans la phrase : « son autorité augmenta du fait du nombre élevé de ses
dépendants parmi les mamlouks » (quwiyat Sawkatuhu bi katrati atba“ihi min al-Mamalik ou quwiyat

Sawkatuhu bi igtima‘al-asrafiyya ‘alayhi) '3.

Liens et solidarités au sein de I'élite militaire

Au sein de I’élite militaire, différents types de liens contribuent a forger le factionnalisme politique.
Les individus qui composent la maison mamlouke sont unis par une multitude de liens électifs, de
liens du sang et de liens de clientele qui assurent la cohésion du groupe. Ils forment une maison (bayt),
dont la nisba (al-Mansiri, al-Zahiri, al-Nasiri, par exemple) permet de reconnaitre les mamlouks qui
la composent. La maison d’un émir regroupe sa famille au sens large, c’est-a-dire a la fois sa famille
biologique et I’ensemble du personnel, militaire et civil, qui est a son service. Elle réunit un certain
nombre d’hommes et de femmes qui fort de leur nombre et de leur solidarité tentent de parvenir a la
fortune et au pouvoir sultanien dans le sillage de leur maitre '°.

Lorsque le mamlouk a été capturé étant enfant, il perd sa famille de sang, et se voit contraint de
se reconstituer une «famille » de substitution. Son premier « pere » d’adoption est le marchand qui
I’a acheté a sa famille et qui devient des lors son premier pere de substitution. Son nouvel acquéreur
deviendra son deuxiéme « pére », lors de son arrivée en Egypte ou en Syrie. On sait que la termi-
nologie dans les textes de I’époque mamlouke les désigne différemment: le premier est I'ustad, et
le second, le mahdiim. Un troisiéme « pere » peut survenir si le précédent vient a mourir et que sa
maison est démantelée. Comme dans la relation entre parents et enfants naturels, les enfants adoptés
doivent fidélité et reconnaissance au maitre qui les a élevés en contrepartie de I’éducation recue (hagq
al-tarbiyya) .

Comme I’a souligné M. Chapoutot, des solidarités importantes unissent les compagnons d’esclavage.
Des I’acquisition par un marchand, les mamlouks embarqués ensemble deviennent des camarades,
husdas. Ces liens de camaraderie caractérisent généralement ceux qui appartiennent a une méme
maison, ont grandi ensemble et ont recu ensemble leur éducation militaire et religieuse. Les mamlouks
sultaniens et ceux des principaux émirs sont, par la suite, affranchis et élevés collectivement a I’émirat
par promotion (duf ‘a). C’est le cas, par exemple, en 678 /1279, lorsque le sultan Qalawiin confere le
rang d’émir i quarante de ses mamlouks dont Kitbuga, Sangar al-Suga‘q, Lagin, Turuntay et Baydara,
qui occuperont le devant de la scéne politique pendant une vingtaine d’années sous son régne et sous
les regnes de ses fils '8,

Les liens de husdasiyya peuvent couvrir des pratiques sociales étendues et variées : par exemple,
I’émir Turuntay al-Mansuri, qui se trouvait particulicrement investi aupres de Ali b. Qalawiin,

15 M. Chapoutot-Remadi, Liens et relations au sein de ['élite militaire sous 7 Ibid., p. 176-177.
les premiers sultans bahrides (648-741/1250-1340) 11, thése soutenue  '® Cf. al-Maqrizi, Kitab al-sulik li-ma‘rifat duwal al-mulik 1/3, éd. par
a l'université de Provence Aix-Marseille I, 1993, p. 360. M.M. Ziyada, Le Caire, 1939-1958, p. 671-672 (désormais cité
16 M. Chapoutot-Remadi, «Liens propres et identités séparées chez les «Sulitk»).
Mamelouks bahrides», C. Décobert (dir.), Valeur et distance. Identités
g . . 253
et sociétés en Egypte, Maisonneuve et Larose, Paris, p. 176. i

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

254

MATHIEU EYCHENNE

le fils ainé du sultan, fut chargé, en 681 /1282, par Qalawiin d’infléchir son husdas, 1I’émir Kitbuga

al-Mansiiri afin que celui-ci consente a répudier son épouse dont ‘Ali était tombé amoureux. Il obtint

la répudiation et agit en qualité de fondé de pouvoir (wakil) du prince héritier lors de la signature

du contrat de mariage '°. Les émirs Turuntay et Kitbuga avaient conclu des alliances matrimoniales,

dans lesquelles leurs fils avaient épousé leurs filles. Quelques années plus tard, lorsque Kitbuga devint

sultan en 694 /1295, il fit transporter le corps de Turuntay, de la zawiya du Sayh Abi 1-Su‘ad b. Abi

1-A3a’ir au Qarafa, jusque dans la madrasa qu’il avait fait batir au Caire 2°. On retrouve également

ce lien de fraternité qui unit les deux émirs sur le plan de la gestion de leurs intéréts économiques

puisque I’émir Lu’ln’ al-Mas‘tdi était en charge de la gestion des affaires commerciales et foncieres

et des revenus des deux émirs en Syrie en qualité de na’ib ?'.

Il faut ajouter a ces liens de «camaraderie », des liens de fraternité (uhuwwa): au sein d’une

méme maison, certains, pour mieux survivre, concluaient un pacte de fraternité leur permettant de se

prémunir contre la violence et la précarité de la vie quotidienne. Pour M. Chapoutot, le terme uhuwwa

n’est pas synonyme de husdas, mais fait référence a des liens particuliers de fraternité trés courants

dans les sociétés turques pour renforcer la position des hommes dans la société. Les sources parlent

clairement de fraternité pour qualifier les liens que certains émirs avaient avec I’un de leur camarade

(husdas). Ainsi, les émirs al-Hagg Aruqtay et Aytami$ al-Nasiri étaient unis par un lien d’uhuwwa.

Comme le souligne al-Safadi, ils furent tous les deux promus dans le corps des gamdar par le sultan

al-Nasir Muhammad, ayant le dialecte turc du Qibgaq comme langue maternelle, ils «étaient tous

les deux consultés en ce qui concerne la Yasa qui existaient chez les Turcs » (kana yurga‘u ilayhuma

fi l-yasa allati hiyya bayn al-atrak) *>. 11 est difficile d’approcher la nature exacte de ce lien, on peut

toutefois constater que le chroniqueur al-Yusufi emploie le mot uhuwwa pour désigner les liens qui

existaient entre les deux émirs alors qu’il parle simplement d’une grande amitié, d’une amitié certaine

et ferme (suhba akida), pour définir ses propres liens avec ce méme émir Aytamis al-Nasiri 2. Selon

Ibn Hagar al-‘Asqalani, I’émir Mankali Buga al-Nasiri (m. 731/1330) appartenait a 'uhuwwa de

1’émir Argin al-Na’ib 2.

L’ uhuwwa existait-t-elle entre civils ? Un court obituaire de la chronique d’al-Magqrizi peut le laisser
supposer. Mort en 742/1341, Wali al-dawla Abu I-Farag b. al-Hatir, avait épousé la fille d’al-Nasu,
alors qu’il était encore chrétien. Lorsqu’al-Nasi fut nommé nazir al-hass par le sultan al-Nasir

Muhammad, I’'importance de Wali al-dawla augmenta et il «fit son chemin au sein de I'uhuwwa

d’al-Nasu » (taqaddama ‘ala uhuwwa al-Nasii), entrant au service de nombreux émirs =.

S

Cf. ibid., p. 709-710.

20 Ibn al-Dawadari, Kanz al-durar wa gami* al-gura vi, Al-durrat al-zakiyya fi
ahbar al-dawlat al-turkiyya, éd. par U. Haarmann, Le Caire, 1971, p. 304.
Sur la madrasa de I'émir Turuntay al-Mansiiri, cf. Al-Maqrizi, Al-mawd‘iz
al-i‘tibar fi dikr al-hitat wa [-atar IV/2, éd. A. Fi'ad Sayyid, Londres, 2003,

p. 548 (désormais cité «Hitat, éd. A.F. Sayyid»)

2! 1bn al-Suqa‘, Tali kitab wafayat al-a‘yan, ). Sublet (éd. et trad. fr.), Ifead,

Damas, 1974, p. 146 (texte arabe p. 121).

Anlsl 39 (2005), p. 249-273

Mathieu Eychenne

25

22 Cf. al-Safadi, Ayan 1, notice ne 238, p. 477 ; ibid., Al-Wafi bi-I-wafayat 1V,
notice n° 3792, M.Y. Najm (éd.), Franz Steiner Verlag Gmbh, Wiesbaden,
1971, p. 391-392 (désormais cité « Wafi).

23 Al-Yasufi, Nuzhat al-nazir fi sirat al-malik al-Nasir, par A. Hutayt (éd.),
Alam al-kutub, Beyrouth, 1986, p. 329.

2* Ibn Hagar al-Asqalant, Al-durar al-kamina fi a‘yan al-mi‘at al-tamina 1v,
n° 4976, ‘A. Muhammad ‘Alf (éd.), Dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth,
1997, p. 224.

25 Al-Magqrizi, Sulik 11/3, p. 616.

Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SULTAN AL-ASRAF HALIL ET SON VIZIR

Selon F. Taeschner, le terme « ahi » désigne les chefs d’associations organisées en corporations en
Anatolie au cours des XITI® et XIV siecles adoptant des idéaux de futuwwa 6. Si la husdasiyya caractérisait
ordinairement les liens qui existaient entre les mamlouks d’une méme maison, tous les mamlouks
n’étaient pas liés entre eux par une uhuwwa. Il semble y avoir dans les textes, un rapprochement entre
ubuwwa et suhba (amitié, compagnonnage). Une « amitié fraternelle » (uhuwwa) pouvaient unir deux
émirs au point qu’ils se désignent réciproquement comme tuteur de leurs enfants respectifs 27. L’un
des exemples les plus édifiants de cette «amitié fraternelle » est celle qui unissait les émirs Sallar
al-Tatari et Sangar al-Gawuli qui se firent construire deux mausolées cdte a cdte sur la colline du
Kabs, non loin de la mosquée Ibn Tulun. Lorsque I’émir Sallar mourut en 710 /1310, le sultan confia
a Sangar al-Gawuli le soin de le faire enterrer sachant 1’amitié qui les unissait 28. Sangar al-Gawuli
continua a veiller aux intéréts de la descendance de son ami. La notion d’uhuwwa semble donc évoquer
«quelque chose de particulier qui dépasse la simple amitié et/ou la camaraderie 2°».

Les usages politiques de I'affection

Comme le fait remarquer M. Chamberlain, il est frappant de constater la facon dont des liens qui
étaient utiles socialement et politiquement a un individu pouvaient étre définis selon un vocabulaire
relevant du registre de I’amour et des sentiments par des termes tels hubb / mahabba, mawadda /
tawaddud. Selon lui, «the significance of all these terms differs from sentimental love in the modern
sense and includes associations of “friendly feelings”, and “esteem” 3 ». Ces termes étaient étroitement
associés a I’amitié (saddaga, suhba) et semblent avoir eu des usages et des significations similaires
a I’amiticia de I’Occident latin. Les hommes puissants, émirs et sultans, étalaient publiquement leur
«amour » pour les autres par I’octroi de présents, de charges (mansab) et d’honneurs. La formule
récurrente dans les sources pour caractériser 1’attitude d’un homme puissant envers un de ses clients
est « il I’aima et I’honora » (ahabbahu wa akramahu). A 1’inverse pour manifester son attachement
a une personne de haut rang, on pourra trouver la formulation suivante : « Tout le monde se réunit
autour de lui, I’entoura de protestations d’attachement et le combla de témoignages de considération »
(in‘ama al-nas ilayhi wa tawaddadii wa balagi fi ikramihi) 3'.

Au sein des élites politiques, le hubb était le fondement des loyautés. Sultans, gouverneurs et émirs
non seulement commandaient leurs secrétaires, leurs émirs, ainsi que les membres des élites civiles
qu’ils fréquentaient, mais, de surcroit, ils les aimaient, comme ils aimaient les domestiques de leur

26 Cf. F. Taeschner, «Ahi», EP I, p. 331-333; C. Cahen, F. Taeschner, Ibn Amid 1I, E. Blochet (éd. et trad.) dans PatrOr XII/ 3, 1919, p. 426;

«Futuwwar, EP 11, p. 983-991. Le mot «ahi» ne viendrait pas de 'arabe Al-Maqrizi, Sulitk 1/2, p. 459. Avant son départ pour Damas, en 659 /
(ahi en arabe signifiant «mon frére»), comme Ibn Battiita 'affirmait 1260, le calife abbasside al-Mustansir II, revétit le sultan de «I'habit de
au xive siécle, mais serait une déformation du mot turc «agi» et la futuwwa» (libas al-futuwwa).

signifierait «le généreux». Il y eut également interpénétration entre les 27 Al-Magrizi, Sulitk 1I/1, p. 25.

mouvements de futuwwa et les mouvements mystiques. Les sources ne 28 Cf. al-Safadi, Ayan 11, notice ne 759, p. 491.

permettent toutefois pas d'affirmer sans ambiguité qu'il y a un rapport 2 M. Chapoutot-Remadi, op. cit., p. 489.

entre la futuwwa et les ai. Cf. Ibn Battita, Kitab al-rihla 11, C. Defremery  3° M. Chamberlain, Knowledge and Social Practice in Medieval Damascus,

et B.R. Sanguinetti (éd. et trad. fr.), éd. Anthropos, Paris, 1854, 1969, 1190-1350, Cambridge University Press, Cambridge, 1994, p. 114.

p. 260. Sur l'introduction de la futuwwa dans le sultanat mamlouk, 3! Al-Maqrizi, Suliik 1/3, p. 760.

cf. Ibn Abi |-Fadaiil, Kitib al-nahg al-sadid wa-l-durr al-farid batd Ta'rih 255

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE

maison. M. Chamberlain souligne qu’en contrepartie de cette affection, « they pretended not to expect
automatic obedience to their sovereign wills so much as voluntary service (hidma), itself presented
as animated by love 32 ». Etant donné la formation et la reformation constante des factions d’émirs
autour des grandes maisons et des sultans, le ~ubb semble avoir été plus volontiers, dans ce contexte,
un instrument politique qu’une émotion.

Le hubb pouvait étre dangereux lorsque les relations politiques prenaient la tournure de relations
sexuelles, et inversement. Lorsque le sultan al-Nasir Muhammad se prit d’une passion pour le fils
d’un de ses émirs, il lui attribua le rang de commandant de mille, et ce « grand amour » (mahabba
galiya) fut durement ressenti par les émirs. Du point de vue des élites sociales et politiques établies,
le hubb venait court-circuiter le systéme des loyautés, plus habituelles 3. Lorsque le partisan d’un
émir ou d’un sultan devenait le disciple spirituel d’un Sayh, I’amour qu’il lui vouait pouvait avoir
également des conséquences politiques dangereuses. Du fait a la fois de son utilité et du risque qu’il
représentait, les élites essayaient de mobiliser le hubb a leurs propres fins et de contrdler ses effets
lorsqu’il était utilisé par d’autres.

L’acquisition de relations d’intimité était €également nécessaire aux élites civiles dans la mise en
place de stratégies de survie sociale. Les notables (a‘yan) présentaient leurs loyautés utiles comme
I’expression du hubb, et les exprimaient dans un langage similaire qu’ils puisaient dans les pratiques
de la maison patriarcale. Comme les émirs, les Sayh-s fondaient leur loyauté a travers le hubb. Les
Sayh-s servaient les émirs et les sultans car ils les «aimaient », tout comme les émirs et les sultans
aimaient la science (“ilm) et les ‘ulama’. Selon M. Chamberlain, les émirs et les notables (a“yan)
concevaient le hubb d’une facon similaire et s’en servaient pour élaborer des réseaux sociaux en
mouvement constant 34,

Accompagner, servir, fréquenter

La relation de clientele comporte un lien personnel, un engagement de fidélité et d’aide, et repose
de fait sur un échange de services. Les émirs comme les élites civiles exprimaient leurs liens de loyauté,
de dépendance et leurs obligations réciproques comme un service volontaire ou hidma. Si les devoirs
de hidma n’étaient pas définis dans un sens légal et contractuel, ils I’étaient au travers des cérémonies
d’hommage qui leur étaient associées. La hidma se réfere en premier lieu aux liens domestiques de la
«maison» (bayt). La plupart des liens de subordination ou de dépendance étaient considérés comme
relevant de la hidma. Le dépendant ou le partisan d’un émir, civil ou militaire, était considéré comme
son serviteur (hadim). Pour les secrétaires et les administrateurs, I’émir ou le sultan, au service duquel ils
se placent, est appelé le maitre (mahdiim). Pour les sources, un administrateur entre au service (dahala
[-hidma), se met/se place au service (ittasala bi-hidmati), s’ attache au service (ta‘allaga bi-hidmati)

32 M. Chamberlain., op. cit., p. 114 3% Ibid., p. 116. Pour M. Chamberlain, «Amirs and Ayan Conceived of Love
33 pour des exemples des changements intervenus dans le systéme de in a Similar Manner, and Made Use of it to Form their Ever-Shifting Social
promotion a 'émirat sous le regne d'al-Nasir Muhammad, cf. A. Levanoni, Networks ».

A Turning Point in Mamluk History. The Third Reign of al-Nasir Muhammad
Ibn Qalawiin, 1310-1341, éd. Brill, Leyde - New York - Cologne, 1995,
256 p. 34-52

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SULTAN AL-ASRAF HALIL ET SON VIZIR

d’un émir ou d’un sultan tout comme un émir entre au service d’un autre émir plus puissant. Il entre
alors en faveur aupres de lui (haziva ‘indahu) et peut parfois profiter avec une certaine exagération
de sa situation de privilégié qu’il tient aupres de son protecteur (balaga fi hidmati).

De facon plus générale, le terme hidma désignait la cour du sultan. Les émirs, les mamlouks et
toutes les personnes qui recevaient des rémunérations du sultan étaient considérés comme étant a son
service. La hidma joue un rdle structurant dans 1’organisation de I’armée puisque c’est a partir des
solidarités qui modelaient I’'unité d’une maison militaire autour d’un émir que les régiments étaient
mobilisés pour composer I’armée qui partait en campagne. Sultans et émirs, eux-mémes bénéficiaires
du service des autres, aimaient représenter les relations qu’ils entretenaient avec certains ‘ulama’ ou
certains chefs spirituels comme des relations de service. Par I’intermédiaire de renversements sym-
boliques de ce genre, 1’élite militaire maintenait a la fois la fiction de la souveraineté de la religion et
la réalité de leur dépendance idéologique envers les ‘ulama’.

L’amitié (sadaqga, suhba) suppose a la fois confiance, réciprocité, et échange de services. En tant
que sentiment, I’amitié peut s’exprimer autant entre des individus égaux socialement qu’entre des
inégaux, transcendant I’appartenance a un groupe social. En tant que terme servant a désigner un lien
social muni de caracteres spécifiques, on peut réserver le mot aux relations entre individus de rang
équivalent et parler autrement de «clientele ». L.’amitié serait ainsi une alliance entre égaux tandis
que la clientele releverait plutdt d’une alliance dans le cadre d’un rapport de domination. L’amitié
politique envisagée dans un sens utilitaire s’observe entre personnes qui exercent des fonctions et
échangent des services sur cette base.

Les termes sadaga (amitié) et sadiq (ami) sont peu employés, mais ne sont toutefois pas absents
des textes. Ainsi, selon al-Safadi, I’émir Sallar al-Tatari était I’ami (sadig) du sultan al-Mansiir Lagin
(696-698 /1297-1299) et de son na'ib al-saltana, I’émir Mankitimur al-Husami 3. Pour al-Magrizi,
I’émir Sallar al-Tatari était également «1’ami (sadig) de 1’émir Sangar al-Gawuli et lui témoignait
depuis longtemps un attachement profond » (kana Sallar sadigan li-1-Gawuli $adid al-mahabba lahu
min gadim) 3°. En revanche, 1’émir Sallar et le vizir Ibn al-Halili entretenaient une amitié sincére (suhba
akida) depuis I’époque ou tous deux étaient employés au service d’al-Salih Ali b. Qalawiin : le premier
comme amir maglis 3’ et le second comme inspecteur (nazir) du diwan du prince. Lorsqu’en 696 /1297,
le sultan Lagin monta sur le trone, c’est a cette amitié de longue date que le vizir fit appel pour atténuer
une disgrice qui semblait inévitable, du fait de son implication auprés du sultan déchu 3.

Le terme sadiq peut également se retrouver employé pour désigner 1’amitié d’un civil et d’un émir.
Ainsi, al-Tag b. Sa‘id al-dawla, copte converti et homme de confiance de I’émir Baybars al-Gasnikir,
était, selon al-Maqrizi, 1’ami (sadiq) de I’émir Ibn al-Sayhi qu’il avait contribué  faire nommer comme

vizir d’Egypte (kana al-Tag sadigan li-Ibn al-Sayhi, wa huwa alladi gaddamahu ila l-wizara) *.

35 Cf. al-Safadi, Ayan II, ne 759, p. 489. rang trés élevé dans la hiérarchie, mais, au xve siecle, il deviendra le

36 Cf. al-Magqrizi, Suliik 11/1, p. 24. troisiéme personnage de I'Etat.

ST Lamir maglis est I'introducteur des audiences auprés du sultan ou maitre 38 Cf. Al-Ayni, ‘Igd al-guman fi tarth ahl al-zaman 11, M.M. Amin (éd.),
des cérémonies. Il était également chargé, de la surveillance des médecins Le Caire, p. 358-359.

et oculistes. Au début de la période mamlouke, il ne bénéficie pas d'un 39 Cf. al-Magqrizi, Suliik 11/1, p. 23. 257

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

258

MATHIEU EYCHENNE

Au-dela de la relation de personne a personne, elle permettait notamment la mise en ceuvre de
différentes formes de médiation. Les rapports d’amitié apparaissent donc comme un élément-clef des
réseaux sociaux des élites politiques, engageant a la fois civils et militaires. Le nombre et la qualité
des amis donnaient du «crédit» et constituaient un « capital relationnel » que son détenteur pouvait
mettre au service d’un «plus grand » que lui ou pouvait éventuellement solliciter en cas de disgrace.
En cas de nécessité, I’amitié se traduisait, de ce fait, en pouvoir de mobilisation des amis et amis de
ceux-ci 40,

Les références a la suhba sont, quant a elles, plus fréquentes. On traduit généralement le terme par
«compagnonnage » ou par le biais d’une phrase verbale par «il commenca a accompagner quelqu’un »
(Sara‘a yashabu li) ou «il se joignit a quelqu’un», «il s’attacha a la compagnie de » (ta‘allaga ‘ala
suhba) *1. Ces significations et usages sont plus compliqués qu’un simple compagnonnage, et recouvrent
des sens qui vont de I’affiliation a un groupe a la subordination a un individu de pouvoir. Parmi les élites
civiles et les émirs, la suhba était a la base de la formation de groupes temporaires qui constituaient
le réseau social. L’affiliation a une faction politique était considérée comme un lien de suhba, et ce
terme était lui-méme le plus commun pour désigner la faction. L.’élite politico-militaire présentait ses
liens sociaux comme 1’alliance de la suhba et de la hidma, 1’alliance de I’amitié et du service.

La suhba était donc 1’'une des pratiques par lesquelles les individus faisaient 1’acquisition de
loyautés qui leur étaient socialement et politiquement utiles, et était considérée comme un devoir
impliquant notamment des obligations d’hospitalité. Elle se réfere a une variété de loyautés, incluant
les liens entre un civil et un émir, les liens au sein de 1’€élite civile ou au sein de 1’élite militaire, les
liens entre les hommes adultes et les hommes plus jeunes, ainsi que les liens entre Sayh et disciples.
Bien que I’on puisse traduire suhba par « amitié, compagnonnage, affiliation », ce terme impliquait
concretement la fréquentation physique, a différent degré d’intimité, d’une personne par une autre.
Cette fréquentation se retrouve exprimée par le verbe lazima bi ou lazama (mulazama) qui signifie
«s’attacher au pas de, accompagner partout / toujours, poursuivre quelqu’un », et fait référence a une
proximité physique continue d’un partisan ou d’un client aupres d’un émir, d’un sultan ou d’un Sayh,
en impliquant souvent les notions de promotion sociale et de protection. A un degré moindre, le
verbe taraddada, qui signifie « fréquenter quelqu’un souvent », servait a définir une pratique sociale
dont la visite (ziyara) était le centre et qui se caractérisait par un contact régulier, mais pas constant.
Fréquenter la porte de quelqu’un (lazama bab fulan) était habituellement la facon dont ceux qui
avaient peu de pouvoir ou de prestige approchaient ceux qui en avaient, affirmant publiquement leur
dépendance vis-a-vis d’eux.

40 .M. Imizcoz Beunza, op. cit., p. 53-54.
#1 Pour 'exemple d'un cadi qui «s'attache & la compagnie» de I'émir Sangar

al-Gawuli, cf. al-Safadi, A%yan 11l ne 1117, p. 281.

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne

Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SULTAN AL-ASRAF HALIL ET SON VIZIR

Clientélisme et amitié politique

La maison de I’émir fonctionne comme une réserve dans laquelle il puise des hommes et des
femmes qu’il offre ou qu’il marie aux proches de maniere a augmenter son pouvoir, le gah de sa mai-
son. La maison compte en plus des nombreux serviteurs, tels les eunuques (huddam ou tawasi), les
esclaves domestiques (‘abid et gawari), une foule de clients, de fonctionnaires chrétiens et musulmans,
ayant en charge la gestion de la fortune de I’émir et plus particulierement des revenus tirés de sa dota-
tion fonciere (igta“). Ces dépendants et obligés constituaient une véritable petite cour qui le suivait
intimement dans sa « chance » (sa‘@da) comme dans ses revers. Bénéficiant de sa générosité, ils étaient,
comme lui, spoliés, torturés, emprisonnés, voir méme, exécutés en cas de disgrace.

A la différence de 1’amitié, le lien de clientele établit entre les personnes une relation inégale,
et peut donc voir le jour entre des personnes n’appartenant pas au méme milieu social. C’est ainsi
qu’on le retrouve fréquemment pour exprimer les relations entre les émirs et les élites civiles. Les
relations entre patrons et clients peuvent se définir comme des relations personnelles, réciproques, de
dépendance. Par extension, le terme de « clientele » est utilisé de facon large, et parfois impropre, pour
désigner I’ensemble des individus qu’un personnage puissant parvient a mobiliser dans une situation
donnée. Les «clients » proprement dits sont alors rejoints par les parents, les amis et toutes sortes de
personnes unies par d’autres liens, tels ceux de domesticité.

Les termes servant a désigner les dépendants et les clients sont variés : tabi‘ pl. atba“ (partisan,
homme de paille, subalterne, disciple), alzam (compagnons inséparables), ashab (amis, camarades,
compagnons), muddfiin (ceux qui se joignent, qui s’ajoutent), ahbab (amis, proches, parents), ta‘alliig
(sous-ordres, dépendants, ceux qui sont attachés a quelqu’un), isbab (clients, ceux qui sont li€s, attachés,
le terme vient de sabab pl. asbab qui signifie lien, attache, lien de parenté), agarib (proches, famille ;
al-aqarib, les siens). L’ensemble forme ce que I’on désigne par le terme al-hawdss, c’est-a-dire
«le privé» ou «particulier» d’une personne, et par extension, les choses ou les individus affectés
a I’'usage exclusif du sultan, de I’émir et de manicre plus générale du maitre.

Les rapports de clientélisme sont définis par plusieurs expressions insistant sur la sociabilité de
I’individu qui est au centre du réseau de relations. Ainsi, ce qui est mis en avant c’est le rapport de
confiance réciproque qui s’ établit entre patron et clients. Les expressions utilisées sont : «il prenait soin
des gens et leur rendait service » (kana yatalattaf bi-l-nas wa yaqdi hawa’igihim), «1il faisait preuve
d’une grande solidarité a I’égard de ceux qui s’ attachaient a lui » (kana katir al-‘asabiyya liman ya‘ni
bihi), «il ne décevait jamais ceux qui se fiaient a lui» (la yaqib man gasadahu) et par conséquent,
«il était tres aimé » (kana mahbiib ila [-nas), «il était un ami parmi ses amis » (kana sahib ashabihi)
et «il était proche des gens » (garib min al-nas).

La clientele fonctionne donc comme une relation hiérarchique qui implique un échange inégal de
services et de prestations. Le « patron » assiste et protege le « client » de diverses facons : en lui offrant
grices et faveurs, en lui octroyant des charges officielles, en favorisant ses enfants et ses parents, en
I’introduisant dans de nouveaux cercles sociaux, en 1’aidant dans d’éventuels litiges juridiques, ou
par tout autre service.

En contrepartie, le client doit au patron une loyauté qui s’exprime a des degrés divers dans le service

qu’il propose. Pour gérer, contrdler et percevoir les revenus issus de ses dotations foncieres, I’émir se 239

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

260

MATHIEU EYCHENNE

devait d’employer des administrateurs, que 1’on désigne par le terme générique de «mubdasirin », et
qui constituaient son bureau (diwan), a I’'image de 1’administration sultanienne également constituée
en différents bureaux (dawawin) **. Le personnel administratif employé dans le diwan al-amir se
composait de wakil (collecteurs de taxes); de sadd ou musidd, souvent des militaires qui avaient
la charge d’inspecter et de collecter les taxes impayées, d’administrer les cultures et de punir les
criminels ; de hawli al-bahr, qui administraient le systeme d’irrigation sur I’igta‘. Les sources de la
période mamlouke mentionnent d’autres employés du diwan al-amir tels le délégué (na’ib), le direc-
teur (sahib) ou I’inspecteur (nazir), I’intendant (ustadar), I’ administrateur du grenier (Sadd al-sina),
le secrétaire (katib), le notaire public (Sahid) et le comptable (mustawfi). Ces administrateurs étaient
chargés de collecter les revenus de 1’igta“ aupres des paysans, ils étaient responsables du prét des
semences (tagwin) a ces mémes paysans, du maintien en état du systeme d’irrigation dans le district.
Parmi les mubasirin, 1a principale responsabilité de I’administration de I’igra“ était conféré a I’agent
du mugqta“ (wakil ou na’ib) comme cela était I’'usage a I’époque ayyoubide. Certaines de ces fonctions
sont des charges plus spécifiquement dévolues a des militaires (na’ib, Sadd, ustadar, dawadar), d’ autres
fonctions relévent de I’administration financiere et de 1’art du secrétaire (sahib, nazir, mustawfi, katib)
et sont de la compétence des élites civiles.

Lorsqu’en 692 /1293, le sultan al-Agraf Halil décida d’une expédition en Haute Egypte, son vizir
Ibn al-Sal‘us y fut au préalable envoyé pour la préparer. Il constata que le diwan de I’émir Baydara
al-Mansiiri, qui était alors n@’ib al-saltana d’Egypte, percevait des revenus (gihar) de ses dotations
foncieres, de ses commodités (mustarawat), de ses propriétés (amlak) et de ses droits de protection
(himaya), qui surpassaient ceux du sultan. Il trouva également que les greniers de Baydara al-Mansiiri
étaient pleins alors que ceux du sultan étaient vides. L’émir possédait des quantités énormes d’appro-
visionnements, d’argent et de céréales, tandis que les entrepots (Sina) du sultan étaient vides. Le vizir
s’apercut également que les clients (isbab) et les sous-ordres (fa‘allugat) de cet émir quadrillaient la
Haute Egypte « comme un réseau et qu’ils pullulaient de tous cotés 43... ». De plus, Baydara al-Mansiiri
avait a ses ordres des indicateurs (‘uyin) et une troupe de mamlouks personnels qui surveillaient en
permanence I’entourage du sultan et «lui faisaient savoir tout ce qui avait été dit sur son compte, ce
que le vizir avait raconté au sultan sur ses faits et gestes, ce que le sultan avait répondu, et cela minute
par minute ** ». Le sultan décida de reprendre une partie des droits affectés 2 Baydara al-Mansiiri, et
de les réunir a son domaine particulier (hass).

L’année suivante, en 693 /1294, le vizir se rendit & Alexandrie pour préparer les approvisionnements,
chercher des étoffes et toutes les fournitures qui étaient nécessaires au service de I’armée, ainsi que
pour percevoir les sommes dont le sultan avait besoin pour payer la solde de ses troupes (iflagat), il
informa le sultan qu’il n’avait trouvé dans le port ni argent, ni étoffe, mais uniquement des marchandises

42 Sur la place des secrétaires coptes dans 'administration des bureaux que le texte original n'utilise pas ce terme: «wa wagada isbabuhu wa
des émirs et dans 'administration sultanienne, cf. D.S. Richards, «The ta‘allugatubu gadd Samalat al-bilad wa katurat bi-kulli makan» («Il constata
Coptic Bureaucracy Under the Mamluks», dans Collogue international que ses clients et ses dépendants tenaient déja le pays et se multipliaient en
sur ['histoire du Caire (27 mars-5 avril 1969), p. 373-381. tout lieu. »

43 Ibn Abi I-Fada'il, op. cit., XIV/3, 1920, p. 562-563. Je cite ici volontairement 44 Id.
la traduction de E. Blochet pour son utilisation du mot «réseau, » bien

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SULTAN AL-ASRAF HALIL ET SON VIZIR

de peu de valeur. La raison de cette pénurie était que les délégués (nuwwab) de Baydara al-Mansuri
avaient accaparé toutes les marchandises (matagir) et les objets de premiere nécessité (musta‘malat)
et que, de plus, ils avaient fait main basse sur le numéraire (gihat) et controlaient les fabriques *°.

La disgrace de I’émir protecteur entrafne une reconfiguration des relations qui contraint les clients
et les dépendants a puiser dans leur capital relationnel les ressources nécessaires a leur survie sociale.
Le démantelement du diwan de I’émir Turuntay al-Mansiiri nous fournit un exemple intéressant des
moyens mis en ceuvre par la clientele d’un grand émir pour s’adapter aux changements liés au pouvoir.
En 689 /1290, immédiatement apres sa prise de pouvoir, al-Asraf Halil ordonna I’ arrestation de I’émir
Turuntay al-Mansiiri et son exécution 6. Par la méme occasion, son hitsdas Kitbuga al-Mansiiri est
emprisonné. A Damas, comme au Caire, la fortune de 1’émir Turuntay al-Mansiiri est saisie et son
bureau est démantel€ ; ses biens comme ses mamlouks sont redistribués entre le sultan et les émirs
qui lui sont fideles. En ce qui concerne les principaux administrateurs attachés a son service, les
trajectoires choisies sont diverses, mais ont pour point commun la récupération par 1’un ou 1’autre
des ennemis de leur ancien protecteur. Ainsi, Ahmad Ibn Bint al-A‘azz 4’ qui, en 686 /1287, fuyant
les persécutions perpétrées en Egypte par 1’émir Sangar al-Suga‘i, avait été engagé 2 Damas comme
nazir du diwan de 1’émir Turuntay al-Mansari 3, parvint 2 adoucir son ancien persécuteur et  se faire
engager a grand renfort de présents comme nazir de son diwan a Damas. L’émir Lu’la’ al-Mas‘adi,
qui était le na’ib de I’émir Turuntay al-Mansiiri, fut appelé au Caire par le vizir Ibn al-SalGs qui le
nomma inspecteur des bureaux (sadd al-dawawin).

Emirs et élites civils disposent de ressources inégales, tant en moyens d’action, qu’en richesse ou
en influence, mais ce qui caractérise la relation de clientele qui les unit, c’est qu’elle est utile a tous
les deux, dans la mesure ou chacun a besoin de I’autre. On peut, des lors, parler d’interdépendance.
Les émirs les plus puissants s’appliquent a batir la clientele la plus large et la plus influente possible
utilisant pour cela leur pouvoir économique, le prestige, I’octroi de charges, leurs relations dans
différents milieux sociaux, leurs ressources propres ou celles qu’ils controlent de quelque facon dans
le cadre de la fonction qu’ils occupent au sein de 1’Etat.

Investi dans une relation de clientele, le dépendant ne peut parfois pas se dérober a la confiance
que son protecteur place en lui et au service que celle-ci implique. Par exemple, Ahmad al-Adra‘d #°,
un des secrétaires de I’émir Lu’ld’ al-Mas‘udi, entra, par son intermédiaire au service, de 1’émir
Kitbuga al-Mansiiri en qualité de wakil °° avec pour charge d’administrer les affaires et I’approvision-
nement de 1’émir, et notamment de gérer ses achats et ses contrats de garantie (damanat) en Syrie >'.
Lorsque Kitbuga fut nommé na’ib al-saltana d’Egypte, apres la déposition du sultan al-Asraf Halil,

5 Ibid., p. 567. 48 Son frere, ‘Abd al-Rahman Ibn Bint al-A‘azz, qui était qadi [-qudat

46 QOutre le danger politique que représentait I'émir Turuntay al-Manstiri 3agT d’Egypte et vizir, semble avoir joué un rdle positif dans son
pour al-Asraf Halil, la haine tenace qu'il lui vouait, remontait au régne de embauche.
Qalawiin. En effet, I'émir s'attachait & rabaisser al-Asraf Halil, & humilier 49 Il s'agit ¢’Ahmad b. Ahmad Sihab al-din al-Adra‘i al-Hanafi dit al-Sihab
ses nd'ib-s et ceux qui lui étaient attachés, et a lui préférer, en toute al-Hanafi (m. 706/1307) Cf. al-Safadi, A%ydan I, n° 78, p. 167-168; Ibn
circonstance, son frére al-Salih ‘Al al-Suqaf, op. cit,, notice n° 43, p. 41-42 (texte arabe p. 31-32).

47 Cf. al-Safadi, Ayian 1, notice n° 135, p. 279-280; Ibn al-Suqa‘, op. cit., 9 Le wakil s'occupe de toutes les ventes et acquisitions (terres, maisons,
notice n° 194, p. 150. etc.) pour le compte de son employeur.

51 1bn al-Suqaf, op. cit., notice n° 43, p. 41-42 (texte arabe p. 31-32). ﬁ

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

262

52
53
54
55

MATHIEU EYCHENNE

on ajouta a ses fonctions de nagzir et wakil de 1’émir, celle de muhtasib de Damas ayant de surcroit
a sa charge 1’achat des terres et des biens immeubles 2. Ainsi, devenu sultan, al-Adil Kitbuga se
rendit 2 Damas en 695 /1296, accompagné de son vizir en Egypte, ‘Umar Ibn al-Halili et décida de
nommer Ahmad al-Adra‘i a la fonction de vizir de Damas. En dépit de son refus, le sultan insista et
lui ordonna : « Va prendre tes fonctions, ton fils sera mon wakil et ton pere Zayn al-din te remplacera
comme muhtasib 33.»

D’une part, les relations de clientele ne peuvent étre réduites a une simple «fidélité » a 1’égard
d’un protecteur comme s’il ne s’agissait que d’une relation affective personnelle. D’autre part, il ne
faut pas non plus réduire les rapports de pouvoir a I’affrontement de clienteles guidées par la seule
ambition personnelle, dénuée de tout ancrage social et de toute autre fonctionnalité dans la sphere
publique. L interprétation qui réduirait la vie sociale a une mécanique de liens fonctionnant selon les
regles propres, sans référence au contexte, est donc insuffisante. Il ne semble pas, par ailleurs, que
I’on ne puisse réduire les clienteles a de simples rapports de domination, bien qu’elles le soient aussi,

au méme titre que le sont la famille, le mariage ou tout autre lien social entre inégaux .

UNE CARRIERE EXEMPLAIRE: MUHAMMAD IBN AL-SAL‘US

La carriere administrative et politique de Muhammad Ibn al-Salds > nous fournit un exemple
intéressant de 1’utilisation par un civil en quéte d’ascension sociale, des liens qu’il a su tisser avec
un puissant personnage pour gravir les échelons de 1’administration jusqu’a se hisser au sommet de
1’Etat, du moins  la fonction de gouvernement la plus élevée qu’un non-mamlouk puisse atteindre, s’il
n’est pas le fils d’un sultan : celle de vizir. Simple marchand damasceéne a I’origine, il a su manceuvrer
habilement pour entrer au service de Halil b. Qalawiin, qu’il a servi fideélement, et dont il a su défendre
les intéréts, jusqu’a devenir indispensable a son protecteur. Lorsque celui-ci devient sultan, c’est donc
tout naturellement que Muhammad Ibn al-Sal‘ts est nommé vizir, charge qui lui assure un prestige et
une puissance supérieurs a ceux de bien des émirs, s attirant ainsi de nombreuses inimitiés. La chute
de son protecteur entraine alors sa propre chute.

Lascension d’un fils de marchand

En 684 /1285, Halil b. Qalawiin s’adresse au vizir de Damas, Tawba al-Takriti °°, et lui demande
de créer dans la ville son propre bureau (diwan) pour y gérer ses intéréts commerciaux et ses revenus
fiscaux. Le vizir fut chargé de recruter un inspecteur (nazir), un administrateur ou fondé de pouvoir

Ibid. ; ). Sauvaget, op. cit., notice n° 198, p. 33. al-islami, Beyrouth, p. 204-210 (désormais cité «Mugaffa»).

J. Sauvaget, op. cit., n° 315, p. 50. 56 Pour des éléments concernant sa biographie, Cf. Al-Safadi, Wafi X, ne 4930,
J.M. Imizcoz Beunza, op. cit., p. 56-57. J. Sublet et A. Amara (éd.), Franz Steiner Verlag Gmbh, Wiesbaden,
Muhammad b. ‘Utman Sams al-din al-Taniihi al-Nabulusi al-Dimasqi 1980, p. 438; Al-Maqrizi, Mugaffé II, n° 1036, p. 622-625; Ibn al-Suqaq,
dit Ibn al-Sal‘fis (m. 693/1294). Cf. Al-Safadi, Wifi IV, notice n° 1555, op. cit., notice n° 90, p. 77-78 (texte arabe p. 60); J. Sauvaget, op. cit.,

S. Dedering (éd.), Franz Steiner Verlag Gmbh, Wiesbaden, 1959, p. 86- notice n° 527, p. 88: Tawba b. ‘All Taqi al-din Abil [-Baqd’ al-Takriti dit
89 Ibn al-Suqa‘, op. cit., notice n° 248, p. 179-182; Al-Maqrizi, Kitab al-Bayyi* (m. 698/1299) fut d'abord marchand, puis vint se fixer 8 Damas
al-mugaffa al-Kabir VI, notice n° 2660, éd. M. al-Ya‘lawi, Dar al-garb apres linvasion mongole de 659/1260. Il fut chargé de la bay‘iyya au

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SULTAN AL-ASRAF HALIL ET SON VIZIR

(wakil) et du personnel (mustahdamiin), et de s’assurer de la qualité des fonctionnaires qu’il viendrait
a engager en qualité d’inspecteur et d’administrateur .

A cette époque, le vizir de Damas avait pour voisin un marchand nommé Muhammad Ibn al-Sal ‘s,
qui lui proposa sa candidature, lui assurant qu’il ne saurait mieux choisir. Le vizir s’en remit au katib
al-sirr 3 Muhammad Ibn ‘Abd al-Zahir pour obtenir des renseignements sur la conduite du candidat.
Ibn al-Sal‘us écrivit au katib al-sirr, avec lequel il entretenait de bonnes relations, pour obtenir son
appui et pour qu’il rende un avis favorable au vizir. Disposé a lui rendre service, Ibn ‘Abd al-Zahir lui
fit la faveur de rédiger une recommandation (tawgi®) qui lui valut d’étre engagé .

Ibn al-Sal‘us était d’une famille originaire de Naplouse et fut élevé a Damas. Son pere, qui mourut
en 673 /1275, appartenait au milieu des marchands de condition moyenne ayant des intéréts dans le
commerce des étoffes, tout en assumant également la fonction de témoin légal (‘adl). Ibn al-Sal‘us fit
dans sa jeunesse de nombreux voyages pour des opérations commerciales avant de revenir s’établir
définitivement a Damas et d’entrer dans 1’entourage du sahib Tawba al-Takriti.

Al-‘Ayni nous livre des informations plus précises sur le début de 1’ascension du futur vizir. Ibn
al-Sal“ts commenca a se lier d’amitié (Sara‘a yashabu li) avec Tawba al-Takriti, nazir de Syrie, et le
fréquenta (yataraddadu ilayhi). Apres la prise d’al-Margab en 684 /1285, Tawba al-Takriti se rendit en
Egypte en compagnie du sultan, et Ibn al-Sals faisait alors partie de sa suite. Il contempla I’Egypte
et sa capitale, ses soldats et ses émirs, et en fut émerveillé au point de confier a Tawba al-Takriti
qu’il souhaitait devenir mubasir chez I’un des émirs qui avait des dépendants (ta‘alliig) a Damas. Il se
trouva que “Umar Ibn al-Halili ®° alors nazir du diwan d’al-Asraf Halil en Egypte, demanda a Tawba
al-Takriti de lui recommander un homme parmi les gens de Damas pour y administrer le diwan de
son maitre. Ibn al-Salts fut présenté au prince par Tawba al-Takriti et Ibn al-Halili, qui décida de
I’engager a son service ©!.

Le bureau ainsi fondé, Tawba al-Takriti, en qualité de directeur (sahib al-diwan) et Ibn al-Salus,
en tant qu’inspecteur du bureau (nazir al-diwan) et fondé de pouvoir (wakil), se mirent a gérer des
biens (amlak), des contrats de garantie (damanat), et des comptes (mahsitb) pour leur employeur. L’en-
treprise du prince prospéra et le vizir Tawba al-Takriti écrivit au sultan Qalawiin pour demander que

5
5

5
6

®

S ©

ddr al-wikala. Selon Ibn al-Sugaq, sur la fin du régne de Baybars, il
était entré au service de I'émir Qalawiin qui joua un role déterminant
dans l'annulation de sa ferme. Sous le régne de Qalawiin il occupera
a plusieurs reprises la fonction de vizir de Damas. Au total, il occupera
a sept reprises la charge de vizir de Damas et mourut en fonction en
698/1299.

Ibn al-Suqa, op. cit., notice n° 248, p. 179 (texte arabe p. 152).

Sur les attributions du katib al-sirr ou secrétaire d'Etat, cf. B. Martel-
Thoumian, Les civils et l'administration de ['Etat militaire mamelouk, Ifead,
Damas, 1991, p. 41-44.

Ibn al-Suqa, op. cit., notice n° 248, p. 179 (texte arabe p. 152).

Il s'agit de ‘Umar b. ‘Abd al-‘Aziz Fahr al-din al-Dari dit Ibn al-Halili
(m. 711/1311). Son pere était un célebre Sayh qui avait fondé une madrasa
a Fustat dans laquelle ‘Umar fut enseignant. Il était connecté au milieu
des notables de Damas, et fréquentait la famille des Banti Sasra. Quant

a son fils, ‘Umar Ibn al-Halili, il était trés lié aux Ban Hinna et faisait
sans doute plus particulierement partie de la clientéle de Muhammad
Fabr al-din Ibn Hinna. Par leur intermédiaire, il entama une carriére
administrative sous le régne de Qalawiin comme inspecteur de la suite
du sultan (nzir al-suhba) et eut également a gérer le diwan d'al-Malik
al-Salih ‘Al b. Qalawiin. Selon al-Maqrizi, il s'occupa de celui de Halil b.
Qalawiin en Egypte, dés 1285. Pour Ibn Hagar al-Asqalan, l'origine de
sa fortune proviendrait de la recommandation qu'aurait formulée al-Salih
‘Ali, mourant, a son pére, de le nommer grand inspecteur (ndzir al-nuzzar)
en Egypte. Il occupera par la suite la fonction de vizir d'Egypte 4 trois
reprises et notamment pour son maitre le sultan al-Adil Kitbuga. Pour
des informations supplémentaires sur sa biographie: Cf. Ibn al-Suqa€,
op. cit,, n° 197, p. 152.

61 Al-Ayni, Igd I, p. 52-53.

263

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

264

MATHIEU EYCHENNE

1’on ajoute aux fonctions d’Ibn al-Sal‘as celle de muhtasib %> de Damas. En ramadan 687/1288, Ibn
al-Sal‘Gs fut donc nommé a la place d’ Ahmad b. Tsa al-Sirazi © et, des lors, contrdla le commerce et
les marchés de la ville. La fonction de muhtasib constituait sans nul doute une source d’enrichissement
pour celui qui la détenait. Par le rdle prépondérant qu’il jouait dans les transactions commerciales, le
muhtasib manifestait souvent une certaine complicité au cours des opérations spéculatives ou dans la
dissimulation des denrées alimentaires, usant couramment de la corruption, acceptant les pots-de-vin
et multipliant abusivement les amendes et les confiscations . Selon al-Gazari, lorsque Ibn al-Sal‘Ts
occupa cette fonction, «il passait a cheval toutes les nuits de ramadan pour surveiller les fabricants de
kndfe, de gatayef, de halawe et imposa son autorité aux petits marchands (al-ba‘a min muta‘ayyisin)
et amenda (aslaha) les balances et les poids des gens % ». Sa fortune devint donc considérable et
il amassa toutes sortes de soieries et de tissus dont il fit le commerce. 11 fit également fructifier les
biens d’al-Asraf Halil en louant des propriétés (diya) en Syrie, en établissant des boutiques et en
constituant un office de commerce (matgar). On retrouve la communauté d’intéréts qui peut exister
dans un rapport de clientele. La relation demeure hiérarchique et inégale, mais le profit, a des degrés
divers, semble partagé.

La capacité a servir le mieux possible les intéréts de son patron, apparait naturellement comme un
moyen d’ascension et de mobilité sociale. Ainsi, le succes des initiatives commerciales d’Ibn al-Sal‘Gs
contribua a attirer sur lui I’attention de son maitre. Appelé au Caire, il s’y rendit en safar 688 /1289,
emportant avec lui un grand nombre de marchandises qu’il souhaitait vendre pour son compte
personnel. Halil b. Qalawiin, qui était mécontent du travail de Muhammad Tag al-din al-Agami ©°
comme inspecteur (nazir) de son bureau en Egypte, le nomma pour le remplacer dans cette fonction.
Quittant Damas, il céda au préalable ses fonctions de nazir du diwan d’al-Asraf Halil et de muhtasib
4 Ahmad b. Muhammad al-Sirazi ®7.

62 Cf. Sur les attributions du muhtasib, cf. M. Gaudefroy-Demombynes, Mugqaffa vi, notice n° 2660, p. 204-210. Son nom est mentionné mais
La Syrie a I'époque des Mamlouks d'aprés les auteurs arabes. Description nous n'avons trouvé aucune notice biographique qui permet de 'identifier
géographique, économique et administrative précédée d'une introduction sur avec plus de précision.
lorganisation gouvernementale, Paris, 1923, p. LXxvi-Lxxviii; A. ‘Abd al-Razig, ¢ Ibn al-Suga‘, op. cit, notice n° 242, p. 176. Son pére, Muhammad b.
«La hisba et le mutasib en Egypte au temps des Mamlaks», Anisl XIII, Muhammad ‘Imad al-din al-Sirazi al-Dimasqi al-$3g‘ (m. 682/1283),
1977, p. 116-178; Ibid., «Les muhtasib de Fostat au temps des Mamliiks », d'une famille originaire de la ville de Siraz, il était du nombre des grands
AnlsIXIV, 1978, p. 127-146; . Berkey, « The Muhtasib of Cairo Under the notables de Damas. Il fut inspecteur de la plupart des impdts importants
Mamluks: Toward an Understanding of an Islamic Institution», dans (mu‘zam al-gihat al-kibar) dans la ville et, par la suite, fut chargé de
M Winter, A. Levanoni (éd.), The Mamluks in Egyptian and Syrian Politics I'inspection du bureau des biens-fonds (ndzir al-amlék al-sultaniyya) du
and Society, éd. Brill, Leyde-Boston, 2004, p. 245-276. sultan al-Zahir Baybars, faisant également 'acquisition pour son compte

63 Cf. Al-Nuwayri, Nihayat al-arab fi funin al-adab XXXI, A. al-‘Arini et A. Al- personnel de propriétés situées dans et a I'extérieur de Damas. Il était
Ahwani (éd.), Le Caire, 1992, p. 157; Al-Magqrizi, Suliik 1/3, p. 745. également investi dans le commerce, notamment dans le commerce de

6% Cf. al-Maqrizi, Hitat 11, éd. A.F. Sayyid, Londres, 2002, p. 516-518. Selon I'eau de rose. Son fils Ahmad, quant a lui, occupa les fonctions de nizir
al-Maqrizi, le muhtasib emploie & son service des délégués dans toutes al-amlak al-sultaniyya pour le compte d'al-Asraf Halil, de muhtasib et de
les circonscriptions du pays «qui font des tournées chez les patrons des wakil bayt al-mal a Damas de 688/1289 a 693/1294. Aprés la destitution
métiers et les marchands de subsistances ». d'al-Asraf Halil, il fut inspecteur des bureaux (ndzir al-dawdwin) & Damas,

65 J. Sauvaget, op. cit. notice ne 218, p. 37-38. puis inspecteur de Tripoli et des villes conquises. Spolié en Egypte sous

66 Baybars al-Manstiri, Zubdat al-gkra fi tarih al-higra, D.S. Richards (éd.), le régne d'al-Nasir Muhammad, il mourut a Damas en 712/1312.

Orient-Institut der DMG Beirut, Berlin, 1998, p. 275-276; Al-Maqrizi,

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SULTAN AL-ASRAF HALIL ET SON VIZIR

Les sources nous permettent de reconstituer quelques parties du réseau de clientele qui se forma,
a cette époque, autour de lui. Dans le cadre de la gestion du bureau, tant en Syrie qu’en Egypte, il
est fort probable qu’il ait eu 2 travailler en collaboration avec 1’émir Aqqii$ al-Asrafi, I’ ustadar d’al-
Agraf Halil . Comme pour le sultan, I’ustadar d’un émir avait la responsabilité de sa maison (bayt),
des cuisines, des magasins des boissons (Sarabhanah), de sa suite (hasiyya), de ses pages (gilman) et
de sa Porte. Il commandait le régiment de mamlouks de I’émir lors des promenades et des voyages.
11 devait pourvoir aux besoins de la maison, veiller aux distributions des gratifications (nafagat) et avait
la charge de verser la solde (gamakiyya), de fournir le fourrage (‘aliq) et les vétements aux mamlouks.
Toutes ces taches nécessitaient une collaboration étroite avec le nazir du diwan, chargé, notamment,
de la perception et de la gestion des revenus de I’igta“.

Parmi les fonctionnaires appartenant au diwan d’al-Asraf Halil, un des compagnons (rafig) d’Ibn
al-Sal‘ts, nommé Nagm al-din Ibn ‘Ataya, occupait la charge de témoin (Sahid al-diwan). Celui-ci
est mentionné, par al-Ayni, comme 1’homme de confiance d’Ibn al-Sal‘ds, une affection immense
(mawadda ‘azima) les unissant. Lorsqu’Ibn al-SalGs se rendait en Syrie, Ibn ‘Ataya lui écrivait pour
lui faire part de tous les événements qui s’étaient produits en Egypte en son absence .

Le comportement injuste, dont il fit preuve en Egypte, lui attira rapidement 1’inimitié et la jalousie
du na’ib al-saltana Turuntay al-Mansiiri, et des plaintes furent déposées contre lui au sultan qui
ordonna son arrestation ; relaché grace a I’intercession de son maitre al-Asraf Halil, il fut I’objet
d’une premiere disgrace et fut contraint de partir en exil au Higaz. Selon Baybars al-Mansiri, apres
I’arrestation et 1’exil forcé d’Ibn al-Sal‘s, al-Asraf Halil prit a son service (istahdamahu) comme
nazir de son diwan, ‘Umar Ibn al-Halili 7°.

Le prestige et la puissance du vizir

Le jeudi 12 muharram 690 /1291, Ibn al-Sal‘us, rappelé de son exil forcé au Higaz, fut installé
comme vizir d’Egypte par son maitre le sultan al-Agraf Halil. Pour al-Magrizi, aucun des vizirs qui
I’avait précédé, ne se trouva investi d’un pouvoir aussi important (tfamakkana tamakkunan). Le récit
détaillé, que nous livrent les différentes chroniques, de son corteége sillonnant quotidiennement les
rues du Caire en direction de la Citadelle, illustre parfaitement la puissance et le prestige dont jouit
alors le nouveau vizir.

«On plaga aupres de lui plusieurs mamlouks du sultan, qui devaient monter a cheval a sa suite (fi hidmatihi), mar-

cher a pied a c6té de son étrier, se tenir debout en sa présence et exécuter fidelement ses ordres. Lorsqu’il voulait

monter a cheval pour se rendre a la Citadelle, on voyait se réunir devant sa porte les inspecteurs du royaume

(nazir al-dawla), les inspecteurs des bureaux (musidd al-dawawin), les gouverneurs (wali) du Caire et de Fustat,

les mustawfi al-dawla, les inspecteurs des différentes contributions (nuzzar al-gihat), les inspecteurs (musidd) des

différentes administrations et autres personnages éminents. Ensuite venaient les quatre grands juges (gadi [-qudat).

68 Cf. al-Maqrizi, Mugaffi Il, notice n° 816, p. 248-257; spécialement p. 248. ¥ Cf. Al-Ayni, op. cit, Ill, p. 172-173.
Promu & I'émirat en 685/1286 par le sultan Qalawin, il fut nommé  7© Baybars al-Mansri, op. cit., p. 276.
majordome (ustaddr) d'al-Asraf Halil, tandis qu'lbn al-Halili était nommé
nazir de son diwan. 1l occupa cette fonction jusqu’a la mort de Qalawiin.
e P L o 265
Peu aprés 'avénement de son maitre, il sera nommé na'ib de Karak. b

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

266

MATHIEU EYCHENNE

Lorsque tout ce monde était arrivé le chambellan (hagib) entrait aupres de lui pour lui signifier que le cortege
était complet. Alors, le vizir sortait et montait a cheval. Tout le monde marchait devant lui, chacun selon son
rang. Les deux personnages qui se trouvaient le plus prés de lui étaient le grand cadi $afii et le grand cadi maliki.
Ils avancaient tous deux ensemble, immédiatement devant le cheval. Devant eux, se trouvaient le grand cadi
hanafi et le grand cadi hanbali. Ensuite venaient les nazir al-dawla, les mustawfi al-dawla, les inspecteurs des
différents impdts, chacun suivant son rang. Tous accompagnaient le vizir jusqu’au moment ou il s’installait dans
sa salle d’audience  la Citadelle. Alors les grands juges retournaient sur leurs pas. A la fin du jour, ils revenaient

a la Citadelle et accompagnaient le vizir jusqu’a ce qu’il fiit arrivé a sa maison 7. »

Tous les actes qui matérialisent 1’ordre hiérarchique qui structure un groupe ou une communauté,
telle la position occupée dans une procession, la place prise lors d’un banquet ou dans n’importe
quel lieu de réunion relévent de ce que I’on peut désigner comme des «actes de communication
symbolique ». Ces actes rappelaient symboliquement a ceux qui avaient prété hommage, salué ou
pris place sur un siege précis, ou qui venaient d’étre investis de certaines fonctions le lien qui les
engageait. Ils reconnaissaient de la sorte I’ordre établi, les rapports de pouvoir existant, acceptaient
la place qu’ils occupaient dans cette hiérarchie, et surtout, se déclaraient préts a accomplir les devoirs
qui leur incombaient du fait de leur position dans I’édifice du pouvoir 72, L’accession au vizirat d’Ibn
al-SalGs lui permet donc d’étendre son réseau de clients et d’obligés, notamment en plagant la plupart
des fonctionnaires et hauts dignitaires du sultanat sous son contrdle. Si de fait, les fonctionnaires du
diwan al-wizara sont a son service (nagir al-dawla, mustawfi al-dawla, etc.) 73, il en est de méme des
plus grands émirs et des plus ‘ulama’ du sultanat:

«Une nuit, il avait prolongé son séjour dans la Citadelle jusqu’a la derniere heure du soir. Les portes de la forteresse

furent fermées et le cortege recula jusqu’a la porte de 1’écurie. Les grands juges resterent sur leurs mules, en dehors

de cette porte en attendant la sortie du vizir puis ils I’accompagneérent jusqu’a sa maison. Jamais personne n’osa
se dispenser de faire partie de son cortege et cependant il ne daignait se lever pour personne. Comme son cortege
était extrémement nombreux, que les principaux personnages se réunissaient en foule pour monter la grande
rue du Caire (gasaba), qui se trouvait trop étroite pour les recevoir, a raison de sa multitude immense dont était
entouré le vizir, et que les pages s’y portaient également en masse, il quitta Le Caire et alla établir sa résidence

dans le quartier de la Qarafa ™. »

Et al-Magqrizi de conclure : « Enivré d’orgueil, plein de mépris pour tout le monde, il étendit beaucoup
les prérogatives qui appartenaient aux vizirs . » Sa position hiérarchique combinée a I’attachement
que lui porte le sultan entraine un renversement, au sein méme du pouvoir, dans le rapport entre élite
civile et élite militaire.

I Al-Magqrizi, Sulik 1/3, p. 761-762; Je reprends ici la traduction de 73 Concernant les fonctionnaires du bureau du vizir et sa hiérarchie,

E. Quatremére, Histoire des sultans mamlouks 11/1, Paris, 1842, cf. B. Martel-Thoumian, op. cit., p. 35-40. Le premier assistant du vizir
p. 117-118. est le ndzir al-dawla, qui est son collaborateur immédiat et permanent,
2 Cf. G. Althoff, C. Witthoft, «Les services symboliques entre dignité et puis vient le mustawfi al-suhba et enfin le mustawfi al-dawla.

contrainte», Annales HSS 6, novembre-décembre 2003, p. 1293-1318. ™ Al-Magqrizi, Suliik 1/3, p. 761-762. Cf. E. Quatremére, ap. cit., p. 118.
75 1d.

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SULTAN AL-ASRAF HALIL ET SON VIZIR

Lorsque les plus grands émirs entraient dans sa salle d’audience du vizir, Ibn al-Sal‘Gs ne se levait
entierement pour aucun d’eux, il les désignait sans mentionner leur nom et, pour certains, ne témoignait
méme aucune attention. Sa faveur aupres du sultan, étant toujours plus grande, il en vint au point de
mépriser le na’ib al-saltana, 1’ émir Baydara al-Mansiiri, le contrecarrant et empiétant sur ses attributions,
sans que le na’ib n’ ose protester car il savait combien le sultan avait d’affection pour le vizir.

Un jour, alors que le vizir quittait la salle du vizirat (maglis al-wizara), placée dans I’enceinte de
la Citadelle, et se disposait a entrer au Trésor (hizana), il rencontra les émirs qui sortaient, accom-
pagnés du na’ib al-saltana Baydara al-Mansiiri, apres avoir fait leur cour au sultan (fa sadafa huriig
al-umara’ min al-hidma). Les plus grands émirs s’empresserent de présenter leur hommage au vizir
(hadamithu) : quelques-uns lui baiserent la main ; tous lui firent place, et se disposaient a marcher devant
lui ; mais il leur fit signe de se retirer. Au moment ou il arriva sur le seuil de la porte de la Citadelle,
il descendit de sa monture. La, se trouvait I’émir Baydara al-Mansiiri; chacun d’eux salua I’autre,
et fit devant lui le geste de la hidma (hommage respectueux). Mais le na’ib Baydara al-Mansiiri pris,
dans sa politesse, une attitude plus humble que celle du vizir. Ils partirent alors ensemble : mais le
na’ib ne marcha pas de front avec le vizir, il le précédait un peu et inclinait son visage vers celui du
vizir lorsque celui-ci lui adressait la parole. Ils arriverent ainsi a la porte du Trésor. Ibn al-SalGs prit
la main du na’ib et lui fit signe de s’en retourner et lui dit: « Au nom de Dieu, 6 émir, Badr al-din »,
mais n’ajouta pas une parole de plus 76.

Du point de vue des pratiques sociales, la déférence a pour fonction d’exprimer dans les régles a un
bénéficiaire I’appréciation portée sur lui, ou sur quelque chose dont il est le symbole, I’extension ou
I’agent. Selon E. Goffman, il s’agit de signes de dévotion par lesquels I’individu célebre et confirme
la relation qui I’unit au bénéficiaire de la marque de déférence 77. La déférence n’implique toutefois
pas la sincérité de celui qui I’exprime, I’exemple de 1I’émir Baydara en est un parfait exemple.

A sa nomination comme vizir, nous savons que I’émir Bugdi Baha’ al-din al-Dawadar al-Agrafi et le
tawasi (eunuque) Mursidd Sihab al-din entrérent a son service particulier (fi hidmatihi)’®. 1l nomma son
frére Ahmad au poste d’inspecteur (nazir) de la mosquée des Omeyyades 2 Damas 7°. 11 fit destituer le
sadd al-dawawin de Damas, I’émir Sunqur al-A’sar, peu apres la prise d’ Acre, en 690 /1291. Ce dernier
ne recouvra sa fonction qu’apres s’étre engagé a épouser la fille du vizir, ce qu’il fit quelques mois
plus tard 8. 11 fit également destituer 1’un de ses anciens protecteurs, Tawba al-Takriti, de sa fonction
de vizir de Damas. Enfin, dans sa volonté d’étendre son influence et son contrdle sur I’ensemble des
affaires de 1’Etat, il demanda au katib al-sirr ‘Abdallah Ibn ‘Abd al-Zahir de bien vouloir le tenir au
courant des affaires qu’il pourrait étre amené a connaitre ou des notes secretes qu’il viendrait a rédiger.
Mais, celui-ci refusa et en fut félicité par le sultan 8!,

76 Al-Magqrizi, Suliik 1/3, p. 762-763. 78 Ibn al-Dawadari, op. cit., VIII, p. 306.

77 Cf, E. Goffman, Les rites d'interaction, Editions de Minuit, Paris, 1974, 79 Cf. Al-Safadi, A%yan, 1, ne 139, p. 167 ; ibid., Wafi, VII, n° 3120, 1. ‘Abbas (éd.),
p. 50-51. Les manifestations les plus visibles de la déférence sont les Franz Steiner Verlag Gmbh, Wiesbaden, 1969, p. 179: Ahmad b. ‘Utman
salutations, les compliments et les excuses qui ponctuent les rapports Sihab al-din al-Tanihi al-Dimasqi dit Ibn al-Sal‘Gis (m. 697/1298).

sociaux et que E. Goffman désigne du nom de «rites statutaires» ou 89 [bn al-Dawadari, op. cit., VIII, p. 312.

de «rites interpersonnels». Ces «rites» représentent l'effort que doit 8! Ibn al-Suqa‘, op. cit.,, ne 184, p. 144-146.

faire I'individu pour surveiller et diriger les implications symboliques

de ces actes lorsqu'il se trouve en présence d’un objet qui a pour lui

une valeur particuliere. ﬂ

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

268

82

MATHIEU EYCHENNE

Destins communs

Dans le cadre des relations de clientele, la disparition du patron entraine inévitablement un remo-
delage des réseaux personnels. C’est a ce moment précis, lors de la perte de son protecteur, que I’on
peut juger si un émir, un administrateur ou toute autre personne placé dans un rapport de clientélisme
est parvenu a se constituer un capital social assez étendu et hétérogeéne pour pouvoir tirer son avantage
des changements intervenus dans les configurations de pouvoir. Le meurtre du sultan al-Asraf Halil
au début de I’année 694 /1295 scella irrémédiablement le sort de son vizir Muhammad Ibn al-Salus.
Il se trouvait a Alexandrie lorsqu’il apprit I’acte perpétré contre son maitre par un groupe d’émirs
conjurés menés par le na’ib al-saltana Baydara al-Mansuri. Sortant de la ville en pleine nuit, il prit
la route du Caire et descendit dans la zawiya du Sayh al-Zahiri #, située en dehors de la ville, pour y
passer la nuit et réfléchir a I’attitude a adopter. Il consulta le Sayh pour savoir s’il devait se montrer
ou se tenir caché, mais celui-ci refusa de lui donner son avis. Il s’adressa alors a un autre Sayh présent
dans la zawiya, qui pour sa part lui conseilla de se cacher.

Pourtant, le lendemain matin, le vizir se mit en marche, «accompagné de tout I’apparat et de
toute la pompe de sa dignité », et se rendit a sa maison 33, Les gadi et les principaux notables (a‘yan)
se présenterent pour le saluer et furent recus avec 1’orgueil et la hauteur qui lui étaient ordinaires,
ne se levant pour aucun d’eux et ne témoignant d’égards a personne. Lorsqu’un de ses familiers lui
conseilla de se cacher jusqu’a ce que les troubles soient apaisés, il refusa arguant qu’il ne tolérerait
en pareille situation la chose d’aucun de ses agents. Il resta donc chez lui, recevant, durant cinq jours,
de nombreuses visites («istamarra fi baytihi wa [-nas taraddadat ilayhi hamsat ayyam »).

Les femmes d’al-Asraf Halil tentérent d’intercéder en sa faveur aupres de I’émir Kitbuga al-Mansiiri,
le nouveau na’ib al-saltana, car le vizir était un des amis et un des familiers (min ahbab al-sultan
wa hawassihi) du sultan défunt. Mais 1’émir Sangar al-Suga‘ parvint 4 convaincre Kitbuga de le
faire arréter et de le lui livrer. Il fut confié a son « plus cruel ennemi », I’émir Qaraqus al-Zahiri, qui
occupait les fonctions de Sadd al-suhba afin qu’il lui extorque une amende. Puis, on le livra au Sadd
al-dawawin, I’émir Lult’ al-Mas‘adi, qui a son tour lui fit subir différentes tortures et lui extorqua
une somme considérable 3.

Comme nous 1’avons évoqué précédemment, I’émir Lulu’ al-Mas‘adi, devait son avancement au
vizir Ibn al-Sal‘Gs. Apres le meurtre de son maitre I’émir Turuntay al-Mansiri, pour lequel il remplissait
en Syrie, la fonction de na’ib, il fut appelé en Egypte et nommé $add al-dawawin. 11 venait comme
un des nagqib-s se placer debout pour faire sa cour au vizir (sara yuqifu fi hidmatihi), qui, en parlant
de lui, le désignait uniquement par son ism, Lu’la’. Mais, Ibn al-Sal‘us tomba entre les mains de son
protégé, qui s’ attacha a le soumettre & de nombreux traitements humiliants. Sil’émir Lula’ al-Mas‘Gdi
a bénéficié de la protection du vizir, il n’en demeure pas moins attaché au parti de son ancien maitre
Turuntay al-Mansuri et a celui de Kitbuga al-Mansuri.

Cf. Al-Magqrizi, Mugaffa 1, notice n° 580, p. 600. Il s'agit du Sayh Ahmad 83 1l s'agit de sa maison (dar) située dans le quartier de Harat Zuwayla. Il y

b. Muhammad Abii I-Abbas Gamal al-din al-Zahiri (m. 696/1297) dont habitait avant sa nomination au vizirat et avant son déménagement a
la zawiya, située a l'extérieur de bab al-Bahr, lui fut offerte par I'¢mir la Qarafa. Cf. Al-Ayni, op. cit., 1lI, p. 230.
Aydugdi al-Azizi. 84 Al-Magrizi, Suliik, 1/3, p. 797.

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SULTAN AL-ASRAF HALIL ET SON VIZIR

Chaque jour, le vizir Ibn al-Sal“us était frappé a coup de fouet, puis il était conduit de la madrasa
al-Sahibiyya, située dans la suwayqat al-sahib au Caire, jusqu’a la Citadelle, monté sur un ane. Tout
le long de la route, les hommes du peuple se plagaient devant lui, tenant des sandales déchirées et lui
disant : « O sahib, applique, pour nous, ton apostille sur ces chaussures. » IIs lui faisaient alors entendre
toutes sortes de propos outrageants 8. Selon al-Magqrizi, « on ne saurait exprimer par des paroles tout
ce que ce malheureux eut a subir en insultes et en traitements cruels 3¢ ». Jour apres jour, les tortures
se firent plus cruelles et intenses. Ce traitement dura pendant presque trois semaines avant que le vizir
ne succombe. Apres sa mort, on lui appliqua encore treize coups de fouet avant de le faire enterrer
a la Qarafa ®’. Ses proches (aqarib) et ses clients (ishab), parmi lesquels se trouvait son frére, furent

également livrés a Sangar al-Suga‘i et soumis 2 torture et a spoliation 53,

CLIENTELISME ET INTERCESSION

Contrairement a ce que pourrait laisser sous-entendre le destin quasi linéaire d’Ibn al-Sal‘us, les
liens sociaux multiples que tissent entre eux les protagonistes du pouvoir rendent plus complexes en
réalité les relations entre les individus. Ce que I’inimitié des uns a défait peut étre reconstruit ou cor-
rigé par I’amitié€ des autres, les chroniques de 1I’époque mamlouke sont riches en anecdotes illustrant
la fagcon dont les rapports dynamiques construisent un tissu relationnel enchevétré dans lequel les
émirs et leurs protégés ou obligés tentent tant bien que mal d’affirmer leur suprématie ou d’échapper
a la vindicte de leurs ennemis.

Promouvoir ses clients et ses amis

Les relations de clientele et d’amitié politique dépassent le simple cadre de I’attribution de
fonctions administratives. Elles sont également a 1’ceuvre dans les milieux juridiques et religieux.
L’une des plus importantes prérogatives du sultan est la nomination des gadi I-qudat en Egypte et
en Syrie. Depuis, la réforme de la judicature mise en place par le sultan Baybars en 663/1264, cette
nomination, notamment celle du gadi [-qudat safi‘i, revét une forte signification politique, renforcant
le contrdle par le sultan de I’appareil judiciaire, avec comme conséquence I’atomisation du pouvoir
des gadi I-qudat . En 690/1291, le sultan, sous la pression de son vizir, décida de destituer ‘Abd
al-Rahman Ibn Bint al-A‘azz de sa fonction de gadi I-qudat safi‘i d’Egypte.

85 Pour un autre exemple de la manifestation de la vindicte populaire & 8 Sur la réforme de la judicature entreprise par le sultan Baybars,
I'encontre d'un administrateur des finances sultaniennes, homme de cf. J. Escovitz, «The Establishment of Four Chief Judgeships in the
confiance du sultan, tombé en disgrace, cf. D.P. Little, «Notes on the Mamluk Empire», JAOS 102, 1982, p. 529-531; ibid., «Patterns of
Early Nazir al-Hdss», dans T. Phillip, U. Haarmann (éd.), The Mamluks Appointment to the Chief Judegships of Cairo during the Bahri Mamluk
in Egyptian Politics and Society, Cambridge University Press, Cambridge, Period», Arabica 30, 1983, p. 147-168; ].S. Nielsen, «Sultan al-Zahir

1998, p. 235-253. Baybars and the Appointment of Four Chief Qadis, 663/1265», Studls!
86 Al-Magqrizi, Sulik 1/3, p. 797. 60, 1984, p. 167-176. Concernant la réforme de la judicature & Damas,
87 Ibid. cf. L. Pouzet, Damas au vi/xi€° siécle. Vie et structures religieuses dans une 269
88 Al-Magqrizi, Mugaffa 1, notice ne 513, p. 525. métropole islamique, Dar el-Machreq, Beyrouth, 1988, p. 108-112. =7

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

270

9

9

o

MATHIEU EYCHENNE

Le sultan, avant de suivre 1’avis unique de son vizir, semble avoir été tenté d’utiliser un mode
de sélection fondé sur la consultation élargie, espérant sans doute, que les ‘ulama’ parviendraient
a désigner le meilleur et le plus apte d’entre eux sur la base de critéres objectifs. Ainsi, il convoqua
les principaux juristes §afi‘i qui se trouvaient au Caire et a Fustat et il placa chacun d’eux dans un
lieu séparé pour qu’ils ne puissent pas entrer en communication les uns avec les autres. Puis, le sultan
les fit venir devant lui un a un, et leur demanda a chacun en particulier quel était, de tous les hommes
qui composaient la réunion, celui qui méritait la place de gadi I-qudat. Chacun d’entre eux décria et
accusa ses compagnons, ce qui décida le sultan a ne choisir aucun d’eux.

Le vizir Ibn al-Sal‘iis conseilla alors au sultan de nommer Muhammad Ibn Gama‘a %, qui occupait
a cette époque les charges de prédicateur (hatib) et de cadi de Jérusalem °', et avec lequel il entretenait
depuis longtemps des rapports d’amitié. Cette relation d’amitié se retrouve exprimée dans 1”hospi-
talité dont le vizir fait preuve a 1’arrivée de son ami dans la capitale. Ibn Gama‘a arriva au Caire, au
milieu du mois de ramadan, et rompit le jetine chez le vizir, auquel il témoigna les égards les plus
respectueux (balaga fi hidmatihi). Deux jours plus tard, il se rendit a la Citadelle et fut introduit aupres
du sultan qui le nomma gadi [-qudat, professeur a la madrasa al-Salihiyya et prédicateur de la mosquée
al-Azhar. Sa nomination fut gardée secrete, et le soir méme, il rompit a nouveau le jetine chez le vizir
qui annonca publiquement sa nomination et la destitution d’Ibn Bint al-A‘azz. Au moment ou il sortait
de la maison du vizir, il recut son diplome (taglid) des mains du gadi [-qudat hanbali. Le lendemain,
le vendredi matin, il revétit sa robe d’honneur (kil‘a) et se rendit a cheval jusqu’a la maison du vizir,
qu’il salua respectueusement (hadamahu). Apres quoi, il se rendit a sa demeure. Il se dirigea dans le
méme costume, vers la mosquée al-Azhar, ou il prononca la hutba et fit la priere avec tout le monde,
avant de rentrer chez lui.

Plus tard, il se chargea de faire la hutba dans la mosquée de la Citadelle et délégua la prédication
dans la mosquée al-Azhar, A son substitut (na’ib) ‘Abd al-Birr Ibn Razin °2. Le vendredi suivant, il dé-
ménagea a la madrasa al-Salihiyya et inaugura ses fonctions de professeur, le dimanche 27 sawwal
690 /1291 devant une assistance nombreuse.

Mobiliser son «capital relationnel »

Pour le sociologue George Simmel, le conflit, quelle que soit la forme qu’il prend, a « une signification
sociologique, puisqu’il suscite ou modifie des communautés d’intéréts, des regroupements en unité,

Il s'agit de Muhammad b. Ibrahim Badr al-din al-Kinani al-Hamawi (bi-‘andya) de I'un de ses amis, I'émir Sangar al-Dawadari pour se faire
al-Safi (m. 728 H.). Pour des éléments biographiques, cf. Al-Safadi, nommer & la hitaba et & la gada’ de Jérusalem. A cette occasion, il se
A‘yan 1V, notice ne 1430, p. 208-213; Ibid., Wifi II, notice n° 268, p. 18; fait d'ailleurs remplacer dans son poste de professeur de la madrasa

Ibn Tagri Birdi, Manhal IX, ne 1995, p. 219-220. Sur les Bandi Gama‘a, al-Qaymariyya & Damas par Ahmad Ibn Bint al-A‘azz.

cf. K.S. Salibi, «The Banu Jama'a: A Dynasty of Shafi‘ite Jurists in the ~ °2 Al-Maqrizi, Suliik1/3, p. 774. 1l s'agit de ‘Abd al-Birr b. Muhammad Sadr
Mamluk Period», Studlsl IX, 1958, p. 97-109. al-din Ibn Razin, le fils de 'ancien qadi [-qudat Muhammad b. al-Husayn
Al-Nuwayri, op. cit., XXXI, p. 159 ; Al-Maqrizi, Suliik 1/3, p. 745. Trois ans Taqi al-din Ibn Razin (m. 680 /1281) dont il avait été le disciple et l'ami.
auparavant, en 687/1288, Ibn al-Gama‘a avait déja bénéficié de I'appui Cf. al-Safadi, Ayan 1V, p. 209.

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SULTAN AL-ASRAF HALIL ET SON VIZIR

des organisations ?3». Dans les faits, ce sont les causes du conflit, la haine et I’envie, la misére et la
convoitise, qui sont véritablement I’élément de dissociation. Une fois que le conflit a éclaté pour I'une
de ces raisons, il devient en fait «un mouvement de protection contre le dualisme qui sépare », et
«une voie qui meénera a une sorte d’unité », quelle qu’elle soit, méme si elle passe par la destruction
de I'une des parties.

En lui-méme, le conflit apparait déja comme la résolution des tensions entre les contraires, et le fait
qu’il aboutisse a la paix ou a la concorde, n’est qu une expression parmi d’autres, particulierement
évidente, du fait qu’elle est une synthése de différents éléments 4. L’ intercession (Safa‘a) °> est une des
formes de médiation a I’ ceuvre dans la résolution des conflits. Dans le contexte de la société mamlouke,
I’intercession était un acte individuel, qui impliquait habituellement la parole et des gestuelles ritualisées,
et qui s’exprimait en dehors des institutions de justice. Pour les théoriciens, les détenteurs du gah (compris
dans ce cas comme la position de proximité du sultan) avaient le devoir d’en faire usage au bénéfice des
autres afin que le sultan entende et accepte leur intercession *°. La connexion entre statut social et inter-
cession est clairement établie, 1’intercession est liée a la position (gah) et au rang (gadr). L’expression
«son intercession fut acceptée » (qubilat Safa‘atihi) apparait fréquemment dans les sources de cette
période comme le fondement du pouvoir. Il s’agit du pouvoir de la parole et du pouvoir d’étre reconnu
comme quelqu’un qui a le droit de parler et dont les paroles ne peuvent pas étre éludées *7.

Destitué de sa fonction de gadi [-qudat et de I’ensemble des charges qu’il occupait auparavant, soit
dix-sept au total *8, ‘Abd al-Rahman Ibn Bint al-A ‘azz, bénéficia dans un premier temps de I’intercession
de I’émir Sangar al-Suga‘i, ancien vizir sous Qalawiin et na’ib de Damas depuis la destitution de
I’émir Lagin al-Manstri. L’émir tenta d’obtenir du sultan qu’il nomme Ibn Bint al-A‘azz a la fonction
de gadi I-qudat safi‘i de Damas. L’une des raisons les plus intéressantes pour notre propos réside
dans les relations personnelles que 1’émir entretenait avec le frere du gadi [-qudat, Ahmad Ibn Bint
al-A‘azz % et sans doute avec le cadi lui-méme, puisque, selon Ibn al-Suqa‘i, I’émir préférait ‘Abd

al-Rahman Ibn Bint al-A‘azz «sur lequel il pouvait compter

Muhammad Ibn Gama‘a.

93 Cf. G. Simmel, Sociologies. Etudes sur les formes de socialisation, PUF, Paris,
1999, p. 264. Le conflit lui-méme, indépendamment de ses effets ultérieurs
ou simultanés, est déja considéré par G. Simmel comme une forme de
socialisation car si toute action réciproque entre les hommes est une
socialisation, alors le conflit, qui est I'une des plus actives, qu'il est
logiquement impossible de réduire & un seul élément, doit absolument
étre considéré comme une forme de socialisation.

94 Ibid.

95 Le terme $afa‘a renvoie également aux notions de patronage, de médiation
et de recommandation. Sur la théorisation au cours du xiv® siecle de
I'intercession comme acte moral et expression de piété individuelle, et
sur le lien qui existe entre intercession divine et intercession temporelle,
cf. S. Marmon, «The Quality of Mercy : Intercession in Mamluk Society »,
Studis! 87, 1998, p. 125-140.

% [hid., p. 132.

7 Ibid., p. 136.

98 Parmi les fonctions qu'il occupait, on note celles de: gadi [-qudat $afii
d'Egypte, Sayh al-suyiih, professeur de la madrasa al-Salihiyya, professeur

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne

9
10

9

=]

1005, (yarkunu ilayhi), plutot que le cadi

de la madrasa al-Sarifiyya, professeur au Mashad al-Nafisi et au Mashad
al-Husayni, prédicateur (hatib) de la mosquée al-Azhar, inspecteur du
Trésor (nazir al-hizana), nazir al-ahbds, nazir de la succession d'al-Zahir
Baybars, de ses enfants, de ses fondations pieuses (awgaf), de ses propriétés
(amlak), inspecteur (ndzir) de la madrasa et de la Qubba al-Salihiyya
(nommé en 679/1280, 4 la suite de son frére ‘Umar Tag al-din).

Cf. Ibn al-Suqa‘, op. cit., notice ne 185, p. 146.

Ibn al-Suga‘, op. cit,, notice ne 132, p. 116. Sangar al-Suga‘ écrivit au
sultan qui se trouvait en Syrie, pour l'informer que le comportement
du cadi Ibn Gama‘a nécessitait qu'on le remplace par Ibn Bint al-A‘zz.
Le vizir Ibn al-Sal‘Ts se sentit visé et ne crut pas au bien-fondé de ce
que I'émir avait écrit & son maitre. Il le laissa entendre au sultan, qui,
de retour au Caire, demanda & Sangar al-Suga‘i de lui produire le
décompte des richesses qu'il avait acquises en cachette, et comme les
émirs entreprenaient d'exprimer leur gratitude a Sangar al-Sugas, le
sultan leur dit: « Vous faites I'¢loge de Alam al-din, mais ce qu'il a fait, un
secrétaire chrétien l'aurait fait.» L'émir en fut affecté, mais ne le montra
pas.

Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

271


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE

Dans un premier temps, le sultan répondit favorablement 2 la demande de Sangar al-Suga‘i mais
Ibn al-Sal‘us craignant que le cadi ne conserve une trop grande autorité aupres du sultan, demanda
a plusieurs de ses clients de porter des accusations contre le cadi. Il fut notamment accusé d’étre
secretement chrétien et Ibn Bint al-A‘azz fut mis en prison et condamné a payer une forte amende.

Mais les relations qu’entretient Ibn Bint al-A‘azz avec les plus grands émirs de son temps lui
permettent de bénéficier d’une seconde intercession. L’émir Baktas al-Fahri, amir silah, qui avait pour
le cadi des sentiments de bienveillance, s’entretint avec I’émir Baydara al-Mansuri pour lui demander
d’intercéder aupres du sultan en faveur du cadi. En dépit des relations hostiles qu’il entretenait avec
Ibn Bint al-A‘azz, il accepta a condition que Bakta$ al-Fahri, pour sa part, intervienne en faveur de
I’émir Sangar al-Hamawi dit Abu Hars qui était également emprisonné. Le sultan ordonna que le cadi
et I’émir soient libérés 101,

L’émir Baydara al-Mansuri et le cadi Ibn Bint al-A‘azz avaient été amenés a collaborer au cours
des dernieres années du regne de Qalawiin. En muharram 687/1288, le sultan Qalawun avait proposé a
Ibn Bint al-A‘azz la fonction de vizir d’Egypte. Ibn Bint al-A‘azz refusa et I’émir Baydara al-Mansiiri
fut nommé avec pour ordre de prendre conseil aupres d’Ibn Bint al-A‘azz. De ce fait, le cadi se rendait
chaque mercredi chez Baydara al-Mansuri et réglait avec lui ce que ce dernier devait faire au cours
de la semaine. L’émir se choisit pour suppléant (na’ib) ‘Abdallah Diya’ al-din al-Nasa’i, qui siégeait
a ses cotés 192, Destitué au mois de rabi Il 687 /1288, le vizirat fut confié a Ibn Bint al-A‘azz, qui
déclara renoncer a une partie de sa juridiction et de ses attributions. Il exerca les fonctions de vizir
conjointement avec celle de gadi [-qudat safi‘i. 1l siégeait successivement le méme jour, dans le palais
du vizirat (dast al-wizara), puis dans la salle du tribunal (maglis al-hukm) ou dans le conseil de la
justice (diwan al-hukm). Selon les chroniqueurs, il ne remplissait pas d’une maniere satisfaisante sa
fonction de vizir, le réglement des affaires judiciaires Iui prenant la majeure partie de son temps. Il fut
donc déchargé du vizirat, auquel, du reste, il renonca de lui-méme, et I’émir Baydara al-Mansiiri fut
réintégré dans cette fonction, en la cumulant avec celle d’amir maglis et d’ ustadar '°3.

A 1la suite de Iintercession de Baydara al-Mansuri, ‘Abd al-Rahman Ibn Bint al-A‘azz fut donc
libéré et assigné a résidence sans emploi (battal) dans la zawiya du sayh Nasr al-Manbigi, située en
dehors du Caire, jusqu’a ce qu’il paye I’amende qui lui avait été imposée. Puis, il fut transféré a la
Qarafa jusqu’a ce que I’émir Baydara al-Mansuri intercede a nouveau aupres du sultan et qu’il lui
obtienne la place de professeur de la madrasa al-Nasiriyya située dans le voisinage du tombeau de
1’imam Safi‘i. 1l alla établir sa demeure dans cette madrasa %4,

Mais en 691/1292, Ibn Bint al-A‘zz eut a subir une nouvelle fois les accusations du vizir par
I’intermédiaire d’un professeur au Mashad al-Husayni nommé ‘Alam al-din Ibn Bint al-‘Iraqi. Il demeura
en disgriace pendant une année, enfermé dans la prison de 1’autorité judiciaire (sign al-hukm) avant
d’étre remis en liberté en 692/1293. 11 tenta de se concilier les bonnes graces du vizir en le célébrant

100 Al-Maqrizi, Sulik 1/3, p. 773. 103 Al-Magqrizi, Suliik 1/3, p. 742.
102 Al-Maqrizi, Suliik 1/3, p. 741 ; K.V. Zetterstéen, Beitrige ziir geschichte  '9% Ibid., p. 773.
der mamlukensultanate in den jahren 690-741 der Hijra nach arabischen
ﬂ handschriften, E.). Brill, Leyde, 1919, p. 134.

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SULTAN AL-ASRAF HALIL ET SON VIZIR

dans un poeme qu’il voulut lui réciter en personne. Mais le vizir s’y étant opposé, ce fut son frere
Ahmad Ibn Bint al-A‘azz qui en fit la lecture. Bient6t apres, il fut reconnu innocent des crimes qui lui
avaient été imputés et il partit avec la caravane par aller faire le pelerinage de La Mecque %,

Au factionnalisme politique de 1’élite militaire, propre au fonctionnement politique de I’époque
mamlouke, s’ajoute donc un clientélisme qui implique tant les émirs que les élites civiles dans des
réseaux relationnels a évolution constante. Pour accéder au pouvoir, I’exercer et le conserver, les émirs
devaient parvenir a se placer au sommet de réseaux dont la fidélité d’une part et I’efficacité d’autre part
étaient, en dépit du caractere temporaire qui les caractérisait, les conditions absolues de leur propre
puissance. Pour se faire, ils se devaient de fédérer autour d’eux un grand nombre de partisans et de
clients, y compris au sein des élites civiles. Le fait que ces réseaux de relations soient imbriqués, et
tout a la fois en coopération et en compétition, donne 1’image d’une lutte constante dans laquelle les
individus, militaires et civils, sont engagés pour assurer leur survie.

L’habileté des élites civiles, a s’adapter a des configurations de relations de pouvoir changeantes
entre émirs, déterminait en grande partie les termes de leur survie sociale a un niveau individuel.
En leur permettant d’atténuer sans pour autant supprimer la précarité quotidienne des carrieres au
sommet de 1’Etat, les liens tissés avec 1élite militaire leur permettaient d”acquérir prestige et fortune et
d’accéder a certaines responsabilités politiques. Les élites civiles se trouvaient, toutefois, confrontées
a un dilemme de taille: toute la difficulté pour les ‘ulama’ et les administrateurs, résidait dans leur
habileté a servir le sultan ou I’émir influent du moment sans pour autant remettre I’intégralité de leurs
destinées entre ses mains ; mais, dans le méme temps, leur capacité a nouer une relation privilégiée
avec I’un des émirs les plus puissants était le gage d’une ascension sociale rapide, dont le corollaire
était, toutefois, une disgrace tout aussi soudaine et irréversible que leur ascension dans une société
ou la précarité des carrieres, mais également des existences des hommes, est une donnée que 1I’on ne
peut occulter.

Sans considérer les relations interpersonnelles comme des liens rattachant les individus a des normes
qui définiraient un ensemble stable et prévisible de pratiques, d’attentes réciproques et de contraintes,
mais plutdt comme «1’espace des interactions qui articulent 1’exercice du pouvoir, la coopération et

le conflit dans une configuration sociale donnée 19

», nous sommes plus & méme d’approcher et de
comprendre le processus permanent des interactions qui établissent le changement dans les relations
de pouvoir. La remise en contexte des liens unissant sultans, émirs et élites civiles dans leur dynami-
que permet ainsi de saisir leur sens, méme si les sources documentaires dont nous disposons pour la
société mamlouke — chroniques et dictionnaires biographiques — ne nous permettent de reconstruire

que de manicre partielle les segments d’un tissu de relations.

105 [hid., p. 785. 196 [hid., p. 9. 273

Anlsl 39 (2005), p. 249-273 Mathieu Eychenne
Le sultan al-ASraf Halll et son vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir dans le sultanat mamlouk.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

