
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 38 (2004), p. 357-369

Paul B. Fenton

Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


Annales islamologiques 38—2004

357

Paul B. FENTON

Légendes croisées:  

un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi

I. UN SOUFI TALMUDISTE 

Les contes édifiants de la littérature religieuse témoignent parfois d’une extraordinaire mobilité.

Au-delà de l’intérêt du dépistage des motifs littéraires, le constat de cette perméabilité entre cultures 

laisse entrevoir des échanges fructueux là où on ne croyait apercevoir que cloisonnement et isolement. 

Les quelques exemples qui suivront, glanés au cours de nos lectures, illustreront combien ce constat 

est vérifiable pour les contacts entre les traditions mystiques en judaïsme et en islam.

Tout en étant un des premiers recueils de légendes hagiographiques dans la littérature arabe, le Raw∂ 

al-rayæÌîn est également une défense des principes du soufisme. C’est probablement l’écrit le mieux

connu de ©Afîf al-Dîn Abº ©Abdallah al-Yâfi©î, né en 698H/1298 à La Mecque. Il y revint pour y mourir 

en 768H/1367, après avoir fait un séjour en Égypte. A‡©arite convaincu, adversaire des Mu©tazilites 

et d’Ibn Taymiyya, il fut également affilié à la confrérie des Qædiriyya et incarnait, en quelque sorte, 

l’idéal de l’érudit soufi 1. Menant une vie d’ascèse et d’anachorèse, il fut même recherché pour sa 

direction spirituelle, et eut, notamment, comme disciple le non moins célèbre ‡âh Ni©mat Allah (ob. 

834H/1431), dont la lignée prospéra en Perse. Si la plupart des légendes contenues dans le Raw∂ al-

rayæÌîn concernent les maîtres soufis, al-Yâfi©î y inclut également un certain nombre de récits édifiants

appartenant au genre narratif connu sous le nom des isræ’îliyæt 2. Dérivés en partie de la littérature 

midrachique, ces récits s’ajoutent très tôt aux légendes bibliques en transmission musulmane. S. D. 

Goitein avait étudié jadis leur survivance dans la littérature soufie à travers la Vita du célèbre ascète 

de Bagdad, Mælik b. Dînær (ob. 744), prétendant que leur utilisation servait à démontrer l’universalité 

du phénomène de la sainteté 3. Autant que nous sachions l’étude pionnière de Goitein est restée sans 

épigones. Nous souhaitons démontrer qu’au moins deux récits appartenant au cycle des isræ’îliyæt dans 

le recueil de Yâfi©î ont leur origine dans la littérature talmudique, dont la rédaction finale remonte au

Ve siècle. Voici le premier de ces récits:

 1 Sur lui, voir l’article «al-Yâfi‘î», EI2, t. XI, p. 236 [É. Geoffroy].
 2 Voir, par exemple, Raw∂ al-rayæÌîn fî Ìikæyæt al-sæliÌîn, Le Caire, 

1989, récits 207, 294, 295, 318, 354, 356, 357, 360, 361, 362, 479. 
Sur le genre en général, voir I. Goldziher, «Mélanges judéo-arabes: 
Isra’iliyyât», REJ 44 (1899), p. 64-66 et l’article «Isrâ’îliyyât», EI2, t. IV, 

col. 221-222 [G. Vajda]; G. Vajda «De quelques emprunts d’origine juive 
dans le Ìadith shî©ite», dans S. Morag et al. (éd.), Studies in Judaism and 
Islam presented to Shelomo Dov Goitein, Jérusalem, 1981, p. 45-53.

 3 S.D. Goitein, «Israiliyyat: the Sphere of Malik ibn Dinar», Tarbiz 6 (1936), 
p. 89-101, 510-522 (en hébreu).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


PAUL B. FENTON

358

 Légende 345 4

عابد فاعجبته أبصرها وأنه دينار بمائة الا نفسها من لا تمكن الحسن لها ثلث بني اسرائيل زمن في بغى امرأة كانت قال
وعالجت حتى بيدي فانطلقت فعملت انك أعجبتيني وقال إليها جاء دينار ثم بمائة فجمع بيده ويعالج يعمل  فذهب
فلما جلس له هلم قالت ثم سريرها فجلست على من ذهب سرير لها وكان فدخل إدخل له فقالت دينار مائة جمعت لك
وقالت دينار مائة ولك اخرج اتركيني لها فقال رعدة تعالى فأخذته االله بين يدي ذكر مقامه المرأة الرجل من مجلس منها
مقامي بين يديه وقد  ومن االله من خوفا قال فعلت 6 الذي فعلت علي قدرت فلما أني أعجبتك زعمت وقد لك؟ 5 بدا ما
لي تجعل إن الا لا فقالت اخرج دعيني فقال غيرك زوج لي فما صادقا كنت إن الي فقالت الناس أبغض وانت الي بغضك
قدمت منها حتى كان ما على نادمة بعده فارتحلت الى بلده خرج ثم بثوبه فتقنع يكون ذلك أن عسى قال بي تتزوج انك
شهقة فمات فلما رآها شهق جاءت الملكة قد ان له فقيل عليه وكانت تعرف بالملكة ومنزله فدلت اسمه فسألت عن بلده
به أنا أتزوج فقالت رجل فقير أخوه قريب؟ قالوا من له فهل فاتني فقد اما هذا فقالت في يدها فسقط ، قال االله رحمه

صالحون كلهم أبناء سبعة منها االله فيسر فتزوجته لاخيه، حبا

Traduction

Il raconta qu’une prostituée de l’époque des (anciens) Israélites possédait un tiers de la beauté 

[du monde] et offrait ses services au prix de cent dinârs. Or, un dévot l’ayant aperçue, s’en 

amouracha. Il se résolut à se livrer à un dur labeur et finit par amasser les cent dinârs. Puis, se

rendant chez elle, il déclara: «J’ai peiné du labeur de mes mains jusqu’à ce que j’aie amassé les 

cent dinârs pour t’avoir, tant tu m’as plu!». Elle lui signifia d’entrer, ce qu’il fit. Elle avait un lit

en or sur lequel elle s’installa en l’invitant à s’approcher. Or, quand il avait assumé la posture 

d’un homme vis-à-vis d’une femme, il se souvint de son état devant le Seigneur, exalté soit-Il, et, 

se mettant à trembler, il lui dit: «Laisse-moi sortir et garde les cent dinârs!» 

«Qu’est-ce qui te prend?», lui demanda-t-elle, «Tu as prétendu que je te plaisais, mais lorsque 

tu m’as eue, tu as réagi de la sorte.»

«C’était par crainte de Dieu et de mon état en sa présence. Cela t’a rendue détestable à mes yeux 

et à présent tu es pour moi la plus détestable des créatures.» 

«Si tu es sincère», rétorqua-t-elle, «alors je n’ai d’autre époux que toi.»

«Laisse-moi sortir», insista-t-il.

«Non», répondit-elle, «pas avant que tu ne m’aies promis de m’épouser!» 

«Espérons que cela se pourra» dit-il en s’enveloppant de son vêtement avant de reprendre le chemin 

de son pays. Prise de remords en raison de sa vie antérieure, elle voyagea à sa recherche, jusqu’à 

ce qu’elle parvînt à son pays. Tout en le décrivant, elle s’enquit de son nom et de sa demeure. 

Elle s’appellait «la Reine». On l’informa que la Reine était venue chez lui. Lorsqu’il l’aperçut, il 

poussa un gémissement et, tombant dans ses bras, il trépassa. Que Dieu le prenne en pitié! 7 Elle 

s’exclama: «Quant à lui, il m’a échappé, peut-être a-t-il un parent?» On lui répondit qu’il avait 

un frère, un homme pauvre. Elle déclara: «Je l’épouserai par amour pour son frère!»

Elle l’épousa et Dieu leur accorda sept fils, qui devinrent tous des justes.

 4 Raw∂, p. 280.
 5 Chez Mufiul†æy: بالك. [Voir infra n. 9].
 6 Chez Mufiul†æy: رأيت .qui est plus proche du texte talmudique فما

 7 Quiconque trépasse d’un amour vertueux, est considéré comme ‡ahîd 
(martyr). C’est le thème du livre de Mufiul†æy.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LÉGENDES CROISÉES: UN SOUFI TALMUDISTE ET UN KABBALISTE SOUFI

359

Signalons qu’une histoire identique, à quelques détails près, est rapportée au nom d’al-Hasan al BaÒrî 

(ob. vers 131/728) 8 par le contemporain d’al-Yæfi©î, ©Alæ’ al-Dîn Mufiul†æy b. QiliÏ (ob. 762H/1360), 

traditionaliste distingué qui professait à la madrasa Åæhirîyya du Caire 9. Al-Yæfi©î’ put avoir fait la 

connaissance de cet érudit lors de son séjour en Égypte. Cependant, la source ultime de cette légende 

est une page du Talmud. Or, il est intéressant de noter que la formulation de cette histoire ainsi que 

celle de la suivante chez al-Yâfi©î accusent une ressemblance avec une traduction arabe des légendes 

talmudiques, connue sous le nom de al-Farafi ba©d al-‡idda, attribuée au rabbin Nissim b. Ya©qºb Ibn 

Ωæhîn (circa 990-1062), recteur de l’académie talmudique de Qairouan 10. En voici la version arabe 

telle qu’elle figure dans ce recueil 11.

متبطلة  البحر جزائر بعض في أن فسمع 12 الציצית والتحفظ بفريضة التمسك شديد كان رجل عن نقلوا السادة كما
القدر ذلك اليها دفع خادمتها خرجت ثم بابها الى ومضى القدر ذلك معه فأخذ درهم مائة اربع أجرتها الروم من النساء
فدخل فوجد بالدخول له أذنت  رجع فحيث فانصرف آخر الينا وقتا يعود له قولي فقالت لها الى مولاتها بها فدخلت
￯ليتعر إزاره أراد يزول حال الذهب عريانة، ففي جالسة فوق ذهب، وهي وسبعة من فضة ستة من مفروشة، الأسرة

نزلت  ذلك في رأته فلما على وجهه وقع الأرض من فوق السرير الى فنزل له وترأت الاربعة الציצית أطراف انجمعت
علينا أفرضها لنا فريضة لكن منك أجمل قط ما رأيت لها قال العيب، من في رأيت شئ اي تعرفني عليه إلا وحلفت اليه

فلما  يحفظها لمن بالخير اكافي انا والثاني فرائضي، من يخالف أعاقب انا دفعتين، ربكم االله فيها انا ציצית مكتوب اسمها ربنا
تعرفني أخليك حتى لا إني فحلفت ثوابه في ورغبت ذلك عقوبة فخشيت علي أربع شهود كأنهم تخيلوا لي الآن رأيتهم
فرح كيف وهو وانصرف ذلك بجميع فعرفها مقامه، وأين معلمك واسم مقيم فيه انت الذي الموضع واسم اسمك
و أعطت الثلث للسلطان اثلاثا جميع مالها قسمت انصرافه بعد الامرأة فقامت العظيم الإثم من وتخلص ظفر بخاطره
تأمر  أن  أحب  سيدي يا له  قالت  ה‘  ע‘ חייה ר‘ מדרש الى وصلت ومضت حتى الآخر الثلث وأخذت للضعفاء ثلثا
تلاميذي  من هويت احدا قد شك انك عني لا امضي : חייה ר‘ لها قال مذهبكم في الدخول أحب فانني من يشطفني

به! التزوج وأردت
كافاك فقد بها قم يا ولدي تزوج له ذلك قال على التلميذ فعند وقوفه وبين جر￯ بينها ما جميع وعرفته بطاقة فأخذت
ما به وجميع وتزوج أن تطبل واوصى المقدسة الشريعة توجبه ما على اليها تصل  ان وزكوت عقابه خوفك من على االله

كمية. له يعرف لا الذي الآخرة أجر وبقى حلالا اليه وصل حراما عليه ليجري فرشته وهيته

 8 En effet, dans un autre texte du Raw∂, sans date et nom du lieu 
d’édition, p. 340, cette anecdote est aussi rapportée au nom d’al-Îasan 
al-BaÒrî. Ce dernier, contemporain de Wahb ibn Munabbih, auquel on 
attribue d’ailleurs un Kitæb al-mubtada’, intitulé aussi Isræ’îliyyæt, mit 
effectivement à contribution des narrations talmudiques.

 9 ¢Alæ’ al-Dîn Abî ¢Abdallæh Mufiul†æy, WædiÌ al-mubîn fî dikr man u‡hida 
min al-muÌibbîn [Mughultai’s Biographical Dictionary of the Martyrs of Love, 
O. Spies (éd.), Delhi-Stuttgart, 1936], 2e partie, nº 30, p. 139. Sur cet 
ouvrage, qui utilise des sources soufies, voir O. Spies, «Al-Mugultai’s
Spezialwerk über Märtyrer der Liebe», Festschrift für P. Kahle, Leyde, 
1935, p. 145-155. Voir aussi H. Ritter, Das Meer des Seele, Leyde, 1955, 
p. 430. Mughul†ay dit que le texte est mentionné également par le 
prédicateur piétiste de Baghdad, Abº Bakr ©Ubaydallæh Ibn Abî 
Dunyæ (ob. 281H/894), mais nous n’avons trouvé ce texte ni dans 

son Kitæb al-awliyæ’ (in: Mafimº©a rasæ’il ... Ibn Abî al-Dunyæ, 
Le Caire, 1935, p. 100-137), ni dans son al-FaraÏ ba©d al-‡idda, Le 
Caire, s.d., qui, par ailleurs, contiennent, l’un et l’autre, quantité de 
matériels juifs.

 10 J. Obermann, The Arabic Original of Ibn Shâhîn’s Book of Comfort, New 
Haven, 1933. Voir aussi la traduction anglaise de W. Brinner, An Elegant 
Composition Concerning Relief after Adversity, New Haven, Londres, 1977, 
p. 41-43.

 11 Ibn Ωæhîn, op. cit., ch. 9, p. 37-39. L’original araméen est relaté dans le 
talmud babylonien, MenaÌôt 44a.

 12 Il s’agit des «franges» attachées aux habits, dont le port est un constant 
rappel des obligations religieuses. Cf. Nombres 15, 38-39, et l’article 
«ÅiÂith», Encylopaedia Judaica2, t. 16, col. 1187.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


PAUL B. FENTON

360

Traduction du texte hébreu correspondant du Talmud (MenaÌœt 44a)

L’histoire est relatée d’un [jeune-]homme qui fut méticuleux dans l’accomplissement du précepte 

religieux du port des «franges». Il entendit parler d’une prostituée résidant dans une province 

au-delà de la mer, qui demandait 400 pièces d’or pour ses services. Il lui fit parvenir cette somme

et convint d’un rendez-vous. Lorsque la date arriva, il se rendit auprès de sa porte. Sa servante 

entra et annonça: «L’homme qui vous a envoyé les 400 pièces d’or est venu et demeure auprès 

de la porte.» Elle lui répondit: «Qu’il entre!» Lorsqu’il entra, elle lui proposa sept lits – six en 

argent et un en or, et entre chaque lit il y avait une échelle en argent. Le [lit] supérieur était en or. 

Elle monta et s’installa sur le lit supérieur alors qu’elle était nue. Alors qu’il montait à sa suite afin

de s’installer nu en face d’elle, les quatre franges le frappèrent au visage. Il se laissa descendre 

et s’assit par terre. Elle aussi descendit, s’assit par terre et lui dit: «Sur la vie de l’Empereur, je 

ne te laisserai point partir jusqu’à ce que tu me dises quel défaut m’as-tu trouvé?» Il répondit: 

«À vrai dire je n’ai jamais vu femme aussi belle que toi mais l’Éternel notre Dieu nous a ordonné 

un certain précepte qui se nomme ÒiÒît («franges») à propos duquel il est écrit deux fois: «Je 

suis l’Éternel votre Dieu» (Nombres 15, 39), une fois pour signifier que dans le monde à venir Il

punira, et une fois pour signifier que dans le monde à venir Il récompensera. À présent, les [quatre

franges] me semblent se dresser contre moi comme quatre témoins.» 

Elle lui dit: «Je ne te laisserai pas partir jusqu’à ce que tu me dises ton nom, le nom de ta ville, 

le nom de ton maître ainsi que le nom de l’école où tu étudies la Tora.» 

Il les écrivit et les lui remit. Elle se leva et partagea tous ses biens: un tiers au gouvernement, un 

tiers aux pauvres, et un tiers qu’elle emporta avec ses lits [précieux]. Elle se rendit à la maison 

d’étude de Rabbi Hiyya afin de lui dire: «Rabbi ordonne que l’on fasse de moi une prosélyte!»

Il répondit: «Ma fille, as-tu, peut-être, jeté ton dévolu sur un de mes disciples?» Elle sortit le

contrat en sa possession et le lui remit. Il lui dit: «Prends possession de l’objet qui te revient.» Les 

lits qu’elle lui avait proposés dans l’interdit, qu’elle lui proposait à présent licitement, furent pour lui 

sa récompense dans ce monde, tandis que sa récompense dans le monde futur resta inconnue. 

En dépit des variantes, la parenté entre l’histoire talmudique et son avatar musulman est patente. 

Il est intéressant de relever que si la cause de la crainte du dévot («les franges rituelles») a été occultée, 

n’ayant pas eu de sens pour un lecteur musulman, l’effet en a été gardé.

Le motif de base d’une deuxième légende «israélite» rapportée par al-Yâfi©î accuse, surtout dans 

sa deuxième partie, des ressemblances avec une des histoires du cycle consacré dans le Talmud à la 

figure charismatique de Rabbi Îanina b. Dosa 13. La première partie de la version de l’érudit musulman, 

où se developpe l’histoire d’une princesse qui renvoie tous ses prétendants pour épouser un homme 

pauvre mais pieux, n’a pas de parallèle dans la légende talmudique, mais n’est pas sans rappeler une 

allégorie midrachique décrivant la situation de l’âme dans le corps:

 13 TB Ta’anît 25a.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LÉGENDES CROISÉES: UN SOUFI TALMUDISTE ET UN KABBALISTE SOUFI

361

«À quoi ressemble cette chose? À un citadin qui épousa une princesse. S’il lui apporte tout ce 

qui existe dans le monde, cela n’a pour elle aucune signification car elle est une princesse. Il en

est de même pour l’âme. Même si tu lui apportes tous les délices du monde, elle en fait peu de cas 

car elle est d’origine céleste 14.» 

Voici d’abord le texte d’al-Yâfi©î:

 Légende 479 15

وشق ذلك ففزع من به بشيء يأتيها عليه يفتح لم يوم عابدة [...]. فلما كان ذات امرأة إسرائيل بنى كان في حكى أنه
وتعالى؛ تبارك ودعا ربه فقام فتوضأ وصلى تفطر عليه بشيء آتيها تنتظر وهي صائمة بيتها في جالسة زوجتي وقال عليه ،
خير فانك لدنك من رزقا ارزقني اللهم صالحة؛ لرضاء زوجة ما أسألك لدنياي وانما ذلك أني تعلم رب أنك يا وقال
أين من له وقالت ذلك راعها اليه نظرت فلما امرأته، بها الى فأخذها وذهب من السماء لؤلؤة عليه قال فنزلت الرازقين
في امرأتي جالسة بشيء فقلت لي يفتح فلم قوتا اليوم طلبت فقال لها عند أهلي؟  قط أر مثلها التي لم اللؤلؤة بهذه أتيت
هذه وتعالى فرزقني سبحانه ربي شيء فدعوت بغير اليها أذهب اقدر ملك ولا بنت وهي عليه تفطر آتيها به ما تنتظر بيتها
إن ومولاي سيدي اللهم وقل واسأله اليه فيه فابتهل تعالى االله دعوت الذي مكانك الى ارجع فقالت السماء من اللؤلؤة
فرفعت ذلك الرجل ففعل فارفعه الآخرة الباقية ادخرته لنا في مما كان وإن لنا فيه فبارك الدنيا في شيئا رزقتناه هذا كان
اقدر أن لا الآن ابالي لا قالت: ثم الآخرة في لنا دخر ما أرانا الذي الله الحمد فقالت بذلك فاخبرها فرجع اليها اللؤلؤة

عنهما. االله رضى ذلك على تعالى االله وشكرت الفانية الدار هذه من على شئ

Traduction

Il est relaté que parmi les (anciens) Israélites il y avait une femme dévote […]. Un beau jour, 

[son époux indigent] fut profondément chagriné de n’avoir pas été gratifié d’un peu [de nourriture]

à apporter à son [épouse]. Il se dit: «Mon épouse demeure à la maison en état de jeûne, s’attendant 

à ce que je lui apporte de quoi manger. Il se leva, fit ses ablutions et se mit à prier. Il implora le

Seigneur, exalté soit-Il, en ces termes: «Ô Seigneur, Tu sais que je ne te sollicite pas pour mon 

bien-être ici-bas, mais pour satisfaire ma pieuse épouse. Ô Dieu accorde-moi de la subsistance 

auprès de Toi qui es le meilleur des sustenteurs». Pendant qu’il proférait ces paroles, une perle 

descendit du ciel près de lui. Il la prit et l’apporta à son épouse. Lorsqu’elle l’aperçut, elle s’en 

effraya et elle demanda: «Où as-tu obtenu cette perle dont je n’ai jamais vu de pareille auprès 

de ma famille?» Il répondit qu’il avait cherché de la nourriture ce jour sans succès. «Je me suis 

dit mon épouse garde la maison et s’attend à ce que je lui apporte quelque chose pour déjeûner. 

C’est une princesse et je ne peux retourner auprès d’elle les mains vides. J’adressai alors une 

prière au Seigneur et Il me gratifia de cette perle du ciel». Elle répliqua: «Retourne au lieu où tu

as fait ta prière à Dieu et implore-Le en disant: «Seigneur et Maître, s’il s’agit d’une chose que 

Tu nous as accordée dans ce monde, alors que nous en soyions bénis. Mais s’il s’agit de ce que Tu 

as thésaurisé pour nous dans le monde futur éternel, alors fais-la disparaître!»

 14 Ecclésiaste rabba 6, 6:
העליונים.    מן שהיא למה לה, כלום אינם עולם מעדני כל לה הנפש אילו הבאת כך מלך. בת שהיא למה כלום לה שבעולם אינן חשובין מה כל לה יביא אם מלכים. בת שנשא לעירוני למה"ד משל

 15 Raw∂, p. 386-387.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


PAUL B. FENTON

362

Le mari s’exécuta et la perle fut reprise. Il retourna auprès de son épouse pour l’en informer. Elle 

dit: «Louange à Dieu qui nous a montré ce qu’Il nous réserve pour le monde futur»; puis elle 

ajouta: «Je me soucie peu désormais d’obtenir quoi que ce soit de ce monde passager, et elle en 

rendit grâce au Seigneur.» Que Dieu, exalté soit-Il, soit content de tous les deux!

Voici à présent la version arabe de l’histoire talmudique, formant le noyau de ce récit, telle qu’elle 

est rapportée par Ibn Ωæhîn 16:

فأعطى رجل ربه للآخرة فسأل لك أعده مما يرزقني ايسارا ربك أن اسأل رجل الاوقات يا بعض في له قالت ولقد
ناقصة مائدته ￯ورأ الارجل كاملة موائد ايديهم وبين جلوس أصحابه سائر أن منامه في تلك الليلة في ￯فرأ ذهب مائدة

توبته. وقبل فدعا مكانها الى ان تعاد تع االله الى فادع له قالت زوجته بذلك فاستيقظ وأعلم واحدة رجلا

Traduction du texte hébreu correspondant dans le Talmud

[La femme de Rabbi Îanina dit:] Combien de temps encore devrons-nous supporter cette 

misère?

Que faire? dit Rabbi Îanina.

– Prie le Ciel qu’il te donne quelque chose.

Il pria. Et voilà que surgit comme une main, qui lui tendit un pied de table en or. Puis il vit en rêve 

tous les justes du monde futur qui mangeaient devant une table à trois pieds, tandis que la sienne 

n’en avait que deux.

– Est-ce que cela t’est égal de savoir que nous serons les seuls à avoir une table à laquelle il 

manque un pied? lui dit-il.

– Prie pour qu’on reprenne ce pied.

Il pria, et le pied fut repris 17.

En dépit des divergences de détails, qui sont probablement le fruit de l’imagination du conteur arabe, 

il est indéniable que les motifs de base de ces deux récits ont une source commune. Les enjolivements 

de la version arabe peuvent indiquer justement une transmission orale. Est-il une coïncidence que le 

noyau de ces deux récits se trouve dans le recueil judéo-arabe d’Ibn Ωæhîn, al-FaraÏ ba©d al-‡idda? 

Celui-ci fut très populaire au Moyen Âge, comme en témoigne le grand nombre de manuscrits anciens 

préservés dans la genizah du Caire. Si nous n’allons pas jusqu’à prétendre que ce livre est la source 

littéraire d’al-Yâfi©î, il n’est pas trop hardi de supposer que les Juifs aient partagé ces contes, tous déjà 

traduits en arabe, avec leurs voisins musulmans. Al-Yæfi©î put les entendre en Égypte ou en Palestine, 

où il se rendit en 734H/1335 pour rencontrer de célèbres soufis.

 16 Ibn Ωæhîn, op. cit., ch. 10, p. 42; Brinner, op. cit., p. 46.  17 TB Ta’anît 25a; traduction française dans Aggadoth du Talmud de Babylone, 
trad. A. Elkaïm-Sartre, Lagrasse, 1982, p. 488.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LÉGENDES CROISÉES: UN SOUFI TALMUDISTE ET UN KABBALISTE SOUFI

363

II. UN KABBALISTE SOUFI

Rabbi Îayyim Vital (1542-1620) fut le disciple principal d’Isaac Lurya, un des plus grands 

kabbalistes, dont il consigna par écrit la doctrine en huit volumes monumentaux. Il fut initié à la 

science ésotérique dans sa ville natale de Safed où il vécut avant d’être nommé rabbin à Jérusalem 

en 1577. Il revint à Safed en 1586 avant de partir vers 1598 pour Damas, où il passa le restant de ses 

jours. Écrivain prolifique, il rédigea, entre autres, un traité d’éthique qabbalistique intitulé Ωa©arey 

qedu‡‡âh («Les Portes de la sainteté»). Ce manuel, qui en maints endroits, accuse des ressemblances 

avec des textes soufis, explique comment arriver à l’état extatique. Depuis l’editio princeps, parue à 

Constantinople en 1734, ce traité connut de nombreuses éditions, dont on amputa systématiquement le 

quatrième et dernier chapitre traitant de l’obtention de l’inspiration prophétique, jugé trop ésotérique. 

Or, dans ce chapitre, qui vit le jour récemment dans un recueil d’écrits de Vital 18, on trouve un certain 

nombre d’anecdotes concernant des anachorètes (mitbœdedîm) 19. Nous avons pu établir qu’au moins 

deux de ces anecdotes proviennent en dernière analyse, de sources soufies. Étant donné que Vital

naquit et vécut dans un contexte islamique – il fait lui-même état des relations qu’il entretenait avec 

des dignitaires musulmans 20 – il n’est pas exclu qu’il entendît ces récits directement d’une source 

musulmane. Cependant, pour des raisons qui seront expliquées par la suite, nous croyons que notre 

auteur les glana dans un recueil composé par un kabbaliste antérieur. Il s’agirait du Ma©asiyœt ha-

perº‡îm («anecdotes des ascètes»), rédigé par le kabbaliste palestinien Isaac b. Samuel de ‘Akko 

(circa 1270-1350). Celui-ci, proche de l’école mystique d’Abraham Abº al-©Afiya, est connu pour avoir

introduit dans la littérature kabbalistique des notions soufies, notamment la doctrine de l’anachorèse

spirituelle (hitbœdedºt), à laquelle il consacra un ouvrage d’anecdotes. Cet écrit, aujourd’hui perdu 21, 

semble avoir contenu de nombreuses narrations soufies, dont certaines furent mises à contribution par

d’autres auteurs kabbalistiques de l’école de Safed, tel que l’illustre moraliste Élie de Vidas 22. Par 

exemple, celui-ci, à la fin d’un développement sur l’amour passionnel (Ìa‡îqæh) et l’attachement à Dieu 

(debêqæh) dans le portique consacré à l’amour dans son Re’‡ît Ìœkmæh, écrit en 1575, rapporte une 

légende au nom d’Isaac de ‘Akko, qui est, de toute évidence, d’origine soufie. Comme nous n’avons

pu jusqu’ici en localiser la provenance, nous croyons utile de la rapporter ici espérant qu’un lecteur 

puisse éventuellement en identifier la source.

 18 Ketâbîm Ìada‡îm me-Rabbenû Îayyim Vital, Jérusalem, 1988, section 4.
 19 Sur cette notion, voir notre étude «La hitbodedût chez les premiers 

Qabbalistes en Orient et chez les Soufis», dans R. Goetschel (éd.), Prière, 
mystique et judaïsme, Paris, 1987, p. 133-157.

 20 Îayyim Vital, Sefer ha-Ìezyônôt, A. Ae‡coly (éd.), Jérusalem, 1954, 
p. 7, 12, 37, 86. Voir aussi M. Faierstein, Jewish Mystical Autobiographies, 
New York, 1999, p. 47, 51, 74, 113. 

 21 Nous avons des raisons de supposer qu’il existait encore au XIXe siècle, 
car un catalogue de livres proposés à la vente par le libraire Fishl-Hirsch 
en 1883 fait état d’un manuscrit hébreu contenant au moins 171 feuillets 
d’ «histoires des anachorètes», rapportées au nom du maître d’Isaac 
d’Akko, Rabbi Nathan. Cf. M. Steinschneider, «Josef ibn Aknin», Magazin 

für die Wissenschaft des Judenthums XIV, 1887, p. 105-106 (repris dans 
son Gesammelte Schriften, t. I, Berlin, 1925, p. 83). Le livre est mentionné 
plus d’une fois par Élie de Vidas dans son Re’‡ît Ìokmâh. Par exemple 
Portique de la sainteté, ch. 3, Jérusalem, 1984, t. II, p. 40: «Il est écrit 
dans le livre Ma©aseh ha-Ìasîdiîm qui existe en manuscrit», suit une 
histoire d’anachorètes. Nous pensions avoir retrouvé cet écrit dans le 
ms. Vatican Neofiti Héb. 11, 20: «Choix [d’histoires] des philosophes
et des ascètes». Mais à l’examen, il s’est avéré qu’il s’agit d’anecdotes 
soufies extraites du livre Des devoirs des cœurs d’Ibn Paquda (voir infra), 
dans la traduction de Juda Ibn Tibbon.

 22 Nous avons déjà discuté ces récits chez de Vidas dans notre Deux traités 
de mystique juive, Lagrasse, 1987, p. 104.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


PAUL B. FENTON

364

 Anecdote du kabbaliste Isaac de ‘Akko

De même, une histoire copiée par le rabbin Isaac de ‘Akko est instructive (à propos de l’amour 

de Dieu): «Un jour qu’une princesse sortait des bains, un oisif l’aperçut. Poussant un immense 

soupir, il s’écria: «Ô si je pouvais la posséder pour en jouir à mon aise!» La princesse lui répliqua 

«Ce sera au cimetière et non ici!». En entendant ces paroles, il se réjouit car il s’imagina qu’elle 

lui avait signalé de se rendre au cimetière, et d’y attendre qu’elle le rejoigne afin qu’il la possède.

Elle n’en pensait rien mais voulait dire que le petit et le grand, l’enfant et le vieillard, l’humble et 

le noble y sont égaux. Là il sera à la fois petit et grand, car dans ce lieu tous sont égaux, mais non 

pas ici, car il est impossible qu’un homme du vulgaire puisse se rapprocher d’une princesse.

Cet homme se leva, se rendit au cimetière et s’y installa. Il attacha la pensée de son intellect à elle, 

songeant sans cesse à sa forme. À force de la désirer, il finit par dépouiller sa pensée des sensibles,

auxquels il substitua totalement la forme de cette femme et de sa beauté. Jour et nuit il demeura 

sans cesse au cimetière, où il mangeait, buvait et dormait, se disant que si elle ne venait pas ce 

jour-là, elle viendrait le lendemain. Il resta longtemps dans cet état jusqu’à ce qu’en raison de son 

extrême détachement de tout sensible, et de la fixation continuelle de la pensée de son intellect à

une chose unique, de sa contemplation solitaire (hitbœdedºt) et de sa passion absolue, son âme 

se séparât des formes sensibles et s’unit aux intelligibles. Elle finit par se détacher de l’ensemble

des sensibles, y compris cette femme, et adhéra à Dieu au point où elle se dépouilla bientôt de tout 

sensible et désira ardemment l’intelligible divin. Il devint alors un dévot parfait, un saint homme 

de Dieu, dont la prière fut exaucée, et sa bénédiction (birkætœ) fut recherchée par tous les passants 

qui prenaient ce chemin. Ainsi les marchands, les chevaliers et les piétons qui passaient par là, se 

détournaient de leur trajet afin de se rendre auprès de lui pour recevoir sa bénédiction, à tel point

que sa rénommée fut répandue au loin.» 

Nous nous arrêtons là pour les besoins de notre sujet, mais l’auteur [Isaac de ‘Akko] s’était étendu 

longuement sur les vertus de cet ascète. D’ailleurs, Isaac de ‘Akko écrivit dans son Ma©asiyôt ha-perº‡îm 

(«anecdotes des ascètes»), que quiconque n’a pas aimé une femme n’est même pas comparable à 

un âne, car c’est à partir du sensible qu’il est donné de percevoir l’adoration de Dieu 23. 

Ce passage contient l’idée typiquement soufiequelabeautéphysique,enl’occurencecelled’unefemme,

peut servir de support à l’amour spirituel 24. Par ailleurs, le phénomène des saints élisant leur domicile 

dans un cimetière et y prenant leurs repas, assez répandu en mystique musulmane, aurait rencontré de la 

réprobation en milieu juif, où ce lieu est considéré comme un espace d’impureté. Enfin, on fera remarquer

que la «bénédiction recherchée par les passants» correspond, en fait, à la notion soufie de la «baraka». 

 23 Re’‡it Ìokmâh, Portique de l’amour, t. I, ch. 4, éd. Jérusalem, 1984, 
p. 426.

 24 Une idée semblable est exprimée par le maître d’Élie de Vidas, le 
kabbaliste Moïse de Cordovero, mort à Safed en 1570, dans son 
commentaire sur le Zohar, ‘Or yaqar, t. X, Jérusalem, 1973, ch. 18, p. 65a: 
«Ils expliquent que l’amour est une action physique, et c’est, cependant, 
à partir du physique que l’on pénètre dans le spirituel. C’est pour cela 
que c’est à partir du coeur charnel que l’amour s’éveille. Ensuite, l’âme 

et l’intellect unissent cet amour à Dieu. C’est pour cette raison qu’ils 
disent que quiconque ignore la passion pour la femme ne peut être le 
prétendant et l’amant de Dieu. Car du fait que son coeur aspire et aime 
déjà, il lui reste à détacher simplement cette aspiration et cette passion 
et les attacher à Dieu.» Pour les parallèles soufies, voir Deux traités, 
p. 103-104 et H. Ritter, Das Meer des Seele, p. 369-433, et 480. Pour la 
comparaison avec l’âne, voir p. 374.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LÉGENDES CROISÉES: UN SOUFI TALMUDISTE ET UN KABBALISTE SOUFI

365

 Anecdotes de Hayim Vital

Revenons à présent aux anecdotes rapportées par Îayim Vital dont voici la première qui concerne 

la vertu de l’humilité 25.

השררה. אחר רודף היה יתומות, אבל כמה ומשיא צדקות, כמה ועושה הימים, מתענה רוב שהיה אחד באיש מעשה

אחר למה זה טעם הודיעני בחסדך אדוני : שבהם אל הגדול ואמר הנבואה, מעלת אל שהגיעו המתבודדים אצל ובא

מלא כיס לך קח : לו אמר ? כמוך עתידות לומר הנבואה למדרגת זכיתי לא למה האלו, טובים מעשים כל שעשיתי

הרוצה : להם ואמור נערים, ונכבדיה, וקבץ העיר גדולי בפני העיר רחוב אל צוארך, ולך על ותלהו ותאנים אגוזים,

אלי, שוב רבות, פעמים תעשה כן לחיי. ואם על ואח“כ צוארי, על בידו ויכה אותי יבוא ואגוזים, תאנים להם שאתן

! בעיניך גדול זה וכי דבר לו : כמוני ! אמר נכבד לאיש זה יתכן ואיך לו : אדוני, השגת האמת. אמר בדרך אדריכך ואני

נפש. בפחי לו והלך עמד מיד האמת. אור תראה שנפשך תרצה אם לעשות שתצטרך הקלה הדרך אלא זה אין

Traduction

Il y avait une fois un individu qui jeûnait la plupart des jours, accomplissait de nombreux actes de 

charité, et s’occupait du mariage des orphelines. Cependant, il recherchait les honneurs. Il se rendit 

auprès des anachorètes, qui avaient atteint le degré de l’inspiration prophétique et, s’adressant 

au plus grand d’entre eux, demanda: «Maître, ayez la bonté de m’éclairer sur la raison de ceci: 

pourquoi après avoir accompli tant de bonnes actions, je n’ai pas eu le mérite d’atteindre le niveau 

de la prophétie, de pouvoir prédire l’avenir comme vous?» 

L’autre lui dit: «Prends un sac plein de noisettes et de figues et suspends-le autour de ton cou.

Rends-toi ensuite à la rue principale en présence des notables et des dignitaires de la ville. Réunis 

des enfants et dis-leur: «Que celui qui veut que je lui donne des figues et des noisettes, vienne me

donner une gifle sur le cou, et ensuite sur la joue.» Lorsque tu auras agi de la sorte à plusieurs

reprises, retourne chez moi et je t’indiquerai la voie pour atteindre la vérité.» «Comment un homme 

honorable comme moi», protesta l’autre, «pourrait-il se comporter d’une telle manière?» 

«Cette chose est-elle difficile à tes yeux?», rétorqua le maître, «Il s’agit pourtant de la voie la plus

facile qu’il faudra que tu empruntes si tu désires que ton âme contemple la lumière de la vérité.» 

Sur ce l’homme se désista et s’en alla désappointé.

Or, il s’avère que cette narration figure parmi les épisodes relatées de la vie d’Abº Yazîd ™ayfºr 

al-Bis†æmî (ob. 260H/874), un des soufis les plus célèbres du IIIe siècle 26. La source la plus complète 

sur la vie et les dires de ce maître est le Kitæb al-nºr fî kalimat Abî Yazîd ™ayfºr, d’Abº al-Fa∂l 

MuÌammad b. ©Alî al-Sahlafii (389H/998 – 476H/1084), où on trouve effectivement la version originale 

de notre anecdote 27. Signalons que nous avons découvert dans la genizah du Caire un exemplaire en 

écriture arabe andalouse du Kitæb al-nºr – ou du moins un recueil d’anecdotes relatives à Abº Yazîd 28. 

 25 Ketæbîm Ìada‡îm me-Rabbenº Îayyim Vital, p. 4.
 26 Sur lui, voir L. Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de 

la mystique musulmane, Paris, 1922, p. 243-256 et l’article «Abu Yazid», 
EI2, t. I, col. 166-167 [H. Ritter].

 27 Kitæb al-nºr publié par A. Badawi, Ωa†aÌæt al-Òºfiyya, Le Caire, 1949, 
p. 86-87, (Kuweit, 2e édition, 1976), p. 112-113).

 28 Bibliothèque universitaire de Cambridge, T-S Arabe 41.1. Cf. Deux traités, 
p. 29.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


PAUL B. FENTON

366

L’intérêt pour ce dernier de la part des Juifs, avait-il été motivé par la tradition, rapportée par Jâmî 

dans son NafaÌæt al-uns, selon laquelle Abº Yazîd était d’origine israélite 29? Par ailleurs, comme la 

présente anecdote est également rapportée par al-flazælî, il n’est pas exlcu que ce dernier fût la source 

de notre kabbaliste 30. Rappelons que des fragments d’une traduction hébraïque de son IÌyæ ©ulºm 

ad-dîn furent découverts à Tibériade, non loin du centre kabbalistique de Safed 31. 

 Anecdote d’Abº Yazîd dans le Kitæb al-nºr

سنة ثلاثين منذ أنا أستاذ ذات يوم له فقال يفارقه ولا أبي يزيد عن مجلس ينقطع لا بسطام أهل من رجل كان قال
شيء بكل أؤمن وأنا بتة شيئا تذكره الذي من هذا قلبي في أجد وليس الشهوات تركت وقد ، وأقوم الليل الدهر أصوم
هذا العلم ذرة من تجد لا أراك وأنت على ما سنة سنة وقمت ثلثمائة ثلثمائة صمت لو يزيد أبو له فقال به وأصدق تقول
تقبل ولكنك لا الحجاب؟ قال نعم دواء حتى ينكشف هذا فلهذا محجوب بنفسك قال له لأنك قال يا أستاذ؟ قال ولم
وانزع رأسك ولحيتك واحلق الحجام إلى الساعة اذهب  يزيد  أبو له فقال  تقول  ما وأعمل أقبل أنا بلى قال تعمل ولا
صبيان يا بأعلى صوتك وقل صبيانا جوزا واجمع حولك واملأها مخلاة عنقك في وعلق بعباءة اللباس واتزر منك هذا
يا الحالة فقال هذه على عرفك من كل إليك وينظر فيه تعظم التي سوقك أعطيته جوزة وادخل إلى صفعة صفعني من

شرك. االله سبحان قولك يزيد فقال أبو هذا؟ أفعل أن ويحسن مثل هذا لي تقول سبحان االله أبا يزيد
هذا حتى أفعله. غير على دلني ولكن ، أفعله ولا عليه أقدر يزيد هذا ليس أبا قال يا

فقال لك يصلح ذلك أعرفك ما بعد ثم وتذل نفسك جاهك تسقط شيء حتى كل قبل بهذا إبتدأ أبو يزيد له فقال
تقبل وأنا أعلم. لا إنك قلت هذا قال أطيق لا له

Traduction

Il y avait un certain individu parmi les habitants de Bis†æm qui fréquenta assidument le cercle 

d’Abº Yazîd al-Bis†æmî. Un jour il déclara à Abº Yazîd: «Maître, voici trente ans que je jeûne le 

jour et je veille la nuit, et j’ai abandonné mes passions et pourtant je n’ai rien trouvé dans mon 

cœur de ce que tu évoques. Néanmoins, je crois en toi et garde la foi.» 

«Si pendant trois cents ans», répondit Abº Yazîd, «tu jeûnais le jour et tu priais la nuit, tu ne 

réaliserais jamais un atome de ce discours dans l’état où je te vois.» 

«Pourquoi?», demanda le disciple. 

«Parce-que tu es voilé par ton propre soi», répliqua Abº Yazîd. 

«Y-a-t-il un remède afin d’ôter ce voile?» demanda l’homme.

«Il y en a mais tu ne l’accepteras jamais et tu ne le feras jamais», répondit Abº Yazîd. 

«Mais si», dit l’homme, «j’accepterai et je me conformerai à ce que tu me prescriras.» 

 29 ¢Abd al-RaÌmæn al-Íæmî, NafaÌæt al-uns, t. I, ch. 42, éd. Beyrouth, 
2003, p. 85 sur Abº Yazîd.

 30 IÌyæ’ ©ulºm al-dîn, t. 3, Beyrouth, 1994, p. 258-259 (ch. sur le ri∂æ’). 
Une version persane également de cette anecdote figure dans la notice
consacrée à Abº Yazîd par Farîd al-Dîn al-©A††ær (1119-1229), Taƒkirat 

al-awliyæ’, éd. R. Nicholson, t. I, Londres, 1905, p. 146-147. Voir aussi 
la traduction anglaise partielle, A.J. Arberry, Muslim Saints and Mystics, 
Londres, 1966, p. 112. Elle n’apparaît pas dans la traduction française 
d’A. Pavet de Courteille, Le Mémorial des saints, Paris, 1976.

 31 Cf. notre Deux traités, p. 94, n. 196.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LÉGENDES CROISÉES: UN SOUFI TALMUDISTE ET UN KABBALISTE SOUFI

367

«Eh bien», dit Abº Yazîd, «va sur le champ chez le coiffeur et rase ta barbe et la tête. Ôte ces 

vêtements et ceins-toi d’un pagne en laine grossière. Suspends autour de ton cou une musette et 

remplis-la de noisettes. Puis réunis autour de toi des enfants et crie à tue-tête: Les enfants ! Celui 

qui me gifle, je lui donnerai une noisette. Puis rends-toi au marché où les gens te respectent et

donne-toi en spectacle dans cet état devant les gens qui te connaissent bien.» 

«Ô Abº Yazîd ! Gloire à Dieu! Tu me prescris de faire cela et c’est bien d’agir de la sorte!», 

s’écria l’autre. 

«En proférant la formule “Gloire à Dieu!” tu es devenu un polythéiste!», rétorqua Abº 

Yazîd 32.

«Cela m’est impossible, je ne puis le faire», protesta le disciple. «Indique-moi autre chose que 

je pourrais faire.» 

«Commence, tout d’abord, par cela», déclara Abº Yazîd, «afin de réduire ta fatuité et d’abaisser

ta personne, puis je te dirai ce qu’il convient de faire par la suite.» 

«Je suis incapable de faire cela», répéta-t-il. 

«Ne t’ai-je point dit que tu n’accepterais jamais? Je le savais», dit Abº Yazîd. 

 Anecdote concernant l’équanimité

La deuxième anecdote rapportée par Îayyim Vital concerne la notion ascétique de l’équanimité. Il 

semble que là encore le kabbaliste Isaac de ‘Akko, sous l’influence de la discipline de l’istiwæ’ dans le 

soufisme, ait été le premier à introduire dans la mystique juive ce principe, dont il fit un préliminaire

fondamental de l’anachorèse spirituelle et de la conjonction mystique (debeqºt) avec le monde 

métaphysique 33. À sa suite, on trouve cette notion chez un certain nombre de kabbalistes de l’école 

de Safed, à laquelle appartenait Vital, ainsi que chez les Ìasidim postérieurs. D’ailleurs, le passage 

suivant est emprunté par Vital à Isaac, qui y cite son maître, le kabbaliste mystérieux R. Abner 34.

שיקבלוהו ממנו וביקש מן המתבודדים לאחד איש חכם כי בא ז“ל הר‘ אבנר לי אמר ההשתוות סוד ובפירוש

אם השתוויתה היא, אמנם הודיעני טובה כוונתך כי לה‘ בני אתה ברוך : המתבודד מן המתבודדים. ואמר לו להיותו

או הם שוים בעיניך מבזך והשני מהם מכבדך האחד אדם בני שני אם : אמר לו דבריך. תבאר : רבי אמר לו לא. או

איני נוקם ונוטר. אמר אבל מן המבזה, וצער , רוח מן המכבדני ונחת הנאה מרגיש אני כי לא אדוני, לו : ? אמר לא

אינך המבזך, בבזיון המכבדך ולא בכבוד תרגיש בנפשך לא עד אשר נשתויתה שלא כל זמן כי לשלום לך בני : לו

שתשתוה, אמיתית, עד הכנעה לבבך עוד והכנע לך ואמנם ותתבודד. לשתבא בעליון קשורה להיות מחשבתך מזומן

להתבודד. תוכל ואז

 32 La version rapportée par Farîd al-Dîn al-©A††ær , op. cit., p. 146, ajoute: 
«car par cette formule tu n’as point glorifié Dieu mais ta propre
importance.» 

 33 Voir notre Deux traités, p. 104 et M. Idel, Studies in Ecstatic Kabbalah, 
Albany, 1988, p. 113, 147-148.

 34 Le texte original figure dans Isaac de ‘Akko, Me’îrat ‘eynayim, éd. 
H. Erlanger, Jérusalem, 1975, p. 282.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


PAUL B. FENTON

368

Traduction

Concernant l’explication du mystère de l’équanimité, le rabbin Abner, de sainte mémoire, me dit 

qu’un homme sage se rendit un jour chez un anachorète pour lui demander de l’accepter afin de

faire partie des anachorètes. L’autre lui dit: 

«Bienvenue devant Dieu, mon fils, car ton intention est bonne! Cependant, informe-moi si tu as

atteint l’équanimité ou non.» 

«Maître, expliquez vos paroles», demanda l’homme.

«Si un homme t’honore et un autre t’humilie, est-ce que ces deux individus sont égaux à tes 

yeux?» 

«Non Maître» , répondit-il, «car celui qui m’honore me procure du plaisir et de la satisfaction, 

tandis que celui qui m’humilie m’inflige de la peine, mais je n’en garde pas de rancune.»

«Mon fils» , répondit le Maître, «va en paix, car tant que tu n’as pas atteint l’équanimité au point où

ton âme reste indifférente à l’honneur de celui qui t’honore et à l’humiliation de celui qui t’humilie, 

tu ne seras pas à même d’attacher ta contemplation au but suprême lorsque tu entreprendras 

l’anachorèse. Cependant va et dompte davantage ton cœur d’une véritable soumission jusqu’à ce 

que tu parviennes à l’équanimité. Seulement alors pourras-tu pratiquer l’anachorèse 35.»

Or, cette anecdote est à rapprocher de la définition de l’équanimité proposée par le Qºt al-qulºb. 

Ce dernier est un des manuels principaux du soufisme dû à la plume du mystique arabe Abº ™ælib 

MuÌammad b. ©Alî al-Makkî 36, autorité en matière de ÌadîÚ, mort à Bagdad en 380H/990. On y trouve 

le noyau de cette anecdote sous forme d’un des ÌadîÚ fictifs, souvent forgés par les soufis, dont le

porte-parole demeure néanmoins le prophète Mahomet, cité anonymement par notre kabbaliste!

الذي روينا أن النبي الخبر ذلك واستواء الأشياء دليل الزهد بعد للآخرة تكون والمشاهدة الإيمان حقيقة عن فالزهد
.37 والذم المدح عندك ￯قال يستو أستو￯؟ استويت؟ قال وكيف هل قال لرجل وسلم عليه صلى االله

L’ascèse qui découle de la foi véritable et de la contemplation du monde futur, adviendra après 

la réalisation de l’ascèse et l’équanimité...

L’indice en est la tradition que nous avons relatée selon laquelle le Prophète avait dit à un 

individu: 

«As-tu atteint l’équanimité?» 

«Comment puis-je atteindre l’équanimité?», répliqua-t-il. 

«Lorsque la louange et le blâme te seront égaux», répondit le Prophète.

 35 Ketæbîm Ìadashîm me-Rabbenº Îayyim Vital, p. 9-10.
 36 Sur cet auteur voir, L. Massignon, op. cit., à l’index.
 37 Al-Makkî, Qºt al-qulºb, t. I, éd. Le Caire, 1961, p. 547-548. Al-Makkî 

offre une autre définition de l’équanimité, op. cit., t. II, p. 16: «Nul 
ne saura dominer la station de la “confiance” (tawakkul) tant qu’il 
n’éprouve pas l’équanimité devant la louange et la critique de la part 
des créatures»; voir aussi, p. 53. La discipline de l’équanimité joue 

également un rôle important dans le système d’al-Ghazalî, qui démarqua 
d’ailleurs des passages entiers du Qût d’al-Makkî dans son IÌyâ‘ ©ulºm 
al-dîn. Voici ce qu’on y lit dans le Livre du blâme de l’honneur, Beyrouth, 
1994, t. IV, p. 78: «L’équanimité devant celui qui le blâme ou qui le 
loue est le premier des degrés de la perfection. Il ne sera ni attristé par 
le blâme ni réjoui par la louange.»

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LÉGENDES CROISÉES: UN SOUFI TALMUDISTE ET UN KABBALISTE SOUFI

369

Nous ferons observer, pour conclure, que ni Hayyim Vital ni Isaac de ‘Akko, ne sont les premiers 

à évoquer ce ÌadîÚ, qui figure déjà dans les Devoirs des cœurs du théologien moraliste BaÌya Ibn 

Paquda (actif vers 1050) 38. On sait que ce dernier mit à contribution dans son ouvrage d’éthique 

quantité de matériel soufi, dont l’identification demeure un des desiderata des recherches en religion

comparée. Cependant, il est clair de la comparaison avec le passage chez BaÌya que celui-ci n’est pas 

la source immédiate de nos kabbalistes, dont le texte dérive vraisemblablement de quelque recueil 

soufi.

Pour s’en convaincre, voici l’original arabe de la version d’Ibn Paquda, suivie de la traduction 

hébraïque de Juda Ibn Tibbon (circa 1120-1190), réalisée en 1161:

والذم المدح عندك ￯معنى؟ قال استو أي في له قال ؟ استويت هل له لصاحب قال انه بعض الافاضل عن وقد ذكر
.39 المحامد فهي اعلى درجة الفضائل ونهاية الدرجة هذه تصل لعلك بعد فاجتهد تبلغ لم فإذا له قال قال لا

La version hébraïque de Juda Ibn Tibbon

בעיניך נשתווה לו אמר ענין? : באיזה לו אמר הנשתוית? שאמר לחבירו: החסידים, מן אחד על אמרו וכבר

העליונה כי היא הזאת, אל המדרגה תגיע אולי השתדל, הגעת. לא עדיין כן אם אמר לו: לא! לו: והגנות? אמר השבח
40 החמודות. החסידים ותכלית שבמדרגות

Traduction

Un saint parla ainsi à son compagnon:

– «Toutes choses te sont-elles égales?»

– «Quelles choses?»

– «La louange et le blâme te sont-ils égaux?»

– «Certes non!»

– «Alors, tu n’as pas atteint le but; fais effort, peut-être arriveras-tu à ce degré, le plus haut et le 

plus désirable de la sainteté 41.»

Nous espérons que ces quelques exemples suffiront pour illustrer un aspect de l’interaction

religieuse qui eut lieu entre les adeptes mystiques de deux grandes traditions juive et musulmane. 

Leurs maîtres n’hésitèrent pas à s’emprunter mutuellement des matériaux édifiants pour éclairer les

vérités spirituelles qu’ils avaient en commun.

 38 Sur lui, voir G. Vajda, La Théologie ascétique de Bahya Ibn Paqouda, Paris, 
1948.

 39 BaÌyæ Ibn Paqºda, al-Hidæya ilæ faræ’i∂ al-qulºb, ch. V, 5, A.S. Yahuda 
(éd.), Leyde, 1912, p. 246.

 40 Îôbôt ha-lebæbôt, Jérusalem, 1975, p. 183.
 41 D’après Ibn Paqºda, Introduction aux devoirs des cœurs, trad. A. Chouraqui, 

Paris, 1950, p. 353.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 357-369    Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

