MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 38 (2004), p. 357-369
Paul B. Fenton

Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Paul B. FENTON

Légendes croisées:
un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi

L. UN SOUFI TALMUDISTE

Les contes édifiants de la littérature religieuse témoignent parfois d’une extraordinaire mobilité.
Au-dela de I’intérét du dépistage des motifs littéraires, le constat de cette perméabilité entre cultures
laisse entrevoir des échanges fructueux la ou on ne croyait apercevoir que cloisonnement et isolement.
Les quelques exemples qui suivront, glanés au cours de nos lectures, illustreront combien ce constat
est vérifiable pour les contacts entre les traditions mystiques en judaisme et en islam.

Tout en étant un des premiers recueils de légendes hagiographiques dans la littérature arabe, le Rawd
al-rayahin est également une défense des principes du soufisme. C’est probablement I’écrit le mieux
connu de Afif al-Din Abu ‘Abdallah al-Yafi‘i, né en 698H/1298 a La Mecque. Il y revint pour y mourir
en 768H/1367, aprés avoir fait un séjour en Egypte. A§‘arite convaincu, adversaire des Mu‘tazilites
et d’Ibn Taymiyya, il fut également affilié a la confrérie des Qadiriyya et incarnait, en quelque sorte,
I’idéal de I’érudit soufi '. Menant une vie d’ascese et d’anachorese, il fut méme recherché pour sa
direction spirituelle, et eut, notamment, comme disciple le non moins célebre $ah Ni‘mat Allah (ob.
834H/1431), dont la lignée prospéra en Perse. Si la plupart des légendes contenues dans le Rawd al-
rayahin concernent les maitres soufis, al-Yafii y inclut également un certain nombre de récits édifiants
appartenant au genre narratif connu sous le nom des isra’iliyat 2. Dérivés en partie de la littérature
midrachique, ces récits s’ajoutent tres tot aux légendes bibliques en transmission musulmane. S. D.
Goitein avait étudié jadis leur survivance dans la littérature soufie a travers la Vita du célebre ascete
de Bagdad, Malik b. Dinar (ob. 744), prétendant que leur utilisation servait a démontrer ’universalité
du phénomene de la sainteté 3. Autant que nous sachions I’étude pionniére de Goitein est restée sans
épigones. Nous souhaitons démontrer qu’au moins deux récits appartenant au cycle des isra’iliyat dans
le recueil de Yafi‘i ont leur origine dans la littérature talmudique, dont la rédaction finale remonte au
V¢ siecle. Voici le premier de ces récits:

! Sur lui, voir larticle «al-Yafi», EP%, t. XI, p. 236 [E. Geoffroy]. col. 221-222 [G. Vajdal; G. Vajda «De quelques emprunts d'origine juive
2 Voir, par exemple, Rawd al-rayahin fi hikayat al-salilin, Le Caire, dans le hadith shi‘ite», dans S. Morag et al. (éd.), Studies in Judaism and
1989, récits 207, 294, 295, 318, 354, 356, 357, 360, 361, 362, 479. Islam presented to Shelomo Dov Goitein, Jérusalem, 1981, p. 45-53.
Sur le genre en général, voir I. Goldziher, «Mélanges judéo-arabes: 3 S.D. Goitein, «Israiliyyat: the Sphere of Malik ibn Dinar», Tarbiz 6 (1936),
Isra'iliyyat», REJ 44 (1899), p. 64-66 et larticle «Israfliyyat», EP, t. IV, p. 89-101, 510-522 (en hébreu). 357

Annales islamologiques 38—2004

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PAUL B. FENTON

Légende 3454

waeelb bile ba ol aly Hlus Bl VI g (o (SEY el SIS W 81 ol s 003 (3 (i 8l ol 515 JG
e s sy et Al maeel G JB 5 L] ol o3 s Blo e gl g oy Jom nd
ol 1S o B 5 sy e e ot B e B OIS b o] o U s Bl U cnar
uu),@>xu¢ujc,;\¢§;\u,Ju;m,aj&h‘;uwé,\imum;w}\y&)\u,.L.;L@;,,
055 ey O ol pes ] oy B st JB O lad gl b Lo o p8 (6 el Gl a3 55 Sl 1y Lo
dJnZ OV I 1 e I 2 55 L1 sl oS 0] Ui ) ol il il ) Sl
Gl o L OIS Lo (Lo a3l om0 oyl 5 o sty @ G308 O e JB 4 555 W
Ol g e Wl I coela 18 1S 0 W s AL G a5 ilS 5 ade I o e 5 aanl e Ll 0l
a0 o WU i oy 05T 105 Sy 3 m o) Jgb 516 3 s Lol s Loy (§ oo JG ¢ bl e
Ol oS sl dns Lo bl d a5 33 Y L

Traduction
1l raconta qu’une prostituée de I’époque des (anciens) Israélites possédait un tiers de la beauté
[du monde] et offrait ses services au prix de cent dindrs. Or, un dévot l’ayant apercue, s’en
amouracha. Il se résolut a se livrer a un dur labeur et finit par amasser les cent dindrs. Puis, se
rendant chez elle, il déclara : « J'ai peiné du labeur de mes mains jusqu’a ce que j’aie amassé les
cent dindrs pour t’avoir, tant tu m’as plu! ». Elle lui signifia d’entrer, ce qu’il fit. Elle avait un lit
en or sur lequel elle s’installa en l'invitant a s’approcher. Or, quand il avait assumé la posture
d’un homme vis-a-vis d’une femme, il se souvint de son état devant le Seigneur, exalté soit-11, et,
se mettant a trembler; il lui dit : « Laisse-moi sortir et garde les cent dindrs! »
« Qu’est-ce qui te prend ? », lui demanda-t-elle, « Tu as prétendu que je te plaisais, mais lorsque
tu m’as eue, tu as réagi de la sorte. »
« C’était par crainte de Dieu et de mon état en sa présence. Cela t’a rendue détestable a mes yeux
et a présent tu es pour moi la plus détestable des créatures. »
« Si tu es sincére », rétorqua-t-elle, « alors je n’ai d’autre époux que toi. »
« Laisse-moi sortir », insista-t-il.
« Non », répondit-elle, « pas avant que tu ne m’aies promis de m’épouser! »
« Espérons que cela se pourra » dit-il en s’enveloppant de son vétement avant de reprendre le chemin
de son pays. Prise de remords en raison de sa vie antérieure, elle voyagea a sa recherche, jusqu’a
ce qu’elle parvint a son pays. Tout en le décrivant, elle s’enquit de son nom et de sa demeure.
Elle s appellait « la Reine ». On l'informa que la Reine était venue chez lui. Lorsqu’il I’apercut, il
poussa un gémissement et, tombant dans ses bras, il trépassa. Que Dieu le prenne en pitié ! 7 Elle
s’exclama : « Quant a lui, il m’a échappé, peut-étre a-t-il un parent ? » On lui répondit qu’il avait
un frere, un homme pauvre. Elle déclara : « Je I’épouserai par amour pour son frere ! »
Elle I’épousa et Dieu leur accorda sept fils, qui devinrent tous des justes.

* Rawd, p. 280. 7 Quiconque trépasse d’un amour vertueus, est considéré comme Sahid
5 Chez Mugultay: cuL. [Voir infra n. 9. (martyr). C'est le théme du livre de Mugultay.
358 ¢ Chez Mugultay: <.i,\s qui est plus proche du texte talmudique.

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

®

o

Anlsl 38 (2004), p. 357-369
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026

LEGENDES CROISEES : UN SOUFI TALMUDISTE ET UN KABBALISTE SOUFI

Signalons qu’une histoire identique, a quelques détails pres, est rapportée au nom d’al-Hasan al Basri
(ob. vers 131/728) 8 par le contemporain d’al-Yafii, ‘Ala’ al-Din Mugultay b. Qilig (0b. 762H/1360),
traditionaliste distingué qui professait a la madrasa Zahiriyya du Caire °. Al-Yafi?’ put avoir fait la
connaissance de cet érudit lors de son séjour en Egypte. Cependant, la source ultime de cette légende
est une page du Talmud. Or, il est intéressant de noter que la formulation de cette histoire ainsi que
celle de la suivante chez al-Yafi‘1 accusent une ressemblance avec une traduction arabe des légendes
talmudiques, connue sous le nom de al-Farag ba‘d al-Sidda, attribuée au rabbin Nissim b. Ya‘qub Ibn
Sahin (circa 990-1062), recteur de I’académie talmudique de Qairouan '°. En voici la version arabe
telle qu’elle figure dans ce recueil !,

Uaze ol Sl an G OF pomd 12 P08 2y iy Jadonll g onad] L3 OIS Jor 5 o0 B3l 15 S
),w\:JJsL@,_J\C;;w;uwfvj%pg\w,,w\eﬂswgtﬁﬁxu@)wﬁiwg\;L...;J\y
o g J5ds Il o Bl oy oo O il ST Ll s s & (L5 b W LY 5o ) L s
Gd o3l Jsp sl b 5 (Bl e ol G 3b Audla ps comd oo A s Ldb cyo Liow (5,00 5 Y]
S5 s G 6T Wb agrs o 85 L2 VI 1 o dl G e I8 4 55 e VI ) G T ona
bk Lo 3l a3 L S0 s ol s oy Lo b I el g 3 ol 8 61 8,5 Yl ke il 5 1
8 Lelait L bl BISI B G5 ¢ gatl 3 il (n 3Ll Bl egrgmabs oS5 dbl Ul Lgb o 8o 0K Lol L
55 o ST Gl el al 5 3 cnd s U5 Lo cots Lo s ped )l oS J15hE OV gl
q:s@aﬁjqﬂ;b@us@wL@ﬁ;Wuﬁwbmﬁ\j@b@wé.ﬂ\c@;\‘wbdw\
5 Ol ) aeT B3I Wle ot a4l il by 810 ¥1 cnlis o Janll W1 0 Gl 0 bl il
AUl col guw L cB a9 mm v J el o caaey S Y1 El ol T slanall LS
G a ol iy pn 15 ST S Y e el s Vb JB (Snde 3 Il ol 56 ety e
L 2o 53 sl

BBLS 0 L 55 sl b pd ) JUB I3 Lo b 48 5 dmd Aol s Wi (6 Lo o 05 By 06
u@jch}:}dﬁmoﬂs@b@waqfu\%}su&@&@o\%s;wwyaufym
S W O Y s Y T s YOl Lo s Lol ade (6 e 4y and b

En effet, dans un autre texte du Rawd, sans date et nom du lieu
d'édition, p. 340, cette anecdote est aussi rapportée au nom d'al-Hasan
al-Basri. Ce dernier, contemporain de Wahb ibn Munabbih, auquel on
attribue d'ailleurs un Kitab al-mubtada’, intitulé aussi Isra’iliyyat, mit
effectivement & contribution des narrations talmudiques.

Al3" al-Din Abi ‘Abdallah Mugultay, Wadih al-mubin fi dikr man ushida
min al-muhibbin [Mughultai’s Biographical Dictionary of the Martyrs of Love,
0. Spies (éd.), Delhi-Stuttgart, 1936], 2° partie, n° 30, p. 139. Sur cet
ouvrage, qui utilise des sources soufies, voir O. Spies, «Al-Mugultai’s
Spezialwerk tiber Martyrer der Liebe», Festschrift fiir P. Kahle, Leyde,
1935, p. 145-155. Voir aussi H. Ritter, Das Meer des Seele, Leyde, 1955,
p. 430. Mughultay dit que le texte est mentionné également par le
prédicateur piétiste de Baghdad, Abi Bakr ‘Ubaydallah Ibn Abi
Dunya (ob. 281H/894), mais nous n‘avons trouvé ce texte ni dans

Paul B. Fenton

Anlsl en ligne

son Kitab al-awliya’ (in: Magmii‘a rasd’il ... Ibn Abi al-Dunya,
Le Caire, 1935, p. 100-137), ni dans son al-Farag ba‘d al-Sidda, Le
Caire, s.d., qui, par ailleurs, contiennent, 'un et l'autre, quantité de
matériels juifs.

10, Obermann, The Arabic Original of Ibn Shahin’s Book of Comfort, New

Haven, 1933. Voir aussi la traduction anglaise de W. Brinner, An Elegant
Composition Concerning Relief after Adversity, New Haven, Londres, 1977,
p. 41-43.

1 Ibn Sahin, op. cit., ch. 9, p. 37-39. Loriginal araméen est relaté dans le

talmud babylonien, Menahdt 44a.

12 ]| s'agit des «franges » attachées aux habits, dont le port est un constant

rappel des obligations religieuses. Cf. Nombres 15, 38-39, et l'article
«Zizith», Encylopaedia Judaica?, t. 16, col. 1187.

https://www.ifao.egnet.net

359


http://www.tcpdf.org

PAUL B. FENTON

Traduction du texte hébreu correspondant du Talmud (Menahot 44a)

L’histoire est relatée d’un [jeune- Jhomme qui fut méticuleux dans I’accomplissement du précepte
religieux du port des «franges ». Il entendit parler d’une prostituée résidant dans une province
au-dela de la mer, qui demandait 400 pieces d’or pour ses services. Il lui fit parvenir cette somme
et convint d’un rendez-vous. Lorsque la date arriva, il se rendit aupres de sa porte. Sa servante
entra et annonga : « L’homme qui vous a envoyé les 400 piéces d’or est venu et demeure aupres
de la porte. » Elle lui répondit: « Qu’il entre! » Lorsqu’il entra, elle lui proposa sept lits — six en
argent et un en or, et entre chaque lit il y avait une échelle en argent. Le [lit] supérieur était en or.
Elle monta et s’installa sur le lit supérieur alors qu’elle était nue. Alors qu’il montait a sa suite afin
de s’installer nu en face d’elle, les quatre franges le frapperent au visage. 1l se laissa descendre
et s’assit par terre. Elle aussi descendit, s assit par terre et lui dit : « Sur la vie de I’Empereur, je
ne te laisserai point partir jusqu’a ce que tu me dises quel défaut m’as-tu trouvé ? » Il répondit :
« A vrai dire je n’ai jamais vu femme aussi belle que toi mais I’Eternel notre Dieu nous a ordonné
un certain précepte qui se nomme Sisit (« franges ») a propos duquel il est écrit deux fois: « Je
suis I’Eternel votre Dieu » (Nombres 15, 39), une fois pour signifier que dans le monde & venir Il
punira, et une fois pour signifier que dans le monde a venir Il récompensera. A présent, les [quatre
franges] me semblent se dresser contre moi comme quatre témoins. »

Elle lui dit : « Je ne te laisserai pas partir jusqu’a ce que tu me dises ton nom, le nom de ta ville,
le nom de ton maitre ainsi que le nom de ’école ou tu étudies la Tora. »

1l les écrivit et les lui remit. Elle se leva et partagea tous ses biens : un tiers au gouvernement, un
tiers aux pauvres, et un tiers qu’elle emporta avec ses lits [précieux]. Elle se rendit a la maison
d’étude de Rabbi Hiyya afin de lui dire : « Rabbi ordonne que I’on fasse de moi une prosélyte ! »
1l répondit: « Ma fille, as-tu, peut-étre, jeté ton dévolu sur un de mes disciples ? » Elle sortit le
contrat en sa possession et le lui remit. Il lui dit : « Prends possession de I’ objet qui te revient. » Les
lits qu’elle lui avait proposés dans interdit, qu’elle lui proposait a présent licitement, furent pour lui

sa récompense dans ce monde, tandis que sa récompense dans le monde futur resta inconnue.

En dépit des variantes, la parenté entre 1’histoire talmudique et son avatar musulman est patente.

Il est intéressant de relever que si la cause de la crainte du dévot («les franges rituelles ») a été occultée,
n’ayant pas eu de sens pour un lecteur musulman, I’effet en a été gardé.

Le motif de base d’une deuxieme légende «israélite » rapportée par al-Yafi‘i accuse, surtout dans

sa deuxieme partie, des ressemblances avec une des histoires du cycle consacré dans le Talmud a la
figure charismatique de Rabbi Hanina b. Dosa !3. La premiére partie de la version de I’érudit musulman,
ou se developpe I’histoire d’une princesse qui renvoie tous ses prétendants pour épouser un homme
pauvre mais pieux, n’a pas de parallele dans la Iégende talmudique, mais n’est pas sans rappeler une
allégorie midrachique décrivant la situation de 1’ame dans le corps:

360 13 TB Ta'anit 25a.

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LEGENDES CROISEES : UN SOUFI TALMUDISTE ET UN KABBALISTE SOUFI

«A quoi ressemble cette chose ? A un citadin qui épousa une princesse. S’il lui apporte tout ce
qui existe dans le monde, cela n’a pour elle aucune signification car elle est une princesse. Il en
est de méme pour I’ame. Méme si tu lui apportes tous les délices du monde, elle en fait peu de cas
car elle est d’origine céleste '*. »

Voici d’abord le texte d’al-Yafiq:

Légende 479 15

p)wswﬁpg@‘g;@w@ggwusosw.[...]s.gusif\&\ﬂg@gotsd&

‘&WJﬂ)Um)L&JJ&w_}u}B(’L&BW}A}'L@?}'\9&#ww¢j%éubg§>j)du}cw
j};abua.wO,,u;,dﬁb\H,U\ea;ua.w;;u;wsp\jéyuwhiugwﬁwwwu)
ol o s U3 Lol o s (6 el ol (U L cmd s LB el ol e 53050 ale 53 UG 051 )
G aadlr el i o gt L iy o 15 68 p gl o U U € Lol e Jab Ll ST 1 15351 ey ]
o.)‘.m&sﬁ)ﬁ‘_lembwg)&j&b9@4&@\M)T)JE‘Y)&AM&)WMQL@QTDM%
LY 5o ome gl 55 WLl 5 el b e Lo bl o5 (Ul lSCo U o ) b sl 0 530511
b b A3 o I ot and 50 23U 5 2N 3L &5 sl Lo OLS O 408 L 2,L3 Ll G ol 5 L 1 018
S 0T YN LY 1B 35,V G U o L LT (gl db okl s Uy Lo L) o 3 530301

g il 2, QU5 e s dil o Sy W1 Il eda e 100 e

Traduction

1l est relaté que parmi les (anciens) Israélites il y avait une femme dévote [...]. Un beau jour,
[son époux indigent] fut profondément chagriné de n’avoir pas été gratifié d’un peu [de nourriture]
a apporter a son [épouse]. Il se dit : « Mon épouse demeure a la maison en état de jeiine, s’ attendant
a ce que je lui apporte de quoi manger. 1l se leva, fit ses ablutions et se mit a prier. Il implora le
Seigneur, exalté soit-Il, en ces termes : « O Seigneur, Tu sais que je ne te sollicite pas pour mon
bien-étre ici-bas, mais pour satisfaire ma pieuse épouse. O Dieu accorde-moi de la subsistance
aupres de Toi qui es le meilleur des sustenteurs ». Pendant qu’il proférait ces paroles, une perle
descendit du ciel pres de lui. 1l la prit et ’apporta a son épouse. Lorsqu’elle ’apercut, elle s’en
effraya et elle demanda : « Ou as-tu obtenu cette perle dont je n’ai jamais vu de pareille aupres
de ma famille ? » Il répondit qu’il avait cherché de la nourriture ce jour sans succes. « Je me suis
dit mon épouse garde la maison et s’attend a ce que je lui apporte quelque chose pour déjeiiner.
C’est une princesse et je ne peux retourner aupres d’elle les mains vides. J adressai alors une
priere au Seigneur et Il me gratifia de cette perle du ciel ». Elle répliqua : « Retourne au lieu ot tu
as fait ta priere a Dieu et implore-Le en disant : « Seigneur et Maitre, s’il s’agit d’une chose que
Tu nous as accordée dans ce monde, alors que nous en soyions bénis. Mais s’il s’agit de ce que Tu
as thésaurisé pour nous dans le monde futur éternel, alors fais-la disparaitre ! »

14 Ecclésiaste rabba 6, 6:

OO P RO R 72 0192 R 09 179 93 717 IR IR WHIR 73770 1A KUAW Y 0123 717 P 11K 22w ma 93 17 X032 OX .00 N KwIw N 77nk hwn

1> Rawd, p. 386-387.

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

361


http://www.tcpdf.org

PAUL B. FENTON

Le mari s’exécuta et la perle fut reprise. Il retourna aupres de son épouse pour l’en informer. Elle
dit: « Louange a Dieu qui nous a montré ce qu’ll nous réserve pour le monde futur » ; puis elle
ajouta : « Je me soucie peu désormais d’obtenir quoi que ce soit de ce monde passager, et elle en
rendit grdce au Seigneur. » Que Dieu, exalté soit-11, soit content de tous les deux !

Voici a présent la version arabe de 1’histoire talmudique, formant le noyau de ce récit, telle qu’elle
est rapportée par Ibn Sahin 10:
Jomo el oy Il s 530 @l ouel Lo bl 1555 0Ty JLal Jor s b BT Gams 4 I il
a3l usle sl s o sV ALLS W5l o el s o sl o] sl OF e (3 AL U (3 (5T 3 o 5L
5 s e LS 1L O @5 bl ) gl o B S w55 el s Lol 51 5 Sler

Traduction du texte hébreu correspondant dans le Talmud
[La femme de Rabbi Hanina dit:] Combien de temps encore devrons-nous supporter cette
misere ?
Que faire ? dit Rabbi Hanina.
— Prie le Ciel qu’il te donne quelque chose.
1l pria. Et voila que surgit comme une main, qui lui tendit un pied de table en or. Puis il vit en réve
tous les justes du monde futur qui mangeaient devant une table a trois pieds, tandis que la sienne
n’en avait que deux.
— Est-ce que cela t’est égal de savoir que nous serons les seuls a avoir une table a laquelle il
mangque un pied ? lui dit-il.
— Prie pour qu’on reprenne ce pied.

Il pria, et le pied fut repris 7.

En dépit des divergences de détails, qui sont probablement le fruit de I’imagination du conteur arabe,
il est indéniable que les motifs de base de ces deux récits ont une source commune. Les enjolivements
de la version arabe peuvent indiquer justement une transmission orale. Est-il une coincidence que le
noyau de ces deux récits se trouve dans le recueil judéo-arabe d’Ibn Sahin, al-Farag ba‘d al-Sidda ?
Celui-ci fut trés populaire au Moyen Age, comme en témoigne le grand nombre de manuscrits anciens
préservés dans la genizah du Caire. Si nous n’allons pas jusqu’a prétendre que ce livre est la source
littéraire d’al-Yafi, il n’est pas trop hardi de supposer que les Juifs aient partagé ces contes, tous déja
traduits en arabe, avec leurs voisins musulmans. Al-Yafi‘i put les entendre en Egypte ou en Palestine,
ou il se rendit en 734H/1335 pour rencontrer de célebres soufis.

16 Ibn Sahin, op. cit., ch. 10, p. 42; Brinner, op. cit., p. 46. 17 TB Tu'anit 25a ; traduction francaise dans Aggadoth du Talmud de Babylone,

362

trad. A. Elkaim-Sartre, Lagrasse, 1982, p. 488.

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LEGENDES CROISEES : UN SOUFI TALMUDISTE ET UN KABBALISTE SOUFI

IL UN KABBALISTE SOUFI

Rabbi Hayyim Vital (1542-1620) fut le disciple principal d’Isaac Lurya, un des plus grands
kabbalistes, dont il consigna par écrit la doctrine en huit volumes monumentaux. Il fut initié a la
science ésotérique dans sa ville natale de Safed ou il vécut avant d’étre nommé rabbin a Jérusalem
en 1577. Il revint a Safed en 1586 avant de partir vers 1598 pour Damas, ou il passa le restant de ses
jours. Ecrivain prolifique, il rédigea, entre autres, un traité d’éthique gabbalistique intitulé Saarey
gedussah (« Les Portes de la sainteté »). Ce manuel, qui en maints endroits, accuse des ressemblances
avec des textes soufis, explique comment arriver a 1’état extatique. Depuis I’editio princeps, parue a
Constantinople en 1734, ce traité connut de nombreuses éditions, dont on amputa systématiquement le
quatrieme et dernier chapitre traitant de I’obtention de I’inspiration prophétique, jugé trop ésotérique.
Or, dans ce chapitre, qui vit le jour récemment dans un recueil d’écrits de Vital '8, on trouve un certain
nombre d’anecdotes concernant des anachoretes (mithodedim) '°. Nous avons pu établir qu’au moins
deux de ces anecdotes proviennent en derniere analyse, de sources soufies. Etant donné que Vital
naquit et vécut dans un contexte islamique — il fait lui-mé&me état des relations qu’il entretenait avec
des dignitaires musulmans 2° — il n’est pas exclu qu’il entendit ces récits directement d’une source
musulmane. Cependant, pour des raisons qui seront expliquées par la suite, nous croyons que notre
auteur les glana dans un recueil composé par un kabbaliste antérieur. Il s’agirait du Ma‘asiyot ha-
perisim («anecdotes des ascetes »), rédigé par le kabbaliste palestinien Isaac b. Samuel de ‘Akko
(circa 1270-1350). Celui-ci, proche de I’école mystique d’ Abraham Abi al-‘Afiya, est connu pour avoir
introduit dans la littérature kabbalistique des notions soufies, notamment la doctrine de 1’anachorese
spirituelle (hitbodediit), a laquelle il consacra un ouvrage d’anecdotes. Cet écrit, aujourd’hui perdu 2!,
semble avoir contenu de nombreuses narrations soufies, dont certaines furent mises a contribution par
d’autres auteurs kabbalistiques de 1’école de Safed, tel que I’illustre moraliste Elie de Vidas 22. Par
exemple, celui-ci, a la fin d’un développement sur I’amour passionnel (hasigah) et I’ attachement a Dieu
(debéqah) dans le portique consacré a I’amour dans son Re’Sit hokmah, écrit en 1575, rapporte une
légende au nom d’Isaac de ‘Akko, qui est, de toute évidence, d’origine soufie. Comme nous n’avons
pu jusqu’ici en localiser la provenance, nous croyons utile de la rapporter ici espérant qu’un lecteur

puisse éventuellement en identifier la source.

18 Ketabim hadasim me-Rabbenit Hayyim Vital, Jérusalem, 1988, section 4. fiir die Wissenschaft des Judenthums XIV, 1887, p. 105-106 (repris dans
19°Sur cette notion, voir notre étude «La hithodediit chez les premiers son Gesammelte Schriften, t. 1, Berlin, 1925, p. 83). Le livre est mentionné
Qabbalistes en Orient et chez les Soufis », dans R. Goetschel (éd.), Priére, plus d'une fois par Elie de Vidas dans son Re’sit iokmah. Par exemple
mystique et judaisme, Paris, 1987, p. 133-157. Portique de la sainteté, ch. 3, Jérusalem, 1984, t. II, p. 40: «Il est écrit
20 Hayyim Vital, Sefer ha-hezyonot, A. AeScoly (éd.), Jérusalem, 1954, dans le livre Ma‘aseh ha-hasidiim qui existe en manuscrit», suit une
p. 7, 12, 37, 86. Voir aussi M. Faierstein, Jewish Mystical Autobiographies, histoire d’anachoretes. Nous pensions avoir retrouvé cet écrit dans le
New York, 1999, p. 47, 51, 74, 113. ms. Vatican Neofiti Héb. 11, 20: «Choix [d'histoires] des philosophes
21 Nous avons des raisons de supposer qu'il existait encore au xix° siécle, et des ascetes». Mais a I'examen, il s'est avéré qu'il s'agit d’anecdotes
car un catalogue de livres proposés a la vente par le libraire Fishl-Hirsch soufies extraites du livre Des devoirs des ceeurs d'Ibn Paquda (voir infra),
en 1883 fait état d'un manuscrit hébreu contenant au moins 171 feuillets dans la traduction de Juda Ibn Tibbon.
d’ «histoires des anachorétes», rapportées au nom du maitre d'lsaac 22 Nous avons déja discuté ces récits chez de Vidas dans notre Deux traités
d'Akko, Rabbi Nathan. Cf. M. Steinschneider, «Josef ibn Aknin », Magazin de mystique juive, Lagrasse, 1987, p. 104. ﬁ

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PAUL B. FENTON

Anecdote du kabbaliste Isaac de ‘Akko

De méme, une histoire copiée par le rabbin Isaac de ‘Akko est instructive (a propos de I’amour
de Dieu): « Un jour qu’une princesse sortait des bains, un oisif [’apercut. Poussant un immense
soupir, il s écria : « O si je pouvais la posséder pour en jouir a mon aise ! » La princesse lui répliqua
« Ce sera au cimetiere et non ici! ». En entendant ces paroles, il se réjouit car il s’ imagina qu’elle
lui avait signalé de se rendre au cimetiere, et d’y attendre qu’elle le rejoigne afin qu’il la posséde.
Elle n’en pensait rien mais voulait dire que le petit et le grand, I’enfant et le vieillard, I’humble et
le noble y sont égaux. La il sera a la fois petit et grand, car dans ce lieu tous sont égaux, mais non
pas ici, car il est impossible qu’un homme du vulgaire puisse se rapprocher d’une princesse.

Cet homme se leva, se rendit au cimetiére et s’y installa. Il attacha la pensée de son intellect a elle,
songeant sans cesse d sa forme. A force de la désirer, il finit par dépouiller sa pensée des sensibles,
auxquels il substitua totalement la forme de cette femme et de sa beauté. Jour et nuit il demeura
sans cesse au cimetiere, ou il mangeait, buvait et dormait, se disant que si elle ne venait pas ce
Jjour-la, elle viendrait le lendemain. Il resta longtemps dans cet état jusqu’a ce qu’en raison de son
extréme détachement de tout sensible, et de la fixation continuelle de la pensée de son intellect a
une chose unique, de sa contemplation solitaire (hitbodedut) et de sa passion absolue, son dme
se sépardt des formes sensibles et s’unit aux intelligibles. Elle finit par se détacher de I’ensemble
des sensibles, y compris cette femme, et adhéra a Dieu au point ou elle se dépouilla bientét de tout
sensible et désira ardemment l’intelligible divin. Il devint alors un dévot parfait, un saint homme
de Dieu, dont la priere fut exaucée, et sa bénédiction (birkatd) fut recherchée par tous les passants
qui prenaient ce chemin. Ainsi les marchands, les chevaliers et les piétons qui passaient par la, se
détournaient de leur trajet afin de se rendre aupres de lui pour recevoir sa bénédiction, a tel point
que sa rénommée fut répandue au loin. »

Nous nous arrétons la pour les besoins de notre sujet, mais 1’auteur [Isaac de ‘Akko] s’était étendu
longuement sur les vertus de cet ascete. D’ailleurs, Isaac de ‘Akko écrivit dans son Ma‘asiyot ha-perisim
(«anecdotes des ascetes »), que quiconque n’a pas aimé une femme n’est méme pas comparable a
un 4ne, car ¢’est a partir du sensible qu’il est donné de percevoir I’adoration de Dieu 23.

Cepassage contient]’idée typiquement soufie que la beauté physique, en1’occurence celle d’une femme,

peut servir de support a I’amour spirituel >*. Par ailleurs, le phénomeéne des saints élisant leur domicile
dans un cimetiere et y prenant leurs repas, assez répandu en mystique musulmane, aurait rencontré de la
réprobation en milieu juif, ot ce lieu est considéré comme un espace d’impureté. Enfin, on fera remarquer
que la « bénédiction recherchée par les passants » correspond, en fait, a la notion soufie de la « baraka ».

23 Re’sit hokmah, Portique de I'amour, t. I, ch. 4, éd. Jérusalem, 1984, et l'intellect unissent cet amour & Dieu. Cest pour cette raison qu'ils
p. 426. disent que quiconque ignore la passion pour la femme ne peut étre le

24 Une idée semblable est exprimée par le maitre d'Elie de Vidas, le prétendant et 'amant de Dieu. Car du fait que son coeur aspire et aime
kabbaliste Moise de Cordovero, mort a Safed en 1570, dans son déja, il lui reste a détacher simplement cette aspiration et cette passion
commentaire sur le Zohar, ‘Or yaqar, t. X, Jérusalem, 1973, ch. 18, p. 65a: et les attacher a Dieu.» Pour les paralléles soufies, voir Deux traités,
«lls expliquent que 'amour est une action physique, et c'est, cependant, p. 103-104 et H. Ritter, Das Meer des Seele, p. 369-433, et 480. Pour la
a partir du physique que l'on pénetre dans le spirituel. C'est pour cela comparaison avec I'ane, voir p. 374.

364

que c'est a partir du coeur charnel que 'amour s'éveille. Ensuite, 'dme

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LEGENDES CROISEES : UN SOUFI TALMUDISTE ET UN KABBALISTE SOUFI

Anecdotes de Hayim Vital

Revenons a présent aux anecdotes rapportées par Hayim Vital dont voici la premiére qui concerne

la vertu de I’humilité 2°.

T AR AT 2R NN AR ROWNY,MIPTE 720 WY ,000°7 200 7IYNA TOTW TR WIRA WY
IR A T OV CIWITIT TN CNTX 1 7AW DITAT DR MR LIRINT DOV DR IWOATY 22TTIANAT DER X
RO 0°2 92 1P : 12 MR 2 TND MITPNY MY IR NATTAD N1 XY A1nY L19RT 00210 2Owva DO nwvw
X7 1 09 MR LD AP L0721 YA V9173 2392 YT 21 R DY, TR DY 350 22IRM L, D01
JOR 21 M7 DAY AWYN 19 ORI LMY DY OIIRY IR OV 1772 MR 71971 K120 ,0°TIARY 2IRN R0 INRY
POV 9173 77927 997 1 19 MR |11 7221 WORD 73T 1907 PRI OIITR 119 MR DART DA 772 790X IR

DI M2 1% IO TAY TN AR IR RN WO AN R MWYD TN A9P 7770 XOR 7T PR

Traduction

1l y avait une fois un individu qui jeinait la plupart des jours, accomplissait de nombreux actes de
charité, et s’ occupait du mariage des orphelines. Cependant, il recherchait les honneurs. Il se rendit
aupres des anachoretes, qui avaient atteint le degré de l’inspiration prophétique et, s’adressant
au plus grand d’entre eux, demanda : « Maitre, ayez la bonté de m’éclairer sur la raison de ceci :
pourquoi apres avoir accompli tant de bonnes actions, je n’ai pas eu le mérite d’atteindre le niveau
de la prophétie, de pouvoir prédire I’avenir comme vous ? »

L’autre lui dit : « Prends un sac plein de noisettes et de figues et suspends-le autour de ton cou.
Rends-toi ensuite a la rue principale en présence des notables et des dignitaires de la ville. Réunis
des enfants et dis-leur : « Que celui qui veut que je lui donne des figues et des noisettes, vienne me
donner une gifle sur le cou, et ensuite sur la joue. » Lorsque tu auras agi de la sorte a plusieurs
reprises, retourne chez moi et je t'indiquerai la voie pour atteindre la vérité. » « Comment un homme
honorable comme moi », protesta I’ autre, « pourrait-il se comporter d’une telle maniére ? »

« Cette chose est-elle difficile a tes yeux ? », rétorqua le maitre, « Il s’agit pourtant de la voie la plus
facile qu’il faudra que tu empruntes si tu désires que ton dme contemple la lumiere de la vérité. »
Sur ce I’homme se désista et s’en alla désappointé.

Or, il s’avere que cette narration figure parmi les épisodes relatées de la vie d’ Abu Yazid Tayfur

al-Bistami (0b. 260H/874), un des soufis les plus célebres du I11° siecle 26, La source la plus compléte
sur la vie et les dires de ce maitre est le Kitab al-nir fi kalimat Abi Yazid Tayfir, d’ Abu al-Fadl
Muhammad b. ‘Ali al-Sahlagi (389H/998 — 476H/1084), ot on trouve effectivement la version originale

de

notre anecdote 7. Signalons que nous avons découvert dans la genizah du Caire un exemplaire en

écriture arabe andalouse du Kitab al-niir — ou du moins un recueil d’anecdotes relatives 3 Abii Yazid 28.

25 Ketabim hadasim me-Rabbeni Hayyim Vital, p. 4. 27 Kitgh al-nir publié par A. Badawi, Satahdt al-sifiyya, Le Caire, 1949,

26 sur

ui, voir L. Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de p. 86-87, (Kuweit, 2¢ édition, 1976), p. 112-113).

la mystique musulmane, Paris, 1922, p. 243-256 et larticle «Abu Yazid», 28 Bibliothéque universitaire de Cambridge, T-S Arabe 41.1. Cf. Deux traités,

EP,

t. I, col. 166-167 [H. Ritter]. p. 29.

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

365


http://www.tcpdf.org

PAUL B. FENTON

L’intérét pour ce dernier de la part des Juifs, avait-il é&t€ motivé par la tradition, rapportée par Jami
dans son Nafahat al-uns, selon laquelle Abu Yazid était d’origine israélite 2° ? Par ailleurs, comme la
présente anecdote est également rapportée par al-Gazali, il n’est pas exlcu que ce dernier fiit 1a source
de notre kabbaliste *°. Rappelons que des fragments d’une traduction hébraique de son Ihya ‘uliim
ad-din furent découverts a Tibériade, non loin du centre kabbalistique de Safed 3!.

Anecdote d’Abi Yazid dans le Kitab al-nir

B 5N e LT Sl gy ol & S 4,5l V5 o T 2 e oy Y pllans ol 0 Jor, OIS JG
fsb S o3l Uls i L o S0 (g1 s (n 15 3 T e 5 sl 08 5 085 ¢ Joll p 5Ty adl sl
855 pdall s e 2 Y 1T Lo Lo il i B cnd 5 drs Bl oo Iy ol o I ) Bl s U o5
Jo8 Y Sy o B Tkl s a2y o ol 53 ighs o JB Sty O gt Y JB B3l 15 G
gls Sad s Sl Gl el (] Aol Cadl dy iy of & J J g5 e Joely JSTUT L B foms Y
Olmo b b Lol 55 Ulo Sl s 135 WaSlal 5 8302 Sliie (§ Gl s soloms 515 L)l L oo
L W DLkl eda fo b se o IS L] oy s b odans 1 5 par J] S50 85 g anhel dndoo pnio 0
2 5 ) Ol 8 g5y T I Slin b OF st 1n s L J 55 ) Oloes oy 3 U

el o la Lo 5 S5 ¢ el Vs ade 58T o a5 LTL UG

Jis ) oy Lo 2l ol I3 sy o5 s Q5 ol B o e 8 IS 8 Wigs Tl W ol &) s
el Ul o Y b s JB s G bT Y o

Traduction
1l y avait un certain individu parmi les habitants de Bistam qui fréquenta assidument le cercle
d’Abi Yazid al-Bistami. Un jour il déclara a Abu Yazid : « Maitre, voici trente ans que je jeiine le
Jjour et je veille la nuit, et j’ai abandonné mes passions et pourtant je n’ai rien trouvé dans mon
ceeur de ce que tu évoques. Néanmoins, je crois en toi et garde la foi. »
«Si pendant trois cents ans », répondit Abii Yazid, « tu jeiinais le jour et tu priais la nuit, tu ne
réaliserais jamais un atome de ce discours dans [’état oii je te vois. »
« Pourquoi ? », demanda le disciple.
« Parce-que tu es voilé par ton propre soi », répliqua Abii Yazid.
« Y-a-t-il un remede afin d’oter ce voile ? » demanda I’homme.
«Il'y en a mais tu ne ’accepteras jamais et tu ne le feras jamais », répondit Abu Yazid.

« Mais si », dit I’homme, «j’accepterai et je me conformerai a ce que tu me prescriras. »

29 Abd al-Rahman al-Gami, Nafahat al-uns, t. 1, ch. 42, éd. Beyrouth, al-awliyd’, éd. R. Nicholson, t. I, Londres, 1905, p. 146-147. Voir aussi
2003, p. 85 sur Abii Yazid. la traduction anglaise partielle, A.J. Arberry, Muslim Saints and Mystics,
30 Jhya’ ulim al-din, t. 3, Beyrouth, 1994, p. 258-259 (ch. sur le rida’). Londres, 1966, p. 112. Elle n'apparait pas dans la traduction francaise
Une version persane également de cette anecdote figure dans la notice d'A. Pavet de Courteille, Le Mémorial des saints, Paris, 1976.
ﬂ consacrée a Abl Yazid par Farid al-Din al-Attar (1119-1229), Tadkirat 3" Cf. notre Deux traités, p. 94, n. 196.

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LEGENDES CROISEES : UN SOUFI TALMUDISTE ET UN KABBALISTE SOUFI

« Eh bien », dit Abit Yazid, « va sur le champ chez le coiffeur et rase ta barbe et la téte. Ote ces
vétements et ceins-toi d’un pagne en laine grossiére. Suspends autour de ton cou une musette et
remplis-la de noisettes. Puis réunis autour de toi des enfants et crie a tue-téte : Les enfants ! Celui
qui me gifle, je lui donnerai une noisette. Puis rends-toi au marché ou les gens te respectent et
donne-toi en spectacle dans cet état devant les gens qui te connaissent bien. »

« O Abii Yazid ! Gloire a Dieu! Tu me prescris de faire cela et c’est bien d’agir de la sorte ! »,
s’écria I’autre.

« En proférant la formule “Gloire a Dieu!” tu es devenu un polythéiste! », rétorqua Abii
Yazid 3.

« Cela m’est impossible, je ne puis le faire », protesta le disciple. « Indique-moi autre chose que
Jje pourrais faire. »

« Commence, tout d’abord, par cela », déclara Abii Yazid, « afin de réduire ta fatuité et d’abaisser
ta personne, puis je te dirai ce qu’il convient de faire par la suite. »

«Je suis incapable de faire cela », répéta-t-il.

« Ne t’ai-je point dit que tu n’accepterais jamais ? Je le savais », dit Abii Yazid.

Anecdote concernant I’équanimité

La deuxiéme anecdote rapportée par Hayyim Vital concerne la notion ascétique de I’équanimité. Il

semble que la encore le kabbaliste Isaac de ‘Akko, sous I'influence de la discipline de I’istiwa’ dans le

soufisme, ait été le premier a introduire dans la mystique juive ce principe, dont il fit un préliminaire

fondamental de I’anachorese spirituelle et de la conjonction mystique (debegiit) avec le monde

métaphysique 3. A sa suite, on trouve cette notion chez un certain nombre de kabbalistes de 1’école

de

Safed, a laquelle appartenait Vital, ainsi que chez les hasidim postérieurs. D’ailleurs, le passage

suivant est emprunté par Vital a Isaac, qui y cite son maftre, le kabbaliste mystérieux R. Abner 34,

IN22POW AN WY DOTTIANAN 1 TARY 0O WOR X2 %D 9ET T1aR 7 0% MR MNNWAT 70 WM

TRNNWA DR IV QAR LR 720 TNIND 0D 10 012 ANR N2 ¢ TTIRNAT 1R R .22TTANNT 1 N
IR TPV DWW D7 T WM 7207 02 TART DR °32 W K : 17 MK .T°I2T RN 027 110 MK KPR
AR VI AP PR AR ,ATIANT 1A WRY, 372917 12 M DA IRIT IR WO I TR RD 11D MR 7 KD
TR ,TTAA7 119722 KPY 7729720 71292 WO WOAIN RY AWK TV ANMINWI ROW 1AT 92 00 2vwh 0 212
,MNWNW T ,NONPAR VIO 732% T Y19 79 DR TTIANN RANWD 1109V 7R TNawnn nvab

3

8}

77209 HoI1n

La version rapportée par Farid al-Din al-‘Attar , op. cit., p. 146, ajoute: 3% Le texte original figure dans Isaac de ‘Akko, Me'irat ‘eynayim, éd.

«car par cette formule tu n’as point glorifi¢ Dieu mais ta propre H. Erlanger, Jérusalem, 1975, p. 282.
importance. »

33 Voir notre Deux traités, p. 104 et M. Idel, Studies in Ecstatic Kabbalah,
Albany, 1988, p. 113, 147-148.

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

367


http://www.tcpdf.org

PAUL B. FENTON

Traduction

Concernant I’explication du mystere de I’équanimité, le rabbin Abner, de sainte mémoire, me dit
qu’un homme sage se rendit un jour chez un anachorete pour lui demander de I’accepter afin de
faire partie des anachoretes. L autre lui dit :

« Bienvenue devant Dieu, mon fils, car ton intention est bonne ! Cependant, informe-moi si tu as
atteint I’équanimité ou non. »

« Maitre, expliquez vos paroles », demanda I’homme.

«Si un homme t’honore et un autre t’humilie, est-ce que ces deux individus sont égaux a tes
yeux ? »

« Non Maitre » , répondit-il, « car celui qui m’honore me procure du plaisir et de la satisfaction,
tandis que celui qui m’humilie m’inflige de la peine, mais je n’en garde pas de rancune. »
«Monfils » , répondit le Maitre, « va en paix, car tant que tu n’as pas atteint I’équanimité au point ou
ton ame reste indifférente a I’honneur de celui qui t’honore et a I’ humiliation de celui qui t’humilie,
tu ne seras pas a méme d’attacher ta contemplation au but supréme lorsque tu entreprendras
[’anachorese. Cependant va et dompte davantage ton ceeur d’une véritable soumission jusqu’a ce

35

que tu parviennes a I’équanimité. Seulement alors pourras-tu pratiquer [’anachorese -°. »

Or, cette anecdote est a rapprocher de la définition de I’équanimité proposée par le Qiit al-qulib.

Ce dernier est un des manuels principaux du soufisme dii a la plume du mystique arabe Abu Talib
Muhammad b. ‘Ali al-Makki 3°, autorité en matiere de hadit, mort 2 Bagdad en 380H/990. On y trouve
le noyau de cette anecdote sous forme d’un des hadit fictifs, souvent forgés par les soufis, dont le
porte-parole demeure néanmoins le prophete Mahomet, cité anonymement par notre kabbaliste !

I OT Ly gl bl lls s s L1 ol szl s i 331 iy 055G 5 oS sl s Ol Y1 A e a3

.37fJJ\)CJl\i\J¢.oL5MJG?éwi@jdﬁ?qw\&&jdﬁij&\y

L’ascese qui découle de la foi véritable et de la contemplation du monde futur, adviendra apres
la réalisation de ’ascese et I’ équanimité...

L’indice en est la tradition que nous avons relatée selon laquelle le Prophéte avait dit a un
individu :

« As-tu atteint I’ équanimité ? »

« Comment puis-je atteindre I’équanimité ? », répliqua-t-il.

« Lorsque la louange et le blame te seront égaux », répondit le Prophete.

35 Ketabim hadashim me-Rabbent Hayyim Vital, p. 9-10. également un role important dans le systéme d'al-Ghazall, qui démarqua

36 Sur cet auteur voir, L. Massignon, op. cit., a l'index. diailleurs des passages entiers du Qut d'al-Makki dans son Thya’ ‘uliim

3T Al-Makki, Qat al-quliib, t. 1, éd. Le Caire, 1961, p. 547-548. Al-Makki al-din. Voici ce qu'on y lit dans le Livre du blame de 'honneur, Beyrouth,
offre une autre définition de I'équanimité, op. cit., t. II, p. 16: «Nul 1994, t. IV, p. 78: «L'équanimité devant celui qui le blame ou qui le
ne saura dominer la station de la “confiance” (tawakkul) tant qu'il loue est le premier des degrés de la perfection. Il ne sera ni attristé par
n'éprouve pas I'¢quanimité devant la louange et la critique de la part le blame ni réjoui par la louange.»

368

des créatures»; voir aussi, p. 53. La discipline de 'équanimité joue

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LEGENDES CROISEES : UN SOUFI TALMUDISTE ET UN KABBALISTE SOUFI

Nous ferons observer, pour conclure, que ni Hayyim Vital ni [saac de ‘Akko, ne sont les premiers
a évoquer ce hadit, qui figure déja dans les Devoirs des cceurs du théologien moraliste Bahya Ibn
Paquda (actif vers 1050) 8. On sait que ce dernier mit a contribution dans son ouvrage d’éthique
quantité de matériel soufi, dont I’identification demeure un des desiderata des recherches en religion
comparée. Cependant, il est clair de la comparaison avec le passage chez Bahya que celui-ci n’est pas
la source immédiate de nos kabbalistes, dont le texte dérive vraisemblablement de quelque recueil
soufi.

Pour s’en convaincre, voici 1’original arabe de la version d’Ibn Paquda, suivie de la traduction
hébraique de Juda Ibn Tibbon (circa 1120-1190), réalisée en 1161 :

pllls bl Bt (g gl JB ¢ pme 5T I JB €y 2l Jo ) cmliad JB &l JB Y1 any ye S5 055
.394,,L>Jtaiwbpw\:\?,;&w@;a?)mO&meu@t\;g\spdduvJu

La version hébraique de Juda Ibn Tibbon
TV INNWI D MR 2PV AR 2D MR 2DNNWIT AAN? MKW L,DTO0NT 2 TR DY 1K 120
TIPHYI R D DR AT OR YOAN IR, DTNWT .NYAT KD 1TV 19 OR 9 IR IRD 19 AR 2013 1w

40 mTnna nohom o7 onn MANTRAY

Traduction

Un saint parla ainsi a son compagnon :

— « Toutes choses te sont-elles égales ? »

— « Quelles choses ? »

— « La louange et le blame te sont-ils égaux ? »

— « Certes non! »

— «Alors, tun’as pas atteint le but ; fais effort, peut-étre arriveras-tu a ce degré, le plus haut et le

plus désirable de la sainteté *1. »

Nous espérons que ces quelques exemples suffiront pour illustrer un aspect de 1’interaction
religieuse qui eut lieu entre les adeptes mystiques de deux grandes traditions juive et musulmane.
Leurs maftres n’hésiterent pas a s’emprunter mutuellement des matériaux édifiants pour éclairer les

vérités spirituelles qu’ils avaient en commun.

38 Sur lui, voir G. Vajda, La Théologie ascétique de Bahya Ibn Paqouda, Paris,  *C Hobot ha-lebabdt, Jérusalem, 1975, p. 183.

1948. # D'apreés Ibn Paquda, Introduction aux devoirs des ceeurs, trad. A. Chouraqui,
39 Bahya Ibn Paqtida, al-Hidaya ila fard'id al-qulib, ch. V, 5, A.S. Yahuda Paris, 1950, p. 353.
(éd.), Leyde, 1912, p. 246. 369

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 38 (2004), p. 357-369 Paul B. Fenton
Légendes croisées: un soufi talmudiste et un kabbaliste soufi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

