
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 38 (2004), p. 311-356

Anna Caiozzo

Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations
astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


311

Annales islamologiques 38—2004

Anna CAIOZZO

Astrologie, cosmologie et mystique
Remarques sur les représentations astrologiques circulaires 
de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles)

DANS l’art islamique proche oriental, les représentations circulaires du zodiaque et des planètes  

 sont des formes assez peu fréquentes, voire d’une extrême rareté, dans les compositions  

 les associant.

Alors que les signes du zodiaque et les planètes sont fréquemment représentés dès le XIIe siècle 

sur divers supports, dans une aire géographique allant de la région de Syrie-Mésopotamie jusqu’au 

Khorasan, les représentations circulaires ne se généralisent qu’à partir de la fin du XVe siècle, dans 

de petites miniatures, parfois sur fond bleu, et constellées de points dorés figurant les étoiles 1. Ces 

représentations circulaires, limitées à la représentation solitaire d’un signe ou d’une planète, semblent 

alors témoigner du souci à la fois esthétique et symbolique de replacer le zodiaque ou la planète dans 

leur élément d’origine: le ciel.

Ces formes circulaires ne sont pourtant pas novatrices, elles paraissent même assez fréquentes dans 

l’Antiquité sur toutes formes de supports 2. En effet, l’iconographie du zodiaque se fixe à l’époque

hellénistique et, dès lors, les zodiaques circulaires se multiplient dans le bassin méditerranéen aux Ier 

et IIe siècles apr. J.-C. dans l’Empire romain d’Occident et d’Orient, où ils décorent le pavement des 

demeures 3, le plafond des temples égyptiens (zodiaque de Dendera ou Tabula Bianchini), les bas-

reliefs des mithraea, sans oublier les monnaies datées du règne d’Antonin 4. Dans ces représentations 

circulaires, le zodiaque, qui représente la bande de l’écliptique figurant la course du soleil dans les

cieux, est compartimenté en douze secteurs égaux, chacun agrémenté d’un signe particulier, et les douze 

figures y sont généralement associées aux divinités du panthéon gréco-romain, parfois aux figures des

décans (en Égypte), et le plus souvent elles encerclent un buste de Sol et de Luna, les luminaires 5. 

 1 Par exemple, TuÌfat al-fiaræ’ib, Vienne, Österreichische Nationalbibliothek, Ms. 
N. F. 155, Tabriz (?), Rabî© II 897/1492, dessiné par Pîr Îusayn. Manuscrit 
décrit et de nombreuses illustrations publiées par D. Duda, Islamische 
Handschriften I, Persische Handschriften I: Textband, Vienne, 1983, p. 76 sq. Voir 
également M. Kowalska, «Remarks on the Unrecorded Cosmography Tuhfat 
al-gharâ’ib», FolOr 9, 1967, p. 11-18.

 2 Voir les références fournies dans J.-H. Abry (éd.), Les tablettes astrologiques de 
Grand (Vosges) et l’astrologie en Gaule romaine, Actes de la Table ronde du 18 mars 
1992 organisée par le Centre d’études romaines et gallo-romaines de l’université de 
Lyon III, Lyon, 1992.

 3 D. Parrish, Season Mosaics of Roman North Africa, Rome, 1984, pl. LXIV, nº 162, 
pavement d’une demeure, Bir Chana.

 4 Monnaies romaines fabriquées à Alexandrie avec au centre Isis et Sérapis, 
encerclés par les bustes des sept divinités planétaires, environnées par le 
cercle des signes du zodiaque, G. Dattari, Monete imperiale greche. Catalogo 
de la Collezione G. Dattari compilato dal propietario, Le Caire, Ifao, 1901, pl. 26 et 
nºª 2982, 2983, 2984.

 5 F. Gury, «L’iconographie zodiacale des Tablettes de Grand», dans J.-H. Abry 
(éd.), op. cit., p. 141-160 et plus précisément p. 118-119.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

312

Ces représentations antiques sont perpétuées à l’époque médiévale grâce aux copies de manus-

crits enluminés datant des IIIe et IVe siècles à l’image des Aratea, manuscrits byzantins du IXe siècle 

décrivant la mythographie des cieux 6.

Ces manuscrits présentent des conceptions des cieux souvent fort originales et d’une grande com-

plexité, s’inspirant à la fois des théories astronomiques ayant cours à l’époque hellénistique, mais 

aussi des savoirs astrologiques; l’astronomie relevant de la science de l’observation, l’astrologie de la 

prédiction où les planètes, dans leurs associations aux signes du zodiaque, jouent un rôle particulier 

sur le macrocosme et l’avenir des hommes 7.

De ce fait, il semblerait que les miniatures présentant sous forme de planisphères les orbes 

concentriques planétaires ou les constellations du ciel des fixes aient eu une vocation astronomique

plus marquée que les représentations «compartimentées» présentant zodiaque et divinités planétaires, 

mais sans que ce caractère soit systématique.

Parmi les miniatures qui nous sont parvenues, on peut en effet distinguer trois grandes catégories 

de représentations des cieux.

D’une part, à l’image des globes célestes ou des voûtes peintes dans l’Antiquité 8, certaines repré-

sentations se limitent à la représentation du ciel des Fixes, constellations de l’hémisphère nord, sud 

et du zodiaque, selon la mythographie désormais canonique mise en place par Aratos de Soles et ses 

continuateurs. Les planisphères émanant de certaines copies d’Aratea, comme celui du Ms. Clm. 210, 

fº 113 daté de 818 conservé à la Bayerische Staatsbibliothek de Munich ou celui d’une copie byzantine 

plus tardive, le Ms. Vat. Gr. 1087, (XVe siècle, fº 310vº, fig. 1) de la Bibliothèque vaticane, en sont

de parfaites illustrations 9. Ce ciel des astronomes est aussi présent dans l’art islamique car, outre les 

instruments d’études comme les globes, les traités enluminés dont le plus représentatif est à partir du 

XIe siècle celui du Livre des Étoiles Fixes de ©Abd al-RaÌmæn al-Sºfî 10, il figure aussi sur le dôme du

caldarium du palais omeyyade de QuÒayr ©Amra 11.

 6 Les Aratea sont des textes illustrés comprenant des fragments astronomiques 
des Phénomènes d’Aratos de Soles, le poème hellénistique fondateur de 
la mythographie des cieux, et de ses continuateurs, tels l’Introduction 
aux Phénomènes d’Aratos de Géminos, Les Astrologiques de Manilius, Les 
Phénomènes d’Avienus, L’Astronomie d’Hyginus ou La Mathesis de Firmicus 
Maternus. Ces manuscrits copiés entre le IVe et le IXe siècle véhiculèrent 
l’imagerie définitive du zodiaque médiéval occidental, et en partie du
zodiaque oriental, ou tout au moins l’iconographie qui lui servit de point 
de départ. Cf. E. Panofsky, F. Saxl, La mythologie classique dans l’art 
médiéval, Saint-Pierre-de-Salerne, 1990, p. 21-36.

 7 A. Le Bœuffle, Le vocabulaire latin de l’astronomie I, thèse, Paris, 1970, 
Lille, Service de reprographie des thèses de l’université de Lille III, 
1973, p. 10: «Il n’y a aucun traité d’astronomie dans la littérature latine 
parce qu’il n’y eut aucun astronome de métier à Rome.» L’auteur souligne 
p. 14, le rôle déterminant de l’orateur Cicéron dans l’établissement 
d’un vocabulaire spécifiquement astronomique.

 8 K. Lehmann, «The Dome of Heaven», ArtBull 27, 1945, p. 1-27 et H. P. 

L’Orange, Studies on the Iconography of Cosmic Kingship in the Ancient East, 
Oslo, 1953, p. 18-27.

 9 Planisphère des constellations de la sphère des Fixes dans une copie des 
Aratea, Rome, Bibliothèque vaticane, Ms. Vat. Grec 1087, E. Savage-Smith, 
«Celestial Mapping», dans J. B. Harley, D. Woodward (éd.), Cartography 
in the Traditional Islamic and South Asian Society, Chicago-Londres, 
1992, fig. 2.2., p. 14. Voir aussi un autre planisphère de constellations de
la sphère des Fixes: Berne, Codex Bernensis 88, 1000, XIe siècle, fol. 11v°, 
ill. dans M. J. Vermaseren., The Mithraeum at Ponza, Leyde, E. J. Brill, EPRO, 
1974, pl. XXX.

 10 Voir E. Wellesz, «A Early al-Sûfî’ Manuscript in the Bodleian Library 
in Oxford», ArsOr III, 1959, p. 1-26 et E. Wellesz, An Islamic Book of 
Constellations, The Suwar al-kawâkib al-thâbita by ‘Abd al-Rahmân al-Sûfî, 
Oxford, 1965; P. Kunitzsch, «The Astronomer Abº-l-Îusayn al-∑ºfî 
and his Book on the Constellations», ZGAIW III, 1986, p. 56-81.

 11 F. Saxl, «The Zodiac of Qusayr ‘Amrah», dans K. A. C. Creswell, Early 
Muslim Architecture, II, 1932, p. 289-295.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

313

Le planisphère du manuscrit de la Bibliothèque vaticane Vat. Grec 1291 (IXe siècle), copié d’un 

original du IIIe ou du IVe siècle 12 et illustrant un manuscrit de textes astrologiques hermétiques, pré-

sente Hélios sous forme d’Apollon Phœbus au centre de la miniature, environné successivement par 

les douze mois puis par douze dieux tutélaires et enfin par les douze signes du zodiaque (fig. 2). À 

l’époque hellénistique s’impose la conception sphérique des cieux, dont la sphère supérieure com-

posée des douze signes du zodiaque est d’abord régie par l’un des douze grands dieux du panthéon 

gréco-romain, chaque dieu patronnant un signe particulier 13. 

Deux planisphères pourtant issus de copies d’Aratea, celui du Codex Vossianus de Leyde 

(IXe siècle) 14 ou de sa copie carolingienne de Boulogne-sur-Mer (photo 1) présentent, quant à eux, 

à la fois une théorie astronomique particulière, et un système cosmologique qu’Aristote, puis Ptolé-

mée, imposèrent à l’astronomie; les sept corps célestes se déplacent de façon homocentrique sur des 

sphères qui s’emboîtent dans l’ordre suivant: Lune, Mercure, Vénus, Soleil, Mars, Jupiter et Saturne 

et au-delà, la huitième sphère englobante, celle des étoiles fixes, en l’occurrence du zodiaque ici 15.

Ce système limitant à sept le nombre de planètes, à la fois issu de l’observation millénaire des astro-

nomes et de l’identification des étoiles aux divinités planétaires du système babylonien, fut adopté par

les astrologues «chaldéens», redéfinissant les rapports entre signes et planètes dans une redistribution

de deux domiciles planétaires (diurne et nocturne), mais un seul pour les luminaires 16. 

Ainsi, dans le planisphère de Leyde ou de Boulogne, les sept sphères, celle de Saturne, Jupiter, 

Mars, Soleil, Vénus, Mercure et Lune, se superposent mais en intégrant la conception héliocentrique 

d’Héraclide du Pont où Mercure et Vénus apparaissent comme des satellites du Soleil 17. 

Cette conception fut définitivement abandonnée avec le triomphe de la théorie géocentrique pto-

léméenne qui s’imposa désormais dans les miniatures de l’Occident médiéval mais plus rarement en 

Orient (fig. 7), en présentant les sept planètes gravitant sur leur sphère autour de la terre. Ces formes

 12 F. Cumont, «Astrologica», RevArch 3, 1916, p. 11.
 13 Pour Manilius, douze grands dieux patronnaient chacun un signe du 

zodiaque; ces derniers furent réduits à sept par l’astrologie alexandrine, 
aux plus importants de l’Olympe, afin de simplifier le système et de
les identifier aux sept astres mobiles à savoir Kronos-Saturne, Zeus-
Jupiter, Arès-Mars, Hélios-Soleil, Aphrodite-Vénus, Hermès-Mercure, 
Séléné-Lune. Au IXe siècle, Abº Ma©‡ar reprit largement les théories 
astrologiques de Firmicus Maternus et de sa Mathesis, ouvrage rédigé 
vers 334-337 apr. J.-C. Les anciennes planètes proche-orientales furent 
ainsi assimilées aux dieux gréco-romains probablement durant l’époque 
séleucide. Voir à ce sujet G. Seznec, La survivance des dieux antiques, 
essai sur le rôle de la tradition mythologique dans l’humanisme et l’art de 
la Renaissance, Paris, 1993, p. 49-52 et Manilius, Les Astrologiques ou 
la science sacrée du ciel, A.-G. Pingré (trad.), Paris, 1970, p. 137; Pallas 
– Minerve protège le Bélier, la déesse de Cythère le Taureau; Apollon 
dans les Gémeaux; Mercure en Cancer; Jupiter en Lion; Cérès-Déméter 
en Vierge; Vulcain en Balance; Mars en Scorpion; Diane en Sagittaire; 
Vesta en Capricorne; Junon en Verseau; Neptune en Poissons.

 14 Sur le fac-similé du manuscrit de Leyde, R. Katzenstein, E. Savage-
Smith, The Leiden Aratea, Ancient Constellations in a Medieval Manuscript, 
Malibu, The Paul Getty Museum, 1988 et B. S. Eastwood, «Origins and 

Contents of the Leiden Planetary Configuration (Ms Voss Q.79, fol. 93vº), 
An Artistic Astronomical Schema of the Early Middle Ages», Viator 14, 
1983, p. 1-40

 15 J.-P. Verdet, Une histoire de l’astronomie, Paris, 1990, p. 39-70.
 16 L’ensemble des domiciles des cinq planètes et des deux luminaires dans 

les signes porte le nom de «thème du monde», ou «genitura mundi». 
D’après Firmicus Maternus, il aurait été défini par Nechepso et Petosoris
(et plus vraisemblablement par les hermétisants), A. Bouché-Leclercq, 
L’Astrologie grecque, Paris, 1899, p. 187 et F. Cumont, «Les noms des 
planètes chez les Grecs», AntClass 4, 1935, p. 5-43, p. 27-28; chaque 
dieu, par exemple, reçut une étoile mésopotamienne pour tutelle: 
Hermès-Mercure reçut l’étoile Nabº et fut Stilbôn, Aphrodite-Vénus 
reçut Ishtar et fut Phosphoros; Arès-Mars reçut Nergal et fut Puoresis; 
Zeus-Jupiter reçut Marduk et fut Phainôn, Cronos-Saturne reçut Ninib-
Ninurta et fut Phaéton. 

 17 J. Flamant, «Un témoin intéressant de la théorie d’Héraclide du Pont, le 
manuscrit Vossianus latinus 79q. de Leyde», Hommages à M. J. Vermaseren 
I, p. 381-391. Cette conception est en fait celle d’une catégorie de 
planisphères antiques, comme nous l’observons dans le Codex Vossianus 
de Leyde, ou dans sa copie de Boulogne.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

314

circulaires sont en effet celles de la plupart des miniatures ornant les manuscrits latins du IXe au 

XIVe siècle, celle de Guillaume de Conches, de Barthélemy l’Anglais, de Nicole Oresme, etc. 18 avant 

que les Livres d’heures n’imposent les vignettes associant le zodiaque aux travaux et aux jours 19, ou 

que les traductions d’ouvrages orientaux ne s’accompagnent de miniatures plus novatrices, comme 

celles ornant les manuscrits de Michel Scot 20.

Pourtant en regard de tous ces «systèmes», c’est une conception sphérique et compartimentée des 

cieux, un peu analogue à celle visible sur les monuments ou les monnaies romaines 21, qui apparaît dans 

les métaux du monde musulman médiéval dès les XIIe et XIIIe siècles, peut-être pour des raisons plastiques 

(arrondis des plateaux, fonds des bols et des chaudrons) 22 et fréquemment de façon élaborée, associant 

dans une composition d’ensemble le zodiaque et les planètes (fig. 5-6).

En effet, la présentation de type planisphérique et «astronomique» comportant les orbites des pla-

nètes semble sinon ignorée du moins peu usitée par l’art islamique, et réservée en priorité aux ouvrages 

scientifiques d’astronomie théorique 23 puis à quelques planisphères astrologiques tardifs présentant les 

mansions de Lune (fig. 7).

Quelques rares miniatures à vocation didactique présentent en effet une conception très schématique 

des cieux ptoléméens; ce sont deux peintures sous forme de maquettes ornant les copies illustrées du 

Traité du savoir et des inventions mécaniques ingénieuses, Kitæb fî ma©rifat al-Ìiyal al-handasiyya de 

Íazarî (595-97 / 1198-1200) 24, et ce depuis la plus ancienne copie, le Ms. T.S.K. Ahmet III 3472, réalisé en 

602 / 1205-1206 à Diyær Bakir 25. Ces miniatures ont pour objet d’aider à la construction d’une clepsydre 

indiquant à la fois les heures et les saisons grâce aux signes mobiles du zodiaque et aux déplacements des 

deux luminaires 26. Une maquette circulaire indique le mécanisme principal, l’orbite du Soleil et de la Lune 

autour de la terre et le cercle du zodiaque orné des douze constellations dont l’imagerie provient des figures

astronomiques simplifiées héritées du Livre des Étoiles Fixes de ©Abd al-RaÌmæn al-∑ºfî. Un demi-zodiaque 

est également visible dans la seconde maquette, ornant en demi-cercle le portique de l’horloge à eau composée, 

entre autres, d’automates musiciens.

 18 M. Lachièze-Rey, J.-P. Luminet, Figures du ciel, Paris, 1998, p. 29, 
nº 26; Guillaume de Conches, De Philosophia Mundi, 1276-1277, Paris, 
Bibliothèque Sainte-Geneviève, Ms. 220, fº 115vº, p. 28, nº 25; Nicole 
Oresme, Livre du ciel et du monde, 1377, Paris, BN Ms. Fr. 565, fº 69rº, 
p. 171, nº 286; Barthélémy l’Anglais, De Proprietatibus Rerum, trad. Jean 
Corbichon, 1372, copié par Gilles Gracien et enluminé par Évrard 
d’Espingues, XVe siècle, Paris, BN, Ms. Fr. 9140, fº 169rº.

 19 Par exemple R. Cazelles, Les très riches heures du duc de Berry, Paris, 1988 
et H. Bober, «The Zodiacal Miniature of the Très Riches Heures of the 
Duke of Berry, Its Sources and Meaning», JWI 11, 1948, p. 1-34.

 20 D. Blume, Regenten des Himmels, zur Geschichte astrologisher Bilder in 
Mittelalter und Renaissance, Munich, 1990, Munich, Ms. Clm 10268, 
pl. 60-63 et Vienne, Ms. ÖNB, Codex 2352, pl. 64-70, Vienne, Ms. ÖNB, 
Codex 3394, pl. 71-78.

 21 Et d’ailleurs un peu semblable dans l’esprit, à celle du Manuscrit grec 
1291 de la Bibliothèque vaticane évoqué plus haut, présentant les mois 
et les douze dieux.

 22 E. Baer, «The Ruler in Cosmic Setting A Note on Medieval Islamic 
Iconography», dans Essays on Islamic Art and Architecture, dans 
A. Daneshvari (éd.), Honor K. Otto-Dorn, 1981, p. 17.

 23 Par exemple M. Lachièze-Rey, J.-P. Luminet, op. cit., p. 27, nº 23; Nasir 
al-Din al-Tusi, Tadhkira fi ‘ilm al-hay’a, 1389, Paris, BN, Ms. Ar. 2509, fº41 
rº.

 24 D. Hill, Ibn al-Razzæz al-Jazarî, Kitæb fî ma©rifat al-Ìiyal al-handasiyya, The 
Book of Knowledge of Ingenious Mechanical Devices, Dordrecht, 1974.

 25 Ce zodiaque reproduit des formes astronomiques héritées en grande 
partie de la tradition iconographique du Livre des Étoiles Fixes de ©Abd 
al-RaÌmæn al-∑ºfî et, à ce titre, il ne présente pas le même intérêt que 
les miniatures à vocation astrologique décrites plus loin. Sur la tradition 
des Étoiles Fixes, voir supra, n. 10, et sur les copies de Íazarî, R. Ward, 
«Evidence for a School of Painting at the Artuqid Court», The Art of Syria 
and the Jazîra (1100-1250), J. Raby (éd.), Oxford University Press, 1985, 
p. 69-83; F. ÇaÏman, Z. Tanındı, Topkapı Sarayi Museum, Islamic 
Miniature Painting, Istanbul, 1979, p. 10.

 26 Dont nous avons analysé les implications symboliques dans le 
«Chapitre 4 Du trône de Salomon à celui de Khusraw une relecture de 
l’horloge à eau d’al-Jazarî», dans Images du ciel d’Orient au Moyen Âge, 
Paris, 2003, p. 56-59.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

315

Deux autres copies présentent des variantes de ce zodiaque: il s’agit du manuscrit de la Freer Gallery of 

Art, copié en 1315 27 et du manuscrit d’Istanbul, T.S.K., A. 3461 (photo 2) 28. Le zodiaque a ici une vocation 

clairement astrologique car il se distingue des autres modèles par la présence de la planète en domicile dans 

le signe affectant l’iconographie de façon significative. Signalons que si cinq signes, le Bélier, le Taureau, le

Cancer, le Lion et le Capricorne, ont peu, voire pas changé du tout, en revanche dans la copie de 1315, les 

Gémeaux sont devenus siamois, deux têtes émergeant d’un seul corps et ils tiennent des objets indéterminés; la 

Vierge est sous les traits de Mercure un adolescent tenant dans une main deux épis et dans l’autre une faucille; 

une jeune femme, Vénus, est assise jambes croisées sous la Balance; un jeune homme, Mars, accroupi, tient 

à côté d’elle un scorpion dans ses mains; le Sagittaire lutte toujours contre le Dragon, le Verseau, laborieux 

Saturne, semble hisser une corde hors d’un puits et les Poissons sont représentés par un jeune homme, Jupiter, 

assis jambes croisées, les bras écartés, qui brandit deux poissons. Dans celle d’Istanbul, les Gémeaux sont 

assis mais Vierge, Sagittaire et Verseau sont identiques aux signes de la Freer Gallery 29. Ce sont donc les 

premières miniatures circulaires d’un zodiaque astrologique.

En dehors des miniatures de la clepsydre qui ignorent cependant la représentation figurée des planètes, cinq

miniatures apparaissent comme étant particulièrement originales, tant par leur forme que par leur composition: 

un folio isolé d’époque jalayride montrant les planètes regroupées dans un médaillon 30; un folio appartenant 

à un  Iskandar Næma conservé à la Bibliothèque Marciana de Venise qui présente une composition regroupant 

zodiaque et planètes 31 comme dans les trois autres miniatures, l’Horoscope du prince timouride Iskandar 

Sul†æn, et les deux folios de l’album Hazine 2153 conservé au musée de Topkapı Sarayi et issus d’ateliers 

timourides ou turkmènes entre 1430 et 1450 32.

 27  Illustration dans E. Atil, Art of the Arab World, Freer Gallery of Art, 
Smithsonian Institution, Washington D. C., 1975, nº 44, p. 103 et selon 
E. Atil, ibid., p. 102, la copie de 715 / 1315 aurait été exécutée en Syrie 
mamelouke par Farrºq b. ©Abd al-Læ†if al-Yaqºtî al-Mawlanî.

 28 Selon R. Ward, op. cit., p. 76 et E. Atil, op. cit., p. 149, le Ms. T.S.L. A. 
3461 daterait du XIIIe siècle et serait un produit du même atelier que le Ms. 
T. S. L., A. 3472 et le Ms. T.S.L. H. 414; or, selon nous, il présente de grandes 
différences iconographiques, en particulier les zodiaques de la clepsydre sont 
radicalement différents. Pourquoi le même atelier aurait-il varié sans raison 
apparente l’iconographie à la même époque? Il est possible que le manuscrit 
soit un peu plus récent, du début du XIVe siècle, comme la copie dispersée 
de 1315.

 29 Sur les caractéristiques iconographiques particulières du zodiaque 
astrologique, voir infra. 

 30 Médaillon présentant les planètes, Londres, Collection Colnaghi, folio 
isolé (Binney Collection), jalayride, 1400 environ. Une feuille avec une 
miniature circulaire au recto (les planètes) et, au verso, une face humaine 
dans les nuages, peut-être la Lune. Le folio mesure 31,5 sur 20,5 cm, la 
surface écrite 27 sur 16 cm et la miniature 15 sur 16 cm. Exposition 7 
avril-20 mai 1976, Persian and Mughal Art, Colnaghi’s, P. and D. Colnaghi 
and Co Ltd (éd.), Londres, 1976, nº 10, p. 104. Publié par J. Badiee dans 
son Ph. D., An Islamic Cosmography, The Illustrations of The Sarre Qazwînî, 
Ph. D., University of Michigan, 1978, p. 422, pl. 58.

 31 Publié dans le catalogue de l’exposition, Alessandro Magno, Storia e mito, 
Rome, Palais Ruspoli, décembre 95 - mars 96, Fondation Memmo, 
nº 141, p. 365 et Pl. 141e.

 32 B. Gray, The Arts of the Book in Central Asia, 1979, p. 242.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

316

1. DES PRÉSENTATIONS CIRCULAIRES  
AUX FIGURES TRADITIONNELLES ET NOVATRICES

1.1. Le folio jalayride isolé de la Binney Collection fig. 3

La plus ancienne des miniatures circulaires connues présentant une série de sept planètes est un 

folio isolé d’un traité semble-t-il astrologique, conservé dans une collection privée 33. Il est daté de 

l’époque jalayride (du début du XVe, mais plus vraisemblablement de fin du XIVe siècle 34).

Les planètes sont dessinées dans des vignettes circulaires et disposées dans un cercle au centre 

duquel se trouve le Soleil. Cette disposition est visible sur divers objets en métal, boîtes circulaires, 

encriers, chaudrons à l’image des couvercles d’une boîte ayyoubide en bronze conservée à Bologne 35, 

au Victoria and Albert Museum (XIIIe siècle) 36, ou au Musée du Louvre (XIVe siècle) 37, d’un chaudron 

du Bargello (début XIVe siècle) 38 ou d’un bol iranien en céramique du Metropolitan Museum of Art 

(fin XIIe-début XIIIe siècle) 39.

La seule analogie avec ces divers objets repose sur le Soleil central, tête humaine cerclée de rayons et la 

planète Vénus jouant du luth. Saturne est certes un homme âgé à peau sombre et barbe blanche portant 

pesamment une bêche sur l’épaule, mais il est ici debout; Mercure assis jambes croisées ne possède aucun 

de ses attributs habituels, mais il semble parler ou argumenter, comme ses fonctions de scribe le recomman-

dent; Mars est reconnaissable à son allure de guerrier (il est toutefois privé de l’arme et de la tête coupée). 

Deux planètes retiennent l’attention: la Lune est remplacée par le signe du Cancer tenant une face humaine; 

c’est la première fois que le signe se substitue à la planète comme dans le cas de Jupiter, métamorphosé en 

jeune archer, un genou à terre s’apprêtant à tirer. Le signe du Sagittaire vient ici remplacer la planète et cette 

substitution est d’autant plus étrange que Jupiter est le plus souvent représenté encadré par les Poissons, signe 

dans lequel il est aussi en domicile. 

Cette série révèle une connaissance parfaite et implicite des fonctions des planètes, et elle aurait pu être 

copiée d’un Traité des nativités d’Abº Ma©‡ar (Kitæb al-mawælîd), tel celui de la Keir Collection d’époque 

 33 J. Badiee, op. cit., p. 422, pl. 58.
 34 En effet, quelques personnages présentent d’étroites affinités avec

certaines miniatures d’époque jalayride du Kitæb al-bulhæn ou de la 
cosmographie du Ms. BN Sup. persan 332 réalisés dans l’atelier d’AÌmad 
Íalayr à Bagdad. La qualité de l’exécution est cependant loin d’atteindre 
celle des précédents manuscrits.

 35 Bologne, Museo Civico, nº 2129, XIIIe siècle, ill. dans E. Baer, op. cit., 
fig. 1.

 36 La boîte du Victoria and Albert Museum, datée de 1238 / 1240, réalisée 
pour le souverain ayyoubide al-Malik al-©Ædil II, E. Baer, op. cit., 
pl. 14.

 37 Boîte circulaire aux planètes et aux musiciens, Paris, musée du Louvre, 
inv. nº 6032, Égypte ou Syrie, XIVe siècle, (Legs L. Dru, 1905). Boîte 
circulaire mesurant 15 cm de diamètre et 0,6 cm de hauteur. Sur le 
couvercle, les planètes sont figurées assises, tenant leurs attributs

habituels; au centre le soleil sous forme stylisée (cercle radiant). 
Expositions: Paris, musée des Arts décoratifs, 1909, nº 111; Paris, musée 
de l’Orangerie, 1971, nº 161; Londres, 1976, nº 215; Paris, Grand-Palais, 
1977, nº 451; Paris - Unesco 1981 L’Islam, la philosophie et les sciences; 
Paris, 1982/1983 L’Orient des croisades; Paris, Palais de Tokyo, 1983/1984 
Le Prince en terre d’Islam; Paris, Palais de Tokyo, Aspects de l’art en terre 
d’Islam, 1984.

 38 Eredità dell Islam, Arte islamica in Italia, G. Curatola (éd.), Venise, 1994, 
nº 174, p. 305-306 et pl. 307.

 39 New York, M.M.A., Rogers Fund and Gift of the Schiff Foundation, 1957 
(57.36.4), bol en céramique, peinture sous couverte, Iran du Nord ou 
du Centre, fin XIIe, début XIIIe siècle, dans S. Carboni, Following the Stars, 
Images of the Zodiac in Islamic Art, The Metropolitan Museum of Art, 1997, 
ill. p. 20 et couverture.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

317

jalayride, comme le supposé folio, où les planètes sont représentées de façon très originale et si fréquemment 

que les attributs ne servent plus, comme dans les séries isolées, à définir le personnage 40.

L’origine du folio est certes inconnue, mais dans une adaptation turque de la fin du XVIIe, début du 

XVIIIe siècle de la cosmographie de Qazwînî, commandée par le vizir ÎaÏÏî Ismæ©îl Pa‡a en 1697 et conservé 

à Berlin, le Ms. Or. Fol. 2562 (Turquie, 1114 / 1703, photo 3), nous pouvons observer, conservé au milieu 

de la série des planètes présentées individuellement et selon les poncifs iconographiques habituels, un folio 

particulier le fº 50rº qui est pour ainsi dire l’exacte réplique du folio de la Binney Collection 41. Le Soleil est 

cependant privé de ses rayons et Saturne de sa bêche, mais la position et la gestuelle des personnages sont 

identiques.

On peut alors se demander si le folio original qui servit de modèle aux deux miniatures appartenait à un 

album de prototypes plus qu’à un manuscrit, ou déjà à une cosmographie, peut-être en langue persane, puisque 

la particularité de ces cosmographies est de représenter les signes et non les constellations du zodiaque 42, 

ce qui n’est pas impossible compte tenu de la particularité de certaines planètes représentées ici par le signe 

du zodiaque dans lequel elles sont en domicile: Jupiter en archer comme le Sagittaire, et la Lune tenue par 

un crabe, le Cancer. 

Ce folio jalayride assez particulier montre qu’à la fin du XIVe et au début du XVe siècle, les planètes 

sont largement assimilées aux signes alors qu’à la fin du XVe siècle, ces derniers acquièrent une autonomie 

permettant la mise en place d’un zodiaque sous-tendant simplement l’influence des planètes 43.

1.2. L’Horoscope d’Iskandar Sul†æn (817/1414) fig. 4

Contrairement à la plupart des thèmes de géniture, il fut élaboré par les astrologues à Shiraz en 

813 / 1411, au début de son règne alors qu’Iskandar Sul†æn le petit fils de Tîmºr Leng avait 27 ans, 

et non en 786 / 1384, année de sa naissance 44. Il régna en effet sur le Fars de 1409 à 1414 et fut un 

des patrons renommés des lettres et des arts du livre à l’époque timuride, se signalant pour l’intérêt 

particulier qu’il portait aux ouvrages d’astrologie et d’astronomie dont il fut le commanditaire 45.

 40 Voir par exemple le Sagittaire, symbolisé par son arc et un carquois dans 
son second décan, dans le Kitæb al-mawælîd de la Keir Collection et du Ms. de 
Sarajevo, Ms. Keir Coll., fº 34v. et de la Bibliothèque universitaire de Sarajevo, 
fº 17v., dans S. Carboni, «Two Fragments of a Jalayrid Astrological Treatise 
in the Keir Collection and in the Oriental Institute in Sarajevo», IslArt II, 1987, 
p. 149-186, fig. 31 ou Jupiter pêchant des poissons, Ibid., fig. 38.

 41 Berlin, Staatsbibliothek, Ms. Or. Fol. 2562, Îusayn b. MuÌammad 
b. MuÒ†afæ, Mir‘æti ©aÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa ka‡f fiaræ’ib al-mawÏudæt, 
calligraphe Yºsuf al-Mîlavî, 11 ƒº’l-ÌiÏÏa 1114 / 28 avril 1703; voir 
B. Flemming, Türkische Handschriften, Wiesbaden, 1968, nº 318, 
p. 254-255. et Illuminierte islamische Handschriften, 1971, Wiesbaden, 
p. 244.

 42  A. Caiozzo, Images du ciel d’Orient au Moyen Âge, p. 172-192.
 43 Sur le zodiaque astrologique voir A. Caiozzo, «Le ciel de l’astronome, 

le ciel de l’astrologue et le ciel du sorcier trois conceptions des cieux 
dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval», ResOr XII, 1999, 

p. 11-51. En effet, le zodiaque est habituellement représenté accompagné 
de la planète en domicile dans le signe, système qui triomphe à l’époque 
hellénistique sur l’exaltation. De ce fait, le Bélier est associé à Mars, 
le Taureau à Vénus, le Cancer à La lune, les Gémeaux à Mercure et 
à la Tête du Dragon, le Lion au Soleil, la Vierge à Mercure, la Balance 
à Vénus et le Scorpion à Mars, le Sagittaire à Jupiter et à la queue du 
Dragon, le Capricorne à Saturne et les Poissons à Jupiter.

 44 Il fut composé par MaÌmºd b. YaÌyæ b. al-Îasan b. MuÌammad ©Imæd 
al-MunaÏÏim al-Ka‡î, voir L. P. Elwell-Sutton, «A Royal Nativity Book», 
Logos Islamikos, In Honorem Georgii Michaelis Wiskens, R. M. Savory (éd.), 
Toronto, 1984, p. 119-136; F. Keshavarz, «The Horoscope of Iskandar 
Sul†æn», JRAS, p. 197-208.

 45 Z. Akalay, «An Illustrated Astrological Work of the Period of Iskandar 
Sultân», dans Akten des VII. Internationalen Kongresses iranische Kunst und 
Archäologie, 7-10 septembre 1976, p. 418-425.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

318

La miniature appartient à un ouvrage de 86 folios fournissant le détail des pronostics, et se présente 

sous la forme d’un double folio entièrement enluminé sur fond bleu roi, couleur de la voûte céleste; 

pas un espace n’échappe aux cascades de frises végétales florales ou d’étoiles dorées peintes autour

des miniatures. La composition est une vaste roue délimitée par deux cartouches présentant les douze 

maisons de l’Horoscope et entourée aux quatre angles par un ange offrant des présents. À l’intérieur, le 

cercle est divisé en douze secteurs comportant chacun un médaillon avec un signe du zodiaque. Certains 

d’entre eux sont accompagnés des planètes présentes dans le signe au moment de la conception. Dans 

les espaces vacants (sans planète), les rayons sont ornés d’une frise végétale au motif de fleurs de lys.

Au centre, chaque rayon s’achève sur le descriptif des maisons dans lesquelles se trouvent les signes 46, 

mais qui ne sont jamais représentées en astrologie islamique, et très peu en Occident.

Le zodiaque est d’une rare élégance: les figures animales sont dessinées avec sobriété dans les

tons marron gris alors que les vêtements des hommes sont décorés de broderies dorées; des nuages 

stylisés parcourent tous les médaillons du zodiaque et l’arrière-plan des planètes.

Le texte de l’horoscope indique que le natif aura une longue vie, prospère et remplie de succès, 

mars en première maison indiquant victoires et conquêtes 47.

1.3. Le folio 164rº de l’Album Hazine 2153 photo 4

Cette miniature pourrait être contemporaine de l’Horoscope d’Iskandar Sul†æn dont elle s’inspire 

pour les décors des fonds des médaillons. La composition des planètes est voisine de l’Iskandar Næma 

de la Marciana car, dans ce cas, les signes du zodiaque forment la première sphère à l’intérieur de 

laquelle se trouve celle des planètes et au centre le Soleil 48. Les couleurs sont vives, soutenues, les 

vêtements brodés, les corps allongés comme dans l’art timouride de la première moitié du XVe siècle; 

les plumes des anges sont très allongées et indépendantes les unes des autres, comme on le voit par 

exemple dans le Mi©ræj Næma de la Bibliothèque nationale (Ms. BN Sup. turc 190) 49 ainsi que dans le 

Ωæh Næma de Cleveland (Museum of Art, nº 56.10, Shiraz, 1444) 50 ou dans la ⁄amsa de 1445-1446 

ou celle de 1494 (Londres, British Museum, Or. 6810) 51, ce qui fait pencher pour une date voisine du 

milieu du XVe siècle. Cette datation tardive est corroborée par l’iconographie épurée de cette miniature. 

Par ailleurs, si cette miniature a été réalisée à Shiraz, elle a trouvé bien des modèles d’inspiration, 

en particulier sous Pîr Budaq, fils de Jahæn Ωæh, fervent protecteur des arts. En effet, le style est ici 

mixte: il s’inspire en partie des miniatures timourides comme celle d’une copie de la cosmographie 

de Qazwînî, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt, le Ms. T.S.K. Revan 1976 (1441) et de l’art 

 46 Chaque planète habite dans une demeure lorsqu’elle «aborde la 
proximité de la Terre». Elle règne donc sur l’une des douze maisons 
(bayt / buyºt), dont elle marque irrévocablement le registre (maison 
des voyages, de la famille, des amis, etc.). En effet, en même temps 
qu’une planète circule, dans le temps de sa révolution propre 
le long du zodiaque, elle circule aussi, le temps d’une journée, 
autour du ciel proche de la Terre. Pour un instant donné, on la 
situera donc dans l’une des douze maisons qui divisent le ciel 
en un lieu donné. Ces douze maisons étant analogues aux douze 

signes, la planète se retrouvera à avoir plus ou moins d’affinité 
avec la maison où elle se situe.

 47 L. P. Elwell-Sutton, op. cit., p. 130.
 48  Publiée en noir et blanc par E. Kühnel, Miniturmalerei im islamischen 

Orient, Berlin, 1922, p. 41.
 49 M. R. Séguy, Mirâj Nâmeh, Le voyage miraculeux du Prophète, Paris, 

Bibliothèque nationale, Ms. Sup. Turc 190, Paris, 1977.
 50 B. Gray, La peinture persane, Genève, 1977, p. 102-103.
 51 Ibid., p. 112.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

319

de cour timouride de la belle époque, mais aussi de celui plus dépouillé des œuvres réalisées à Shiraz 

pour Iskandar Sul†æn, et qui portent encore le reflet de l’art jalayride. Ce «pseudo-horoscope» est un

produit hybride: les vêtements et les ailes des anges relèvent du style des miniatures timourides du 

milieu du XVe siècle 52 et la simplicité des planètes et des costumes de celui de l’Horoscope d’Iskandar. 

Signalons entre autres que le Ms. T.S.M. Revan 1976 possède une seconde partie copiée en 870 / 1466 

pour Pîr Budaq 53.

1.4. Le folio 160rº de l’Album Hazine 2153 photo 5  
et le folio de l’Iskandar Næma de la Marciana photo 6

Les deux exemplaires suivants sont très proches par le style et reflètent une origine commune. Il s’agit

d’une page d’album, le folio 160rº de l’Album Hazine 2153 (33,5 cm de diamètre) et d’une miniature de 

l’Iskandar Næma de la Bibliothèque Marciana, copie de l’Iskandar Næma d’AÌmedî 54. 

Dans le folio 160rº de l’Album Hazine, le zodiaque et les planètes figurent à l’intérieur de deux séries de

médaillons dans un grand cercle polylobé. Dans ce folio de grande taille, 133 sur 49,5 cm, chaque sphère 

mesure 6 cm de diamètre.

La miniature de l’Iskandar Næma offre une composition un peu particulière. Deux registres superposés 

sur fond doré symbolisent le ciel et la terre. La partie supérieure représente les cieux composés d’un cercle 

doré sur fond bleu azur étoilé, englobant successivement zodiaque et planètes. La partie inférieure figure le

monde terrestre, un paysage végétal composé d’un arbre dont les rameaux s’épanouissent, encadré de chaque 

côté par deux cyprès. Le fond de la miniature végétale est rose orangé et délimité par des rochers violets. 

Le monde céleste occupe les deux tiers de la page et semble directement relié au monde terrestre par les 

rameaux de l’arbre. Ici, la terre et l’arbre, environnés par les eaux figurées par des motifs dentelés, semblent

reliés aux cieux, car aucune limite n’a été dessinée entre le rebord supérieur de la terre et le ciel 55.

L’origine de ces deux miniatures n’est pas certaine. La première (folio 160rº) appartient à l’Album 

Hazine 2153, propriété du prince Aqqoyunlu Ya©qºb Beg (1749-1790) qui régna sur la Perse orientale 

après les Timourides. Certaines miniatures de cet album sont très célèbres et rattachées au groupe de 

peintres «Siyah Qalam 56». Les origines et les dates différentes des dessins et peintures collectés dans 

les albums rendent complexe leur attribution à une époque, ou une école de peinture donnée. Si certains 

d’entre eux sont proprement turkmènes, réalisés à Tabriz ou dans sa région dans la seconde moitié 

du XVe siècle, d’autres sont très antérieurs et datent de la fin du XIVe siècle ou du premier quart du 

XVe siècle, réalisés à Bagdad, Tabriz; d’autres, enfin, furent exécutés à Herat ou Samarkand vers le

milieu du XVe siècle 57.

 52 M.R. Séguy, op. cit.; voir les ailes des anges à chaque folio.
 53 B. Gray (éd.), op. cit., p. 245 et B. W. Robinson, E. J. Grube, G.M. 

Meredith-Owens, R. W. Skelton, Islamic Painting and the Arts of the Book, 
B.W. Robinson (éd.), Londres, 1976, p. 141-142.

 54 E. J. Grube, «The Date of the Venice Iskandar Nameh.», IslArt, 1987, 
p. 187-202. D’après Grube, la copie aurait été réalisée vers 1450 par un 
atelier turkmène.

 55 Par ailleurs, le style du manuscrit reste globalement celui de Shiraz, 
E. Atil, «Ottoman Miniature Painting under Sultân Mehmed II», ArsOr 9, 
1973, p. 107.

 56 N. Atasoy, «Four Istanbul Albums and some Fragments from Fourteenth 
Century Shâh Nameh.», ArsOr 8, 1970, p. 19-48 et F. ÇaÏman, «On the 
Contents of the Four Istanbul Albums H. 2152, 2153, 2154 and 2160», 
IslArt I, 1981, p. 31-36.

 57 Ibid., p. 34. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

320

Les miniatures de l’Album Hazine (fº 160rº ) comme celles de la Marciana relèvent de l’art et du 

style turkmène. Le dessin au trait est réalisé d’une main sûre avec une recherche certaine dans le décor 

(nuages à la chinoise, ustensiles) et dans le paysage.

De nombreux traits identiques apparaissent dans deux cosmographies datant de 1480-1490: un 

©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt (Oxford, Bodl. L. Laud Or. 132) 58 et un TuÌfat al-fiaræ‘ib (Vienne, Ö.N.B., Ms. 

N.F. 155) 59. Vénus joue de la harpe, la Lune apparaît sous la forme d’une face humaine décorée.

La série du folio 160rº montre cependant un signe exceptionnel pour cette époque, que nous 

avons rencontré dans des miniatures jalayrides ou dans les métaux mamelouks: les Gémeaux sia-

mois. En revanche, les pattes massives du Sagittaire, le puits apparent du Verseau, le croissant tenu 

par le Cancer, sont plus proches des cosmographies de Qazwînî timourides. Certains signes, enfin,

sont atypiques voire d’une grande originalité absente généralement des représentations astrologiques 

turkmènes souvent très simplifiées: le Capricorne est perché sur un rocher, Vénus figure sous la

forme à la fois sous le signe de la Balance et en Taureau, le signe du lion est figuré par deux fauves

se tournant le dos d’où émerge un Soleil stylisé. L’artiste a visiblement recherché une présentation 

originale de chaque signe accompagné ou non de sa planète maîtrise, tant par les décors que par la 

petite scène que présente chaque signe.

En outre, les personnages portent des sortes de bonnets coniques que l’on retrouve dans les 

miniatures de l’école de Herat vers 1425-1450 et les plumes des ailes des anges sont également 

particulières, similaires à celles du folio 164rº, s’effilant à leur extrémité, ailes que l’on observe dans

les ouvrages timourides, tissus, miniatures, datant de 1425-1450 et exécutés en Asie centrale.

Aussi, il est difficile de dire avec certitude si le modèle du Hazine 2153 est turkmène ou timouride. 

Il pourrait se situer dans la première moitié du XVe siècle, marquant l’évolution des figures astrolo-

giques vers d’autres modèles, ceux des cosmographies de la fin du XVe (Vénus, la Lune, le Soleil). 

Quant à celui de la Marciana, il pourrait en revanche dater de la seconde moitié, voire de la fin, du

XVe siècle et avoir été réalisé dans des centres provinciaux, tel Tabriz.

2. LA VOCATION ASTROLOGIQUE DES MINIATURES

Les représentations astrologiques du zodiaque et des planètes les plus anciennes et les plus 

nombreuses appartiennent à l’art du métal alors que dans l’art du livre, elles sont beaucoup plus rares 

et tardives. On peut, par exemple, en observer dans un manuscrit de la fin du XIIe siècle, Le livre de la 

Thériaque (Paris, Ms. BN 2964, 1199) 60, et dans deux manuscrits du XIIIe siècle, un compendium de 

magie, le Daqæ‘iq al-Ìaqæ‘iq (Paris, Ms. Persan 174, 1272) 61 et dans une cosmographie de Qazwînî, 

©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt (Munich, Ms. codex 464, 1283) 62.

 58 B. W. Robinson, A Descriptive Catalogue of the Persian Paintings in the 
Bodleian Library, Oxford, 1958, p. 32-47.

 59 Voir n. 1.
 60 B. Farès, Le livre de la Thériaque manuscrit arabe à peintures de la fin du XIIe 

siècle conservé à la Bibliothèque nationale à Paris, Le Caire, Ifao, 1953.

 61 M. Barrucand, «The Miniatures of the Daqâ’iq al-haqâ’iq (B.N. persan 174). 
A Testimony to the Cultural Diversity of Medieval Anatolia», IslArt IV, 
1991, p. 113-142.

 62 F. Saxl, «Beiträge zu einer Geschichte der Planetendarstellungen im 
Orient und Okzident», Islam 3, 1912, p. 151-177. H. C. Graf von Bothmer, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

321

Les représentations astrologiques se généralisent dans l’art de la miniature des XIVe et XVe siècles, 

en particulier dans les cosmographies qui font souvent l’objet de commandes de la part des princes 

jalayrides, timourides ou turkmènes. Ces représentations se font sous la forme de miniatures rectangu-

laires, parfois de pleine page, dans les traités astrologiques d’époque jalayride tel le Kitæb al-bulhæn 

d’Oxford 63, dans le Kitæb al-mawælîd d’Abº Ma©‡ar de la Keir Collection 64, dans les cosmographies 

arabes de Qazwînî (Sarre Qazwînî 65 ou Ms E7 de Saint-Pétersbourg 66), ou dans les cosmographies 

persanes timourides du début du XVe siècle, comme le Ms Revan 1660 67.

2.1. L’iconographie des planètes de l’astrologie arabo-persane

Le folio jalayride nous offre comme nous l’avons dit une série très originale. Chez Iskandar Sul†æn, 

les planètes sont «personnalisées» dans le sens où elles ne peuvent et ne doivent indiquer que de bons 

augures. Elles sont beaucoup plus simples dans leur présentation et semblent contempler la naissance 

du prince à la vie politique, alors que dans les trois autres représentations, elles ne sont pas porteuses 

d’intentions précises liées à un horoscope, en dehors des significations symboliques intrinsèques

à chacune d’elle, mais elles participent en revanche, par leur réunion, à la présentation de diverses 

conceptions cosmologiques présentes dans le monde musulman médiéval.

Deux types de courants iconographiques sont ici représentées. Dans l’Album Hazine (fº 164rº), la 

série pourrait être celle d’une cosmographie timouride des années 1420-1440, car toutes les planètes 

ont des caractéristiques voisines des cosmographies dessinées à cette époque. En revanche, l’Iskandar 

Næma et le fº 160rº présentent de fortes analogies avec les cosmographies turkmènes ou timourides 

de la fin du XVe siècle, le ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt de la BN (Paris, Ms. Sup. pers. 1781) et la TuÌfat al-

fiaræ‘ib de l’Ö.N.B. (Vienne, Ms. N.F. 155) 68.

La Lune est représentée de deux façons différentes. La première, la plus classique depuis le 

XIIe siècle 69, est celle d’un personnage assis tenant le cercle fermé devant sa tête dans trois repré-

sentations. On observe quelques variantes: un roi couronné assis jambes croisées (folio jalayride) ou 

remontées, vêtu de violet ou de vert (folio 164rº) et tenant un halo (Horoscope). Dans le fº 160 ou 

l’Iskandar Næma, la Lune est un visage rond aux bandeaux répartis de chaque côté du visage (cerclé 

de doré dans le manuscrit de Venise). Dans le fº 160rº, elle est parée de peintures frontales et faciales 

au henné qui lui donnent un caractère féminin 70.

Die Illustrationen des Münchner Qazwînî von 1280 (Codex Arab. 464), Ph. 
D, Munich, 1971.

 63 S. Carboni, Il kitâb al-bulhân di Oxford, Turin, 1988.
 64 S. Carboni, IslArt II, 1987, p. 149-186.
 65 J. Badiee, op. cit.; id., «The Sarre Qazwînî, An Aqqoyunlu Manuscript», 

ArsOr 14, 1983, p. 97-105.
 66 S. Carboni, «Constellations, Giants and Angels from al-Qazwînî 

Manuscripts», Oxford Studies in Islamic Art X/1, 1995, p. 83-98.
 67 F. Çagman, Z. Tanindi, Islamic Miniature Painting, Istanbul, 1979, p. 20 et 

F. E. Karatay, Topakap¬ Sarayi Müzesi Kütüphanesi Farsça Yazmalar KataloÏu, 
Istanbul, 1961, nº 193.

 68 Voir les planètes du Ms de Vienne, Ö.N.B., N.F. 155 (Tabriz, 1492), 
D. Duda, op. cit., I, p. 76 sq., pl. 73-75 et celles du Ms. de Paris, BN, 
Sup persan 1781 (Herat, 1488), F. Richard, Splendeurs persanes, manuscrits 
du XIIe au XVIIe siècle, exposition, Paris, Bibliothèque nationale de France, 27 
novembre 1997-1er mars 1998, Paris, 1998, ill. p. 101.

 69 En particulier dans le double frontispice du Livre de la Thériaque, voir 
n. 36.

 70 A. Caiozzo, Images du ciel d’Orient au Moyen Âge, sur la constitution de 
l’iconographie de la Lune et ses implications astrologiques, p. 99-101, 
et l’évolution dans les cosmographies, p. 172.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

322

Mercure, à l’instar du dieu mésopotamien Nabº, est devenu un scribe dans l’astrologie arabe 

puisqu’il patronne les fonctions intellectuelles et celles de secrétaire 71; il est présenté comme un 

lecteur dans l’Horoscope, dans le folio 160rº, mais il écrit dans les trois autres cas; les instruments 

propres à la fonction de scribe qu’il occupe désormais en astrologie islamique, sont posés à côté de 

lui: encrier, qalam, boîte à qalam, livre et repose-livre (Iskandar Næma, folio 164rº) 72.

Vénus, patronne des loisirs, à l’image de la courtisane qui inspira son iconographie dans le monde 

mésopotamien puis iranien 73, est couronnée; elle joue du luth comme de coutume (folio jalayride), 

dans une éclatante tunique jaune (fº 164), rose (Horoscope, Iskandar Næma), ou de la harpe, instrument 

qu’elle affectionne dans les cosmographies persanes 74, comme dans le folio 160rº.

Mars, planète tutélaire de la guerre et de la violence, est doté de ses habituels attributs: il brandit 

dans les cinq cas son épée de la main gauche, et agrippe la tête de l’ennemi (étendu à ses pieds dans 

le fº 160rº) 75.

Dans le folio jalayride et dans les fºs 160rº et 164rº, le Soleil émerge derrière le Lion. Cette repré-

sentation propre au signe du Lion tend à se substituer à l’époque timouride, à celle de la planète 

comme le montrent de nombreuses cosmographies (Manchester, Ms. Ryl. 37 76, Istanbul, Ms. FætiÌ 

4172 77, Londres, Ms. B. L. Or. 12.220) 78. Les artistes timourides suivirent parfois les modèles les 

plus répandus, véhiculés dès le XIIe siècle par les métaux, telle la représentation du Soleil en domicile 

en Lion 79. En revanche, dans l’Horoscope d’Iskandar Sul†æn, le Soleil est un personnage couronné 

tenant, comme la Lune, un halo devant sa tête, et il devient une simple face cerclée de rayons dans 

l’Iskandar Næma.

Jupiter, devenu par les grâces de l’astrologie planète de la sagesse, de la méditation et des hommes 

pieux et justes 80, est représenté de cinq façons différentes. Jeune archer dans le folio jalayride, c’est 

un jeune homme aux yeux clos en prière ou en méditation dans l’Iskandar Næma; un lecteur dans 

le folio 160rº, et dans le folio 164rº, vêtu de bleu, une de ses couleurs favorites, il parle ou explique 

comme l’indique le geste de sa main. Plusieurs livres sont posés devant lui.

Dans l’Horoscope d’Iskandar Sul†æn, un doute persiste quant à l’identification de Mercure et de

Jupiter. La couleur la plus fréquemment attribuée à Mercure étant le vert, il tiendrait dans ce cas précis 

un astrolabe, mais dans les cosmographies de la fin du XVe siècle, c’est Jupiter qui en a l’apanage. 

 71 Ibid., p. 102-103.
 72  Ibid., p. 175.
 73  Ibid., p. 104-106.
 74 Ibid., p. 175.
 75 Ibid., p. 106-109 et p. 176.
 76 Ibid., p. 173 et p. 181 et Qazwînî, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-

mawÏºdæt, Manchester, John Rylands Library, Ms. Ryl. Pers. 37 (ex Bland), 
daterait du milieu XVe siècle (1440 env.). Décrit par B. W. Robinson, 
Persian Paintings in the John Rylands Library, Londres, 1980, p. 35-69.

 77 Qazwînî, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt, Istanbul, 
Bibliothèque Süleymaniye, Ms. FætiÌ 4172, 906  / 1501 (Aqqoyunlu, Iran 
occidental).

 78 Qazwînî, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt, Londres, Oriental 
Collection of the India Office Library, British Library, Ms. Or. 12.220, 

Herat, 909 / 1503-1504. N. Titley, Miniatures from Persian Manuscripts, 
The British Library, Londres, 1977, p. 110 sq. et G. M. Meredith-Owens, 
«A New Illustrated Manuscript of the ‘Ajâ’ib al-Makhlûqât», British 
Museum Quaterly, 1960, p. 67-68.

 79 L’association du Soleil au Lion est un thème fort ancien dans l’art du Proche-
Orient en particulier dans les cultes zoroastriens; voir par exemple J. Ries, 
«Le culte de Mithra en Iran», Aufsteig und Niedergang des römischen 
Welt, Band II, 18/4, 1990, p. 2744-2750 et J. Orbe, «Pre-islamic 
Period», dans A. U. Pope, P. Ackerman (éd.), A Survey of Persian Art, From 
Prehistoric Times to the Present I, Londres, 1938, réimpr. 1981, p. 729. Dans la 
Perse sassanide, les lions décoraient le trône du Roi Soleil, Ninurta 
vainqueur du dragon des ténèbres, voir pl. 208A, (vol. IX, 1981).

 80  A. Caiozzo, op. cit., p. 176.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

323

Ici cependant, l’astrolabe semble avoir pour vocation d’établir le thème astral et non d’indiquer la 

qibla; aussi, c’est Mercure, patron des astrologues et des sciences secrètes qui le détient. Jupiter est 

en bleu comme dans le folio 164rº et montre alors du doigt le repose-livre en bois, support habituel 

des Corans.

Dans le folio jalayride, Saturne est un simple paysan portant sa bêche comme sur de nombreux 

métaux. Roi étranger à la peau sombre, il offre deux couronnes au prince dans l’Horoscope d’Iskandar 

Sul†æn. Métamorphosé en idole hindoue à peau noire, il est doté de sept bras dans les fºs 160-164 et 

dans l’Iskandar Næma et il tient divers objets dont un sabre et une tête coupée, un tamis, un bol, un 

rat, une pioche, une couronne. Saturne a réuni tous ses attributs de bons et mauvais augures: pioche 

et tamis liés aux activités agricoles qu’il patronne, couronne pour la sagesse liée à l’expérience et à la 

patience, qualités qu’il incarne; rat, scorpion et tête coupée comme des sortes de talismans destinés 

à écarter le malheur des hommes. Le scorpion est l’emblème de Mars et, en tant que tel, apporte la 

mort et la guerre, mais il est également l’un des thèmes des intailles magiques et des talismans que 

l’on observe à la même époque, représenté dans les cosmographies en persan 81. Le scorpion est 

un vieil apotropaïon dont Apollonios de Tyane installait les effigies dans les villes anatoliennes et

proche orientales pour en écarter la venue 82. Ainsi, il rejoint les animaux nuisibles associés à Saturne 

dont le rat, animal sombre souterrain, «ahrimanien 83» et saturnien selon le Tafhîm 84, animaux que 

l’on redoute tout en usant de leur effigie pour s’en préserver 85. En revanche, contrairement au rat, 

le scorpion fut longtemps un emblème de fécondité, attribut d’Ishara, déesse mésopotamienne de la 

fécondité et du mariage 86. En astrologie, il régit l’instinct sexuel qui en est le fondement. Le scorpion 

est l’une des créatures de la Terre dont Saturne incarne l’esprit chthonien, et les mythes babyloniens 

et sumériens racontent que c’est Tiamat (le dragon, l’esprit de la terre) qui crée les monstres, serpents, 

scorpions. De même, Gaïa, la Terre dans la mythologie grecque, divinisa le scorpion pour avoir mordu 

Orion 87. Le scorpion est donc un emblème de la fertilité mais dont le sens reste dualiste comme tout 

ce qui concerne Saturne 88.

De l’analyse iconographique des planètes, il ressort que la série la plus originale reste sans conteste 

le folio jalayride à la fois proche des métaux mais associant trois planètes chacune à l’un de ses domi-

ciles Jupiter en Sagittaire, Saturne en Capricorne, Lune en Cancer, le Soleil au centre, Vénus, Mars 

et Mercure sans attribut particulier outre leur costume ou leur occupation. Au XIVe siècle et au début 

 81 Qazwînî, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt le Ms. BN Sup. persan 
1781 (Herat, 1488) et le Ms. BN Sup. persan 2051 (Shiraz, fin XVe siècle), 
voir F. Richard, Splendeurs persanes, 1998 p. 101 et p. 108.

 82 Apollonios de Tyane, Bælînºs pour les musulmans, est considéré comme 
l’un des pères de la magie orientale, voir W. L. Dulière, «Protection 
contre les animaux nuisibles assurée par Apollonios de Tyane dans 
Byzance et Antioche. Évolution de son mythe», ByzZeit 63, 1970, 
p. 247-277. 

 83 H. S. Nyberg, «Questions de cosmologie et de cosmogonie 
mazdéennes», JA, 1931, p. 199.

 84 Al-Bîrûnî, Tafhîm, The Book of Instruction in the Elements of the Art of 
Astrology, Written in Ghaznah on 1029 a. d., Reproduced from British 

Museum Ms. Or. 8349, R. R. Wright (trad.), Londres, 1934, p. 247. 
Dans le système grec héllénistique, les rongeurs (rat, souris) étaient 
déja associés à Saturne, voir A. Bouché-Leclercq, L’astrologie grecque, 
p. 317.

 85 Al-Maqrisî, «La mosquée al-Azhar», dans J. Sauvaget, Historiens arabes, 
Paris, 1946, p. 161.

 86 D. Van Buren, «The Dragon in Ancient Mesopotamia», Orientalia 15, 
1946, p. 1-14 et Orientalia 16, 1947, p. 251-254.

 87 W. Deonna, «Mercure et le Scorpion», Latomus 17,1958, p. 646-656.
 88 Sur Mars et Saturne et la signification de leurs images, A. Caiozzo,

«La représentation de Mirrî≈ et ZuÌal, planètes maléfiques et
apotropaia», AnIsl 37, 2003, p. 23-58.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

324

du XVe siècle, planètes et signes sont dans un rapport très étroit, comme nous l’avions observé dans 

l’anthologie de 1341 ou dans les premières cosmographies timourides. 

En revanche, l’Horoscope d’Iskandar Sul†æn datant du début du XVe siècle est beaucoup plus 

traditionnel: les planètes sont à la fois proches des prototypes des métaux, mais originales par leur 

fonction de témoin; toutes semblent occupées à l’horoscope du prince et lui offrent, par leur exemple, 

le chemin à suivre: Saturne lui offre la royauté, Mercure calcule la position des astres, Jupiter montre 

le Coran, Mars les activités guerrières, et Vénus, les loisirs. Les planètes du folio 164rº sont assez 

fidèles à cette tradition de représentation.

Quant au folio 160rº et à l’Iskandar Næma, ils présentent de grandes similitudes, et montrent les pla-

nètes dans le style turkmène de la fin du XVe siècle, en particulier la Lune et le Soleil en rosette comme 

dans les cosmographies de la fin du XVe siècle (Ms. Ö.N.B. N.F. 155 ou Ms. Bodl. L. Laud 132).

Les cinq folios montrent donc trois types de représentations principales entre le XIVe et la fin du

XVe siècle. 

2.2. Les signes du zodiaque 

Concernant le zodiaque, on distingue deux grands types de représentations, celle associant les 

planètes aux signes de façon systématique et la seconde, une série mixte pratiquée par l’Horos-

cope d’Iskandar, le folio 164 et l’Iskandar Næma (une partie des signes séparés de la planète en 

domicile): 

– le Bélier est représenté seul dans les quatre folios; 

– le Taureau du folio 164rº, bossu et maigre, contraste avec l’animal domestique, bâté de vert, de 

l’Horoscope; il se retourne dans l’Iskandar Næma, semblant gratter le sol du sabot, alors qu’il galope 

portant un ange; serait-ce Vénus? dans le folio 160rº;

– le Cancer est un crabe à carapace dentelée marron pâle à huit pattes et deux pinces (Horoscope, 

folio 164rº) qui tient la Lune, un croissant presque plat dans le folio 160rº et une tête humaine dans 

l’autre dans l’Iskandar Næma; 

– le Lion de couleur marron, est assis sur son arrière-train dans l’Horoscope d’Iskandar Sul†æn, 

marche dans le folio 164rº et se retourne dans l’Iskandar Næma.

En revanche, dans le folio 160rº, deux lions encadrent une face cerclée de rayons, une des repré-

sentations du Soleil dans certaines cosmographies (Ms. B.L. Add. 23564 réalisé à Shiraz vers 1440 89, 

Sarre Qazwînî, Ms. E7 de Saint-Pétersbourg). Cette fois encore, la planète se confond avec le signe 

comme Jupiter en Sagittaire, ou la Lune en Cancer dans le folio jalayride. Cette étroite association 

de la planète au signe semble une tendance fréquente dans les manuscrits de la fin du XIVe et de la 

première moitié du XVe, procédant de la volonté de montrer l’association entre signe et planète dans 

le zodiaque et la présence visuelle des signes chez les planètes.

 89 Qazwînî, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt, Londres, Oriental 
Collection of the India Office Library, British Library, Ms. Add. 23.564, 

Shiraz, 845 / 1441. N. Titley, op. cit., p. 86-87 sq., nº 238.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

325

Le Scorpion, simple prolongement de la queue du Cancer dans l’Horoscope d’Iskandar Sul†æn ou 

dans l’Iskandar Næma, est dédoublé et tête-bêche dans le folio 160rº et dans le 164rº.

Le Capricorne, grande chèvre à longues cornes blanches (Horoscope d’Iskandar) ou marron (folio 

164rº et dans l’Iskandar Næma), est accompagné d’un vieil homme, sans doute Saturne, dans le folio 

160rº.

Les Poissons, tête-bêche, gris et bleutés, se font face de façon exceptionnelle dans l’Iskandar 

Næma.

Les Gémeaux relèvent de traditions différentes, siamois tenant une couronne ou une baguette ou 

des brins de feuillage (Horoscope, folio 160rº et Iskandar Næma). En revanche, le Dragon, la huitième 

planète dont la Tête est en domicile en Gémeaux 90, réapparaît sous forme d’une tête humaine au 

milieu des hommes-reptiles dans le folio 164rº. 

L’iconographie de la Vierge est assez uniforme: c’est un homme jeune à demi agenouillé, coupant 

le blé.

La Balance est associée à Vénus sous la forme d’un adolescent ou d’une jeune femme couronnés, 

ou même d’un ange assis jambes croisées tenant le fléau à hauteur de sa tête.

Le Sagittaire reste un hybride, tirant sur le Dragon 91 (Iskandar Næma, et fº 164rº ), mi-homme, 

mi-fauve, mi-reptile dans le fº 160rº comme dans les cosmographies timourides du début du XVe siècle 

(Ms. T. S. L. Revan 1660). Dans l’Iskandar Næma, le Sagittaire se métamorphose en un homme-reptile 

comme dans l’anthologie Mu’nis al-AÌrær de 1341 92 et le folio d’une cosmographie timouride (Lon-

dres, B. L., Ms. Or. 12.220, folio 24vº, 1503) 93.

Le Verseau reste un jeune homme à long bonnet tirant l’eau hors du puits dans les cinq 

miniatures.

Après celui des planètes, l’examen du zodiaque permet de cerner les dates hypothétiques des deux 

folios de l’Album Hazine 2153 et celui de l’Iskandar Næma.

Le folio 160rº, en dépit des deux rosettes représentant la Lune et le Soleil comme le font les 

manuscrits turkmènes, montre une série de signes majoritairement accompagnés de la planète en 

domicile (Taureau / Vénus; Gémeaux / Mercure et Tête du Dragon; Cancer / Lune; Lion / Soleil; 

Balance / Vénus; Vierge / Mercure; Sagittaire / Jupiter et Dragon; Capricorne / Saturne; Verseau / 

Saturne ). Seule la planète Mars est absente des signes.

De ce fait, cette série s’apparente à la tradition de représentation des signes associés aux planètes 

fréquente dans les métaux et au XIVe siècle comme on l’a vu dans les manuscrits jalayrides et dont il reste, 

semble-t-il, des bribes d’influence dans les manuscrits timourides de la première moitié du XV e siècle.

En revanche, le fº 164rº et l’Horoscope d’Iskandar relèvent paradoxalement de la tradition qui semble 

s’imposer à partir du milieu du XVe siècle et dont il est précurseur. Seule la moitié des signes restent associés 

 90 W. Hartner, «The Pseudo-Planetary Nodes of the Moon’s Orbit in Hindu 
and Islamic Iconography», ArsIsl V, 1938, p. 121-159.

 91 Ibid., la Queue du Dragon est en domicile dans le Sagittaire et elle se 
matérialise par cette cette tête de dragon sur laquelle le centaure tire 
à l’arc.

 92 Mu’nis al-AÌrær, Anthologie littéraire de MuÌammad Badr ÍaÏarnî, 

Le Sagittaire, le Capricorne, le Verseau, New-York, M.M.A., Legs 
Burnett, 1956-(57-51-25), fº 6 d-f v. illustrations dans S. Carboni, «The 
Illustrations of the Mu’nis al-Ahrâr», Illustrated Poetry and Epic Images, 
Persian Painting of the 1330s and 1340s, S. Carboni, M.-L. Swietochoswski 
(éd.), New York, The Metropolitan Museum of Art, 1994, p. 45.

 93 Voir n. 78.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

326

à la planète (Gémeaux, Balance, Vierge, Sagittaire, Verseau), soit les signes marquant habituellement les 

séries mixtes dans leur vocation astrologique.

L’Iskandar Næma diffère très peu de ces constatations: le zodiaque est mixte mais les planètes, en 

revanche, par la présence des rosettes de Lune et de Soleil, s’apparentent à celles des cosmographies 

turkmènes, et par les occupations de Vénus et de Jupiter, aux cosmographies timourides.

De ce fait, le fº 160rº (comme l’Iskandar Næma) pourrait être daté de la seconde moitié du XVe et 

effectuer la transition entre ce que nous appelons les séries timourides et les séries turkmènes.

3. DIVERSES CONCEPTIONS DES CIEUX?

3.1. Dans la cosmologie islamique

Selon le Coran, Dieu créa toute chose, dont la terre et les cieux. La structure superposée des cieux 

est évoquée dans plusieurs versets du Coran 94:

Dieu est celui qui a créé les sept cieux et qui en a fait autant pour la terre. LXV-12

et

Nous avons construit autour de vous sept cieux inébranlables. LXXVIII-12

et

Béni soit[…] Celui qui a créé les sept cieux superposés sans que tu voies de disproportion  

en la création du Tout Miséricordieux. LXVII/ 1 à 3

N’avez-vous pas vu comment Allâh a créé sept cieux superposés. LXXI/15 

L’autre évocation des cieux est celle que l’on trouve par exemple dans les récits tardifs de l’ascension 

du prophète tel le texte ouighour du Mi©ræj Næma (Paris, BN, Ms. Turc 190 95) ou Le Livre de l’Échelle 

de Mahomet, l’un des récits du Mi©ræj 96; l’ascension s’effectue d’un ciel à l’autre, et là encore cieux 

et terres qui se superposent les uns sur les autres sont en fait les sept cieux des astronomes. Dans 

l’Arbre du monde, le mystique Ibn ©Arabî n’hésite pas à nommer les cieux traversés par le prophète 

comme étant ceux d’une planète dans l’ordre désormais consacré par la cosmologie musulmane 97:

En ce ciel de la Lune, il rencontre son recteur Adam.

Au deuxième ciel de Mercure fait de perles blanches, il rencontre Jésus et Jean-Baptiste […].

Au troisième ciel de Vénus, il rencontre David et Salomon puis Joseph, régent du ciel.

Au quatrième ciel du Soleil fait d’argent pur, se trouve son régent Idris et ‘Izrafîl, l’Ange de la mort 

Malik gardien de l’enfer qui ne rient jamais.

Au cinquième ciel de Mars fait d’or pur, il rencontre Aaron et, au sixième ciel de Jupiter, Moïse.

Au septième ciel de Saturne réside Abraham…

 94 Le Coran, II, D. Masson (trad.), Paris, 1967.
 95 Mirâj Nâmeh, d’après le manuscrit ouighour de la Bibliothèque nationale, 

A. Pavet de Courteille (trad.), Paris, 1882.

 96 Le Livre de l’Échelle de Mahomet, Liber scale Machometi, G. Besson, 
M. Brossard-Dandré (trad.), Paris, 1991.

 97 Ibn ‘Arabî, L’Arbre du monde, M. Gloton (trad.), Paris, 1982, p. 172-173

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

327

En effet, avec la traduction de la Somme mathématique ou Almageste de Ptolémée, les savoirs 

astronomiques se vulgarisent et se diffusent dans les histoires universelles, celle de Mu†ahhar b. ™æhir 

al-Maqdisî 98 ou celle de Mas©ºdî (Xe siècle) dans les MurºÏ:

La Terre est ronde et située au centre de la sphère céleste. §195 chapitre III

Les sphères célestes sont au nombre de neuf; la première qui est aussi la plus petite et la plus 

rapprochée de la Terre, est la sphère de la Lune; la seconde, celle de Mercure; la troisième celle 

de Vénus; la quatrième, celle du Soleil; la cinquième celle de Mars; la sixième celle de Jupiter; 

la septième celle de Saturne. Toutes ces sphères ont la forme de globes renfermés l’un dans l’autre.  

 § 195 99

Les sphères sont rondes, elles entourent le monde et courent autour du centre de la terre, laquelle 

se trouve au milieu d’elles comme le point central de la circonférence. § 197

Le cosmos est conçu comme une entité sphérique semblable à un oignon dans laquelle les sphères 

de composition variée selon les avis, s’emboîtent et s’étagent 100.

Cosmographes et astrologues adoptent également cette structure des cieux qui combine étagements 

et emboîtements successifs des différentes sphères de façon géocentrique avec au centre, la Terre, 

puis la Lune, la sphère de Mercure, celle de Vénus, du Soleil, de Mars, de Jupiter et enfin de Saturne.

Au-dessus s’élève celle des fixes dont le zodiaque dépend, et enfin la grande sphère du Trône porteuse

du tout 101. 

Toutes les miniatures présentent certes des figures circulaires, plus ou moins élaborées et dont les

plus significatives sont l’Horoscope avec le folio jalayride et le folio 164rº d’Istanbul qui illustrent 

parfaitement ce modèle cosmologique d’un univers sphérique. 

La sphéricité des cieux est en effet incontestable et, dans les doctrines religieuses à base astrologi-

que telles les Rasæ’il des I≈wæn al-∑afæ‘, le cercle est considéré comme la figure divine et parfaite par

excellence 102. Tous les êtres célestes ont un mouvement circulaire car ils gravitent (de l’intérieur) non 

pas autour de la Terre mais de Dieu, en geste d’hommage que le pèlerin musulman reproduit d’une 

certaine façon dans ses circumambulations 103. 

Toutefois, on peut noter que dans les cinq cas présentés, contrairement aux planisphères des 

manuscrits byzantins illustrant la cosmologie ptoléméenne à l’image du Codex Vossianus ou de sa 

copie carolingienne de Boulogne-sur-Mer (photo 1), l’étagement successif des sphères n’a pas été 

respecté.

Le cas de l’Horoscope d’Iskandar Sul†æn est particulier: les subdivisions abritant zodiaque et 

planètes indiquent les douze maisons et les planètes sont associées par quartier à un signe particulier du 

zodiaque selon les directives astrologiques de l’horoscope: Mars en 10 e maison, Vénus en 3 e maison, 

 98 Al-Maqdisî, Le Livre de la Création et de l’Histoire II, M. Cl. Huart, Paris, 
1902, p. 5-9.

 99 Mas©ºdî, Murºdj al-dhahab wa ma©ædin al-djawhar, Les Prairies d’Or I, 
Barbier Du Meynard, Pavet de Courteille (trad.), revue et corrigée par 
Ch. Pellat, Paris, 1962, § 187-195.

 100 E. Jachimowicz, «Islamic Cosmology», dans C. Blacker, M. Loewe 

(éd.), Ancient Cosmologies, Londres, 1975, p. 150-151. 
 101 S. H. Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines, Londres, 

1978, p. 76. 
 102 Y. Marquet, La philosophie des I≈wæn al-∑afæ‘, Études et documents, Paris, Milan, 

1979, p. 139.
 103 Ibid.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

328

la Lune et Saturne en 6e maison, Mercure et Jupiter en 5e maison, le Soleil en 4e maison, le nœud du 

Dragon, ascendant en 8e et le descendant en 2e mais non représentés 104.

Cette structure des cieux pourtant inspirée à la fois du modèle aristotélicien et ptoléméen s’est 

visiblement enrichie d’apports issus d’autres systèmes cosmologiques 105.

On peut en déceler au moins deux dans cette vision des planètes sous forme de sphères 

contiguës.

D’une part, s’imposent les apports des philosophies néoplatoniciennes et hermétiques grâce 

auxquelles le ciel devint le reflet de la Terre 106. Le monde terrestre fut ainsi divisé en sept régions, 

chacune régie par l’une des planètes 107 selon les principes de la géographie astrologique du Tetra-

biblos, reprise par Abº Ma©‡ar dans son Mad≈al, qui va le compléter, dans sa lignée et dans celles 

d’ouvrages telle la Mathesis de Firmicus Maternus, par un système de correspondances très élaborées, 

entre chacune des planètes maîtresses de sphères, et sièges des archétypes matérialisés sur terre. Par 

ailleurs, chacun des sept cieux, comme le racontent les diverses versions de l’ascension du Prophète, 

est doté de caractéristiques particulières, composition, couleur, population d’anges, prophète(s), 

qualités et théophanies divines 108.

D’autre part, les héritages de la cosmologie babylonienne, celles des mages hellénisés au IVe siè-

cle av. J.-C. mais aussi les apports zoroastriens sont perceptibles dans cette répartition circulaire des 

sept planètes, divisant le ciel en sept régions, d’importance égale à l’exception peut-être de la planète 

siégeant au centre.

Dans les trois autres miniatures, le folio jalayride, les deux folios d’album, des sphères contiguës, 

disposées en cercle, indiquent les planètes dans un ordre à première vue aléatoire.

La répartition en sept zones est issue de la cosmologie suméro-akkadienne selon laquelle le monde 

terrestre divisé en quatre régions (les quatre quadrants) est encerclé par sept montagnes ou sept portes 

qui sont celles de l’au-delà 109; le paradis, les enfers sont eux-mêmes divisés en sept parties 110. Par 

ailleurs les ziggourats, monuments en forme de tours qui célébraient le culte aux planètes, étaient 

composés de sept étages superposés, chacun symbolisant une divinité, l’étage supérieur étant réservé 

au grand dieu tutélaire de la ville ou du règne (Marduk, Sîn, I‡tar) 111.

 104 L. Elwell-Sutton, op. cit., p. 130.
 105 Les astrologues s’inspirèrent également de cette structure héritée à la fois 

du modèle pythagoricien par la sphéricité, platonicien par le mouvement 
et aristotélicien pour l’ordre, M.-P. Lerner, Le Monde des Sphères, Génèse et 
triomphe d’une représentation cosmique I, Paris, 1996, p. 6-24 et p. 29-54 et 
E. Jachimowicz, op. cit., p. 144. Voir par ailleurs sur les mappemondes 
célestes, E. Savage-Smith, «Celestial Mapping», dans J. B. Harley, D. 
Woodward (éd.), Cartography in the Traditional Islamic and South Asian 
Society, Chicago, Londres, 1992, p. 13-70.

 106 P. Duhem, L’aube du savoir, Epistomé du système, Histoire des doctrines 
astrologiques de Platon à Copernic, Paris, Hermann, 1997, p. 67.

 107 E. Jachimowicz, op. cit., p. 146-147.
 108 H. Corbin, «La science de la balance», dans Temple et contemplation, 

Paris, 1980, p. 67-141.

 109 E. Unger, «Ancient Babylonian Maps and Plans», Antiquity 9, 1935, 
p. 311-322 et p. 314, p. 320 et W. Horowitz, «The Babylonian Map of 
the World», Iraq L, 1988, p. 147-166.

 110 R. MacDonald, «Paradise», IslStud V, 1966, p. 342-344; H. et J. Lewy, 
«The Week and the Oldest West Asiatic Calendar», Hebrew Union 
College XVII, 1942-1943, p. 152 et A. Panaino, «Uranographia Iranica, 
The Three Heavens in the Zoroastrian Tradition and the Mesopotamian 
Background», ResOr VII, Au carrefour des religions, Mélanges offerts 
à Philippe Gignoux, Bures-sur-Yvette, 1995, p. 204-226.

 111 J. Marquès-Rivière, Amulettes, talismans et pantacles, Paris, 1972, p. 7. Les 
pyramides babyloniennes, ou ziggourats, possédaient sept degrés voués 
aux cultes des sept dieux planétaires. Chaque degré aurait symbolisé 
un métal et une couleur correspondant à ceux de la planète.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

329

Une des représentations circulaires du monde est transmise au monde arabo-musulman par le 

géographe Yæqºt dans son Mu©Ïam al-buldæn et s’inspire de celle véhiculée par l’Avesta (Ya‡t IX-15; 

X-13; X-16; X-104; XII-9 à 15; XXXII-3) 112. En effet, dans la cosmologie mazdéenne, la terre est 

divisée en sept régions ou ke‡vars plaçant au centre l’Iran, comme le Soleil dans les métaux 113, mais 

dans le but d’indiquer que la Terre est le reflet du Ciel 114. Ainsi le folio de la Marciana reflète cette

ancienne conception du monde patronné par les astres que l’on retrouve sous une autre forme tout 

aussi symbolique dans l’histoire du prince Bahræm Gºr et des sept princesses de NiÂæmî. Il visite 

ainsi chaque jour une princesse venant d’un pays différent et dont le pavillon porte les couleurs d’une 

planète particulière; toutefois les miniatures du Haft Paykar sont des palais aux tentes colorées et non 

des cercles figurant les planètes 115.

Hormis l’Horoscope, la disposition tout à fait aléatoire des planètes dans les quatre miniatures 

peut susciter quelques remarques.

Dans le folio de la Marciana, Saturne est au centre et autour de lui sont disposés Soleil, Lune, Mer-

cure, Jupiter, Mars et Vénus. L’ordre des planètes n’est pas conforme à celui défini par la cosmologie

islamique: Terre, Lune, Mercure, Vénus, Soleil, Mars, Jupiter, Saturne 116.

Pour quelle raison Saturne est-il placé au centre de la composition? Est-ce dans le souci de présenter 

des couples de planètes mythologiquement proches, en particulier dans les traditions babyloniennes 

ou gréco-romaines Jupiter et Mercure (Bêl-Marduk et Nabº), les deux luminaires Soleil et Lune, le 

couple habituel Mars et Vénus, et Saturne isolé comme divinité planétaire maléfique, voire comme

étant la plus haute sphère qui est aussi Kronos-Zurvæn, le dieu du temps?

En dehors de l’ordre ptoléméen, un autre modèle antérieur est proposé par Platon dans la 

République 117:

Soleil, Lune, Vénus, Mars, Jupiter, Saturne, Mercure.

Puis, dans le Timée, il utilise l’ordre des Pythagoriciens et classe les planètes en fonction des durées 

des révolutions, ordre également adopté par les Égyptiens 118:

Lune, Soleil, (Vénus, Mercure), Mars, Jupiter, Saturne.

ou

Soleil, Lune, (Mercure, Vénus), Mars, Jupiter, Saturne.

 112 E. Herzfeld, Zoroaster and his World II, Princeton, 1947, p. 680-685.
 113 Le Lion orné du Soleil levant est devenu le symbole de l’Iran.
 114 Al-Bîrûnî, Tafhîm (voir n. 84), p. 142: au centre l’Iran [4], entouré de 

la gauche vers la droite par l’Inde [1], le Maroc [2], la Syrie [3], Rûm 
et Slavonie [5], le Turkestan [6] et la Chine et le Tibet [7]. Notons de 
ce fait que l’astrologie zoroastrienne fut influencée par l’astrologie
babylonienne et grecque et qu’elle adopta le système des domiciles 
planétaires; ainsi le Soleil, domicilié en Lion et trônant sur l’ensemble 
des planètes, devient l’emblème de l’Iran à l’époque sassanide. Sur ces 
transmissions, voir A. Panaino, op. cit., p. 204-226 et n. 30.

 115  Voir G. Krotkoff, «Colour and Number in the Haft Paykar», dans Logos 
islamikos, R. M. Savory (éd.), Toronto, 1984, p. 95-118 et ≥. Vesel, 

«Réminiscences de la magie astrale dans les Haft Paykar de NeÂæmi», 
StudIr 24, 1995, p. 7-18.

 116 Al-Mas‘ûdî, Le livre de l’avertissement, B. Carra de Vaux (trad.), Paris, 
Londres, 1896, p. 14. Sur l’astronomie arabe à ses débuts, voir 
R. Morelon, «L’astronomie arabe orientale entre le VIIIe et le XIe siècle», 
dans Histoire des sciences arabes I, Astronomie théorique et appliquée, 
R. Rashed (éd.), Paris, 1997, p. 35-70.

 117  A. Bouché-Leclercq, L’astrologie grecque, p. 106.
 118 Ch. H. Kahn, Anaximander and the Origins of Greek Cosmology, Indianapolis, 

1994, p. 98, p. 115-118 et P. Tannery, Recherche sur l’histoire de l’astronomie 
ancienne, Paris, 1893, p. 126 et R. P. Festugière, La révélation d’Hermès 
trismégiste I, L’astrologie et les sciences occultes, Paris, 1981, p. 339.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

330

La disposition de ces planètes dans cette miniature demeure donc à première vue hermétique.

La troisième disposition, celle des deux folios de l’Album Hazine 2153, et du folio jalayride, place 

le Soleil au centre des planètes puis selon l’ordre suivant:

Folio jalayride: Lune, Mercure, Vénus, Mars, Jupiter, Saturne.

Folio 164rº: Lune, Mercure, Vénus, Mars, Jupiter, Saturne.

Folio 160rº: Saturne, Mercure, Jupiter, Mars, Lune, Vénus.

L’ordre dans les folios 164rº et jalayride conviendrait à celui défini par les astronomes grecs et par

Aristote, Hipparque puis Ptolémée, appelé ordre chaldéen, dans lequel le Soleil est au centre 119 et qui 

est, de fait, utilisé par l’astrologie 120, puis repris dans la cosmologie islamique. 

Terre  Lune, (Mercure, Vénus), SOLEIL, Mars, Jupiter, Saturne. 

Terre  Lune, (Vénus, Mercure), SOLEIL, Mars, Jupiter, Saturne. 

Le folio 160rº est plus problématique en raison de la mauvaise disposition de Mercure voire de 

Mars, ce qui pourrait être une erreur puisqu’il s’agit d’un dessin au trait inachevé. Pourtant si on 

observe l’alignement des planètes, une sorte de logique apparaît selon les principes de classement 

chers aux néoplatoniciens du monde musulman tels les I≈wæn al-∑afæ‘ 121:

Saturne [Soleil ] Mars: les planètes dites maléfiques

Vénus [Soleil] Jupiter: petit et grand bonheurs

Lune [Soleil] Mercure: la Lune et Mercure, planètes neutres 122.

C’est aussi cette conception des astres que propose Maqdisî en écrivant que tous les astres sont 

de bon augure, surtout Jupiter et Vénus; le Soleil et la Lune se distinguent, Mercure est mixte mais 

il signale deux exceptions: Saturne et Mars 123.

 119 Ibid., p. 126 et A. Bouché-Leclercq, op. cit., p. 107-109. 
 120 En outre, dans son récit sur l’Inde, Bîrºnî donne l’ordre des Hindous: 

Soleil, Lune, et au dessus Mercure, Vénus, Mars, Jupiter, et Saturne; 
voir E. C. Sachau, al-Bîrûnî’s India, An Account of the Religion, Philosophy, 
Literature, Geography, Chronology, Astronomy, Customs, Laws and Astrology 
of India II, Londres, 1910, p. 62.

 121 Voir infra.
 122  A. Bouché-Leclercq explique que longtemps (pour Platon par exemple) 

la Lune fut considérée comme androgyne, comme Mercure, et ce fut 
l’astrologie qui la féminisa, L’astrologie grecque, p. 92.

 123 Al-Maqdisî, (voir n. 98), p. 13.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

331

Ordre platonicien

SOLEIL Lune Vénus Mercure Mars Jupiter Saturne

SOLEIL Lune Mercure Vénus Mars Jupiter Saturne 

Ordre aristotélicien et ptoléméen et de la cosmologie musulmane

LUNE Mercure Vénus Soleil Mars Jupiter Saturne 

LUNE Vénus Mercure 

Fº Marciana

(SATURNE) Jupiter Mercure Lune Soleil Vénus Mars 

INVERSÉ Soleil Lune Mercure Jupiter Mars Vénus 

Fº jalayride

SOLEIL Saturne Jupiter Mars Vénus Mercure Lune

INVERSÉ Lune Mercure Vénus Mars Jupiter Saturne

Fº 164rº

SOLEIL Lune Mercure Vénus Mars Jupiter Saturne 

INVERSÉ Saturne Jupiter Mars Vénus Mercure Lune

Fº 160rº

SOLEIL Vénus Lune Mars Jupiter Mercure Saturne 

ORDRE INVERSÉ

SOLEIL
Saturne Mercure Jupiter Mars Lune Vénus 

Il est à noter que sur les divers métaux qui représentent les planètes en composition circulaire, 

l’ordre est tout aussi aléatoire; c’est le cas d’un miroir mésopotamien datant de 1276 124, du couvercle 

d’une boîte ayyoubide conservée à Florence 125, de la boîte aux planètes du Louvre 126, du chaudron 

du Bargello 127, pour ne citer que ces quelques exemples que l’on pourrait multiplier. En revanche les 

signes du zodiaque sont toujours présentés dans un ordre correct.

Est-ce par ignorance, ou simplement par volonté de montrer qu’au sein des cieux seule une planète 

doit primer, en l’occurrence le Soleil au centre de la composition, choix qui ne respecte pas l’ordre 

cosmologique des planètes, mais qui n’est pas anodin si l’on songe que la plupart des commandes 

d’objets en métal ou de miniatures sont d’abord princières; comme le souligne Éva Baer, le message 

diffusé par les métaux à thème astrologique, dans lesquels l’ordre des planètes est systématiquement 

héliocentrique, a d’abord une portée politique 128. Le Soleil n’est-il pas le roi des planètes, comme le 

dit Qazwînî de façon poétique en présentant les astres dans sa cosmographie 129?

 124 D. S. Rice, «A Seljuk Mirror», dans First International Congress of Turkish 
Arts, Ankara, 1959-61, p. 288. Miroir en bronze, Le Caire, collection 
Hariri, 675 / 1276, Lune, Vénus, Mercure, Mars, Soleil, Jupiter, 
Saturne

 125 E. Baer, op. cit., p. 17, pl. 1, Bologne, Museo Civico, n° 2129, XIIIe siècle, 
Soleil au centre, Lune, Mercure, Vénus, mars, Saturne, Jupiter, 

 126 Paris, musée du Louvre, Boîte aux planètes et aux musiciens, inv. 
nº 6032, Égypte ou Syrie, XIVe siècle, Soleil stylisé au centre, Lune, 
Saturne, Vénus, Jupiter, Mercure, Mars.

 127 Eredità, dell Islam, nº 174, p. 305-306 et ill. pl. 307, Florence, musée 
national du Bargello, inv. 364c, Syrie, seconde moitié du XIIIe ou début 
XIVe siècle, Soleil stylisé aucentre, Lune, Mercure, Mars, Vénus, Jupiter, 
Saturne.

 128 E. Baer, op. cit.
 129 Qazwînî, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt, Kosmographie, Aus 

den Handschriften des H. Dr. Lee und der Bibliothken zu Berlin, Gotha und 
Leyden, F. Wüstenfeld (éd.), Göttingen, 1848, p. 23.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

332

Par ailleurs, dans la cosmologie musulmane évoquée par le Coran, le Soleil et la Lune se distin-

guent des autres planètes par leur importance, mais demeurent soumis à Dieu; le Soleil, en particulier 

occupe le premier rang, sa lumière émanant du ©Ar‡, le trône de Dieu lui-même, alors que celle de la 

Lune ne provient que du piédestal, al-Kursî 130.

Allæh a placé le Soleil au centre de l’Univers dans le but de transmettre aux hommes les influx

de l’esprit divin, al-RºÌ car il est une sorte de cœur battant au centre de l’Univers, ou de souffle

(al-Qalb) 131 qui anime les influx et les redistribue car il est de toutes les planètes, celle qui incarne

l’intelligence active 132 astrologique, et selon la théorie des correspondances hermétiques développées 

entre le monde céleste et le monde terrestre par Abº Ma©‡ar dans le Mad≈al 133 et al-Bîrºnî dans le 

Tafhîm 134, le Soleil patronne les rois, les nobles, les hommes de pouvoir et il symbolise le bon gou-

vernement et le pouvoir légitime. 

L’image archaïque du roi babylonien maître de l’Univers et des quatre quadrants du monde héritée 

puis pérennisée par les thèmes de royauté cosmique chers à l’art sassanide 135 sont repris en héritage 

à la fois par les métaux du monde islamique et par des œuvres tel le Ωæh Næma qui en perpétuent le 

souvenir (sept palais de Bahræm Gºr, trône cosmique du roi ⁄usraw, char du roi Kay Kawºs) 136.

Les autres planètes étant secondaires, les sujets et courtisans du roi, l’artiste peut les regrouper 

par affinité ou de façon aléatoire.

3.2. Réminiscences préislamiques

La miniature ornant l’Iskandar Næma de la Marciana présente en revanche une conception du ciel 

et de la terre assez originale: dans le registre supérieur le ciel sphérique partagé entre les sept planètes 

et en dessous la terre comme semblant porter le ciel, symbolisée par un arbre central et deux petits 

arbres latéraux. 

La miniature n’est pas une simple représentation astrologique mais de l’ensemble de la création la 

Terre et les océans, les Sept Cieux, la Huitième sphère du zodiaque et une sphère englobante 137.

 130 T. Fahd, «La naissance du Monde selon l’Islam», dans SourcOr: La 
naissance du Monde, Paris, 1959, p. 256-257. 

 131 S. H. Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines, p. 77.
 132 E. Jachimowicz, op. cit., p. 154.
 133 Abº Ma©‡ar, Kitæb al-mud≈al al-kabîr ilæ ©ilm aÌkæm al-nujºm, Liber 

Introductorii Maioris ad Scientiam Judiciorum Astrorum III, R. Lemay 
(éd.), Istituto Universitario Orientale, Qawl VIII, Fasl IX, Naples, 1995, 
p. 552-555.

 134 Al-Bîrûnî, Tafhîm (voir n. 84), p. 252 et 254.
 135 H. P. L’Orange, Studies on the Iconography of Cosmic Kingship in the Ancient 

World, Oslo, 1953.
 136 Ibid., p. 64-80.
 137 Sur la naissance d’une cosmologie mazdéenne inspirée de la cosmologie 

babylonienne, puis grecque et enfin du raccord de la tradition antique
avec les doctrines gnostiques des sphères et de la progression de 
l’âme voir l’article édifiant de A. Panaino, ResOr VII, 1995, p. 202-221. 

Dans cet article A. Panaino discourt de façon très savante pour établir 
l’origine de la partition des cieux en sept et en trois niveaux, les trois 
niveaux étant visiblement d’origine iranienne et mazdéenne et les sept 
relèveraient de la tradition babylonienne. En fait, nombreuses furent 
les interactions mutuelles entre les sciences babyloniennes, grecques 
(Anaximandre de Milet au VIe siècle av. J.-C. ) et iraniennes. On note 
cependant que les Babyloniens donnèrent une identité aux planètes en 
les identifiant comme étant les étoiles de leurs divinités Bêl-Marduk, etc. 
avec lesquelles elles finirent par s’identifier dans l’astrologie hellénistique
et, de fait, il y a sept sphères et une huitième des Fixes que l’on retrouve 
dans le mythe d’Etana et dans les tablettes du poème de la Création 
Enûma Elish datant de la fin du IIe millénaire. Panaino conclut son 
étude en disant que la conception ternaire du ciel serait à l’origine 
babylonienne, aurait influencé l’Iran, puis la conception des sept cieux,
sur lesquels règnent les dieux, aurait triomphé.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

333

Cette représentation évoque sans conteste la géographie sublimée ou «visionnaire» définie par

le système de correspondances ou d’analogies hermétiques, chère aux néoplatoniciens du monde 

musulman 138.

En effet, le lien entre la Terre et les Cieux est réalisé par le centre de l’univers sous la forme de 

l’arbre cosmique placé au milieu du registre inférieur de la miniature, et élevant ses branches vers 

les cieux 139.

L’arbre est lui-même le vivant reflet de cette cosmologie comme le rappelle al-Bîrºnî: le tronc 

évoque le Soleil, les racines: Saturne, les fleurs: Vénus, les feuilles: la Lune, les fruits: Jupiter, les

graines: Mercure et les épines: Mars 140.

Dans la cosmologie zoroastrienne telle que la dévoilent les textes tardifs tel le Bundahi‡n, l’arbre 

de vie est évoqué à de nombreuses reprises et il pousserait sur l’axe du monde, le mont Hæra (mont 

Méru) 141. 

Dans la cosmologie musulmane évoquée par le QiÒaÒ al-anbiyæ‘ de Kisæ‘î 142, le monde est repré-

senté soutenu par une série de cosmophores, par un ange portant sur ses épaules les sept terres, reposant 

sur un rocher de rubis vert, lui-même posé sur énorme taureau et utilisant comme piédestal un grand 

poisson en dessous duquel se trouvent l’eau, l’air et les ténèbres 143; le mont Qæf, quant à lui, pren-

drait naissance sur le rocher vert, sa base reposant à la fois sur la terre et dans l’eau 144. Il est décrit 

de la façon suivante dans l’un des récits d’ascension les plus complets qui nous soient parvenu, mais 

d’après sa traduction en latin, Le Livre de l’Échelle de Mahomet 145:

Je demandai encore de quelle terre c’était et il me répondit que c’était le Kaf dont il m’avait parlé. 

Il me dit en outre que du Kaf jaillissent dix-sept branches à la manière des branches d’un arbre. 

Ces branches tendues en haut vers les cieux sont si remarquablement grandes qu’elles pénètrent 

tous les cieux jusqu’au huitième, si bien que les cieux reposent sur ces branches, et qu’ainsi ils ne 

se touchent pas l’un l’autre. À cause de ces branches sur lesquelles reposent ainsi les cieux, il y 

a entre un ciel et l’autre, un espace aussi grand que ce qui a été raconté plus haut. Au-delà de la 

très grande montagne appelée Kaf, il y a sept mers qui entourent toutes choses.

Ici, l’analogie de l’arbre et de la montagne cosmique est remarquable 146: l’arbre se développe 

comme support ou axe du monde, établissant un lien à la fois entre la terre et les mers dans la partie 

 138 H. Corbin, Corps spirituel et Terre céleste, de l’Iran mazdéen à l’Iran shî‘ite, 
Paris, 1979, p. 35. H. Corbin rappelle par ailleurs que la forme circulaire 
à l’image d’une roue est utilisée comme mandala ou instrument de 
méditation dans les religions bouddhistes (ibid., p. 45).

 139 M. Eliade, «Le symbolisme du centre», Images et symboles. Essai sur le 
symbolisme magico-religieux, Paris, 1952, p. 52-72 et en particulier, p. 55 et 
62: l’arbre cosmique représente le centre de l’Univers et soutient les trois 
mondes céleste, terrestre et souterrain. Il possède de sept à neuf branches 
qui, en l’occurrence ici, sont les planètes et les deux luminaires.

 140 Al-Bîrûnî, The Book, op. cit., p. 244.
 141 M. Boyce, A History of Zoroastrianism I, Leyde, 1996, p. 137.
 142 Kisæ’î, QiÒæÒ al-anbiyæ’, W. M. Thackeston (trad.), Boston, 1978.
 143  T. Fahd, op. cit., p. 235-280 et p. 253-254.
 144  Al-Maqdisî, Le livre, op. cit., p. 43-47, la montagne Qæf naît sur le 

rocher d’émeraude, et elle serait la mère de toutes les montagnes, 
ibid., p. 46. 

 145  Le Livre de l’Échelle, op. cit., p. 287-289.
 146  M. Eliade, Le symbolisme, op. cit., p. 53-59 a développé la thèse de 

l’analogie entre la montagne et l’arbre cosmiques pouvant se substituer 
l’un à l’autre dans certaines cosmologies, et Le chamanisme et les 
techniques archaïques de l’extase, Paris, 1983, p. 218-219 et D. Prévot, 
«L’épopée de Gilgamesh, dans «Initiation et espace», dans Les rites 
d’initiation. Actes du colloque de Liège et de Louvain-La-Neuve, Louvain, 
1986, p. 225-241, et p. 230. A. Hultgård, «Mythe et histoire dans l’Iran 
ancien. Études de quelques thèmes dans le Bahman Ya‡t VI. L’arbre 
mythique», dans G. Widengren, A. Hultgård, M. Philonenko (éd.), 
Apocalypse iranienne et dualisme qoumranien, Paris, 1995, p. 110-130.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

334

inférieure, et le ciel vers lequel il se développe, portant les cieux dans ses frondaisons comme le fait 

l’arbre de la miniature; toutefois, les cieux demeurent étagés et non situés sur un plan presque égali-

taire, et la position centrale de la sphère de Saturne reste inexpliquée.

Dans la cosmologie assyro-babylonienne, un arbre cosmique semblable est également évoqué dans 

un poème datant du IXe siècle av. J.-C. cet arbre naît dans la mer, ses racines atteignent les enfers et 

sa frondaison, les cieux 147.

Mais c’est dans la cosmologie zoroastrienne évoquée par le Bahman Ya‡t, à l’image du folio de la 

Marciana, que l’arbre se dote de quatre branches principales d’après le songe de Zoroastre 148:

[…] je voyais un tronc d’arbre d’où partait quatre branches.

Ohrmazd dit à Spitæman Zartu‡t: «Ce tronc d’arbre que tu voyais et ces quatre branches sont les 

âges qui viendront.»

Le thème des quatre âges du monde est particulièrement intéressant ici puisqu’il renvoie au dieu 

tutélaire du temps, Zurvæn-Aiœn, Chronos dans le monde grec, dieu quadriforme 149 qui est aussi 

dans la géographie astrologique 150, le dieu tutélaire des mondes noirs et indiens, présentés dans la 

tradition iconographique des écoles persanes comme une idole noir indienne à plusieurs bras et ce, 

depuis le plus ancien manuscrit présentant des planètes, le Ms. BN persan 174 datant de 1272 151, ou 

l’un des plus anciens métaux de la fin du XIIe siècle, le Vaso Vescovali 152. C’est peut-être là une des 

explications de la position centrale de Saturne dans cette miniature, à la fois relié au symbolisme de 

l’arbre cosmique à quatre rameaux indiquant les quatre âges et à celui de divinité tutélaire et quadri-

forme du temps.

L’arbre ici porteur du ciel est un arbre cosmique que l’on retrouve dans les textes mythologiques 

en langues avestiques, tel le Ya‡t 12 dédié au dieu Ra‡nu, et qui comme l’arbre de l’Iskandar Næma, 

prend racines dans les eaux primordiales 153.

Même si tu trouves, ô juste Ra‡nu, sur cet arbre de l’oiseau Saêna (…) qui pousse au milieu de la 

mer de Vourukasha, qui guérit bien, qui guérit droitement, qui est appelé par le nom de celui qui 

guérit tout (…), qui porte la semence de toutes les plantes, nous invoquons Ra‡nu …

 147  Poème d’Erra, traduit par J. Bottéro, 1985, p. 233 cité par A. Hultgard, 
Mythe et histoire, op. cit., p. 121.

 148 G. Widengren, «Les quatre âges du monde dans le Bahman Ya‡t, Livre I», 
dans Apocalypse, op. cit., p. 28, d’après Widengren, les matériaux ayant 
servi à la compostion du Bahman Ya‡t et à l’évocation de ce mythe 
remonte à l’Inde védique et se fondent sur la traduction d’un texte 
avestique fort ancien, le Stºtkar Nask, ibid., p. 29. Sur la constitution 
de la tradition depuis l’introduction de la tradition avestique jusqu’à 
sa transformation par les courants zurvanistes, ibid., p. 34-35 et sur la 
datation proprement dite de l’introduction de la tradition traduite de 
l’avestique au palhlavi, elle est fixée par l’auteur à 300 av. J.-C. alors

que la rédaction du Bahman Ya‡t serait située entre le VIIe et IXe siècle 
apr. J.-C.; sur sa controverse, ibid., p. 39-59.

 149 H. S. Nyberg, Questions, op. cit., 1931, p. 47-48. Et sur le mythe des quatre 
âges, voir A. Hultgård, op. cit., p. 102-105.

 150 Al-Bîrûnî, Tafhîm (voir n. 84), p. 242.
 151  F. Richard, Splendeurs persanes, 1998, p. 38, nº 3.
 152 W. Hartner, «The Vaso Vescovali in the British Museum, A Study in 

Islamic Astrological Iconography», KunstOr 9, 1973, p. 99-130.
 153  A. Hultgård, Mythe et histoire, op. cit., p. 111 et sur les autres textes Vidêvdæt 

ou Bundahi‡n et la tradition faisant référence à la plante porteuse de 
toutes semences, voir p. 112-114. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

335

Et dans le Bundahi‡n 154:

De toutes ces graines, l’arbre unique porteur de nombreuses semences, porteur de remèdes, poussa 

dans la mer de Fraxvkart sur lequel se trouvent toutes les semences des plantes, avec celles qui 

provenaient du Bovin uniquement créé.

L’arbre cosmique prend naissance dans l’océan mythique Fraxvkart, il est né de la semence du 

Taureau primordial ayant fécondé la Lune, et l’oiseau Sên répand les graines que Ti‡trya (la planète 

Mercure) fait germer par la pluie qu’il apporte. On comprend alors la proximité Saturne, Lune, Mercure 

et leur rôle essentiel vis-à-vis de l’arbre cosmique qui en dépit des apparences n’est pas un arbre de 

vie, les deux concepts n’étant pas systématiquement liés dans les croyances zoroastriennes 155.

Dans la cosmologie islamique il existe également parmi les arbres sacrés, un arbre particulier, le 

jujubier de l’extrême limite ou Sidrat al-muntahæ qui se trouverait entre le septième ciel et celui des 

Étoiles Fixes (Coran LXVII-15-17) 156; il naît au Paradis, et se développe entre le Kursî et le ©Ar‡, la 

dernière sphère porteuse du tout 157. Présenté comme un arbre de vie, donnant naissance aux quatre 

fleuves du paradis, il n’est pas clairement admis qu’il est l’axe du monde.

De tous les arbres évoqués par l’eschatologie musulmane, il est cependant celui qui pourrait se 

rapprocher le plus de l’arbre cosmique, bien qu’il développe ses racines dans les cieux comme le 

précise le traditionniste Ka©b al-AÌbær 158, à l’image de l’arbre cosmique de certaines mythologies 

présenté comme un arbre inversé 159.

Pourtant lorsque Ibn ©Arabî discourt longuement sur l’Arbre du monde, un arbre cosmique, dont les 

contours englobent les sphères célestes et dont les astres seraient les fleurs; consacré comme demeu-

rant dans l’espace du Trône divin, et notable par son axialité comme étant le symbole d’un parcours 

initiatique menant l’homme vers Dieu 160, il précise que la sidrat al-muntahæ, ne serait que l’un de 

ses rameaux, distinguant ainsi de façon radicale l’arbre de vie de l’arbre cosmique, et identifiant ce

dernier à la montagne cosmique 161.

Ainsi la miniature de l’Iskandar Næma nous dévoile une conception des cieux émanant des anciennes 

croyances proche-orientales, présentant à la fois le ciel et la terre, la projection des planètes selon 

 154  Ibid., p. 115.
 155  Ibid., p. 114-120, comme le démontre l’auteur la plante haoma et l’arbre 

porteur de toutes semences qui est aussi l’arbre cosmique sont deux 
arbres séparés et leur assimilation serait aussi d’après Mary Boyce, en 
fait, très artificielle, ibid., p. 114, n..94.

 156 J. MacDonald, op. cit., p. 349-351 et O. James, The Tree of Life, An 
Archeological Study, Leyde, 1966, p. 82 et A. Pavet de Courteille, Mirâj, 
p. 11 «Poussant plus loin, nous atteignîmes le sidret-el-montahâ. Ce qu’on 
appelle ainsi est un grand arbre dont les branches sont les unes d’émeraude, 
les autres de perles, avec des feuilles semblables aux oreilles de l’éléphant. 
Ses fruits sont de dimension considérable. Du pied de cet arbre sortent quatre 
sources qui entrent dans autant de canaux.».

 157 Coran, op. cit., XLVIII/10-18; LIII/ 14, 16 et T. Fahd, La naissance, op. cit., 
p. 250-251.

 158  J. MacDonald, op. cit., p. 350.
 159  C’est le cas par exemple de l’arbre cosmique en Inde dans les textes 

avestiques du Rig Veda et de l’Atharvaveda montrant le roi Varuna tenant 
l’arbre en sens inverse, A. Hultgard, op. cit., p. 124-125; M. Eliade, Traité 
d’Histoire des religions, op. cit., 1959, p. 232-234.

 160 Ibn ‘Arabî, L’Arbre du monde, p. 57 et Ibn ‘Arabî, Le livre de l’arbre et des 
quatre oiseaux, D. Gil (trad.), Paris, 1984.

 161  Ibn ‘Arabî, L’Arbre du monde, p. 58-59. Pour une représentation imagée de 
l’univers, voir le Ms. arabe 1923, Ma©rifat Næmæ, d’Ibræhîm Îaqqî, étudié 
par B. Carra de Vaux, dans Fragments d’eschatologie musulmane, Comptes 
rendus du 3e congrès scientifique international des catholiques, Bruxelles, 
1895, p. 30-33.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

336

une organisation concentrique issue de la géographie des ke‡vars, qui est celle de la Terre céleste 162, 

ainsi qu’un arbre cosmique, pilier du monde. La cosmologie musulmane n’est cependant pas absente, 

puisqu’elle intègre, elle aussi, le thème de l’arbre cosmique, participant à l’édification d’une mystique

syncrétique, celle de certains courants religieux de l’islam iranien 163.

3.3. Douze, sept, quatre, la terre miroir des cieux  
ou le triomphe des analogies hermétiques

Les représentations astrologiques des cieux sont également porteuses d’une série d’analogies ou 

de correspondances entre le ciel et la terre. Cette conception de l’univers, qui triomphe aussi dans les 

traités du très aristotélicien Abº Ma©‡ar, repose sur les doctrines hermétiques et néoplatoniciennes 

véhiculées par les diverses sectes gnostiques et dont les Sabéens de Îarræn sont l’illustration 164.

Dans ces miniatures sont en effet réunis trois des cinq nombres sacrés de la cosmologie islamique 

en dehors de cinq et de vingt-huit: quatre, sept et douze. Le nombre quatre sera examiné plus loin 

en détail; douze et sept sont utilisés ici pour retranscrire de façon explicite l’organisation des cieux 

jusqu’au concevable.

Dans les cosmologies d’Ibn ©Arabî ou des I≈wæn al-∑afæ‘, les cieux sont sept, ainsi entre autres que 

les climats, les terres, les mers, les montagnes, les circumambulations autour de la Ka©ba, les marches 

du Paradis, les portes de l’Enfer.

Les sept planètes sont animées par des âmes qui peuvent se déplacer et elles abritent leurs anges 

personnels porteurs de leurs qualités et de leur drapeau comme le montrent de façon colorée les Frères 

de la Pureté 165. En effet, les planètes agents de Dieu ont le pouvoir de transmettre les archétypes 

divins au monde terrestre en passant par certains endroits du zodiaque. Chaque planète est une force 

spirituelle qui se diffuse ainsi dans l’univers et joue un rôle primordial dans la vie terrestre 166.

Au-delà des simples croyances religieuses issues en ligne directe du néoplatonisme, ce système 

permit de renforcer et de légitimer, en l’épurant des pratiques magiques, la mise en place de corres-

pondances et d’analogies inspirées des doctrines hermétiques et sabéennes entre le macrocosme et le 

microcosme. Les traités astrologiques tels le Mad≈al d’Abº Ma©‡ar au IXe siècle 167, ou le Tafhîm de 

Bîrºnî 168 au XIe siècle sont des modèles du genre, des sortes de guides qui ne manquent pas de rappeler 

les rites et prières des adorateurs des astres conservés dans ce compendium de magie cérémonielle 

datant du XIe siècle, la flæyat al-Îakîm 169.

 162 H. Corbin, Terre céleste et corps de résurrection de l’Iran mazdéen à l’Iran 
shî‘ite, Paris, 1960, p. 40-48. H. Corbin évoque cette géographie 
visionnaire héritée par le monde musulman dont l’Imago Terrae aux sept 
ke‡vars, évoquant pour ces paysages de la miniature persane réalisés 
au XIVe siècle et représentant arbres et montagne, le terme de paysage 
de gloire ou xvarnah, terme qui conviendrait tout à fait à la miniature 
de la Marciana pour les implications symboliques qu’elle recèle.

 163 C’est le propos d’une grande partie de l’œuvre d’Henry Corbin nous 
dévoilant la pensée des mystiques tel Sohrawardî. H. Corbin, En Islam 
iranien, aspects spirituels et philosophiques II, Sohrawardî et les platoniciens 

de Perse, Paris, 1971, p. 81-140.
 164) M. Tardieu, «∑æbiens coraniques et ∑æbiens de Îarræn», JA 274, 1986, 

p. 1-44.
 165 Y. Marquet, La philosophie des I≈wæn al-∑afæ‘, 1979, p. 118-130.
 166 S. H. Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines, 1978, 

p. 82-97.
 167 Voir n. 133.
 168 Voir n. 134.
 169 flæyat al-Îakîm, édition d’après des textes arabes de H. Ritter et 

M. Plessner, Das Ziel des Weisen, Londres, Warburg Institut, 1962.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

337

L’homme étant le reflet des astres qui le protègent, il est indispensable ainsi d’établir son  horoscope

afin de guider au mieux cette chaîne de correspondances qui s’étend à tout ce dont il a besoin pour

vivre se nourrir, se vêtir ou se loger. Les I≈wæn al-∑afæ‘, ont immortalisé cette conception par une 

sentence:

Toutes les sphères et étages des Cieux, les astres, les quatre éléments, leurs dérivés (animaux, végé-

taux, minéraux) qui font tous partie du corps du monde, sont comme les membres et articulations 

d’un corps humain, car son âme avec la permission de Dieu meut ses sphères et astres comme 

l’âme humaine meut ses membres 170.

L’homme est donc à lui seul un microcosme complet en étroite relation avec le macrocosme animé 

par l’esprit divin al-RºÌ qui souffle au travers des sept sphères, dont l’âme de chacune anime par

analogie les entités du règne animal, végétal et humain qui lui correspondent. Écoutons le sage de la 

flæya définir avec poésie l’homme universel et cosmique:

Sa tête ressemble à la sphère par son aspect extérieur, sa forme ronde et les finesses et lumières

dont elle est dotée, tels la vue, l’ouïe, l’odorat, le goût et la parole; ses yeux sont comme deux 

astres lumineux, ses narines comme deux vents, ses oreilles comme l’orient et l’occident; devant 

lui, c’est le jour; derrière lui c’est la nuit. Sa marche ressemble à celle des étoiles et son arrêt 

à leur arrêt; son retour sur ses pas ressemble à leur chute et sa mort à leur combustion.

Ses membres inférieurs sont au nombre de sept, comme les planètes; dans son crâne, il y a sept 

os, le nombre des jours de la semaine; dans son dos, il y a vingt-quatre vertèbres, le nombre des 

heures de la nuit et du jour, et vingt-huit articulations, le nombre des mansions lunaires et des 

lettres de l’alphabet; le nombre de ses intestins est celui des jours de la nouvelle Lune; il contient 

trois cent soixante artères et autant de veines, le nombre des jours et des nuits de l’année et celui 

des degrés de la sphère. Il a quatre tempéraments, le nombre des saisons de l’année.

Tel qu’il est bâti, le corps contient douze fentes, pareilles aux douze signes du zodiaque. Comme 

ces signes se divisent en six du côté Sud et six du côté Nord, les fentes du corps humain se trouvent 

situées moitié du côté gauche moitié du côté droit, ayant ainsi à la fois leur nombre et leur manière 

d’être. Et comme il existe dans la sphère céleste sept planètes suivant la marche desquelles sont 

ordonnés l’univers et les êtres et sont organisées les choses existantes, ainsi il existe dans le corps 

de l’homme, sept forces efficientes issues de l’âme humaine et par lesquelles est régi le corps;

et comme ces planètes ont des âmes, des corps des actes et des spiritualités, agissant sur ce qui 

apparaît parmi les êtres existants, tels les minéraux, les animaux, les plantes, de même il existe, 

dans le corps humain, des forces corporelles contribuant à sa sauvegarde et à son maintien, à l’aide 

de sept autres forces psychologiques qui sont les facultés appréhensives, attractives, digestives, 

répulsives, nutritives, germinatives et imaginatives. Aux spiritualités des plantes correspondent 

également les sept forces spirituelles, à savoir les facultés sensitives qui constituent la perfection 

de l’homme et en parachèvent les actes, de même que les planètes constituent l’ornement du 

firmament et sa raison d’être, le maintien de l’univers et son ordre 171.

 170 Ibid., p. 106.  171 T. Fahd, «Le monde du sorcier en Islam», SourcOr, Paris, 1966, 
p. 163-164.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

338

Le nombre «sept» est assuré d’un grand pouvoir depuis l’Antiquité grecque: sept planètes, sept 

pléiades, sept métaux correspondant aux planètes (étain et Jupiter; plomb et Saturne; mercure et 

Mercure; fer et Mars; cuivre et Vénus; argent et Lune; or et Soleil) 172.

Pour les I≈wæn al-∑afæ‘, sept est la somme de quatre (les éléments) et trois (les genres), ou de cinq et 

deux ou six et un, combinaisons de nombres pairs et impairs; il y a sept facultés de l’âme, sept facultés 

végétatives 173. Dans la cosmologie islamique le nombre sept est celui des cieux, des terres, des mers, 

des jours, des montagnes, des processions, des portes et des marches de l’enfer et du paradis 174.

Les sept planètes en l’occurrence présentes dans toutes les miniatures occupent le premier rang, 

pour les néoplatoniciens du monde musulman, elles sont solidaires et complémentaires, permettant à 

l’influx divin de s’exprimer sur terre par le biais de leurs qualités respectives, sous forme de  théophanies,

par les esprits ou les anges qui les habitent 175.

Le Soleil est le roi des astres, supérieur aux planètes et ses qualités outre la beauté, la noblesse, la 

lumière, apportent vie et croissance, ordre et équilibre aux choses célestes et terrestres 176.

Saturne l’astre maléfique par excellent générateur de tristesse, de malheur et de mort est aussi celui

qui apporte le calme, la stabilité 177.

Jupiter, lui, est celui qui apporte l’harmonie, la beauté, la sagesse et la tempérance mais aussi le 

bonheur spirituel et la voie vers Dieu 178.

Vénus donne la joie et la beauté, l’accomplissement dans le bonheur terrestre et les plaisirs 

associés 179.

Mercure accomplit les hommes dans le domaine du savoir et de l’intelligence et leur ouvre les 

portes des savoirs humains et cachés 180.

La Lune enfin, sans être une pâle copie du Soleil, joue le rôle essentiel dans les phénomènes «de

génération et de corruption», elle transmet les influx des mondes supérieurs, agissant comme un

régulateur ou un «poumon 181».

Le nombre douze est celui des mois, du zodiaque, mais aussi la combinaison de nombres clefs 

comme sept et cinq (les planètes et les Ìudºd, les planètes et les cinq piliers, etc.), ou quatre plus 

trois plus cinq, ou quatre fois trois, c’est-à-dire les quatre saisons multipliées par les trois mois du 

printemps, de l’été, de l’automne et de l’hiver, etc.

Les douze signes du zodiaque lui-même jouent un rôle central dans la transmission des influx

provenant des planètes qu’ils accompagnent et magnifient ou amoindrissent selon la planète et le

signe concerné 182.

 172 A. Bouché-Leclercq, L’astrologie grecque, 1899, p. 315 et P. Kraus, Jæbir Ibn 
Îayyæn, Contribution à l’histoire des idées scientifiques dans l’Islam II. Jæbir et 
la science grecque, Mémoires présentées à l’Institut d’Égypte, Le Caire, 1942, 
p. 218 et p. 261.

 173 Y. Marquet, op. cit., p. 132-134.
 174 T. Fahd, La naissance, op. cit., p. 250.
 175 Y. Marquet, «La détermination astrale de l’évolution selon les Frères de 

la pureté», dans BEO XLIV, Islam et sciences occultes, A. Regourd, P. Lory 
(éd.), Damas, 1993 p. 127-146 et id., La philosophie des I≈wæn al-∑afæ‘, 1979, 
p. 113.

 176 Ibid., p. 114-115.
 177 Ibid., p. 118-119.
 178 Ibid., p. 119-120.
 179 Ibid., p. 121.
 180 Ibid., p. 122.
 181 Ibid., p. 123.
 182  S. H. Nasr, An Introduction, op. cit., p. 152.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

339

Quant au nombre quatre, il se manifeste dans la présence de ces quatre anges qui président aux 

destinées de l’Horoscope d’Iskandar Sul†æn et à celle des cieux du folio 164rº.

Dans les deux folios les anges sont situés à l’extérieur du cercle englobant et présentent bien des 

analogies. Ils ont le même corps allongé disparaissant dans une longue robe s’achevant comme une 

flamme. Ces quatre anges ou ceux du folio 164rº ont de multiples significations.

Les tétrades sont souvent associées à la représentation du temps et des éléments. La première tétrade 

connue remonte aux origines du monde avec, au troisième millénaire, les quatre dieux créateurs du 

Monde: le ciel, la terre, les eaux et l’air 183.

La religion zoroastrienne, encore très vivace en Asie centrale et dans le monde iranien, selon 

le témoignage de divers historiens et géographes 184, montre un attachement particulier aux quatre 

éléments: Feu, Eau, Terre, Air. Ces derniers sont sacrés et ne peuvent être souillés par les corps des 

défunts qui sont de ce fait exposés aux bêtes sauvages. Zurvæn, le maître du temps, était paraît-il 

représenté sous les traits d’un être tétramorphe 185. Zurvæn apparaît le plus souvent comme un concept 

cachant le Soleil, la Lune, le zodiaque et le temps limité (par contraste avec Zurvæn - Zamæn le temps 

illimité). À l’époque sassanide, quatre puissances furent établies aux quatre coins du ciel: celle du 

Nord (le Chariot), celle du Sud (Fom al-Îºt), celle de l’Est (Sirius), celle de l’ouest (Antarès). D’après 

le Livre Sept du Bundahi‡n ces quatre puissances sont en fait des anges 186. 

L’un des courants alchimiques et hermétiques du monde musulman se nomme ©ilm al-mîzæn ou 

«Science de la Balance» et s’applique à rendre intelligible à l’homme toute réalité matérielle ou 

spirituelle par le biais des nombres. Certains sont considérés comme parfaits: le nombre quatre en parti-

culier qui est le produit de la combinaison des quatre éléments le chaud, le froid, le sec et l’humide.

Selon Íæbir b. Îayyæn, les corps ne diffèrent que par la combinaison de ces qualités principales 187. 

D’ailleurs ce sont les quatre éléments combinés à la rotation de la terre qui sont à la source de la 

création de tous les êtres:

Dieu le Très Haut, ayant créé la sphère, créa à l’intérieur d’elle les quatre éléments, à savoir 

le Feu, l’Eau, l’Air, et la Terre… Alors la sphère fit une révolution, les Natures étant encore très

faibles il n’en fut produit que dans les minéraux dans les mines. Ensuite, la révolution devint plus 

forte et plus continue, de sorte que les plantes et les végétaux furent produits. Enfin, la révolution

de la sphère fut assez complète pour que les animaux fussent produits 188.

Au IXe siècle, Le Livre des Trésors de Job d’Édesse est un véritable hymne aux quatre éléments, 

qu’il institue comme essence même de la Création et, en dépit de son antiplatonisme virulent il est 

probable que son influence ne fut pas négligeable sur les doctrines hermétiques régionales 189.

 183 S.N. Kramer, L’Histoire commence à Sumer, Paris, 1994, p. 111.
 184 Ibn Hawqal, La configuration de la Terre. Kitæb Sºrat-al-©Ar∂ II, J. H. Kramers, 

G. Wiet (trad.), Beyrouth-Paris, 1964, p. 269-270 et p. 286. 
 185 Voir H. S. Nyberg, Questions, op. cit., 1931, p. 47 et J. Bidez, F. Cumont, 

Les mages hellénisés, Paris, 1973, p. 69 et G. Widengren, Les religions de 
l’Iran ancien, Paris, 1968, p. 322-325. Le Bundahi‡n donna ses lettres de 
noblesse à l’astrologie condamnée par le mazdéisme initial et les douze 
constellations du zodiaque associées aux sept planètes devinrent les 

compagnons d’Ohrmazd, contre Ahriman-Angra Maynº, G. Widengren, 
Les religions, op. cit., p. 322-325.

 186 D. N. Mackenzie, «Zoroastrian Astrology in the Bundahism», BSOAS 27, 
1964, p. 511-529.

 187 P. Kraus, Jæbir Ibn Îayyæn, op. cit., p. 187.
 188 T. Fahd, Le monde du sorcier, op. cit., p. 162.
 189 Job d’Edesse, Book of Treasures, A. Mingana (trad.), Cambridge, 1935, 

p. 235 sq. et p. 255-256.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

340

En astrologie Abº Ma©‡ar est largement recoupé par les I≈wæn al-∑afæ‘ qui traitent des quatre 

éléments dans l’épître réservée à la physique alors qu’ils rejoignent largement les principes alchimiques. 

Ils les nomment «matrices universelles» à la base de toute création mais eux-mêmes postérieurs 

à l’existence des sphères. Ces quatre éléments sont antagonistes et ils ont chacun deux tempéraments 

et sont le reflet des

(…) sphères [qui] tournent entraînant le zodiaque et les astres, au-dessus des quatre éléments, 

sur lesquels se succèdent jour et nuit, été et hiver, chaud et froid les éléments se mélangent, leurs 

parties subtiles se mêlent à leurs parties épaisses, le lourd au léger, le chaud au froid, l’humide 

au sec. Aussi à partir de ces quatre éléments se forment 190 (…)

La création des métaux par exemple, se fait sous l’égide des planètes par l’intermédiaire des quatre 

qualités combinées au centre de la terre 191. Cette conception fort ancienne était connue des Baby-

loniens et fonde en partie les traditions alchimiques relatives aux métaux et diffusées dans l’Orient 

islamique 192. 

Ptolémée consacra le règne des quatre éléments feu, terre, air et eau, dont deux d’entre eux sont 

associés et attribués à chacun des signes du zodiaque et des sept planètes 193. Selon Ωahrastænî, les Îar-

ræniens adorateurs des planètes, appellent les sphères, «les pères» et les éléments, «les mères»: 

Les pères sont vivants et doués de raison. Ils font parvenir aux éléments leurs influences, que les

éléments reçoivent en leur sein, et de cela viennent «les enfants». À partir de ces enfants se produit 

parfois un individu corporel composé de ce qu’ils ont de plus pur. (…) Par lui, dieu prend alors 

forme physique dans le monde 194.

Les quatre éléments sont fréquemment représentés dans les «zaïrdja», sortes de tables divinatoires 

créées par un soufi maghrébin où figurent le zodiaque, une série de lettres à valeur numérique et les

quatre éléments 195.

Les quatre éléments qui sont les principes à la base de toute création matérielle selon les théories 

hermétiques, possèdent chacun un ange, qui sont peut-être ceux que nous observons aux écoinçons 

des horoscopes. Les quatre anges ou quatre éléments étaient placés généralement aux angles des 

talismans hébraïques 196.

Dans la lignée, Abº Ma©‡ar reprend la mystique des quatre principes appliqués au zodiaque, 

microcosme du monde 197. Il existe quatre positions clefs en astrologie: domicile, exaltation, 

déclinaison, chute et, en effet, depuis Ptolémée, tous les astrologues regroupent leurs signes en 

tétrades. 

 190 Y. Marquet, op. cit., p. 159-160. Mas©ºdî dans Le Livre de l’avertissement 
nous donne une vision un peu similaire des quatre éléments dont ils 
sont l’émanation «La sphère tourne d’un mouvement circulaire qui lui est 
naturel et qui est perpétuel, et tandis qu’elle tourne, entraînant les étoiles fixées
sur elle, les qualités essentielles se produisent et les quatre éléments, le feu, 
l’eau, l’air et la terre se répandent.», op. cit., p. 12-13.

 191 P. Kraus, Jæbir Ibn Îayyæn, op. cit., p. 2.
 192 M. Eliade, Forgerons et alchimistes, Paris, 1977, p. 60-64.

 193 C. Ptolémée, Tetrabiblos, A. Barbault (trad.), Paris, 1986, p. 39.
 194 Shahrastânî, Le Livre des religions et des sectes. Kitæb al-milal wa’l -niÌal I, 

D. Gimaret, G. Monnot (trad.), Louvain, 1986, p. 168 (784).
 195 Le fonctionnement de la zaïrdja est assez complexe, voir S. Matton, 

La magie arabe traditionnelle, Paris, 1977, p. 66.
 196 Ibid., p. 50.
 197 Abº Ma©‡ar, Mad≈al, Paris, BN ar. 5902, fº 103vº-104rº.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

341

Abº Ma©‡ar propose un système de correspondances basé sur les éléments mais, pour lui, une 

seule nature compte dans la caractéristique d’un signe astrologique: le Bélier est chaud (et sec), le 

Taureau sec (et froid), les Gémeaux humides (et chauds), le Cancer froid (et humide). Ainsi on peut 

rassembler: 

– les signes fixes: Taureau, Lion, Scorpion, Verseau;

– les signes cardinaux: Bélier, Cancer, Balance, Capricorne; 

– les signes mutables (doubles): Gémeaux, Vierge, Sagittaire, Poissons.

Par ailleurs il existe quatre trigones: 

– le premier, composé de signes masculins, secs, ignés et orientaux (Bélier, Lion, Sagittaire);

– le second, de signes féminins, terreux, froids et secs et méridionaux (Taureau, Vierge, 

Capricorne);

– le troisième, de signes masculins et humains mais aussi aériens, chauds, humides et occidentaux 

(Gémeaux, Balance, Verseau); 

– le dernier, composé de signes féminins, aqueux, froids, humides et septentrionaux (Cancer, 

Scorpion, Poissons) 198.

Cette dualité se retrouve chez les planètes: Jupiter, chaud et humide; Mars, chaud et sec; Saturne, 

froid et sec; Soleil, chaud et sec; Vénus et Lune, froides et humides; Mercure, tout 199. 

Les éléments sont associés aux humeurs dans le domaine médical, (banat al-a≈lat) le feu est associé 

à la bile jaune, sèche et chaude, l’air au sang chaud et humide, l’eau au flegme, froid et humide, la terre

à la bile noire, froide et sèche 200. Tous les organes seraient créés à partir de ces humeurs. Par ailleurs, 

les quatre âges de la vie, depuis Ptolémée, sont associés aux saisons: le printemps à l’enfance, l’été 

à la jeunesse, l’automne à l’âge mûr et l’hiver à la vieillesse 201.

Ainsi, les quatre anges aux écoinçons des miniatures peuvent être une forme allégorique des quatre 

éléments que l’on retrouve d’ailleurs symbolisés par des anges dans un manuscrit de magie et de 

divination, le Ms. BN persan 174, qui les indique au folio 66rº sous le nom de «Salîl» (ou «Sa†îl») 

ange de la lumière (automne); «Rahæ†abîl», ange du feu (été); «™aræ†æ’il», ange de la terre (hiver); 

«Mærº†æbîl», ange de l’eau (printemps) 202.

Les tétrades sont nombreuses chez Bºnî, présentes aux écoinçons de tous les talismans et penta-

cles, de forme usuellement carrée en magie et astrologie islamique, où elles symbolisent sous formes 

d’anges un certain nombre de concepts 203.

En dehors des quatre principes qui peuvent figurer sous l’aspect d’anges, d’autres interprétations

restent possible. 

 198 J.-C. Vadet,, «Une défense de l’astrologie dans le Mad≈al d’Abº Ma©‡ar 
al-Balkhî», AnIsl V, 1963, p. 126, 156 et 164; Y. Marquet, op. cit., 
p. 133-134.

 199 Ibid., p. 165.
 200 M. Ullmann, La médecine islamique, F. Hareau (trad.), 1995, p. 68.
 201 A. Bouché-Leclercq, L’astrologie grecque, 1899, p. 152.
 202 Supra, n. 61.
 203 E. Doutté, Magie et religion dans l’Afrique du Nord, Paris, 1984, p. 182. Les 

quatre saisons, par exemple, qui possèdent chacune son propre génie: le 
printemps gouverné par Asiæ’îl, roi du Nord, l’été gouverné par Daniæ’îl, 

roi de l’Orient, l’automne gouverné par Herqæ’îl, roi du Sud, l’hiver 
gouverné par Roudiæ’îl, roi du Couchant, Ibid., p. 68. Les quatre éléments 
sont également pris en considération, ibid., p. 183. En médecine, les 
quatre humeurs sont également déterminantes, M. Ullmann, La médecine 
islamique, op. cit., p. 70. D’après la médecine islamique, tous les organes 
sont créés à partir de ces quatre humeurs: 

 – le feu associé à la bile jaune sèche et chaude;
 – l’air associé au sang chaud et humide;
 – l’eau associée au flegme froid et humide;
 – la terre associée à la bile noire froide et sèche.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

342

4. ANGES PROTECTEURS DES PRINCES OU ARCHANGES

4.1. Les réminiscences antiquisantes:  
les anges substituts des vents et divinités apotropaïques

Dans une tablette babylonienne considérée comme l’un des plus anciens planisphères connus, on 

voit une représentation du monde selon le principe à la fois des sept régions inconnues et des quatre 

quadrants qui se partagent le monde. Ces quatre quadrants sont les quatre vents qui règnent sur la 

destinée des hommes: le vent du nord-ouest, celui d’I‡tar, le vent du sud-ouest, celui des maladies et 

des désastres voués aux démons, le vent du sud-est, celui des nuages de la mer et le vent du nord-est 

ou vent de la montagne 204.

Les anges ont progressivement remplacé les vents des anciens planisphères. En effet, ce sont les 

quatre vents, qui en théorie président à l’organisation des cieux antiques, vents que l’ont voit souffler

sur la Tabula Bianchini 205. 

On les trouve sous forme de divinités tutélaires dans de nombreux ouvrages d’art d’époque romaine, 

mosaïques, bas-reliefs et plafonds sculptés, représentant les dieux, les étoiles, des scènes mythologiques 

ou cosmologiques et, en particulier, aux écoinçons des compositions circulaires.

Dans les plafonds et dans les horoscopes égyptiens, ce sont parfois quatre génies ailés encadrant le 

ciel. Ils portent deux paires d’ailes qui ne sont pas sans rappeler celles de certains anges timourides. 

On peut les observer sur les tablettes astrologiques de bois de Grand, par exemple, ou à Dakhla. 

Ailleurs, ce sont de simples dadophores comme à Dendera ou à al-Salæmºnî 206. De même dans le 

temple de Bêl à Palmyre, quatre génies ailés, dans lesquels H. Seyrig voulut voir l’aigle symbole de 

Jupiter, encadraient les bustes des sept planètes 207.

Dépréciés pour leur connotation maléfique, les vents trouvèrent assez rapidement un substitut dans

les anges 208. En effet, les vents appartiennent au monde des créatures sublunaires dépendantes de la 

création et des démons, contrairement aux anges habitant les cieux. Dans les cosmologies juives et 

gnostiques, anges et démons sont connus pour leur fonction de conducteurs des âmes vers l’au-delà. 

Cette fonction commune bénéficia aux vents qui peu à peu, à la faveur des religions monothéistes,

cédèrent leur place, leur apparence et leur identité 209 aux anges messagers de Dieu, psychopompes 

et médiateurs 210.

 204 E. Unger, op. cit., p. 320, elle daterait du XVIIIe siècle av. J.-C. (avant 
Hammûrabi), et selon W. Horowitz, The Babylonian, p. 153, la tablette 
B.M. 92687 daterait en fait du IXe siècle av. J.-C.

 205 Voir illustration dans Les tablettes de Grand, pl. VII.
 206 Supra, n. 2 et Les tablettes de Grand, op. cit., pl. 2-3-4-5, fig. 5, pl. V,

fig. 3.
 207 Illustrations dans H. Seyrig, R. Amy, E. Will, Le Temple de Bêl à Palmyre II, 

Paris, 1975.
 208 D’après l’analyse de la tablette du British Museum nº 92687 (IXe siècle 

av. J.-C.), les Sumériens auraient eu sept vents indiquant sept directions 
et liés aux sept dieux de l’Univers mais les vents considérés comme des 
créatures démoniaques furent exorcisés à la fois par la confection de 

figures prophylactiques placées dans les maisons et peut-être par la
mise en place d’une séparation du temps en sept jours, H. et J. Lewy, 
The Week, op. cit., p. 1-152 et p. 16-31 et Th. Raff, «Die Ikonografie
der mittelalterlichen Windpersonifikationen», Aachener Künstblätter 48, 
1978-1979, p. 77-218.

 209 J. Leclercq-Marx, «Entre Anges et démons, les vents dans l’iconographie 
médiévale», Annales d’archéologie et d’histoire, 1990, p. 31-42. «Par ailleurs 
la croyance en l’existence de puissances spirituelles (…) renforça encore la 
confusion entre Vents et anges dans la mesure ou cette compétence leur fut 
parfois dévolue simultanément.», p. 33.

 210 F. Cumont, «Les vents et les anges psychopompes», dans Mélanges 
J. Dölger, 1933, p. 70-75.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

343

Cette identification des vents à des anges, créatures bienfaisantes et protectrices, trouverait pour-

tant son origine aux époques archaïques, à Babylone par exemple, ou les génies protecteurs étaient 

fréquents à l’entrée des temples. On les nommait cherubim et ils portaient le nom de Nattig: aigle; 

Alap-kirub: taureau à face humaine; Lamas-Nirgal: lion à tête d’homme et Ustur: humain 211.

Dans les miniatures concernées, chaque ange couronné offre en présent deux couronnes emblèmes 

du pouvoir et deux plats en or dans l’Horoscope d’Iskandar; mais les présents sont plus variés dans le 

folio 164rº: une épée, une couronne, un plat de pierreries, une cassolette d’encens. Ces quatre objets 

offerts par les messagers divins symbolisent les rôles, attributs et qualités du prince, celles que les anges 

offrent en cadeaux de nativité; les qualités militaires symbolisées par l’épée et les joyaux caractérisent 

la prospérité du règne, la couronne son pouvoir temporel, et l’encens la piété du chef musulman.

Dans l’Antiquité gréco-romaine, les génies ailés offrent rarement des présents, de même, les anges 

chrétiens entourent discrètement les scènes importantes, présentation, théophanies, mais sans présent. 

En revanche, dans les fresques bouddhistes d’Asie centrale, on peut observer des adorateurs portant 

de nombreuses offrandes mais également des anges offrant un plat au Bouddha 212.

4.2 Les tétrades angéliques de la cosmologie islamique

Les anges semblent indiquer la représentation d’un événement important, la naissance d’un prince ou 

d’un roi mais ils témoignent également d’une cosmologie particulière: celle des cieux islamisés.

Deux tétrades sont particulièrement importantes les archanges et les porteurs du trône.

Dans l’Horoscope d’Iskandar Sul†æn en particulier, les quatre anges, quoique non nommés, font 

probablement référence à ces archanges protecteurs et puissants, car l’horoscope semble se trouver de fait 

dans une sorte de talisman, dans lequel les anges messagers du ciel apporteraient des présents à l’heureux 

prince Iskandar tout en veillant sur son règne 213.

Les quatre anges ont souvent été identifiés comme les plus grands ou archanges 214: Mi≈æ’îl, chargé des 

âmes humaines et préposé à la subsistance, à la sagesse et à la connaissance (Coran, LII-6); Íibræ’îl, messager 

de Dieu et gardien du Paradis, Isræfîl, sonneur de trompette et annonciateur du jugement divin; Isræ’îl, l’ange 

de la mort (Coran XXXII-2) 215. Ce sont eux que l’on place selon les recommandations de Bºnî, aux angles 

 211 Voir l’illustration nº 78 dans A. Parrot, Sumer / Assur, Paris, 1981, p. 70 
Paris, Musée du Louvre, génie ailé; Kalakh (Nimrud), IXe siècle av. J.-
C et dans P. Amiet, L’art antique du Moyen-Orient, 1977, Paris, fig. 595,
p. 403, IXe siècle av. J.-C.; fig. 606 et 607, p. 406: Khorsabad, palais de
Sargon II (721-705), Alap ou Kirub: à tête de taureau, Lamas ou Nirgal: 
à tête de Lion, Ustur: humain, Nallig: à tête d’aigle. J. Marquès-Rivière, 
op. cit., p. 96: «Ces quatre génies protecteurs que nous retrouvons jusqu’à nos 
jours dans nos églises chrétiennes, véhiculés par la tradition hébraïque puis 
catholique.» En effet, d’autres génies protecteurs les éclipsent par leur 
taille souvent imposante, ce sont les gigantesques «chérubs» gardiens 
des temples, à tête humaine, corps de taureau, aux ailes de l’aigle et 
pattes de Lion, Alap ou Chirub, Taureau à face humaine, Lamas ou Nirgal 
Lion à tête d’homme, Ustur à forme humaine, Nattig à face d’aigle.

 212 A. Von Le Coq, Die Buddhistische Spätantike in Mittelasien IV, Atlassüden 
Wandmalereien, Berlin, 1924, fresque de Qyzil, VIIIe siècle, pl. 14, et 
B. Gray, Buddhist Cave Paintings at Tun Huang, Londres, 1959, cave 6219, 
début VIe siècle, p. 101 et cave 659, p. 111.

 213.  Envoyés de Dieu, se situant par delà les planètes et le zodiaque, les 
quatre messagers apportent-ils «l’approbation divine», en fondant en 
quelque sorte la légitimité du pouvoir temporel royal?

 214 T. Fahd, «Anges, démons et jinns en Islam», SourcOr VIII, 1971, p. 168. 
Ce sont ces quatre archanges qui d’après la Chronique de ™abærî, seront 
les dernières créatures célestes au jour du jugement dernier, voir Tabârî, 
Les prophètes et les Rois I, De la création à David, H. Zotenberg (trad.), 
Paris, 1980, p. 39.

 215  Al-Maqdisî, op. cit., I, p. 162.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

344

des pentacles, talismans et horoscopes et que l’on invoque en priorité comme présidant à toutes les pratiques 

mantiques de l’Islam 216.

La représentation de ces anges aux quatre angles d’une sphère englobante évoque également un autre 

aspect de la cosmologie islamique 217: la huitième sphère, dite «sphère des Étoiles Fixes» qui constitue le 

«Siège de Dieu» est celle habitée par les quatre anges porteurs du Trône 218. 

Dans la cosmologie néoplatonicienne, celle des I≈wæn al-∑afæ‘ 219, ou d’Ibn ©Arabî, l’univers est composé 

de onze sphères et du Trône: au centre la Terre, sphère immobile, puis les sept sphères planétaires, puis la 

sphère des Fixes ou du zodiaque ou falak al-kawækib puis la sphère sans étoiles ou falak al-atlas puis le 

piédestal divin ou al-Kursî, et enfin le Trône divin: al-©Ar‡ 220. 

L’Horoscope et le folio 164rº ne sont-ils pas alors une évocation artistique de ces cieux? On voit en effet 

les sept planètes puis la sphère du zodiaque, précédant celle du Trône de Dieu 221. C’est donc dans cette 

huitième sphère décrite par le Coran LIX-17 et les récits du Mi©ræj que résident les porteurs du Trône 222. 

Pourtant cette hypothèse doit être écartée, puisque ces anges timourides n’ont pas l’aspect zoomorphe que 

la Tradition leur prête 223. Par ailleurs, les prières et louanges des anges porteurs du Trône sont avant tout 

tournées vers Dieu 224 et non vers les hommes, fussent-ils des princes et leur rôle de médiateur n’interviendra 

qu’au dernier jour 225…

 CONCLUSION

Ainsi, d’un point de vue iconographique, ces séries circulaires sont précieuses à plus d’un titre. 

Elles montrent une vision du monde et des cieux héritée à la fois des anciennes religions préisla-

miques mais tout en demeurant d’une certaine façon dans l’orthodoxie coranique. Notons que les 

représentations circulaires médiévales ont rompu avec les planisphères antiques qui présentaient les 

cieux compartimentés. Ces présentations circulaires ne sont pas exactement conformes à la vision 

cosmologique du Coran qui présente également les sept cieux superposés et emboîtés, formes que 

l’on devine dans les miniatures traitant du voyage céleste du prophète.

 216 E. Doutté, op. cit., p. 158-159 et H. H. Spoer, «Arabic Magic Medicinal 
Bowls», JAOS 55, 1935, p. 252. 

 217 I. R. Netton, Allâh Transcendant, Studies in the Structure and Semiotics of 
Islamic Philosophy, Theology and Cosmology, Londres-New York, 1981, 
p. 13, l’auteur analyse les doctrines néoplatonicienne dont celles des 
I≈wæn al-∑afæ‘, ou de Kindî et il démontre que les doctrines gnostiques 
mais aussi néoplatoniciennes de l’école d’Alexandrie furent transmises 
aux penseurs et théologiens de Îarræn dès le IXe siècle, et dont Mas©ºdî 
avait évoqué l’existence et voir le schéma cosmologique, ibid., p. 206.

 218 E. Jachimowicz, op. cit., p. 154. La cosmologie de Mas©ºdî est moins 
précise, mais il donne dans l’ordre «La sphère supérieure à l’Équateur, 
la Terre, la Lune, Mercure, Vénus, Soleil, Mars, Jupiter, Saturne, la 
sphère des Fixes, la sphère du zodiaque», Le Livre de l’avertissement, op. 
cit., p. 14.

 219 Y. Marquet, op. cit., p. 112.
 220 T. Burckhardt, Clé spirituelle de l’astrologie musulmane d’après Mohyiddin 

Ibn Arabî, Paris, 1950, p. 8. 
 221 Y. Marquet, op. cit., p. 110 et T. Fahd, Le monde du sorcier, op. cit. T. Fahd 

souligne par ailleurs que la distinction n’est pas claire entre al-Kursî et 
al-Ar‡, mots qui signifient le siège ou le trône.

 222 Le Livre de l’Échelle, p. 161-163.
 223 A. Pavet de Courteille, Mirâj, p. 11.
 224  «Ces anges ne cessaient de louer Dieu et de dire: saint, saint, saint est Dieu 

dont la gloire emplit la terre et les cieux. Loué sois-tu et béni sans fin parce
que tu es Dieu, haut, grand et puissant. Et tu dois être béni et sanctifié dans
toutes les langues et à tout instant, en tous lieux, partout où tu es ou seras.», 
Le livre de l’Échelle, p. 159-161.

 225 Ibid., p. 161-163.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

345

Il s’agit donc ici d’une forme innovante liée aux nécessités de l’horoscope dans le cas de la minia-

ture d’Iskandar Sul†æn, et de formes adaptées montrant toutefois la prééminence du cercle des étoiles 

fixes sur ceux les planètes qui, elles, semblent placées au même niveau, à l’exception toutefois du

Soleil qui demeure la planète dominante, y compris dans le Coran.

Par ailleurs, on comprend mieux, dans de telles présentations, les liens unissant planètes et 

zodiaques, qui combinent leur action dans le système des domiciles planétaires et veillent sur la 

destinée des hommes, agents de l’autorité céleste.

D’un point de vue iconographique, si ces miniatures nous montrent une pérennité certaine dans 

la représentation des planètes, on voit l’évolution subie par le zodiaque. On peut observer le clivage 

existant entre le zodiaque élaboré du début du XVe siècle et celui simplifié du milieu et de la fin du

XVe siècle. En revanche, comme dans toutes les miniatures astrologiques observées jusqu’à présent 

(à l’exception du folio 160rº dont la vocation de modèle est peut-être particulière), les signes et les 

planètes sont dessinés avec sobriété; les éléments décoratifs sont réservés parfois aux broderies des 

costumes; le paysage à l’arrière-plan est inexistant, en particulier à partir du XVe siècle. Le zodiaque 

et les planètes sont des créatures célestes désormais islamisées qui reflètent à la fois la beauté et la

sobriété des cieux.

Ce type de représentations se diffuse dans le monde turc et persan comme en témoigne une miniature 

d’un manuscrit des Neufs Belvédères conservé à Paris à la BN et montrant les sept planètes et deux 

espaces supplémentaires indiquant les huitième et neuvième sphères à la fois, selon les principes de 

la cosmologie musulmane et ceux hérités de l’Iran ancien et reposant sur la répartition par ke‡vars 226. 

Pourtant une diversification certaine apparaît avec les planisphères de certains manuscrits à l’image

d’un Zubdat al-tawærî≈, datant du XVIe siècle et conservé à Istanbul au Türk ve Islam Ezerleri Müzesi 

(Ms. 1973) 227. Là nous retrouvons une conception des cieux beaucoup plus conventionnelle, voire à la 

mode antique et ptoléméenne, par la figuration des orbes concentriques sur lesquelles sont représen-

tées les planètes, encerclées par les signes du zodiaque mais avec un élément d’originalité affirmée,

l’existence des mansions lunaires, apport de l’astrologie islamique à la discipline 228. 

Les représentations circulaires ont donc de multiples implications symboliques: elles sont porteuses 

d’une conception des cieux riche des traditions religieuses proche-orientales préislamiques, que les 

courants mystiques et néoplatoniciens du monde musulman intègrent dans leur dévotion 229, et elles 

participent enfin, à l’édification de l’image du prince comme étant investi d’un pouvoir d’essence

divine ou cosmique, apporté par les anges protecteurs, et de ce fait, comme le Soleil dans les cieux, 

responsable sur terre de l’harmonie régnant entre le microcosme et le macrocosme.

 226 F. Richard, Splendeurs persanes, 1998, p. 142, nº 90, Les neufs Belvédères, 
Paris, BN, Ms. or. Suppl. persan 2038, Asie Centrale, vers 1500, fºª 48-130vº 
et en particulier le fº 55vº, reproduit en couleur.

 227 Illustration dans S. H. Nasr, Islamic Science, An Illustrated Study, 
Westerham, 1976, pl. 135.

 228 S. Weinstock, «Lunar Mansions and Early Calendars», JHS 69, 1950, 
p. 48-69 et P. Yampolsky, «The Origin of the Twenty Eight Lunar 
Mansions», Osiris 9, 1950, p. 62-83.

 229 H. Corbin, En Islam iranien, p. 81-140.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

346

 Comparaison du zodiaque dans les compositions circulaires

Annexe
T.S.L., Hazine 2153, 
folio 160rº, 1420-1440, 
Herat?

Welcome Institut, 
Horoscope d’Iskandar 
Sul†æn, Shiraz, 1411

Hazine 2153, folio 
164rº, timouride, 1re 
moitié XVe siècle, 
Shiraz?

Marciana, Ms. Or. X, 
Iskandar Næma,  
Turkmène,  
milieu XVe siècle. 

Bélier 
à cornes, regarde vers 
l’ouest 

blanc à cornes, regarde 
vers l’est 

blanc à cornes, regarde 
vers l’ouest 

marron à cornes, 
regarde vers l’ouest 

Taureau un ange sur taureau 
un taureau massif mar-
ron avec un tapis vert

marron moucheté de 
blanc à bosse, regarde 
derrière lui

sans bosse, gris foncé

Gémeaux siamois siamois
deux jumeaux reptiles 
avec la Tête du Dragon

siamois

Cancer 
crabe tient un demi-
cercle

un crabe marron
un crabe marron (huit 
pattes et deux pinces)

crabe marron

Lion 
deux lions dos à dos et 
le Soleil émerge  
à l’envers

un lion assis marron rugit, robe marron lion marron

Vierge 
un jeune homme  
à bonnet agenouillé 
coupe les épis

un jeune homme en 
vert coupe le blé

homme barbu à turban 
à demi agenouillé 
coupe le blé

un jeune homme en 
vert bonnet long

Balance 
un ange tête à hauteur 
du fléau

une jeune femme?  
en vert tient fléau hau-
teur de tête 

jeune femme?  
en orange tient le fléau
à hauteur de tête 

 jeune homme assis en 
violet tient une balance 
devant lui 

Scorpion 
deux scorpions tête-
bêche

un gros scorpion 
marron

deux scorpions marrons 
tête-bêche

marron, huit pattes

Sagittaire 
jeune homme tire sur 
queue corps de fauve

un homme barbu tire 
sur dragon,  
corps de fauve

un jeune homme cou-
ronné tire sur dragon

homme reptile

Capricorne 
vieil homme et un  
bouquetin sur un rocher

chèvre blanche chèvre marron chèvre à grandes cornes

Verseau 
un jeune homme  
à bonnet tire la corde

un vieil homme noir 
barbe blanche tire  
la corde

un homme barbu à bon-
net rouge tire la corde

 un jeune homme  
en vert long bonnet

Poissons 
deux gros poissons tête-
bêche gueule béante

deux poissons tête-
bêche

deux gros poissons tête-
bêche gueule béante

deux gros poissons 
gris face à face gueule 
béante

Lune face décorée
tient un halo en forme 
de goutte

femme couronnée 
tenant le cercle fermé

face humaine

Mercure homme écrit tient l’astrolabe
écrit de trois quarts 
profil

écrit

Vénus joue de la harpe joue du luth joue du luth joue du luth

Soleil 
demi-Soleil émerge 
derrière le Lion 

assis tient le halo
un demi-Soleil émerge 
derrière le lion

tête rayonnante

Mars 
à cheval sur un homme 
décapité

debout, tient tête cou-
pée et épée

à demi agenouillé tient 
épée et tête coupée

profil tient tête coupée
et épée

Jupiter homme à genoux lisant montre le livre tient un livre parle médite

Saturne 
homme à demi vêtu  
et plusieurs bras 

homme à demi vêtu 
tient deux couronnes

homme à demi vêtu 
plusieurs bras

homme a plusieurs 
bras, à demi vêtu

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

347

Abry J. H. (éd.), Les tablettes astrologiques de Grand (Vos-
ges) et l’astrologie en Gaule romaine, Actes de la 
Table ronde du 18 mars 1992 organisée par le Centre 
d’études romaines et gallo-romaines de l’université 
de Lyon III, Lyon, 1993.

Abº Ma©‡ar, Kitæb al-mad≈al, Paris, BN, Ms. Arabe 5902 (ex-
Schefer 9655), 325 / 937. 

—, Kitæb al-mud≈al al-kabîr ilæ ©ilm aÌkæm al-nujºm, Liber 
Introductorii Maioris ad Scientiam Judiciorum Astro-
rum, R. Lemay (éd.), Istituto Univesitario Orientale, 
Naples, 1995, 3 vol. 

Akalay Z., «An Illustrated Astrological Work of the Period of 
Iskandar Sul†æn», dans Akten des VII. Internationalen 
Kongresses iranische Kunst und Archäologie, 7-10 sep-
tembre 1976, p. 418-425.

Al-Bîrûnî: Al-Bîrûnî’s India, An Account of the Religion, Philo-
sophy, Literature, Geography, Chronology, Astronomy, 
Customs, Laws and Astrology of India, by E. C. Sachau, 
2 vol., 1888 reprint Londres, 1910.

—, Tafhîm, The Book of Instruction in the Elements of the 
Art of Astrology, Written in Ghaznah on 1029 A. D., 
Reproduced from British Museum Ms. Or. 8349, R. 
R. Wright (trad.), Londres, 1934.

Alessandro Magno, Storia e mito, Rome, Palais Ruspoli, dec. 
95-Mars 96, Rome, 1995.

Amiet P., L’art antique du Moyen-Orient, Paris, 1977.

Atasoy N., «Four Istanbul Albums and some Fragments 
from Fourteenth Century Shâh Nameh», ArsOr 8, 
1970, p. 19-48

Atil E., «Ottoman Miniature Painting under Sul†æn Mehmed 
II», ArsOr 9, 1973, p. 103-120.

—, Art of the Arab World, Freer Gallery of Art, Smithsonian 
Institution, Washington D. C., 1975.

Badiee J., «The Sarre Qazwînî, An Aqqoyunlu Manuscript», 
ArsOr 14, 1983, p. 97-105.

—, An Islamic Cosmography, The Illustrations of The Sarre 
Qazwînî, Ph. D., University of Michigan, 1978.

Baer E., «The Ruler in Cosmic Setting: A Note on Medieval 
Islamic Iconography», dans Essays on Islamic Art 
and Architecture, In Honor K. Otto-Dorn, A Danes-
hvari (éd.), 1981, p. 13-19.

Barrucand M., «The Miniatures of the Daqâ’iq al-haqâ’iq 
(B.N. persan 174): A Testimony to the Cultural 
Diversity of Medieval Anatolia», IslArt IV, 1991, 
p. 13-142.

Bidez J., Cumont F., Les mages hellénisés, Paris, 1973.

Blacker C., Loewe M. (éd.), Ancient Cosmologies, Londres, 
1975.

Blochet E., Catalogue des manuscrits persans de la Bibliothèque 
Nationale IV, Paris, 1934.

Blume D., Regenten des Himmels, zur geschichte astro-
logisher Bilder in Mittelalter und Renaissance, 
Munich, 1990.

Bober H., «The Zodiacal Miniature of the Très Riches Heures of 
the Duke of Berry, Its Sources and Meaning», JWI 11, 
1948, p. 1-34.

Boll F., Sphaera, Neue griechische Texte und Untersuchungen 
zur Geschichte der Sternbilder, Leipzig, 1903.

Bouché-Leclercq A., L’astrologie grecque, Paris, 1899.

Boyce M., A History of Zoroastrianism I, Leyde, 1996.

Burckhardt T., Clé spirituelle de l’astrologie musulmane 
d’après Mohyiddin Ibn Arabî, Paris, 1950.

ÇaÏman F., Tanındı Z., Topkapı Sarayi Museum, Islamic 
Miniature Painting, Istanbul, 1979.

—, «On the Contents of the Four Istanbul Albums H. 2152, 
2153, 2154 and 2160», IslArt I, 1981, p. 31-36.

—, Tanındı Z., Islamic Miniature Painting, Istanbul, 1979.

Caiozzo A., «La représentation de Mirrî≈ et ZuÌal, planètes malé-
fiques et apotropaia», AnIsl 37, 2003, p. 23-58.

—, «Le ciel de l’astronome, le ciel de l’astrologue et le 
ciel du sorcier: trois conceptions des cieux dans 
les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval.», 
ResOr XII, 1999, p. 11-51. 

—, Images du ciel d’Orient au Moyen Âge, Paris, 2003.

Carboni S., «Constellations, Giants and Angels from al-
Qazwînî Manuscripts», Oxford Studies in Islamic 
Art X/1, 1995, p. 83-98.

—, «Two Fragments of a Jalayrid Astrological Treatise in 
the Keir Collection and in the Oriental Institute in 
Sarajevo», IslArt II, 1987, p. 149-186.

—, Following the Stars, Images of the Zodiac in Islamic Art, The 
Metropolitan Museum of Art, 1997.

—, «The Illustrations of the Mu’nis al-Ahrâr», dans Illustrated 
Poetry and Epic Images, Persian Painting of the 1330s 
and 1340s, S. Carboni, M.-L. Swietochowski (éd), New-
York,The Metropolitan Museum of Art, 1994, p. 7-23.

—, Il kitâb al-bulhân di Oxford, Turin, 1988.

Cazelles R., Les très riches heures du duc de Berry, Paris, 1988.

Coran, D. Masson (trad.), Paris, 1967.

 BIBLIOGRAPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

348

Corbin H., Corps spirituel et Terre céleste, de l’Iran mazdéen 
à l’Iran shî‘ite, Paris, 1979.

—, En Islam iranien, aspects spirituels et philosophiques II, 
Sohrawardî et les platoniciens de Perse, Paris, 1971.

—, Temple et contemplation, Paris, 1980.

—, Terre céleste et corps de résurrection de l’Iran mazdéen 
à l’Iran shî‘ite, Paris, 1960.

Cumont F., «Astrologica», RevArch 3, 1916, p. 11.

—, «Les vents et les anges psychopompes», dans Mélanges 
J. Dölger, Aschendorff, 1933, p. 70-75.

Curatola G. (éd.), Eredità dell Islâm, Arte islamica in Italia, 
Venise, 1994.

Dattari G., Monete imperiale greche. Catalogo de la Collezione G. 
Dattari compilato dal propietario, Le Caire, 1901.

Deonna W., «Mercure et le Scorpion», Latomus 17, 1958, 
p. 641-658.

Doutté E., Magie et religion dans l’Afrique du Nord, Paris, 
1908, réimp. 1984.

Duda D., Islamische Handschriften I, Persische Handschriften I: 
Textband, Vienne, 1983.

Duhem P., L’aube du savoir, Epistomé du système, Histoire des 
doctrines astrologiques de Platon à Copernic, Paris, 
1997.

Dulière W. L., «Protection contre les animaux nuisibles assurée 
par Apollonios de Tyane dans Byzance et Antioche, Évo-
lution de son mythe», ByzZeit 63, 1970, p. 247-277.

Eastwood B. S., «Origins and Contents of the Leiden Planetary 
Configuration (Ms Voss Q.79, fol. 93vº), An Artistic
Astronomical Schema of the Early Middle Ages», Viator 
14, 1983, p. 1-40.

Eliade M., Images et symboles, Essai sur le symbolisme magico-
religieux, Paris, 1952.

—, Forgerons et alchimistes, Paris, 1977.

Elwell-Sutton L., «A Royal Nativity Book», dans Logos 
Islamikos, In Honorem Georgii Michaelis Wiskens, 
R. M. Savory (éd.), Toronto, 1984, p. 119-136.

Exposition 7 avril-20 mai 1976, Persian and Mughal Art, 
Colnaghi’s, P. and D. Colnaghi and Co Ltd, Lon-
dres, 1976.

Exposition, Londres, 1976, n° 215. Exposition, Paris, Grand-
Palais, 1977.

Exposition, Paris, 1982/1983, L’Orient des Croisades.

Exposition, Paris, Musée de l’Orangerie, 1971.

Exposition, Paris, Musée des arts décoratifs, 1909.

Exposition, Paris, Palais de Tokyo, 1983/1984, Le prince en 
terre d’Islam. 

Exposition, Paris, Palais de Tokyo, Aspects de l’art en terre 
d’Islam, 1984.

Exposition, Paris, Unesco 1981, L’Islam, la philosophie et 
les sciences.

Fahd T., «Anges, démons et jinns en Islâm», dans SourcOr, 
Paris, 1971, p. 155-178.

—, «La naissance du Monde selon l’Islam», dans SourcOr: 
la naissance du Monde, Paris, 1959, p. 237-277.

—, «Le monde du sorcier en Islâm» dans SourcOr, Paris, 
Le Seuil, 1966, p. 158-204.

Farès B., Le livre de la Thériaque: manuscrit arabe à peintu-
res de la fin du XIIe siècle conservé à la Bibliothèque 
nationale à Paris, Le Caire, 1953.

Festugière R. P., La révélation d’Hermès trismégiste I, Paris, 
1981.

Flamant F., «Un témoin intéressant de la théorie d’Héra-
clide du Pont, le manuscrit Vossianus latinus 79q. 
de Leyde», dans Hommages à M. J. Vermaseren I, 
p. 381-391. 

Graf von Bothmer C., Die Illustrationen des Münchner Qazwînî 
von 1280 (Codex Arab. 464), Ph. D., Munich, 1971.

Gray B., La peinture persane, Genève, 1977.

—, The Arts of the Book in Central Asia, Unesco, 1979.

Gray G., Buddhist Cave Paintings at Tun Huang, Londres, 
1959.

Grube E. J., «The Date of the Venice Iskandar Nameh.», 
IslArt, 1987, p. 187-202.

Gury F., «L’iconographie zodiacale des Tablettes de Grand», 
dans J.-H. Abry (éd.), Les tablettes astrologiques de 
Grand (Vosges) et l’astrologie en Gaule romaine. Actes 
de la table ronde du 18 mars 1992 organisée par le 
Centre d’études romaines et gallo-romaines de l’univer-
sité de Lyon III, Lyon, p. 141-160.

Hartner W., «The Pseudo-Planetary Nodes of the Moon’s Orbit 
in Hindu and Islamic Iconography», ArsIsl V, 1938, 
p. 121-159.

—, «The Vaso Vescovali in the British Museum, A Study 
in Islamic Astrological Iconography», KunstOr 9, 
1973, p. 99-130.

Herzfeld E., Zoroaster and his World II, Princeton, 1947.

Hill D., Ibn al-Razzæz al-Jazarî, Kitæb fî ma‘rifat al-Ìiyal 
al-handasiyya. The Book of Knowledge of Ingenious 
Mechanical Devices, Dordrecht, 1974.

Ibn ‘Arabî, L’Arbre du monde, M. Gloton (trad.), Paris, 1982.

—, Le livre de l’arbre et des quatre oiseaux, D. Gil (trad.), 
Paris,1984.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

349

Ibn Hawqal, La configuration de la Terre. Kitab Surat-al-Ard, J. 
H. Kramers, G. Wiet, Beyrouth-Paris, 1964.

Jachimowicz E., «Islamic Cosmology», dans C. Blacker, 
M. Loewe (éd.), Ancient Cosmologies, Londres, 
1975, p. 146-154.

James O., The Tree of Life. An Archeological Study, Leyde, 
1966.

Job d’Edesse, Book of Treasures, A. Mingana (trad.), Cam-
bridge, 1935.

Kahn Ch. H., Anaximander and the Origins of Greek Cos-
mology, 1964, Indianapolis, rééd. 1994.

Karatay E., Topakap¬ Sarayi Müzesi Kütüphanesi Farsça Yazma-
lar KataloÏu, Istanbul, 1961.

Katzenstein R., Savage-Smith E., The Leiden Aratea, Ancient 
Constellations in a Medieval Manuscript, Malibu, 
The Paul Getty Museum, 1988. 

Keshavarz F., «The Horoscope of Iskandar Sultan», JRAS, 
p. 197-208.

Kisæ’î, QiÒæÒ al-anbiyæ’, W. M. Thackeston (trad.), Boston, 
1978.

Kowalska M., «Remarks on the Unrecorded Cosmography Tuhfat 
al-ghara’ib», FolOr 9, 1967, p. 11-18.

Kramer N., L’Histoire commence à Sumer, Paris, 1994.

Kraus P., Jæbir Ibn Îayyæn, Contribution à l’histoire des idées 
scientifiques dans l’Islâm II. Jâbir et la science grecque. 
Mémoires présentés à l’Institut d’Égypte, Le Caire, 
1942.

Kühnel E., Miniturmalerei im islamischen Orient, Berlin, 1922.

Kunitzsch P., «The Astronomer Abº l-Îusayn al-∑ºfî and 
his Book on the Constellations», ZGAIW III, 1986, 
p. 56-81.

L’Orange H. P., Studies on the Iconography of Cosmic Kingship 
in the Ancient East, Oslo, 1953.

Lachièze-Rey M., Luminet J.-P., Figures du ciel, Paris, 1998.

Le Bœuffle, Le vocabulaire latin de l’astronomie, Thèse, 
Paris, 1970, Lille, Service de reprographie des 
thèses de l’université de Lille III, 1973.

Le Livre de l’Échelle de Mahomet. Liber scale Machometi, G. 
Besson, M. Brossard-Dandré (trad.), Paris, 1991. 

Leclercq-Marx J., «Entre Anges et démons, les vents dans 
l’iconographie médiévale», Annales d’archéologie 
et d’histoire, 1990, p. 31-42.

Lehmann K., «The Dome of Heaven», ArtBull 27, 1945, 
p. 1-27.

Lentz Th. W.; Lowry G. D., Tîmûr and the Princely Vision, 
Persian art and Culture in the Fifteenth Century, Los 
Angeles County Museum of Art, Washington, 1989.

Lerner M.-P., Le Monde des sphères. Génèse et triomphe d’une 
représentation cosmique I, Paris,1996.

Lewy H. et J., «The Week and the Oldest West Asiatic Calendar», 
Hebrew Union College XVII, 1942-1943, p. 1-152.

MacDonald R., «Paradise», IslStud V, 1966, p. 331-383.

Mackenzie D. N., «Zoroastrian Astrology in the Bundahism» 
dans BSOAS 27, 1964, p. 511-529.

Manilius, Les Astrologiques ou la science sacrée du ciel, A.-G. 
Pingré (trad.), Paris, Denoël, 1970.

Maqdisî, Le livre de la Création et de l’Histoire (355H. 
/ 966), C. Huart (éd.), I 1899; II 1902.

Marquès-Rivière J., Amulettes, talismans et pantacles, 
Paris, 1972.

Marquet Y., «La détermination astrale de l’évolution selon les 
Frères de la pureté», dans BEO XLIV, Islam et scien-
ces occultes, A. Regourd, P. Lory (éd.), Damas, 1993 
p. 127-146.

—, La philosophie des I≈wæn al-∑afæ‘, Études et documents, 
Milan, 1999.

Mas‘ûdî, Le livre de l’avertissement, B. Carra de Vaux (trad.), 
Paris, 1896.

—, Mºruj al-dhahab wa ma©ædin al-jawhar, les Prairies d’Or I, 
Barbier du Meynard, Pavet de Courteille (trad.), revue et 
corrigée par Ch. Pellat, Paris, 1962.

Matton S., La magie arabe traditionnelle, Paris, 1977.

Meredith-Owens G. M., «A New Illustrated Manuscript of 
the ‘Ajâ’ib al-Makhlûqât», British Museum Qua-
terly, 1960, p. 67-68.

Mirâj Nâmeh, d’après le manuscrit ouighour de la Bibliothèque 
nationale, A. Pavet de Courteille (trad.), Paris, 1882.

Morelon R., «L’astronomie arabe orientale entre le VIIIe et 
le XIe siècle», dans Histoire des sciences arabes I, 
Astronomie théorique et appliquée, R. Rashed (éd.), 
Paris, 1997, p. 35-70

Nasr S. H., An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines, 
Londres,1978.

—, Islamic Science, An Illustrated Study, Westerham, 1976.

Netton I. R., Allâh Transcendant, Studies in the Structure 
and Semiotics of Islamic Philosophy, Theology and 
Cosmology, Londres, New York, 1981.

Nyberg H., «Questions de cosmologie et de cosmogonie 
mazdéennes», JA, 1929, p. 192-310 et JA, 1931, p. 1-
134 et p. 192-244.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

350

Panaino A., «Uranographia Iranica, The Three Heavens in 
the Zoroastrian Tradition and the Mesopotamian 
Background», ResOr VII, Au carrefour des religions. 
Mélanges offerts à Philippe Gignoux, Bures-sur-Yvette, 
1995, p. 204-226.

Meredith-Owens G. M., «A New Illustrated Manuscript of the 
‘Ajâ’ib al-Makhlûqât», British Museum Quaterly, 1960, 
p. 67-68.

Parrish D., Season Mosaics of Roman North Africa, Rome, 
1984.

Parrot A., Sumer / Assur, NRF-Gallimard, 1981.

Pope A. U., Ackerman P. (éd.), A Survey of Persian Art, From 
Prehistoric Times to the Present, Londres, I, 1938, réimp. 
Tokyo, 1981.

Ptolémée C., Tetrabiblos, Paris, 1986.

Qazwînî, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt, Istanbul, 
Bibliothèque Süleymaniye, Ms. FætiÌ 4172, 906 / 1501 
(Aqqoyunlu, Iran occidental).

—, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt, Istanbul, 
Bibliothèque Süleymaniye, Ms. FætiÌ 4172, 
906  / 1501 (Aqqoyunlu, Iran occidental).

—, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt, Londres, 
Oriental Collection of the India Office Library,
British Library, Ms. Or. 12.220, Herat, 909 / 1503-
1504.

—, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt, Man-
chester, John Rylands Library, Ms. Ryl. Pers. 37 (ex 
Bland), milieu XVe siècle (1440 env.).

—, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt, Kosmogra-
phie, Aus den Handschriften des H. Dr. Lee und der 
Bibliothken zu Berlin, Gotha und Leyden, éd. F. 
Wüstenfeld, Göttingen, 1848.

—, ©AÏæ‘ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ‘ib al-mawÏºdæt, Paris, Bibliothè-
que nationale, Ms. Supplément persan 1781 (a. f. 2374), 
Rabî‘ II 893 / 12 avril 1488.

Raff Th., «Die Ikonografie der mittelalterlichen Windperso-
nifikationen», Aachener künstblätter 48, 1978-1979, 
p. 77-218.

Rice D. S., «A Seljuk Mirror», dans First International Congress 
of Turkish Arts, Ankara, 1959-1961, p. 288-290.

Richard F., Splendeurs persanes, manuscrits du XIIe au 
XVIIe siècle, exposition, Paris, Bibliothèque natio-
nale de France, 27 novembre 1997-1er mars 1998, 
Paris, 1998.

Ries J. (éd.), Les rites d’initiation, Actes du colloque de Liège et 
de Louvain-la-Neuve, Louvain-la-Neuve, 1986.

Robinson B. W., Grube E. J., Meredith-Owens G. M., Skelton 
R. W., Islamic Painting and the Arts of the Book, 
B. W. Robinson (éd.), Londres, 1976.

—, «R. A. S. 178  An Unrecorded Persian Painter», JRAS 2, 
1970, p. 203-209.

Savage-Smith E., «Celestial Mapping», dans J. B. Harley; D. 
Woodward (éd.), Cartography in the Traditional Isla-
mic and South Asian Society, Chicago-Londres, 1992, 
p. 13-70.

Saxl F., «Beiträge zu einer Geschichte der Planetendarstellungen 
im Orient und Okzident», Islam 3, 1912, p. 151-177.

—, «The Zodiac of Qusayr ‘Amrah», dans K. A. C. Creswell, 
Early Muslim Architecture II, 1932, p. 289-295.

Séguy M.-R., Mirâj Nâmeh, Le voyage miraculeux du pro-
phète, Paris, Bibliothèque nationale, Ms. Sup. Turc 
190, Paris, 1977.

Seyrig H., Amy R., E. Will, le Temple de Bêl à Palmyre II, 
Paris, 1975.

Seznec G., La survivance des dieux antiques, Essai sur le rôle de 
la tradition mythologique dans l’humanisme et l’art de 
la Renaissance, Paris, Flammarion, rééd. 1993

Shahrastânî, Le Livre des religions et des sectes. Kitâb al-milal 
wa al-niÌal I, D. Gimaret, G. Monnot (trad.), Louvain, 
1986.

Spoer H. H., «Arabic Magic Medicinal Bowls», JAOS 55, 
1935, p. 237-256 et JAOS 58, 1938, p. 366-383.

Tabârî, Les prophètes et les Rois I. De la création à David, 
H. Zotenberg (trad.), Paris, 1980.

Tannery P., Recherche sur l’histoire de l’astronomie 
ancienne, Paris, 1893.

Tardieu M., «∑æbiens coraniques et ∑æbiens de Îarræn», JA 274, 
1986, p. 1-44.

Titley N., Miniatures from Persian Manuscripts, The British 
Library, Londres, 1977.

TuÌfat al-fiaræ‘ib, Vienne, Österreichische Nationalbibliothek, 
Ms. N. F. 155, Tabriz (?), Rabî© II 897 / 1492, dessiné 
par Pîr Îusayn. 

Ullmann M., La médecine islamique, F. Hareau (trad.), 
rééd. 1995.

Unger E., «Ancient Babylonian Maps and Plans», Antiquity 9, 
1935, p. 311-322.

Vadet J.-C., «Une défense de l’astrologie dans le Madkhal d’Abû 
Ma‘shar al-Balkhî», AnIsl, 1963, p. 131-180.

Van Buren E. D., «The Dragon in Ancient Mesopotamia», 
Orientalia 15, 1946, p. 1-14 et Orientalia 16, 1947, 
p. 251-254.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

351

Verdet J.-P., Une histoire de l’astronomie, Paris, 1990.

Vermaseren. M. J., The Mithraeum at Ponza, EPRO, Leyde, 
1974.

Von Le Coq A., Die Buddhistische Spätantike in Mittelasien, 
IV, Berlin, 1924.

Ward R., «Evidence for a School of Painting at the Artuqid 
Court», dans The Art of Syria and the Jazîra (1100-
1250), J. Raby (éd.), 1985, p. 69-83.

Weinstock S., «Lunar Mansions and Early Calendars», JHS 69, 
1950, p. 48-69.

Wellesz E., «A Early al-Sûfî’ Manuscript in the Bodleian 
Library in Oxford», ArsOr III, 1959, p. 1-26.

Wellesz E., An Islamic Book of Constellations. The Suwar 
al-kawâkib al-thâbita by ‘Abd al-Rahmân al-Sûfî, 
Oxford, 1965.

Widengren G., Hultgård A., Philonenko M., Apocalypse 
iranienne et dualisme qoumranien, Paris, 1995.

Widengren G., Les religions de l’Iran ancien, Paris, 1968.

Yampolsky P., «The Origin of the Twenty Eight Lunar Mansions», 
Osiris 9, 1950, p. 62-83.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

Fig. 1. Planisphère des constellations de la sphère des Fixes, d’après 
une copie des Aratea, Rome, Bibliothèque Vaticane, Ms. Vat. Grec 
1087, dessin d’après E. Savage-Smith, «Celestial Mapping», dans 
J. B. Harley, D. Woodward (éd.), Cartography in the Traditional 
Islamic and South Asian Society, Chicago, Londres, 1992,  
fig. 2.2., p. 14.

Fig. 2. 
Planisphère d’un manuscrit grec présentant Hélios, les heures 
et les signes du zodiaque. Rome, Bibliothèque Vaticane,  
Ms. Grec 1291, IXe siècle, fº 9rº. Illustration d’après J.-H. Abry 
(éd.), Les tablettes astrologiques de Grand (Vosges) et l’astrolo-
gie en Gaule romaine, Actes de la table ronde du 18 mars 1992 
organisée par le Centre d’études romaines et gallo-romaines  
de l’université de Lyon III, Lyon, 1993, Pl. VIII/1.

Photo 1. Planisphère d’un manuscrit des Aratea, Boulogne-sur-Mer,  
Bibliothèque municipale, Codex Bononiensis, Ms. 188, Xe siècle.

Photo 2. 
La maquette du zodiaque de l’horloge à eau, al-Íazarî, Kitæb fî ma©rifat 
al-Ìiyal al-handasiyya (Livre de la connaissance des procédés mécaniques), 
Istanbul, T.S.K., Ms. A. 3461, 1340, fº 33rº, XIVe siècle? 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

353

Photo 3. 
Représentation circulaire des planètes dans une  
cosmographie turque, Berlin, Staatsbibliothek,  

Ms. Or. Fol. 2562, Îusayn b. MuÌammad b. MuÒtafæ, 
Mir‘æt ©aÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa ka‡f fiaræ’ib  
al-mawÏudæt, calligraphe Yºsuf al-Mîlawî,  
11 ·º-l-ÌiÏÏa 1114  / 28 avril 1703, fº 50rº.

Fig. 3. 
Présentation circulaire des planètes, époque jalayride,  

fin XIVe siècle, illustration d’après Persian and Mughal 
Art, P. D. Colnaghi and Co, Londres, 1976, nº 10, p. 104.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

Fig. 4. Horoscope d’Iskandar Sul†æn, Londres, Wellcome Institut for the History of Medecine, Ms. persan 474, Shiraz, 22 ·º-l-Îijja 813  / 8 avril 1411, fº 18v. 
et fº 19r. (26,5 x 16,7 cm). Dessin d’après Th. W. Lentz, G. D. Lowry, Tîmûr and the Princely Vision, Persian Art and Culture in the Fifteenth Century, Los 
Angeles County Museum of Art, Smithsonian Institution Press, Washington, 1989, p. 146-147.

Fig. 5. Planètes et signes du zodiaque, Couvercle d’une boîte 
ayyoubide en bronze, Bologne, Museo Civico, Nº 2129, XIIIe siècle. 
dessin d’après, E. Baer, «The Ruler in Cosmic Setting A Note on 
Medieval Islamic Iconography», dans Essays on Islamic Art and 
Architecture, In Honor K. Otto-Dorn, A. Daneshvari (éd.), 1981, 
fig. 1.

Fig. 6. Couvercle aux planètes, et Boîte circulaire aux planètes et aux musiciens, 
Paris, Musée du Louvre, inv. nº 6032, Égypte ou Syrie, XIVe siècle, (Legs L. Dru, 
1905). 15 cm de diamètre et 0,6 cm de hauteur. Dessin d’après L’apparence des 
cieux, astronomie et astrologie en terre d’Islam, Paris, Musée du Louvre, 1998, 
S. Makariou (éd.), ill. 33 p. 59.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


355

Photo 4.  
Présentation circulaire des planètes et du zodiaque 

dans un album de modèles. Istanbul, T.S.K.,  
Album Hazine 2153, fº 164rº, Shiraz (?),  

première moitié du XVe siècle.

Photo 5.  
Présentation circulaire des planètes et du zodiaque 

dans un album de modèles. Istanbul, T.S.K.,  
Album Hazine 2153, fº 160rº, Iran,  
première moitié du XVe siècle (?).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

356
Fig. 7.  
Les mansions lunaires d’après un Zubdat al-tawærî≈  
(Le meilleur des histoires), Istanbul, Türk ve Islam Ezer-
leri Müzesi, Ms. 1973, Turquie, XVIe siècle.  
Dessin d’après S. H. Nasr, Islamic Science,  
An Illustrated Study, Westerham, 1976, pl. 135.

Photo 6.  
Présentation circulaire des planètes et du zodiaque 
dans une copie de l’Iskandar Næma d’Ahmedî, Venise, 
Bibliothèque Marciana, Ms. Codex Or. XC (57),  
1450 env. (?), fº 58rº. (15,3 _ 9, 3 cm).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 38 (2004), p. 311-356    Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de l’Orient médiéval (XIVe-XVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

