MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 38 (2004), p. 311-356
Anna Caiozzo

Astrologie, cosmologie et mystique. Remargues sur les représentations
astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Anna CAIOZZO

Astrologie, cosmologie et mystique
Remarques sur les représentations astrologiques circulaires
de I'Orient médiéval (xive-xve siécles)

ANS I’art islamique proche oriental, les représentations circulaires du zodiaque et des planetes
sont des formes assez peu fréquentes, voire d’une extréme rareté, dans les compositions
les associant.

Alors que les signes du zodiaque et les planctes sont fréquemment représentés des le XII° siecle
sur divers supports, dans une aire géographique allant de la région de Syrie-Mésopotamie jusqu’au
Khorasan, les représentations circulaires ne se généralisent qu’a partir de la fin du XVv¢ siecle, dans
de petites miniatures, parfois sur fond bleu, et constellées de points dorés figurant les étoiles . Ces
représentations circulaires, limitées a la représentation solitaire d’un signe ou d’une planete, semblent
alors témoigner du souci a la fois esthétique et symbolique de replacer le zodiaque ou la planete dans
leur élément d’origine : le ciel.

Ces formes circulaires ne sont pourtant pas novatrices, elles paraissent méme assez fréquentes dans
I’ Antiquité sur toutes formes de supports 2. En effet, 1’iconographie du zodiaque se fixe a I’époque
hellénistique et, des lors, les zodiaques circulaires se multiplient dans le bassin méditerranéen aux 1¢
et 11° siecles apr. J.-C. dans I’Empire romain d’Occident et d’Orient, ot ils décorent le pavement des
demeures 3, le plafond des temples égyptiens (zodiaque de Dendera ou Tabula Bianchini), les bas-
reliefs des mithraea, sans oublier les monnaies datées du régne d’ Antonin . Dans ces représentations
circulaires, le zodiaque, qui représente la bande de 1’écliptique figurant la course du soleil dans les
cieux, est compartimenté en douze secteurs égaux, chacun agrémenté d’un signe particulier, et les douze
figures y sont généralement associées aux divinités du panthéon gréco-romain, parfois aux figures des
décans (en Egypte), et le plus souvent elles encerclent un buste de Sol et de Luna, les luminaires >.

Par exemple, Tuffat al-gariib, Vienne, Osterreichische Nationalbibliothek, Ms. 3 D. Parrish, Season Mosaics of Roman North Africa, Rome, 1984, pl. LXIV, ne° 162,
N. F. 155, Tabriz (?), Rabi‘ Il 897/1492, dessiné par Pir Husayn. Manuscrit pavement d'une demeure, Bir Chana.
décrit et de nombreuses illustrations publiées par D. Duda, Islamische ~ * Monnaies romaines fabriquées & Alexandrie avec au centre Isis et Sérapis,

Handschriften 1, Persische Handschriften 1: Textband, Vienne, 1983, p. 76 sq. Voir encerclés par les bustes des sept divinités planétaires, environnées par le
également M. Kowalska, «Remarks on the Unrecorded Cosmography Tuhfat cercle des signes du zodiaque, G. Dattari, Monete imperiale greche. Catalogo
al-ghard’ib», FolOr 9, 1967, p. 11-18. de la Collezione G. Dattari compilato dal propietario, Le Caire, Ifao, 1901, pl. 26 et

[N)

Voir les références fournies dans J.-H. Abry (éd.), Les tablettes astrologiques de n°s 2982, 2983, 2984.

Grand (Vosges) et [astrologie en Gaule romaine, Actes de la Table ronde du 18 mars > F. Gury, «Liconographie zodiacale des Tablettes de Grand», dans J.-H. Abry

1992 organisée par le Centre d'études romaines et gallo-romaines de luniversité de (&d.), op. cit.,, p. 141-160 et plus précisément p. 118-119.

Lyon IlI, Lyon, 1992. ﬁ

Annales islamologiques 38—2004

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Ces représentations antiques sont perpétuées a 1I’époque médiévale griace aux copies de manus-
crits enluminés datant des III° et IV® siecles a I’image des Aratea, manuscrits byzantins du IX® siecle
décrivant la mythographie des cieux °.

Ces manuscrits présentent des conceptions des cieux souvent fort originales et d’une grande com-
plexité, s’inspirant a la fois des théories astronomiques ayant cours a I’époque hellénistique, mais
aussi des savoirs astrologiques ; I’astronomie relevant de la science de I’ observation, 1’astrologie de la
prédiction ou les planetes, dans leurs associations aux signes du zodiaque, jouent un rdle particulier
sur le macrocosme et I’avenir des hommes 7.

De ce fait, il semblerait que les miniatures présentant sous forme de planispheres les orbes
concentriques planétaires ou les constellations du ciel des fixes aient eu une vocation astronomique
plus marquée que les représentations « compartimentées » présentant zodiaque et divinités planétaires,
mais sans que ce caractere soit systématique.

Parmi les miniatures qui nous sont parvenues, on peut en effet distinguer trois grandes catégories
de représentations des cieux.

D’une part, 2 I'image des globes célestes ou des vofites peintes dans I’ Antiquité 8, certaines repré-
sentations se limitent a la représentation du ciel des Fixes, constellations de I’hémisphere nord, sud
et du zodiaque, selon la mythographie désormais canonique mise en place par Aratos de Soles et ses
continuateurs. Les planisphéres émanant de certaines copies d’Aratea, comme celui du Ms. Clm. 210,
f° 113 daté de 818 conservé a la Bayerische Staatsbibliothek de Munich ou celui d’une copie byzantine
plus tardive, le Ms. Vat. Gr. 1087, (XV© siecle, £ 310v°, fig. 1) de la Bibliothéque vaticane, en sont
de parfaites illustrations °. Ce ciel des astronomes est aussi présent dans I’art islamique car, outre les
instruments d’études comme les globes, les traités enluminés dont le plus représentatif est a partir du
XI¢ siecle celui du Livre des Etoiles Fixes de ‘Abd al-Rahman al-Siifi ', il figure aussi sur le ddme du

caldarium du palais omeyyade de Qusayr Amra '!.

o

312

Les Aratea sont des textes illustrés comprenant des fragments astronomiques
des Phénomenes d'Aratos de Soles, le poeme hellénistique fondateur de
la mythographie des cieux, et de ses continuateurs, tels I'ntroduction
aux Phénomeénes dAratos de Géminos, Les Astrologiques de Manilius, Les
Phénomeénes d'Avienus, LAstronomie d’Hyginus ou La Mathesis de Firmicus
Maternus. Ces manuscrits copiés entre le Iv¢ et le 1X® siécle véhiculérent
limagerie définitive du zodiaque médiéval occidental, et en partie du
zodiaque oriental, ou tout au moins l'iconographie qui lui servit de point
de départ. Cf. E. Panofsky, F. Saxl, La mythologie classique dans I'art
médiéval, Saint-Pierre-de-Salerne, 1990, p. 21-36.

A. Le Beeuffle, Le vocabulaire latin de I'astronomie 1, thése, Paris, 1970,
Lille, Service de reprographie des théses de ['université de Lille 11,
1973, p. 10: «Il n’y a aucun traité d’astronomie dans la littérature latine
parce qu'il n'y eut aucun astronome de métier @ Rome.» L'auteur souligne
p. 14, le role déterminant de l'orateur Cicéron dans I'établissement
d’'un vocabulaire spécifiquement astronomique.

8 K. Lehmann, «The Dome of Heaven», ArtBull 27, 1945, p. 1-27 et H. P.

<

L'Orange, Studies on the Iconography of Cosmic Kingship in the Ancient East,
Oslo, 1953, p. 18-27.

? Planisphére des constellations de la sphére des Fixes dans une copie des
Aratea, Rome, Bibliothéque vaticane, Ms. Vat. Grec 1087, E. Savage-Smith,
«Celestial Mapping», dans J. B. Harley, D. Woodward (éd.), Cartography
in the Traditional Islamic and South Asian Society, Chicago-Londres,
1992, fig. 2.2, p. 14. Voir aussi un autre planisphére de constellations de
la sphére des Fixes: Berne, Codex Bernensis 88, 1000, Xi° siécle, fol. 11ve,
ill. dans M. J. Vermaseren., The Mithraeum at Ponza, Leyde, E. J. Brill, EPRO,
1974, pl. XXX.

19 Voir E. Wellesz, «A Early al-Safi" Manuscript in the Bodleian Library

in Oxford», ArsOr 11, 1959, p. 1-26 et E. Wellesz, An Islamic Book of
Constellations, The Suwar al-kawakib al-thabita by ‘Abd al-Rahman al-Sifi,
Oxford, 1965; P. Kunitzsch, «The Astronomer Abii-I-Husayn al-Stfi
and his Book on the Constellations», ZGAIW III, 1986, p. 56-81.

''F. Saxl, «The Zodiac of Qusayr ‘Amrah», dans K. A. C. Creswell, Early

Muslim Architecture, 11, 1932, p. 289-295.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Le planispheére du manuscrit de la Bibliotheque vaticane Var. Grec 1291 (1X© siecle), copié d’un
original du I11° ou du IVe siecle !? et illustrant un manuscrit de textes astrologiques hermétiques, pré-
sente Hélios sous forme d’ Apollon Pheebus au centre de la miniature, environné successivement par
les douze mois puis par douze dieux tutélaires et enfin par les douze signes du zodiaque (fig. 2). A
I’époque hellénistique s’impose la conception sphérique des cieux, dont la sphere supérieure com-
posée des douze signes du zodiaque est d’abord régie par I’'un des douze grands dieux du panthéon
gréco-romain, chaque dieu patronnant un signe particulier 3.

Deux planispheres pourtant issus de copies d’Aratea, celui du Codex Vossianus de Leyde
(1x¢ siecle) ' ou de sa copie carolingienne de Boulogne-sur-Mer (photo 1) présentent, quant a eux,
a la fois une théorie astronomique particuliere, et un systéme cosmologique qu’ Aristote, puis Ptolé-
mée, imposerent a I’astronomie ; les sept corps célestes se déplacent de facon homocentrique sur des
spheres qui s’emboitent dans 1’ordre suivant : Lune, Mercure, Vénus, Soleil, Mars, Jupiter et Saturne
et au-deld, la huitieme sphere englobante, celle des étoiles fixes, en I’occurrence du zodiaque ici 1.

Ce systeme limitant a sept le nombre de planétes, a la fois issu de I’observation millénaire des astro-
nomes et de I’identification des étoiles aux divinités planétaires du systéme babylonien, fut adopté par
les astrologues « chaldéens », redéfinissant les rapports entre signes et planetes dans une redistribution
de deux domiciles planétaires (diurne et nocturne), mais un seul pour les luminaires '°.

Ainsi, dans le planisphere de Leyde ou de Boulogne, les sept spheres, celle de Saturne, Jupiter,
Mars, Soleil, Vénus, Mercure et Lune, se superposent mais en intégrant la conception héliocentrique
d’Héraclide du Pont o Mercure et Vénus apparaissent comme des satellites du Soleil 7.

Cette conception fut définitivement abandonnée avec le triomphe de la théorie géocentrique pto-
léméenne qui s’imposa désormais dans les miniatures de I’Occident médiéval mais plus rarement en
Orient (fig. 7), en présentant les sept planétes gravitant sur leur sphere autour de la terre. Ces formes

12 F. Cumont, «Astrologica», RevArch 3, 1916, p. 11. Contents of the Leiden Planetary Configuration (Ms Voss Q.79, fol. 93ve),
13 Pour Manilius, douze grands dieux patronnaient chacun un signe du An Artistic Astronomical Schema of the Early Middle Ages», Viator 14,
zodiaque;; ces derniers furent réduits a sept par I'astrologie alexandrine, 1983, p. 1-40

@

aux plus importants de I'Olympe, afin de simplifier le systéme et de !
les identifier aux sept astres mobiles a savoir Kronos-Saturne, Zeus- !

J.-P. Verdet, Une histoire de l'astronomie, Paris, 1990, p. 39-70.
Lensemble des domiciles des cinq planétes et des deux luminaires dans

o

Jupiter, Arés-Mars, Hélios-Soleil, Aphrodite-Vénus, Hermeés-Mercure, les signes porte le nom de «théme du monde», ou «genitura mundi».
Séléné-Lune. Au Ix® siecle, Abl Ma‘Sar reprit largement les théories D'apres Firmicus Maternus, il aurait été défini par Nechepso et Petosoris
astrologiques de Firmicus Maternus et de sa Mathesis, ouvrage rédigé (et plus vraisemblablement par les hermétisants), A. Bouché-Leclercq,
vers 334-337 apr. J.-C. Les anciennes planétes proche-orientales furent L'Astrologie grecque, Paris, 1899, p. 187 et F. Cumont, «Les noms des
ainsi assimilées aux dieux gréco-romains probablement durant '¢poque planétes chez les Grecs», AntClass 4, 1935, p. 5-43, p. 27-28; chaque
séleucide. Voir & ce sujet G. Seznec, La survivance des dieux antiques, dieu, par exemple, recut une étoile mésopotamienne pour tutelle:
essai sur le role de la tradition mythologique dans [humanisme et 'art de Hermes-Mercure recut ['étoile Nabii et fut Stilbdn, Aphrodite-Vénus
la Renaissance, Paris, 1993, p. 49-52 et Manilius, Les Astrologiques ou requt Ishtar et fut Phosphoros ; Arés-Mars recut Nergal et fut Puoresis ;
la science sacrée du ciel, A.-G. Pingré (trad.), Paris, 1970, p. 137; Pallas Zeus-Jupiter recut Marduk et fut Phainon, Cronos-Saturne recut Ninib-
- Minerve protége le Bélier, la déesse de Cythére le Taureau; Apollon Ninurta et fut Phaéton.
dans les Gémeaux; Mercure en Cancer; Jupiter en Lion; Cérés-Déméter  '7 J. Flamant, «Un témoin intéressant de la théorie d’'Héraclide du Pont, le
en Vierge; Vulcain en Balance; Mars en Scorpion; Diane en Sagittaire ; manuscrit Vossianus latinus 79q. de Leyde», Hommages a M. ]. Vermaseren
Vesta en Capricorne; Junon en Verseau; Neptune en Poissons. I, p. 381-391. Cette conception est en fait celle d'une catégorie de
1 Sur le fac-similé du manuscrit de Leyde, R. Katzenstein, E. Savage- planisphéres antiques, comme nous ['observons dans le Codex Vossianus
Smith, The Leiden Aratea, Ancient Constellations in a Medieval Manuscript, de Leyde, ou dans sa copie de Boulogne.

Malibu, The Paul Getty Museum, 1988 et B. S. Eastwood, «Origins and ﬁ

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

20

2

22

314

ANNA CAIOZZO

circulaires sont en effet celles de la plupart des miniatures ornant les manuscrits latins du 1X® au
X1ve siecle, celle de Guillaume de Conches, de Barthélemy I’ Anglais, de Nicole Oresme, etc. '® avant

que les Livres d’heures n’imposent les vignettes associant le zodiaque aux travaux et aux jours '°

,ou
que les traductions d’ouvrages orientaux ne s’accompagnent de miniatures plus novatrices, comme
celles ornant les manuscrits de Michel Scot 2°,

Pourtant en regard de tous ces « systemes », c’est une conception sphérique et compartimentée des
cieux, un peu analogue a celle visible sur les monuments ou les monnaies romaines 2!, qui apparaft dans
les métaux du monde musulman médiéval des les XII° et XIII® siecles, peut-&tre pour des raisons plastiques
(arrondis des plateaux, fonds des bols et des chaudrons) %2 et fréquemment de facon élaborée, associant
dans une composition d’ensemble le zodiaque et les planetes (fig. 5-6).

En effet, la présentation de type planisphérique et « astronomique » comportant les orbites des pla-
netes semble sinon ignorée du moins peu usitée par 1’art islamique, et réservée en priorité aux ouvrages
scientifiques d’astronomie théorique > puis a quelques planispheres astrologiques tardifs présentant les
mansions de Lune (fig. 7).

Quelques rares miniatures a vocation didactique présentent en effet une conception trés schématique
des cieux ptoléméens ; ce sont deux peintures sous forme de maquettes ornant les copies illustrées du
Traité du savoir et des inventions mécaniques ingénieuses, Kitab fi ma‘rifat al-hiyal al-handasiyya de
Gazari (595-97 / 1198-1200) 24, et ce depuis la plus ancienne copie, le Ms. T.S.K. Ahmet III 3472, réalisé en
602 / 1205-1206 a Diyar Bakir >. Ces miniatures ont pour objet d’aider 2 la construction d’une clepsydre
indiquant a la fois les heures et les saisons grace aux signes mobiles du zodiaque et aux déplacements des
deux luminaires 2. Une maquette circulaire indique le mécanisme principal, 1’orbite du Soleil et de la Lune
autour de la terre et le cercle du zodiaque orné des douze constellations dont I’'imagerie provient des figures
astronomiques simplifiées héritées du Livre des Etoiles Fixes de ‘Abd al-Rahman al-Siifi. Un demi-zodiaque
est également visible dans la seconde maquette, ornant en demi-cercle le portique de I’horloge a eau composée,

entre autres, d’automates musiciens.

M. Lachiéze-Rey, J.-P. Luminet, Figures du ciel, Paris, 1998, p. 29, 23 Par exemple M. Lachiéze-Rey, J.-P. Luminet, op. cit., p. 27, n° 23; Nasir

n° 26; Guillaume de Conches, De Philosophia Mundi, 1276-1277, Paris,
Bibliotheque Sainte-Geneviéve, Ms. 220, fo 115ve, p. 28, n° 25; Nicole
Oresme, Livre du ciel et du monde, 1377, Paris, BN Ms. Fr. 565, fo 69re,
p. 171, n° 286; Barthélémy I'Anglais, De Proprietatibus Rerum, trad. Jean
Corbichon, 1372, copié¢ par Gilles Gracien et enluminé par Evrard
d’Espingues, xve siécle, Paris, BN, Ms. Fr. 9140, fo 169r°.

Par exemple R. Cazelles, Les trés riches heures du duc de Berry, Paris, 1988
et H. Bober, «The Zodiacal Miniature of the Trés Riches Heures of the
Duke of Berry, Its Sources and Meaning», JWI 11, 1948, p. 1-34.

D. Blume, Regenten des Himmels, zur Geschichte astrologisher Bilder in
Mittelalter und Renaissance, Munich, 1990, Munich, Ms. Clm 10268,
pl. 60-63 et Vienne, Ms. ONB, Codex 2352, pl. 64-70, Vienne, Ms. ONB,
Codex 3394, pl. 71-78.

Et dailleurs un peu semblable dans l'esprit, a celle du Manuscrit grec
1291 de la Bibliothéque vaticane évoqué plus haut, présentant les mois
et les douze dieux.

E. Baer, «The Ruler in Cosmic Setting A Note on Medieval Islamic
Iconography», dans Essays on Islamic Art and Architecture, dans
A. Daneshvari (éd.), Honor K. Otto-Dorn, 1981, p. 17.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

al-Din al-Tusi, Tadhkira fi ilnt al-hay'a, 1389, Paris, BN, Ms. Ar. 2509, fo41
ro.

24 D. Hill, Ibn al-Razzaz al-Jazari, Kitab fi ma‘rifat al-hiyal al-handasiyya, The

Book of Knowledge of Ingenious Mechanical Devices, Dordrecht, 1974.

25 Ce zodiaque reproduit des formes astronomiques héritées en grande

partie de la tradition iconographique du Livre des Etoiles Fixes de ‘Abd
al-Rahman al-Siiff et, a ce titre, il ne présente pas le méme intérét que
les miniatures a vocation astrologique décrites plus loin. Sur la tradition
des Etoiles Fixes, voir supra, n. 10, et sur les copies de Gazari, R. Ward,
«Evidence for a School of Painting at the Artuqid Court», The Art of Syria
and the Jazira (1100-1250), ]. Raby (éd.), Oxford University Press, 1985,
p. 69-83; F. Cagman, Z. Tanindi, Topkapi Sarayi Museum, Islamic
Miniature Painting, Istanbul, 1979, p. 10.

26 Dont nous avons analysé les implications symboliques dans le

«Chapitre 4 Du trdne de Salomon a celui de Khusraw une relecture de
I'horloge & eau d'al-Jazari», dans Images du ciel d'Orient au Moyen Age,
Paris, 2003, p. 56-59.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Deux autres copies présentent des variantes de ce zodiaque : il s agit du manuscrit de la Freer Gallery of
Art, copié en 1315 %’ et du manuscrit d’Istanbul, T.S.K., A. 3461 (photo 2) %8. Le zodiaque a ici une vocation
clairement astrologique car il se distingue des autres modeles par la présence de la planete en domicile dans
le signe affectant I’iconographie de facon significative. Signalons que si cinq signes, le Bélier, le Taureau, le
Cancer, le Lion et le Capricorne, ont peu, voire pas changé du tout, en revanche dans la copie de 1315, les
Gémeaux sont devenus siamois, deux tétes émergeant d’un seul corps et ils tiennent des objets indéterminés ; la
Vierge est sous les traits de Mercure un adolescent tenant dans une main deux épis et dans I’ autre une faucille ;
une jeune femme, Vénus, est assise jambes croisées sous la Balance ; un jeune homme, Mars, accroupi, tient
a coté d’elle un scorpion dans ses mains ; le Sagittaire lutte toujours contre le Dragon, le Verseau, laborieux
Saturne, semble hisser une corde hors d’un puits et les Poissons sont représentés par un jeune homme, Jupiter,
assis jambes croisées, les bras écartés, qui brandit deux poissons. Dans celle d’Istanbul, les Gémeaux sont
assis mais Vierge, Sagittaire et Verseau sont identiques aux signes de la Freer Gallery %. Ce sont donc les
premieres miniatures circulaires d’ un zodiaque astrologique.

En dehors des miniatures de la clepsydre qui ignorent cependant la représentation figurée des planetes, cing
miniatures apparaissent comme étant particulierement originales, tant par leur forme que par leur composition :
un folio isolé d’époque jalayride montrant les planétes regroupées dans un médaillon *° ; un folio appartenant
aun Iskandar Nama conservé a la Bibliotheque Marciana de Venise qui présente une composition regroupant
zodiaque et planétes 3! comme dans les trois autres miniatures, I’ Horoscope du prince timouride Iskandar
Sultan, et les deux folios de I’album Hazine 2153 conservé au musée de Topkapr Sarayi et issus d’ateliers
timourides ou turkmenes entre 1430 et 1450 32,

27 llustration dans E. Atil, Art of the Arab World, Freer Gallery of Art, 30 Médaillon présentant les planétes, Londres, Collection Colnaghi, folio

Smithsonian Institution, Washington D. C., 1975, n° 44, p. 103 et selon isolé (Binney Collection), jalayride, 1400 environ. Une feuille avec une
E. Atil, ibid., p. 102, la copie de 715 / 1315 aurait été exécutée en Syrie miniature circulaire au recto (les planétes) et, au verso, une face humaine
mamelouke par Farriiq b. ‘Abd al-Latif al-Yaqati al-Mawlani. dans les nuages, peut-étre la Lune. Le folio mesure 31,5 sur 20,5 cm, la
28 Selon R. Ward, op. cit., p. 76 et E. Atil, op. cit,, p. 149, le Ms. TS.L. A. surface écrite 27 sur 16 cm et la miniature 15 sur 16 cm. Exposition 7
3461 daterait du xue siécle et serait un produit du méme atelier que le Ms. avril-20 mai 1976, Persian and Mughal Art, Colnaght’s, P. and D. Colnaghi
T.S. L, A 3472 etle Ms. TS.L. H. 414; or, selon nous, il présente de grandes and Co Ltd (éd.), Londres, 1976, n° 10, p. 104. Publié par J. Badiee dans
différences iconographiques, en particulier les zodiaques de la clepsydre sont son Ph. D., An Islamic Cosmography, The lllustrations of The Sarre Qazwini,
radicalement différents. Pourquoi le méme atelier aurait-il varié sans raison Ph. D., University of Michigan, 1978, p. 422, pl. 58.
apparente l'iconographie a la méme époque ? Il est possible que le manuscrit 3! Publié dans le catalogue de I'exposition, Alessandro Magno, Storia e mito,
soit un peu plus récent, du début du xiv* siécle, comme la copie dispersée Rome, Palais Ruspoli, décembre 95 - mars 96, Fondation Memmo,
de 1315. n° 141, p. 365 et PL. 141e.

29 Sur les caractéristiques iconographiques particuliéres du zodiaque 32 B. Gray, The Arts of the Book in Central Asia, 1979, p. 242. 315
astrologique, voir infra. —_

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

I DES PRESENTATIONS CIRCULAIRES
AUX FIGURES TRADITIONNELLES ET NOVATRICES

LI Le folio jalayride isolé de la Binney Collection fig. 3

La plus ancienne des miniatures circulaires connues présentant une série de sept planetes est un
folio isolé d’un traité semble-t-il astrologique, conservé dans une collection privée 3. 1l est daté de
I’époque jalayride (du début du XVv®, mais plus vraisemblablement de fin du XI1v® si¢cle 34).

Les planetes sont dessinées dans des vignettes circulaires et disposées dans un cercle au centre
duquel se trouve le Soleil. Cette disposition est visible sur divers objets en métal, boites circulaires,
encriers, chaudrons 2 1’image des couvercles d’une boite ayyoubide en bronze conservée 2 Bologne 3,
au Victoria and Albert Museum (XIII¢ siecle) 3, ou au Musée du Louvre (XIv€ siécle) 37, d’un chaudron
du Bargello (début X1v® siecle) *® ou d’un bol iranien en céramique du Metropolitan Museum of Art
(fin X1e-début X1I1¢ siecle) *°.

La seule analogie avec ces divers objets repose sur le Soleil central, téte humaine cerclée de rayons et la
planete Vénus jouant du luth. Saturne est certes un homme 4gé a peau sombre et barbe blanche portant
pesamment une béche sur I’épaule, mais il est ici debout ; Mercure assis jambes croisées ne possede aucun
de ses attributs habituels, mais il semble parler ou argumenter, comme ses fonctions de scribe le recomman-
dent ; Mars est reconnaissable a son allure de guerrier (il est toutefois privé de I’arme et de la téte coupée).
Deux planetes retiennent Iattention : la Lune est remplacée par le signe du Cancer tenant une face humaine ;
c’est la premiere fois que le signe se substitue a la planete comme dans le cas de Jupiter, métamorphosé en
jeune archer, un genou a terre s’apprétant a tirer. Le signe du Sagittaire vient ici remplacer la planete et cette
substitution est d’autant plus étrange que Jupiter est le plus souvent représenté encadré par les Poissons, signe
dans lequel il est aussi en domicile.

Cette série révele une connaissance parfaite et implicite des fonctions des planetes, et elle aurait pu étre

copiée d’un Traité des nativités d’ Abt Ma‘Sar (Kitab al-mawalid), tel celui de la Keir Collection d’époque

33 J. Badiee, op. cit., p. 422, pl. 58. habituels; au centre le soleil sous forme stylisée (cercle radiant).
3% En effet, quelques personnages présentent d'étroites affinités avec Expositions: Paris, musée des Arts décoratifs, 1909, n° 111; Paris, musée
certaines miniatures d'époque jalayride du Kitab al-bulhan ou de la de ['Orangerie, 1971, ne 161 ; Londres, 1976, n° 215; Paris, Grand-Palais,
cosmographie du Ms. BN Sup. persan 332 réalisés dans l'atelier dAhmad 1977, n° 451 ; Paris - Unesco 1981 Lislam, la philosophie et les sciences;
Galayr & Bagdad. La qualité de I'exécution est cependant loin d'atteindre Paris, 1982/1983 L'Orient des croisades ; Paris, Palais de Tokyo, 1983/1984
celle des précédents manuscrits. Le Prince en terre d'lslam; Paris, Palais de Tokyo, Aspects de lart en terre
35 Bologne, Museo Civico, ne 2129, xui® siécle, ill. dans E. Baer, op. cit., dlslam, 1984.
fig. 1. 38 Eredita dell Islam, Arte islamica in Italia, G. Curatola (éd.), Venise, 1994,

36 La boite du Victoria and Albert Museum, datée de 1238 / 1240, réalisée n° 174, p. 305-306 et pl. 307.
pour le souverain ayyoubide al-Malik al-Adil II, E. Baer, op. cit, 3 New York, M.M.A., Rogers Fund and Gift of the Schiff Foundation, 1957

pl. 14. (57.36.4), bol en céramique, peinture sous couverte, Iran du Nord ou

37 Boite circulaire aux planétes et aux musiciens, Paris, musée du Louvre, du Centre, fin xi°, début xm® siecle, dans S. Carboni, Following the Stars,
inv. ne 6032, Egypte ou Syrie, xive siécle, (Legs L. Dru, 1905). Boite Images of the Zodiac in Islamic Art, The Metropolitan Museum of Art, 1997,
circulaire mesurant 15 cm de diametre et 0,6 cm de hauteur. Sur le ill. p. 20 et couverture.

316 . Y . '
i couvercle, les planétes sont figurées assises, tenant leurs attributs

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

jalayride, comme le supposé folio, ot les planetes sont représentées de facon tres originale et si fréquemment
que les attributs ne servent plus, comme dans les séries isolées, a définir le personnage *°.

L’origine du folio est certes inconnue, mais dans une adaptation turque de la fin du Xvi®, début du
XVvII® siecle de la cosmographie de Qazwini, commandée par le vizir Haggi Isma‘il Pasa en 1697 et conservé
a Berlin, le Ms. Or: Fol. 2562 (Turquie, 1114 / 1703, photo 3), nous pouvons observer, conservé au milieu
de la série des planetes présentées individuellement et selon les poncifs iconographiques habituels, un folio
particulier le > 50r° qui est pour ainsi dire 1’exacte réplique du folio de la Binney Collection #!. Le Soleil est
cependant privé de ses rayons et Saturne de sa béche, mais la position et la gestuelle des personnages sont
identiques.

On peut alors se demander si le folio original qui servit de modele aux deux miniatures appartenait a un
album de prototypes plus qu’a un manuscrit, ou déja a une cosmographie, peut-étre en langue persane, puisque
la particularité de ces cosmographies est de représenter les signes et non les constellations du zodiaque 42,
ce qui n’est pas impossible compte tenu de la particularité de certaines planetes représentées ici par le signe
du zodiaque dans lequel elles sont en domicile : Jupiter en archer comme le Sagittaire, et la Lune tenue par
un crabe, le Cancer.

Ce folio jalayride assez particulier montre qu’a la fin du X1ve® et au début du XVv© siecle, les planetes
sont largement assimilées aux signes alors qu’a la fin du XVv€ siecle, ces derniers acquierent une autonomie
permettant la mise en place d’un zodiaque sous-tendant simplement 1’influence des planétes *.

1.2, L'Horoscope d’Iskandar Sultan (817/1414) fig. 4

Contrairement a la plupart des themes de géniture, il fut élaboré par les astrologues a Shiraz en
813 /1411, au début de son regne alors qu’Iskandar Sultan le petit fils de Timur Leng avait 27 ans,
et non en 786 / 1384, année de sa naissance **. 11 régna en effet sur le Fars de 1409 a 1414 et fut un
des patrons renommés des lettres et des arts du livre a I’époque timuride, se signalant pour 1’intérét

particulier qu’il portait aux ouvrages d’astrologie et d’astronomie dont il fut le commanditaire *3.

0 Voir par exemple le Sagittaire, symbolisé par son arc et un carquois dans
son second décan, dans le Kitab al-mawalid de la Keir Collection et du Ms. de
Sarajevo, Ms. Keir Coll., o 34v. et de la Bibliothéque universitaire de Sarajevo,
fo 17v., dans S. Carboni, «Two Fragments of a Jalayrid Astrological Treatise
in the Keir Collection and in the Oriental Institute in Sarajevo», IslArt 11, 1987,
p. 149-186, fig. 31 ou Jupiter péchant des poissons, Ibid., fig. 38.

41 Berlin, Staatsbibliothek, Ms. Or. Fol. 2562, Husayn b. Muhammad
b. Mustafa, Mir'ati ‘aga’ib al-mahligat wa kasf gara’ib al-mawgudat,
calligraphe Yasuf al-Milavi, 11 dii'l-higga 1114 / 28 avril 1703; voir
B. Flemming, Tiirkische Handschriften, Wiesbaden, 1968, ne 318,
p. 254-255. et llluminierte islamische Handschriften, 1971, Wiesbaden,
p. 244,

42 A, Caiozzo, Images du ciel d'Orient au Moyen Age, p. 172-192.

3 Sur le zodiaque astrologique voir A. Caiozzo, «Le ciel de I'astronome,
le ciel de l'astrologue et le ciel du sorcier trois conceptions des cieux
dans les manuscrits enluminés de 'Orient médiéval», ResOr XII, 1999,

p. 11-51. En effet, le zodiaque est habituellement représenté accompagné
de la planéte en domicile dans le signe, systéme qui triomphe & I'époque
hellénistique sur I'exaltation. De ce fait, le Bélier est associé a Mars,
le Taureau a Vénus, le Cancer a La lune, les Gémeaux a Mercure et
a la Téte du Dragon, le Lion au Soleil, la Vierge a Mercure, la Balance
a Vénus et le Scorpion a Mars, le Sagittaire a Jupiter et a la queue du
Dragon, le Capricorne a Saturne et les Poissons a Jupiter.
Il fut composé par Mahmtid b. Yahya b. al-Hasan b. Muhammad ‘Imad
al-Munaggim al-Kasi, voir L. P. Elwell-Sutton, «A Royal Nativity Book»,
Logos Islamikos, In Honorem Georgii Michaelis Wiskens, R. M. Savory (éd.),
Toronto, 1984, p. 119-136; F. Keshavarz, «The Horoscope of Iskandar
Sultan», JRAS, p. 197-208.
45 7. Akalay, «An Illustrated Astrological Work of the Period of Iskandar
Sultan», dans Akten des VII. Internationalen Kongresses iranische Kunst und
Archiiologie, 7-10 septembre 1976, p. 418-425.

4

i

317

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46

318

ANNA CAIOZZO

La miniature appartient a un ouvrage de 86 folios fournissant le détail des pronostics, et se présente
sous la forme d’un double folio entierement enluminé sur fond bleu roi, couleur de la voiite céleste ;
pas un espace n’échappe aux cascades de frises végétales florales ou d’étoiles dorées peintes autour
des miniatures. La composition est une vaste roue délimitée par deux cartouches présentant les douze
maisons de I’ Horoscope et entourée aux quatre angles par un ange offrant des présents. A 1’intérieur, le
cercle est divisé en douze secteurs comportant chacun un médaillon avec un signe du zodiaque. Certains
d’entre eux sont accompagnés des planetes présentes dans le signe au moment de la conception. Dans
les espaces vacants (sans planete), les rayons sont ornés d’une frise végétale au motif de fleurs de lys.
Au centre, chaque rayon s’achéve sur le descriptif des maisons dans lesquelles se trouvent les signes “°,
mais qui ne sont jamais représentées en astrologie islamique, et trés peu en Occident.

Le zodiaque est d’une rare élégance : les figures animales sont dessinées avec sobriété dans les
tons marron gris alors que les vétements des hommes sont décorés de broderies dorées ; des nuages
stylisés parcourent tous les médaillons du zodiaque et 1’arriere-plan des planétes.

Le texte de I’horoscope indique que le natif aura une longue vie, prospere et remplie de succes,
mars en premiére maison indiquant victoires et conquétes *’.

1.3. Le folio 164r° de '’Album Hazine 2153 photo 4

Cette miniature pourrait étre contemporaine de I’ Horoscope d’Iskandar Sultan dont elle s’inspire
pour les décors des fonds des médaillons. La composition des planetes est voisine de I’ Iskandar Nama
de la Marciana car, dans ce cas, les signes du zodiaque forment la premiere sphere a ’intérieur de
laquelle se trouve celle des plangtes et au centre le Soleil 43, Les couleurs sont vives, soutenues, les
vétements brodés, les corps allongés comme dans I’ art timouride de la premiere moitié du Xve® siecle ;
les plumes des anges sont tres allongées et indépendantes les unes des autres, comme on le voit par
exemple dans le Mi‘raj Nama de la Bibliothéque nationale (Ms. BN Sup. turc 190) *° ainsi que dans le
Sah Nama de Cleveland (Museum of Art, n° 56.10, Shiraz, 1444) 5° ou dans la Hamsa de 1445-1446
ou celle de 1494 (Londres, British Museum, Or: 6810) °', ce qui fait pencher pour une date voisine du
milieu du XVv¢ siecle. Cette datation tardive est corroborée par I’ iconographie épurée de cette miniature.
Par ailleurs, si cette miniature a été réalisée a Shiraz, elle a trouvé bien des modeles d’inspiration,
en particulier sous Pir Budag, fils de Jahan Sah, fervent protecteur des arts. En effet, le style est ici
mixte : il s’inspire en partie des miniatures timourides comme celle d’une copie de la cosmographie
de Qazwini, Aga’ib al-mahliigat wa gard’ib al-mawgiidat, le Ms. T.S.K. Revan 1976 (1441) et de I’art

Chaque planéte habite dans une demeure lorsqu’elle «aborde la signes, la planéte se retrouvera a avoir plus ou moins d’affinité
proximité de la Terre». Elle régne donc sur 'une des douze maisons avec la maison ot elle se situe.
(bayt / buyit), dont elle marque irrévocablement le registre (maison  #7 L. P. Elwell-Sutton, op. cit., p. 130.
des voyages, de la famille, des amis, etc.). En effet, en méme temps ~ *® Publiée en noir et blanc par E. Kithnel, Miniturmalerei im islamischen

qu'une planéte circule, dans le temps de sa révolution propre Orient, Berlin, 1922, p. 41.
le long du zodiaque, elle circule aussi, le temps d’une journée,  *° M. R. Séguy, Mirdj Nameh, Le voyage miraculeux du Prophéte, Paris,
autour du ciel proche de la Terre. Pour un instant donné, on la Bibliotheque nationale, Ms. Sup. Turc 190, Paris, 1977.

situera donc dans I'une des douze maisons qui divisent le ciel 30 B. Gray, La peinture persane, Genéve, 1977, p. 102-103.
en un lieu donné. Ces douze maisons étant analogues aux douze ~ 5' Ibid,, p. 112.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

de cour timouride de la belle époque, mais aussi de celui plus dépouillé des ceuvres réalisées a Shiraz
pour Iskandar Sultan, et qui portent encore le reflet de I’art jalayride. Ce « pseudo-horoscope » est un
produit hybride : les vétements et les ailes des anges relevent du style des miniatures timourides du
milieu du XV€ siecle > et la simplicité des planétes et des costumes de celui de I’ Horoscope d’Iskandar.
Signalons entre autres que le Ms. T.S.M. Revan 1976 possede une seconde partie copiée en 870/ 1466
pour Pir Budaq 3.

14. Le folio 160r° de 'Album Hazine 2153 photo 5
et le folio de I'Iskandar Nama de la Marciana photo 6

Les deux exemplaires suivants sont trés proches par le style et refletent une origine commune. Il s’agit
d’une page d’album, le folio 160r° de I’Album Hazine 2153 (33,5 cm de diametre) et d’une miniature de
I Iskandar Nama de 1a Bibliothéque Marciana, copie de I’ Iskandar Nama d’ Ahmedi >*.

Dans le folio 160r° de I’Album Hazine, le zodiaque et les planetes figurent a I’intérieur de deux séries de
médaillons dans un grand cercle polylobé. Dans ce folio de grande taille, 133 sur 49,5 cm, chaque sphere
mesure 6 cm de diametre.

La miniature de I’ Iskandar Nama offre une composition un peu particuliere. Deux registres superposés
sur fond doré symbolisent le ciel et la terre. La partie supérieure représente les cieux composés d’un cercle
doré sur fond bleu azur étoilé, englobant successivement zodiaque et planetes. La partie inférieure figure le
monde terrestre, un paysage végétal composé d’un arbre dont les rameaux s’épanouissent, encadré de chaque
coté par deux cypres. Le fond de la miniature végétale est rose orangé et délimité par des rochers violets.
Le monde céleste occupe les deux tiers de la page et semble directement relié au monde terrestre par les
rameaux de I’arbre. Ici, la terre et I’ arbre, environnés par les eaux figurées par des motifs dentelés, semblent
reliés aux cieux, car aucune limite n’a été dessinée entre le rebord supérieur de la terre et le ciel >.

L’origine de ces deux miniatures n’est pas certaine. La premiere (folio 160r°) appartient a I’ Album
Hazine 2153, propriété du prince Aqqoyunlu Ya‘qub Beg (1749-1790) qui régna sur la Perse orientale
apres les Timourides. Certaines miniatures de cet album sont tres célebres et rattachées au groupe de
peintres « Siyah Qalam ®». Les origines et les dates différentes des dessins et peintures collectés dans
les albums rendent complexe leur attribution a une époque, ou une école de peinture donnée. Si certains
d’entre eux sont proprement turkmenes, réalisés a Tabriz ou dans sa région dans la seconde moitié
du Xve¢ siecle, d’autres sont tres antérieurs et datent de la fin du X1v® siecle ou du premier quart du
XVe¢ siecle, réalisés a Bagdad, Tabriz ; d’autres, enfin, furent exécutés a Herat ou Samarkand vers le
milieu du XVv® siecle 7.

52 M.R. Séguy, op. cit.; voir les ailes des anges & chaque folio. 55 Par ailleurs, le style du manuscrit reste globalement celui de Shiraz,
53 B. Gray (éd.), op. cit., p. 245 et B. W. Robinson, E. ]. Grube, G.M. E. Atil, «Ottoman Miniature Painting under Sultan Mehmed I1», ArsOr 9,
Meredith-Owens, R. W. Skelton, Islamic Painting and the Arts of the Book, 1973, p. 107.
B.W. Robinson (éd.), Londres, 1976, p. 141-142. 56 N. Atasoy, «Four Istanbul Albums and some Fragments from Fourteenth

54 E. ]. Grube, «The Date of the Venice Iskandar Nameh. », IslArt, 1987, Century Shah Nameh. », ArsOr 8, 1970, p. 19-48 et F. Cagman, «On the
p. 187-202. D'apres Grube, la copie aurait été réalisée vers 1450 par un Contents of the Four Istanbul Albums H. 2152, 2153, 2154 and 2160»,
atelier turkmeéne. IslArt 1, 1981, p. 31-36.
7 1bid,, p. 34. 319

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Les miniatures de I’Album Hazine (f° 160r° ) comme celles de la Marciana relevent de I’art et du
style turkmene. Le dessin au trait est réalisé d’une main sfire avec une recherche certaine dans le décor
(nuages a la chinoise, ustensiles) et dans le paysage.

De nombreux traits identiques apparaissent dans deux cosmographies datant de 1480-1490: un
Agd’ib al-mahligat (Oxford, Bodl. L. Laud Or. 132) 5 et un Tuhfat al-gara’ib (Vienne, O.N.B., Ms.
N.F. 155) %. Vénus joue de la harpe, la Lune apparait sous la forme d’une face humaine décorée.

La série du folio 160r° montre cependant un signe exceptionnel pour cette époque, que nous
avons rencontré dans des miniatures jalayrides ou dans les métaux mamelouks: les Gémeaux sia-
mois. En revanche, les pattes massives du Sagittaire, le puits apparent du Verseau, le croissant tenu
par le Cancer, sont plus proches des cosmographies de Qazwini timourides. Certains signes, enfin,
sont atypiques voire d’une grande originalité absente généralement des représentations astrologiques
turkmenes souvent treés simplifiées : le Capricorne est perché sur un rocher, Vénus figure sous la
forme a la fois sous le signe de la Balance et en Taureau, le signe du lion est figuré par deux fauves
se tournant le dos d’ou émerge un Soleil stylisé. L artiste a visiblement recherché une présentation
originale de chaque signe accompagné ou non de sa plancte maftrise, tant par les décors que par la
petite scene que présente chaque signe.

En outre, les personnages portent des sortes de bonnets coniques que I’on retrouve dans les
miniatures de 1’école de Herat vers 1425-1450 et les plumes des ailes des anges sont également
particulieres, similaires a celles du folio 1641°, s’effilant a leur extrémité, ailes que 1’on observe dans
les ouvrages timourides, tissus, miniatures, datant de 1425-1450 et exécutés en Asie centrale.

Aussi, 1l est difficile de dire avec certitude si le modele du Hazine 2153 est turkmene ou timouride.
Il pourrait se situer dans la premiére moitié¢ du XVv¢ siecle, marquant 1I’évolution des figures astrolo-
giques vers d’autres modeles, ceux des cosmographies de la fin du XVv® (Vénus, la Lune, le Soleil).
Quant a celui de la Marciana, il pourrait en revanche dater de la seconde moitié, voire de la fin, du

X V¢ siecle et avoir été réalisé dans des centres provinciaux, tel Tabriz.

2, LA VOCATION ASTROLOGIQUE DES MINIATURES

Les représentations astrologiques du zodiaque et des planetes les plus anciennes et les plus
nombreuses appartiennent a I’art du métal alors que dans I’art du livre, elles sont beaucoup plus rares
et tardives. On peut, par exemple, en observer dans un manuscrit de la fin du X11° siecle, Le livre de la
Thériaque (Paris, Ms. BN 2964, 1199) %, et dans deux manuscrits du XIII® siecle, un compendium de
magie, le Daga’iq al-haqd’iq (Paris, Ms. Persan 174, 1272) %! et dans une cosmographie de Qazwini,
Aga’ib al-mahliigat wa gard’ib al-mawgiidat (Munich, Ms. codex 464, 1283) 2.

58 B. W. Robinson, A Descriptive Catalogue of the Persian Paintings in the ' M. Barrucand, «The Miniatures of the Daqd'iq al-haqd'iq (B.N. persan 174).

Bodleian Library, Oxford, 1958, p. 32-47. A Testimony to the Cultural Diversity of Medieval Anatolia», IslArt IV,

59 Voirn. 1. 1991, p. 113-142.

320

60 B. Fares, Le livre de la Thériaque manuscrit arabe a peintures de la fin du xi - 2 F. Sax|, «Beitrage zu einer Geschichte der Planetendarstellungen im

siécle conservé a la Bibliothéque nationale a Paris, Le Caire, Ifao, 1953. Orient und Okzident», Islam 3, 1912, p. 151-177. H. C. Graf von Bothmer,

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Les représentations astrologiques se généralisent dans 1’art de la miniature des XIV® et XV€ siecles,
en particulier dans les cosmographies qui font souvent I’objet de commandes de la part des princes
jalayrides, timourides ou turkmenes. Ces représentations se font sous la forme de miniatures rectangu-
laires, parfois de pleine page, dans les traités astrologiques d’époque jalayride tel le Kitab al-bulhan
d’Oxford 9, dans le Kitab al-mawalid d’ Abt Ma‘Sar de la Keir Collection %4, dans les cosmographies
arabes de Qazwini (Sarre Qazwini % ou Ms E7 de Saint-Pétersbourg ), ou dans les cosmographies
persanes timourides du début du XV¢ siecle, comme le Ms Revan 1660 ©7.

2.1. L'iconographie des planétes de I'astrologie arabo-persane

Le folio jalayride nous offre comme nous I’avons dit une série tres originale. Chez Iskandar Sultan,
les planetes sont « personnalisées » dans le sens ot elles ne peuvent et ne doivent indiquer que de bons
augures. Elles sont beaucoup plus simples dans leur présentation et semblent contempler la naissance
du prince a la vie politique, alors que dans les trois autres représentations, elles ne sont pas porteuses
d’intentions précises liées a un horoscope, en dehors des significations symboliques intrinseques
a chacune d’elle, mais elles participent en revanche, par leur réunion, a la présentation de diverses
conceptions cosmologiques présentes dans le monde musulman médiéval.

Deux types de courants iconographiques sont ici représentées. Dans I’Album Hazine (f° 1641°), la
série pourrait étre celle d’une cosmographie timouride des années 1420-1440, car toutes les planetes
ont des caractéristiques voisines des cosmographies dessinées a cette époque. En revanche, [’Iskandar
Nama et le £ 160r° présentent de fortes analogies avec les cosmographies turkmenes ou timourides
de la fin du XVe¢ siecle, le Aga’ib al-mahliigat de la BN (Paris, Ms. Sup. pers. 1781) et la Tuhfat al-
gara’ib de ’'O.N.B. (Vienne, Ms. N.F. 155) 8.

La Lune est représentée de deux facons différentes. La premiere, la plus classique depuis le
XI11¢ siecle ©, est celle d’un personnage assis tenant le cercle fermé devant sa téte dans trois repré-
sentations. On observe quelques variantes : un roi couronné assis jambes croisées (folio jalayride) ou
remontées, vétu de violet ou de vert (folio 1641r°) et tenant un halo (Horoscope). Dans le f° 160 ou
I’ Iskandar Nama, la Lune est un visage rond aux bandeaux répartis de chaque coté du visage (cerclé
de doré dans le manuscrit de Venise). Dans le f° 1601°, elle est parée de peintures frontales et faciales
au henné qui lui donnent un caractére féminin 7°.

Die Illustrationen des Miinchner Qazwini von 1280 (Codex Arab. 464), Ph. 98 Voir les planétes du Ms de Vienne, O.N.B., N.F. 155 (Tabriz, 1492),

D, Munich, 1971. D. Duda, op. cit., I, p. 76 sq., pl. 73-75 et celles du Ms. de Paris, BN,
63 S. Carboni, Il kitab al-bulhan di Oxford, Turin, 1988. Sup persan 1781 (Herat, 1488), F. Richard, Splendeurs persanes, manuscrits
64'S. Carboni, IslArt 11, 1987, p. 149-186. du Xii¢ au Xvi° siécle, exposition, Paris, Bibliothéque nationale de France, 27
65 J. Badiee, op. cit.; id., «The Sarre Qazwini, An Aqqoyunlu Manuscript, novembre 1997-1¢ mars 1998, Paris, 1998, ill. p. 101.

ArsOr 14, 1983, p. 97-105. 9 En particulier dans le double frontispice du Livre de la Thériaque, voir
66 3. Carboni, «Constellations, Giants and Angels from al-Qazwini n. 36.

Manuscripts », Oxford Studies in Islamic Art X/1, 1995, p. 83-98. 70'A. Caiozzo, Images du ciel d'Orient au Moyen Age, sur la constitution de
67 F. Gagman, Z. Tanindi, Islamic Miniature Painting, 1stanbul, 1979, p. 20 et l'iconographie de la Lune et ses implications astrologiques, p. 99-101,

F. E. Karatay, Topakapi Sarayi Miizesi Kiitiiphanesi Farsca Yazmalar Katalogu, et I'évolution dans les cosmographies, p. 172.

Istanbul, 1961, n° 193. 321

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Mercure, a I’instar du dieu mésopotamien Nabi, est devenu un scribe dans 1’astrologie arabe
puisqu’il patronne les fonctions intellectuelles et celles de secrétaire !; il est présenté comme un
lecteur dans 1’Horoscope, dans le folio 160r°, mais il écrit dans les trois autres cas; les instruments
propres a la fonction de scribe qu’il occupe désormais en astrologie islamique, sont posés a coté de
lui : encrier, galam, boite A galam, livre et repose-livre (Iskandar Nama, folio 1641°) 72,

Vénus, patronne des loisirs, a I’'image de la courtisane qui inspira son iconographie dans le monde
mésopotamien puis iranien 73, est couronnée ; elle joue du luth comme de coutume (folio jalayride),
dans une éclatante tunique jaune (f° 164), rose (Horoscope, Iskandar Nama), ou de la harpe, instrument

s 7 comme dans le folio 160r°.

qu’elle affectionne dans les cosmographies persane

Mars, planete tutélaire de la guerre et de la violence, est doté de ses habituels attributs : il brandit
dans les cinqg cas son épée de la main gauche, et agrippe la téte de I’ennemi (étendu a ses pieds dans
le ° 160r°) 7.

Dans le folio jalayride et dans les > 160r° et 1641°, le Soleil émerge derriere le Lion. Cette repré-
sentation propre au signe du Lion tend a se substituer a I’époque timouride, a celle de la planete
comme le montrent de nombreuses cosmographies (Manchester, Ms. Ryl. 37 7%, Istanbul, Ms. Fatih
417277, Londres, Ms. B. L. Or. 12.220) 73. Les artistes timourides suivirent parfois les modeles les
plus répandus, véhiculés des le XI11° siecle par les métaux, telle la représentation du Soleil en domicile
en Lion 7°. En revanche, dans I’ Horoscope d’Iskandar Sultan, le Soleil est un personnage couronné
tenant, comme la Lune, un halo devant sa téte, et il devient une simple face cerclée de rayons dans
I’ Iskandar Nama.

Jupiter, devenu par les graces de ’astrologie planéte de la sagesse, de la méditation et des hommes
pieux et justes 3, est représenté de cinq fagons différentes. Jeune archer dans le folio jalayride, c’est
un jeune homme aux yeux clos en pricre ou en méditation dans I’ Iskandar Nama ; un lecteur dans
le folio 160r°, et dans le folio 164r°, vétu de bleu, une de ses couleurs favorites, il parle ou explique
comme ’indique le geste de sa main. Plusieurs livres sont posés devant lui.

Dans I’Horoscope d’Iskandar Sultan, un doute persiste quant a 1’identification de Mercure et de
Jupiter. La couleur la plus fréquemment attribuée a Mercure étant le vert, il tiendrait dans ce cas précis
un astrolabe, mais dans les cosmographies de la fin du XV* siecle, c’est Jupiter qui en a I’apanage.

1 Ibid., p. 102-103. Herat, 909 / 1503-1504. N. Titley, Miniatures from Persian Manuscripts,
72 Ibid., p. 175. The British Library, Londres, 1977, p. 110 sq. et G. M. Meredith-Owens,
73 Ibid., p. 104-106. «A New lllustrated Manuscript of the ‘Aja'ib al-Makhliqat», British
" Ibid., p. 175. Museum Quaterly, 1960, p. 67-68.
75 Ibid., p. 106-109 et p. 176. 79 Lassociation du Soleil au Lion est un théme fort ancien dans lart du Proche-
76 Ibid., p. 173 et p. 181 et Qazwini, ‘Aga’ib al-mahligat wa gard'ib al- Orient en particulier dans les cultes zoroastriens; voir par exemple J. Ries,
mawgidat, Manchester, John Rylands Library, Ms. Ryl. Pers. 37 (ex Bland), «Le culte de Mithra en Iran», Aufsteig und Niedergang des romischen
daterait du milieu xve siécle (1440 env.). Décrit par B. W. Robinson, Welt, Band 11, 18/4, 1990, p. 2744-2750 et J. Orbe, «Pre-islamic
Persian Paintings in the John Rylands Library, Londres, 1980, p. 35-69. Period», dans A. U. Pope, P. Ackerman (éd.), A Survey of Persian Art, From
T Qazwini, ‘Aga’ib al-mahligat wa gara’ib al-mawgidat, Istanbul, Prehistoric Times to the Present 1, Londres, 1938, réimpr. 1981, p. 729. Dans la
Bibliotheque Siileymaniye, Ms. Fatih 4172, 906 / 1501 (Aqqoyunlu, Iran Perse sassanide, les lions décoraient le trone du Roi Soleil, Ninurta
occidental). vainqueur du dragon des ténebres, voir pl. 208A, (vol. IX, 1981).

322

78 Qazwini, Aga’ib al-mahligat wa gard'ib al-mawgndat, Londres, Oriental 80 A. Caiozzo, op. cit., p. 176.

Collection of the India Office Library, British Library, Ms. Or. 12.220,

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Ici cependant, 1’astrolabe semble avoir pour vocation d’établir le theme astral et non d’indiquer la
qgibla; aussi, c’est Mercure, patron des astrologues et des sciences secretes qui le détient. Jupiter est
en bleu comme dans le folio 164r° et montre alors du doigt le repose-livre en bois, support habituel
des Corans.

Dans le folio jalayride, Saturne est un simple paysan portant sa béche comme sur de nombreux
métaux. Roi étranger a la peau sombre, il offre deux couronnes au prince dans [’Horoscope d’Iskandar
Sultan. Métamorphosé en idole hindoue a peau noire, il est doté de sept bras dans les £ 160-164 et
dans I’ Iskandar Nama et il tient divers objets dont un sabre et une téte coupée, un tamis, un bol, un
rat, une pioche, une couronne. Saturne a réuni tous ses attributs de bons et mauvais augures : pioche
et tamis liés aux activités agricoles qu’il patronne, couronne pour la sagesse liée a I’expérience et a la
patience, qualités qu’il incarne ; rat, scorpion et téte coupée comme des sortes de talismans destinés
a écarter le malheur des hommes. Le scorpion est ’embleme de Mars et, en tant que tel, apporte la
mort et la guerre, mais il est également I’un des thémes des intailles magiques et des talismans que
’on observe a la méme époque, représenté dans les cosmographies en persan 8!. Le scorpion est
un vieil apotropaion dont Apollonios de Tyane installait les effigies dans les villes anatoliennes et
proche orientales pour en écarter la venue ¥, Ainsi, il rejoint les animaux nuisibles associés a Saturne
dont le rat, animal sombre souterrain, « ahrimanien 33 » et saturnien selon le Tafhim 8¢, animaux que
I’on redoute tout en usant de leur effigie pour s’en préserver ®. En revanche, contrairement au rat,
le scorpion fut longtemps un embleme de fécondité, attribut d’Ishara, déesse mésopotamienne de la
fécondité et du mariage ®. En astrologie, il régit I’instinct sexuel qui en est le fondement. Le scorpion
est I’une des créatures de la Terre dont Saturne incarne I’esprit chthonien, et les mythes babyloniens
et sumériens racontent que ¢’est Tiamat (le dragon, I’esprit de la terre) qui crée les monstres, serpents,
scorpions. De méme, Gaia, la Terre dans la mythologie grecque, divinisa le scorpion pour avoir mordu
Orion %7, Le scorpion est donc un embléme de la fertilité mais dont le sens reste dualiste comme tout
ce qui concerne Saturne 58,

De I’analyse iconographique des planétes, il ressort que la série la plus originale reste sans conteste
le folio jalayride a la fois proche des métaux mais associant trois planetes chacune a I’un de ses domi-
ciles Jupiter en Sagittaire, Saturne en Capricorne, Lune en Cancer, le Soleil au centre, Vénus, Mars
et Mercure sans attribut particulier outre leur costume ou leur occupation. Au X1v€ siecle et au début

81 Qazwini, Aga'ib al-mahligat wa gard'ib al-mawgidat le Ms. BN Sup. persan Museum Ms. Or. 8349, R. R. Wright (trad.), Londres, 1934, p. 247.

1781 (Herat, 1488) et le Ms. BN Sup. persan 2051 (Shiraz, fin xv¢ siécle), Dans le systeme grec héllénistique, les rongeurs (rat, souris) étaient
voir F. Richard, Splendeurs persanes, 1998 p. 101 et p. 108. déja associés a Saturne, voir A. Bouché-Leclercq, Lastrologie grecque,
82 Apollonios de Tyane, Balindis pour les musulmans, est considéré comme p. 317.
['un des péres de la magie orientale, voir W. L. Duliere, «Protection 8> Al-Magrisi, «La mosquée al-Azhar», dans J. Sauvaget, Historiens arabes,
contre les animaux nuisibles assurée par Apollonios de Tyane dans Paris, 1946, p. 161.
Byzance et Antioche. Evolution de son mythe», ByzZeit 63, 1970, 8¢ D. Van Buren, «The Dragon in Ancient Mesopotamia», Orientalia 15,
p. 247-277. 1946, p. 1-14 et Orientalia 16, 1947, p. 251-254.
83 H. S. Nyberg, «Questions de cosmologie et de cosmogonie & W. Deonna, «Mercure et le Scorpion», Latomus 17,1958, p. 646-656.
mazdéennes», JA, 1931, p. 199. 88 Sur Mars et Saturne et la signification de leurs images, A. Caiozzo,
84 Al-Birtini, Tafhim, The Book of Instruction in the Elements of the Art of «La représentation de Mirrih et Zuhal, planetes maléfiques et

Astrology, Written in Ghaznah on 1029 a. d., Reproduced from British apotropaia», Anlsl 37, 2003, p. 23-58. ﬁ

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

324

ANNA CAIOZZO

du xVv* siecle, planetes et signes sont dans un rapport tres étroit, comme nous 1’avions observé dans
I’anthologie de 1341 ou dans les premieres cosmographies timourides.

En revanche, 1’Horoscope d’Iskandar Sultan datant du début du XVv¢ siécle est beaucoup plus
traditionnel : les planetes sont a la fois proches des prototypes des métaux, mais originales par leur
fonction de témoin ; toutes semblent occupées a I’horoscope du prince et lui offrent, par leur exemple,
le chemin a suivre : Saturne lui offre la royauté, Mercure calcule la position des astres, Jupiter montre
le Coran, Mars les activités guerrieres, et Vénus, les loisirs. Les planetes du folio 164r° sont assez
fideles a cette tradition de représentation.

Quant au folio 160r° et a I’ Iskandar Nama, ils présentent de grandes similitudes, et montrent les pla-
netes dans le style turkmene de la fin du XVve siecle, en particulier la Lune et le Soleil en rosette comme
dans les cosmographies de la fin du xvesiecle (Ms. O.N.B. N.F. 155 ou Ms. Bodl. L. Laud 132).

Les cinqg folios montrent donc trois types de représentations principales entre le XIv® et la fin du
X Ve siecle.

2.2 Les signes du zodiaque

Concernant le zodiaque, on distingue deux grands types de représentations, celle associant les
planctes aux signes de facon systématique et la seconde, une série mixte pratiquée par [’Horos-
cope d’Iskandar, le folio 164 et [’'Iskandar Nama (une partie des signes séparés de la planete en
domicile):

— le Bélier est représenté seul dans les quatre folios ;

— le Taureau du folio 164r°, bossu et maigre, contraste avec I’animal domestique, baté de vert, de
I’Horoscope ; il se retourne dans I’ Iskandar Nama, semblant gratter le sol du sabot, alors qu’il galope
portant un ange ; serait-ce Vénus ? dans le folio 160r°;

— le Cancer est un crabe a carapace dentelée marron pale a huit pattes et deux pinces (Horoscope,
folio 164r°) qui tient la Lune, un croissant presque plat dans le folio 160r° et une téte humaine dans
I’autre dans 1’ Iskandar Nama ;

— le Lion de couleur marron, est assis sur son arriere-train dans I’ Horoscope d’Iskandar Sultan,
marche dans le folio 1641° et se retourne dans 1’ Iskandar Nama.

En revanche, dans le folio 160r°, deux lions encadrent une face cerclée de rayons, une des repré-
sentations du Soleil dans certaines cosmographies (Ms. B.L. Add. 23564 réalisé a Shiraz vers 1440 3,
Sarre Qazwini, Ms. E7 de Saint-Pétersbourg). Cette fois encore, la planete se confond avec le signe
comme Jupiter en Sagittaire, ou la Lune en Cancer dans le folio jalayride. Cette étroite association
de la planéte au signe semble une tendance fréquente dans les manuscrits de la fin du XIve® et de la
premiere moitié du Xv¢, procédant de la volonté de montrer I’association entre signe et planete dans
le zodiaque et la présence visuelle des signes chez les planetes.

89 Qazwini, Aga'ib al-mahligat wa gard'ib al-mawgidat, Londres, Oriental Shiraz, 845 / 1441. N. Titley, op. cit., p. 86-87 sq., n° 238.

Collection of the India Office Library, British Library, Ms. Add. 23.564,

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Le Scorpion, simple prolongement de la queue du Cancer dans I’ Horoscope d’Iskandar Sultan ou
dans I’ Iskandar Nama, est dédoublé et téte-béche dans le folio 160r° et dans le 164r°.

Le Capricorne, grande chevre a longues cornes blanches (Horoscope d’Iskandar) ou marron (folio
1641° et dans I’ Iskandar Nama), est accompagné d’un vieil homme, sans doute Saturne, dans le folio
160r°.

Les Poissons, téte-béche, gris et bleutés, se font face de facon exceptionnelle dans 1’Iskandar
Nama.

Les Gémeaux relevent de traditions différentes, siamois tenant une couronne ou une baguette ou
des brins de feuillage (Horoscope, folio 160r° et Iskandar Nama). En revanche, le Dragon, la huitieme
planéte dont la Téte est en domicile en Gémeaux “°, réapparait sous forme d’une téte humaine au
milieu des hommes-reptiles dans le folio 1641°.

L’iconographie de la Vierge est assez uniforme : ¢’est un homme jeune a demi agenouillé, coupant
le blé.

La Balance est associée a Vénus sous la forme d’un adolescent ou d’une jeune femme couronnés,
ou méme d’un ange assis jambes croisées tenant le fliéau a hauteur de sa téte.

Le Sagittaire reste un hybride, tirant sur le Dragon °! (Iskandar Nama, et f> 164r° ), mi-homme,
mi-fauve, mi-reptile dans le f* 160r° comme dans les cosmographies timourides du début du XVv€ siecle
(Ms. T. S. L. Revan 1660). Dans |'Iskandar Nama, le Sagittaire se métamorphose en un homme-reptile
comme dans I’anthologie Mu’nis al-Ahrar de 1341 °2 et le folio d’une cosmographie timouride (Lon-
dres, B. L., Ms. Or. 12.220, folio 24v°, 1503) 3.

Le Verseau reste un jeune homme a long bonnet tirant I’eau hors du puits dans les cinq
miniatures.

Apres celui des planétes, I’examen du zodiaque permet de cerner les dates hypothétiques des deux
folios de I’Album Hazine 2153 et celui de I’ Iskandar Nama.

Le folio 160r°, en dépit des deux rosettes représentant la Lune et le Soleil comme le font les
manuscrits turkmenes, montre une série de signes majoritairement accompagnés de la planete en
domicile (Taureau / Vénus ; Gémeaux / Mercure et Téte du Dragon ; Cancer / Lune ; Lion / Soleil ;
Balance / Vénus ; Vierge / Mercure ; Sagittaire / Jupiter et Dragon ; Capricorne / Saturne ; Verseau /
Saturne ). Seule la planeéte Mars est absente des signes.

De ce fait, cette série s’apparente a la tradition de représentation des signes associés aux planetes
fréquente dans les métaux et au XIv® siecle comme on 1’a vu dans les manuscrits jalayrides et dont il reste,
semble-t-il, des bribes d’influence dans les manuscrits timourides de la premiere moitié du XV © siecle.

En revanche, le f° 1641° et I’Horoscope d’Tskandar relevent paradoxalement de la tradition qui semble
s’imposer a partir du milieu du Xv®siecle et dont il est précurseur. Seule la moitié des signes restent associés

°0 W. Hartner, «The Pseudo-Planetary Nodes of the Moon’s Orbit in Hindu Le Sagittaire, le Capricorne, le Verseau, New-York, M.M.A., Legs
and Islamic Iconography», Arsisl V, 1938, p. 121-159. Burnett, 1956-(57-51-25), f 6 d-f v. illustrations dans S. Carboni, «The

1 Ibid., la Queue du Dragon est en domicile dans le Sagittaire et elle se lllustrations of the Mu'nis al-Ahrar», Illustrated Poetry and Epic Images,
matérialise par cette cette téte de dragon sur laquelle le centaure tire Persian Painting of the 1330s and 1340s, S. Carboni, M.-L. Swietochoswski
alarc. (éd.), New York, The Metropolitan Museum of Art, 1994, p. 45.

92 Mu'nis al-Ahrdr, Anthologie littéraire de Muhammad Badr Gagarni, %3 Voir n. 78. 325

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

a la planete (Gémeaux, Balance, Vierge, Sagittaire, Verseau), soit les signes marquant habituellement les
séries mixtes dans leur vocation astrologique.

L’ Iskandar Nama differe tres peu de ces constatations : le zodiaque est mixte mais les planetes, en
revanche, par la présence des rosettes de Lune et de Soleil, s’apparentent a celles des cosmographies
turkmenes, et par les occupations de Vénus et de Jupiter, aux cosmographies timourides.

De ce fait, le f° 160r° (comme 1’ Iskandar Nama) pourrait étre daté de la seconde moitié du XVv© et
effectuer la transition entre ce que nous appelons les séries timourides et les séries turkmenes.

3. DIVERSES CONCEPTIONS DES CIEUX?

3.1 Dans la cosmologie islamique

Selon le Coran, Dieu créa toute chose, dont la terre et les cieux. La structure superposée des cieux

est évoquée dans plusieurs versets du Coran **:
Dieu est celui qui a créé les sept cieux et qui en a fait autant pour la terre. LXV-12
et
Nous avons construit autour de vous sept cieux inébranlables. LXXVIII-12
et

Béni soit[...] Celui qui a créé les sept cieux superposés sans que tu voies de disproportion
en la création du Tout Miséricordieux. LXVII/12a3

N’avez-vous pas vu comment Alldh a créé sept cieux superposés. LXX1/15

L’autre évocation des cieux est celle que I’on trouve par exemple dans les récits tardifs de 1’ascension
du prophéte tel le texte ouighour du Mi‘raj Nama (Paris, BN, Ms. Turc 190 %) ou Le Livre de I’Echelle
de Mahomet, I’'un des récits du Mi‘raj °° ; I’ascension s’effectue d’un ciel a I’autre, et 12 encore cieux
et terres qui se superposent les uns sur les autres sont en fait les sept cieux des astronomes. Dans
I’Arbre du monde, le mystique Ibn Arabi n’hésite pas a nommer les cieux traversés par le prophete

comme étant ceux d’une planéte dans 1’ordre désormais consacré par la cosmologie musulmane °7

En ce ciel de la Lune, il rencontre son recteur Adam.

Au deuxieme ciel de Mercure fait de perles blanches, il rencontre Jésus et Jean-Baptiste |[...].

Au troisieme ciel de Vénus, il rencontre David et Salomon puis Joseph, régent du ciel.

Au quatrieme ciel du Soleil fait d’argent pur, se trouve son régent Idris et ‘Izrafil, I’Ange de la mort
Malik gardien de ’enfer qui ne rient jamais.

Au cinquieme ciel de Mars fait d’or pur, il rencontre Aaron et, au sixieme ciel de Jupiter, Moise.

Au septieme ciel de Saturne réside Abraham...

94 Le Coran, lI, D. Masson (trad.), Paris, 1967. 9 Le Livre de I'Echelle de Mahomet, Liber scale Machometi, G. Besson,
326 95 Miraj Nameh, d'apres le manuscrit ouighour de la Bibliothéque nationale, M. Brossard-Dandr¢ (trad.), Paris, 1991.
It A. Pavet de Courteille (trad.), Paris, 1882. 7 Ibn ‘Arabi, LArbre du monde, M. Gloton (trad.), Paris, 1982, p. 172-173

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

En effet, avec la traduction de la Somme mathématique ou Almageste de Ptolémée, les savoirs
astronomiques se vulgarisent et se diffusent dans les histoires universelles, celle de Mutahhar b. Tahir
al-Maqdisi *® ou celle de Mas‘adi (X® siecle) dans les Muriig :

La Terre est ronde et située au centre de la sphére céleste. §195 chapitre 111

Les spheres célestes sont au nombre de neuf; la premiére qui est aussi la plus petite et la plus

rapprochée de la Terre, est la sphere de la Lune ; la seconde, celle de Mercure ; la troisieme celle

de Vénus ; la quatrieme, celle du Soleil ; la cinquieme celle de Mars ; la sixieme celle de Jupiter;
la septieme celle de Saturne. Toutes ces spheres ont la forme de globes renfermés 'un dans [’ autre.

§195%
Les spheres sont rondes, elles entourent le monde et courent autour du centre de la terre, laquelle

se trouve au milieu d’elles comme le point central de la circonférence. § 197

Le cosmos est concu comme une entité sphérique semblable a un oignon dans laquelle les spheres
de composition variée selon les avis, s’emboitent et s’étagent 1%,

Cosmographes et astrologues adoptent également cette structure des cieux qui combine étagements
et emboftements successifs des différentes spheres de facon géocentrique avec au centre, la Terre,
puis la Lune, la sphere de Mercure, celle de Vénus, du Soleil, de Mars, de Jupiter et enfin de Saturne.
Au-dessus s’éleve celle des fixes dont le zodiaque dépend, et enfin la grande sphere du Trone porteuse
du tout 1.

Toutes les miniatures présentent certes des figures circulaires, plus ou moins élaborées et dont les
plus significatives sont I’Horoscope avec le folio jalayride et le folio 164r° d’Istanbul qui illustrent
parfaitement ce modele cosmologique d’un univers sphérique.

La sphéricité des cieux est en effet incontestable et, dans les doctrines religieuses a base astrologi-
que telles les Rasa’il des Thwan al-Safa’, le cercle est considéré comme la figure divine et parfaite par
excellence 92, Tous les étres célestes ont un mouvement circulaire car ils gravitent (de I’intérieur) non
pas autour de la Terre mais de Dieu, en geste d’hommage que le pelerin musulman reproduit d’une
certaine fagon dans ses circumambulations 103,

Toutefois, on peut noter que dans les cinq cas présentés, contrairement aux planispheres des
manuscrits byzantins illustrant la cosmologie ptoléméenne a I’'image du Codex Vossianus ou de sa
copie carolingienne de Boulogne-sur-Mer (photo 1), I’étagement successif des spheres n’a pas été
respecté.

Le cas de I’Horoscope d’Iskandar Sultan est particulier: les subdivisions abritant zodiaque et
planetes indiquent les douze maisons et les planétes sont associées par quartier a un signe particulier du
zodiaque selon les directives astrologiques de I’horoscope : Mars en 10 € maison, Vénus en 3 © maison,

98 Al-Maqdisi, Le Livre de la Création et de I'Histoire 11, M. Cl. Huart, Paris, (éd.), Ancient Cosmologies, Londres, 1975, p. 150-151.
1902, p. 5-9. 101'S. H. Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines, Londres,
99 Mas‘adi, Muridj al-dhahab wa ma‘adin al-djawhar, Les Prairies d'Or 1, 1978, p. 76.
Barbier Du Meynard, Pavet de Courteille (trad.), revue et corrigée par  '°2 Y. Marquet, La philosophie des lhwan al-Safi, Etudes et documents, Paris, Milan,
Ch. Pellat, Paris, 1962, § 187-195. 1979, p. 139.

190 E. Jachimowicz, «Islamic Cosmology», dans C. Blacker, M. Loewe '93 [bid. ﬂ

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104
105

106

107
108

328

ANNA CAIOZZO

la Lune et Saturne en 6° maison, Mercure et Jupiter en 5¢ maison, le Soleil en 4° maison, le nceud du
Dragon, ascendant en 8° et le descendant en 2°¢ mais non représentés 94,

Cette structure des cieux pourtant inspirée a la fois du modele aristotélicien et ptoléméen s’est
visiblement enrichie d’apports issus d’autres systémes cosmologiques .

On peut en déceler au moins deux dans cette vision des planetes sous forme de spheres
contigués.

D’une part, s’imposent les apports des philosophies néoplatoniciennes et hermétiques grace
auxquelles le ciel devint le reflet de la Terre %, Le monde terrestre fut ainsi divisé en sept régions,
chacune régie par I’'une des planetes ' selon les principes de la géographie astrologique du Tetra-
biblos, reprise par Abu Ma‘Sar dans son Madhal, qui va le compléter, dans sa lignée et dans celles
d’ouvrages telle la Mathesis de Firmicus Maternus, par un systeme de correspondances tres élaborées,
entre chacune des planetes maitresses de spheres, et sieges des archétypes matérialisés sur terre. Par
ailleurs, chacun des sept cieux, comme le racontent les diverses versions de 1’ascension du Prophete,
est doté de caractéristiques particulieres, composition, couleur, population d’anges, prophete(s),
qualités et théophanies divines '8,

D’autre part, les héritages de la cosmologie babylonienne, celles des mages hellénisés au Tv€ sie-
cle av. J.-C. mais aussi les apports zoroastriens sont perceptibles dans cette répartition circulaire des
sept planetes, divisant le ciel en sept régions, d’importance égale a I’exception peut-Etre de la plancte
siégeant au centre.

Dans les trois autres miniatures, le folio jalayride, les deux folios d’album, des spheres contigués,
disposées en cercle, indiquent les planetes dans un ordre a premiere vue aléatoire.

La répartition en sept zones est issue de la cosmologie suméro-akkadienne selon laquelle le monde
terrestre divisé en quatre régions (les quatre quadrants) est encerclé par sept montagnes ou sept portes
qui sont celles de I’au-dela '%°; le paradis, les enfers sont eux-mémes divisés en sept parties ', Par
ailleurs les ziggourats, monuments en forme de tours qui célébraient le culte aux planetes, étaient
composés de sept étages superposés, chacun symbolisant une divinité, I’étage supérieur étant réservé

au grand dieu tutélaire de la ville ou du régne (Marduk, Sin, I$tar) 1.

L. Elwell-Sutton, op. cit., p. 130. 109 E. Unger, «Ancient Babylonian Maps and Plans», Antiquity 9, 1935,
Les astrologues s'inspirérent également de cette structure héritée a la fois p. 311-322 et p. 314, p. 320 et W. Horowitz, «The Babylonian Map of
du modele pythagoricien par la sphéricité, platonicien par le mouvement the World», Iraq L, 1988, p. 147-166.

et aristotélicien pour I'ordre, M.-P. Lerner, Le Monde des Sphéres, Génése et ''° R. MacDonald, «Paradise», IsIStud V, 1966, p. 342-344; H. et ]. Lewy,
triomphe d'une représentation cosmique 1, Paris, 1996, p. 6-24 et p. 29-54 et «The Week and the Oldest West Asiatic Calendar», Hebrew Union
E. Jachimowicz, op. cit., p. 144. Voir par ailleurs sur les mappemondes College XVII, 1942-1943, p. 152 et A. Panaino, «Uranographia Iranica,
célestes, E. Savage-Smith, «Celestial Mapping», dans J. B. Harley, D. The Three Heavens in the Zoroastrian Tradition and the Mesopotamian
Woodward (éd.), Cartography in the Traditional Islamic and South Asian Background», ResOr VII, Au carrefour des religions, Mélanges offerts
Society, Chicago, Londres, 1992, p. 13-70. a Philippe Gignoux, Bures-sur-Yvette, 1995, p. 204-226.

P. Duhem, Laube du savoir, Epistomé du systéme, Histoire des doctrines "' ]. Marques-Riviére, Amulettes, talismans et pantacles, Paris, 1972, p. 7. Les
astrologiques de Platon a Copernic, Paris, Hermann, 1997, p. 67. pyramides babyloniennes, ou ziggourats, possédaient sept degrés voués
E. Jachimowicz, op. cit., p. 146-147. aux cultes des sept dieux planétaires. Chaque degré aurait symbolisé
H. Corbin, «La science de la balance», dans Temple et contemplation, un métal et une couleur correspondant a ceux de la planéte.

Paris, 1980, p. 67-141.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Une des représentations circulaires du monde est transmise au monde arabo-musulman par le
géographe Yaqut dans son Mu‘gam al-buldan et s’ inspire de celle véhiculée par I’ Avesta (Yast IX-15;
X-13; X-16; X-104 ; XII-9 a 15 ; XXXII-3) ''2. En effet, dans la cosmologie mazdéenne, la terre est

13 mais

divisée en sept régions ou kesvars placant au centre 1’Iran, comme le Soleil dans les métaux
dans le but d’indiquer que la Terre est le reflet du Ciel !'*. Ainsi le folio de la Marciana refléte cette
ancienne conception du monde patronné par les astres que 1’on retrouve sous une autre forme tout
aussi symbolique dans I’histoire du prince Bahram Gir et des sept princesses de Nizami. Il visite
ainsi chaque jour une princesse venant d’un pays différent et dont le pavillon porte les couleurs d’une
planete particuliere ; toutefois les miniatures du Haft Paykar sont des palais aux tentes colorées et non
des cercles figurant les planétes '3,

Hormis 1’Horoscope, la disposition tout a fait aléatoire des planetes dans les quatre miniatures
peut susciter quelques remarques.

Dans le folio de la Marciana, Saturne est au centre et autour de lui sont disposés Soleil, Lune, Mer-
cure, Jupiter, Mars et Vénus. L’ordre des planétes n’est pas conforme a celui défini par la cosmologie
islamique : Terre, Lune, Mercure, Vénus, Soleil, Mars, Jupiter, Saturne '16.

Pour quelle raison Saturne est-il placé au centre de la composition ? Est-ce dans le souci de présenter
des couples de planetes mythologiquement proches, en particulier dans les traditions babyloniennes
ou gréco-romaines Jupiter et Mercure (Bél-Marduk et Nabu), les deux luminaires Soleil et Lune, le
couple habituel Mars et Vénus, et Saturne isolé comme divinité planétaire maléfique, voire comme

étant la plus haute sphere qui est aussi Kronos-Zurvan, le dieu du temps ?

En dehors de I’ordre ptoléméen, un autre modele antérieur est proposé par Platon dans la
République "7 :

Soleil, Lune, Vénus, Mars, Jupiter, Saturne, Mercure.

Puis, dans le Timée, il utilise I’ordre des Pythagoriciens et classe les planétes en fonction des durées
des révolutions, ordre également adopté par les Egyptiens '18:
Lune, Soleil, (Vénus, Mercure), Mars, Jupiter, Saturne.
ou

Soleil, Lune, (Mercure, Vénus), Mars, Jupiter, Saturne.

112 E. Herzfeld, Zoroaster and his World 1, Princeton, 1947, p. 680-685. «Réminiscences de la magie astrale dans les Haft Paykar de Nezami»,

113 Le Lion orné du Soleil levant est devenu le symbole de ['lran. Studir 24, 1995, p. 7-18.

114 Al-Birtini, Tafhim (voir n. 84), p. 142: au centre ['lran [4], entouré de "¢ Al-Mas'adi, Le livre de lavertissement, B. Carra de Vaux (trad.), Paris,
la gauche vers la droite par I'Inde [1], le Maroc [2], la Syrie [3], Rim Londres, 1896, p. 14. Sur l'astronomie arabe a ses débuts, voir
et Slavonie [5], le Turkestan [6] et la Chine et le Tibet [7]. Notons de R. Morelon, «L'astronomie arabe orientale entre le vii® et le xi° siecle»,
ce fait que l'astrologie zoroastrienne fut influencée par l'astrologie dans Histoire des sciences arabes 1, Astronomie théorique et appliquée,
babylonienne et grecque et quelle adopta le systéme des domiciles R. Rashed (éd.), Paris, 1997, p. 35-70.

planétaires; ainsi le Soleil, domicilié en Lion et tronant sur 'ensemble "7 A. Bouché-Leclercq, Lastrologie grecque, p. 106.
des planetes, devient 'embléme de I'lran a I'époque sassanide. Sur ces "8 Ch. H. Kahn, Anaximander and the Origins of Greek Cosmology, Indianapolis,

transmissions, voir A. Panaino, op. cit., p. 204-226 et n. 30. 1994, p. 98, p. 115-118 et P. Tannery, Recherche sur ['histoire de ['astronomie
115 Voir G. Krotkoff, «Colour and Number in the Haft Paykar», dans Logos ancienne, Paris, 1893, p. 126 et R. P. Festugiére, La révélation d’Hermes 329
islamikos, R. M. Savory (éd.), Toronto, 1984, p. 95-118 et Z. Vesel, trismégiste 1, Lastrologie et les sciences occultes, Paris, 1981, p. 339. —

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

330

ANNA CAIOZZO

La disposition de ces planetes dans cette miniature demeure donc a premiere vue hermétique.
La troisieme disposition, celle des deux folios de I’Album Hazine 2153, et du folio jalayride, place

le Soleil au centre des planetes puis selon I’ordre suivant :

Folio jalayride : Lune, Mercure, Vénus, Mars, Jupiter, Saturne.
Folio 164r°: Lune, Mercure, Vénus, Mars, Jupiter, Saturne.
Folio 160r°: Saturne, Mercure, Jupiter, Mars, Lune, Vénus.

L’ordre dans les folios 1641° et jalayride conviendrait a celui défini par les astronomes grecs et par

119

Aristote, Hipparque puis Ptolémée, appelé ordre chaldéen, dans lequel le Soleil est au centre ' '° et qui

est, de fait, utilisé par I’astrologie '2°, puis repris dans la cosmologie islamique.

Terre Lune, (Mercure, Vénus), SOLEIL, Mars, Jupiter, Saturne.
Terre Lune, (Vénus, Mercure), SOLEIL, Mars, Jupiter, Saturne.

Le folio 160r° est plus problématique en raison de la mauvaise disposition de Mercure voire de
Mars, ce qui pourrait étre une erreur puisqu’il s’agit d’un dessin au trait inachevé. Pourtant si on
observe I’alignement des planetes, une sorte de logique apparait selon les principes de classement

chers aux néoplatoniciens du monde musulman tels les Ihwan al-Safa’ 12! :

Saturne [Soleil | Mars : les planetes dites maléfiques
Vénus [Soleil] Jupiter : petit et grand bonheurs

Lune [Soleil] Mercure : la Lune et Mercure, planétes neutres '?2.

C’est aussi cette conception des astres que propose Maqdisi en écrivant que tous les astres sont
de bon augure, surtout Jupiter et Vénus ; le Soleil et la Lune se distinguent, Mercure est mixte mais

il signale deux exceptions : Saturne et Mars 23,

119" 1bid., p. 126 et A. Bouché-Leclercq, op. cit., p. 107-109. 121 Voir infra.

120 En outre, dans son récit sur 'Inde, Birtini donne 'ordre des Hindous: '22 A. Bouché-Leclercq explique que longtemps (pour Platon par exemple)
Soleil, Lune, et au dessus Mercure, Vénus, Mars, Jupiter, et Saturne; la Lune fut considérée comme androgyne, comme Mercure, et ce fut
voir E. C. Sachau, al-Birinf’s India, An Account of the Religion, Philosophy, I'astrologie qui la féminisa, Lastrologie grecque, p. 92.

Literature, Geography, Chronology, Astronomy, Customs, Laws and Astrology '3 Al-Maqdisi, (voir n. 98), p. 13.
of India 11, Londres, 1910, p. 62.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Ordre platonicien

SOLEIL Lune Vénus Mercure Mars Jupiter Saturne
SOLEIL Lune Mercure Vénus Mars Jupiter Saturne
Ordre aristotélicien et ptoléméen et de la cosmologie musulmane
LUNE Mercure Vénus Soleil Mars Jupiter Saturne
LUNE Vénus Mercure
F° Marciana
(SATURNE) Jupiter Mercure Lune Soleil Vénus Mars
INVERSE Soleil Lune Mercure Jupiter Mars Vénus
F° jalayride
SOLEIL Saturne Jupiter Mars Vénus Mercure Lune
INVERSE Lune Mercure Vénus Mars Jupiter Saturne
F° 164r°
SOLEIL Lune Mercure Vénus Mars Jupiter Saturne
INVERSE Saturne Jupiter Mars Vénus Mercure Lune
F° 160r°
SOLEIL Vénus Lune Mars Jupiter Mercure Saturne
ggfgf INVERSE Saturne Mercure Jupiter Mars Lune Vénus

Il est a noter que sur les divers métaux qui représentent les planetes en composition circulaire,
I’ ordre est tout aussi aléatoire ; ¢’est le cas d’un miroir mésopotamien datant de 1276 124" du couvercle
d’une boite ayyoubide conservée a Florence !%, de la boite aux planetes du Louvre 2%, du chaudron

du Bargello '’

, pour ne citer que ces quelques exemples que 1’on pourrait multiplier. En revanche les
signes du zodiaque sont toujours présentés dans un ordre correct.

Est-ce par ignorance, ou simplement par volonté de montrer qu’au sein des cieux seule une planete
doit primer, en I’occurrence le Soleil au centre de la composition, choix qui ne respecte pas 1’ordre
cosmologique des planetes, mais qui n’est pas anodin si I’on songe que la plupart des commandes
d’objets en métal ou de miniatures sont d’abord princiéres ; comme le souligne Eva Baer, le message
diffusé par les métaux a theme astrologique, dans lesquels I’ordre des planetes est systématiquement

128

héliocentrique, a d’abord une portée politique '=°. Le Soleil n’est-il pas le roi des planetes, comme le

dit Qazwini de facon poétique en présentant les astres dans sa cosmographie ' ?

124 D. S. Rice, «A Seljuk Mirror», dans First International Congress of Turkish 127 Eredita, dell Islam, ne 174, p. 305-306 et ill. pl. 307, Florence, musée

Arts, Ankara, 1959-61, p. 288. Miroir en bronze, Le Caire, collection national du Bargello, inv. 364c, Syrie, seconde moitié¢ du xi® ou début
Hariri, 675/ 1276, Lune, Vénus, Mercure, Mars, Soleil, Jupiter, Xive siécle, Soleil stylisé aucentre, Lune, Mercure, Mars, Vénus, Jupiter,
Saturne Saturne.
125 E. Baer, op. cit., p. 17, pl. 1, Bologne, Museo Civico, n° 2129, xi® siécle, 128 E. Baer, op. cit.
Soleil au centre, Lune, Mercure, Vénus, mars, Saturne, Jupiter, 129 Qazwini, Aga'ib al-mahligat wa gard'ib al-mawgadat, Kosmographie, Aus
126 paris, musée du Louvre, Boite aux planétes et aux musiciens, inv. den Handschriften des H. Dr. Lee und der Bibliothken zu Berlin, Gotha und
n°e 6032, Egypte ou Syrie, xive siécle, Soleil stylisé au centre, Lune, Leyden, F. Wiistenfeld (éd.), Gottingen, 1848, p. 23.

Saturne, Vénus, Jupiter, Mercure, Mars.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

331


http://www.tcpdf.org

130

13

132
133

13

X

135

136
137

332

ANNA CAIOZZO

Par ailleurs, dans la cosmologie musulmane évoquée par le Coran, le Soleil et la Lune se distin-
guent des autres planetes par leur importance, mais demeurent soumis a Dieu ; le Soleil, en particulier
occupe le premier rang, sa lumiere émanant du Ars, le trone de Dieu lui-mé&me, alors que celle de la
Lune ne provient que du piédestal, al-Kursi .

Allah a placé le Soleil au centre de I’Univers dans le but de transmettre aux hommes les influx
de I’esprit divin, al-Rith car il est une sorte de coeur battant au centre de 1’Univers, ou de souffle
(al-Qalb) 13! qui anime les influx et les redistribue car il est de toutes les planétes, celle qui incarne

I'intelligence active 32

astrologique, et selon la théorie des correspondances hermétiques développées
entre le monde céleste et le monde terrestre par Abii Ma‘Sar dans le Madhal '3 et al-Birtuni dans le
Tafhim 34, 1e Soleil patronne les rois, les nobles, les hommes de pouvoir et il symbolise le bon gou-
vernement et le pouvoir légitime.

L’image archaique du roi babylonien maitre de I’ Univers et des quatre quadrants du monde héritée
puis pérennisée par les thémes de royauté cosmique chers 2 I’art sassanide '35 sont repris en héritage
2 la fois par les métaux du monde islamique et par des ceuvres tel le Sah Nama qui en perpétuent le
souvenir (sept palais de Bahram Gir, trone cosmique du roi Husraw, char du roi Kay Kawiis) '3,

Les autres planetes étant secondaires, les sujets et courtisans du roi, I’artiste peut les regrouper

par affinité ou de facon aléatoire.

3.2. Réminiscences préislamiques

La miniature ornant I’ Iskandar Nama de la Marciana présente en revanche une conception du ciel
et de la terre assez originale : dans le registre supérieur le ciel sphérique partagé entre les sept planetes
et en dessous la terre comme semblant porter le ciel, symbolisée par un arbre central et deux petits
arbres latéraux.

La miniature n’est pas une simple représentation astrologique mais de I’ensemble de la création la
Terre et les océans, les Sept Cieux, la Huitieme sphere du zodiaque et une sphére englobante '37.

T. Fahd, «La naissance du Monde selon [I'lslam», dans SourcOr: La
naissance du Monde, Paris, 1959, p. 256-257.

S. H. Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines, p. 77.

E. Jachimowicz, op. cit., p. 154.

Abti Ma‘Sar, Kitab al-mudhal al-kabir ild ‘ilm ahkam al-nujim, Liber
Introductorii Maioris ad Scientiam Judiciorum Astrorum 11, R. Lemay
(éd.), Istituto Universitario Orientale, Qawl VIII, Fasl IX, Naples, 1995,
p. 552-555.

Al-Bir(ni, Tafhim (voir n. 84), p. 252 et 254.

H. P. LOrange, Studies on the Iconography of Cosmic Kingship in the Ancient
World, Oslo, 1953.

Ibid., p. 64-80.

Sur la naissance d'une cosmologie mazdéenne inspirée de la cosmologie
babylonienne, puis grecque et enfin du raccord de la tradition antique
avec les doctrines gnostiques des sphéres et de la progression de
I'dme voir l'article édifiant de A. Panaino, ResOr VII, 1995, p. 202-221.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Dans cet article A. Panaino discourt de fagon trés savante pour établir
l'origine de la partition des cieux en sept et en trois niveaux, les trois
niveaux étant visiblement d'origine iranienne et mazdéenne et les sept
releveraient de la tradition babylonienne. En fait, nombreuses furent
les interactions mutuelles entre les sciences babyloniennes, grecques
(Anaximandre de Milet au vi¢ siécle av. J.-C. ) et iraniennes. On note
cependant que les Babyloniens donnérent une identité aux planétes en
les identifiant comme étant les étoiles de leurs divinités Bél-Marduk, etc.
avec lesquelles elles finirent par s'identifier dans 'astrologie hellénistique
et, de fait, il y a sept sphéres et une huitiéme des Fixes que l'on retrouve
dans le mythe d’Etana et dans les tablettes du poéme de la Création
Entima Elish datant de la fin du lI° millénaire. Panaino conclut son
étude en disant que la conception ternaire du ciel serait a l'origine
babylonienne, aurait influencé I'lran, puis la conception des sept cieux,
sur lesquels regnent les dieux, aurait triomphé.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Cette représentation évoque sans conteste la géographie sublimée ou « visionnaire » définie par
le systeme de correspondances ou d’analogies hermétiques, cheére aux néoplatoniciens du monde
musulman 38,

En effet, le lien entre la Terre et les Cieux est réalisé par le centre de ’'univers sous la forme de
I’arbre cosmique placé au milieu du registre inférieur de la miniature, et élevant ses branches vers
les cieux %

L’arbre est lui-mé&me le vivant reflet de cette cosmologie comme le rappelle al-Biriini: le tronc
évoque le Soleil, les racines : Saturne, les fleurs: Vénus, les feuilles : la Lune, les fruits : Jupiter, les
graines : Mercure et les épines : Mars 40,

Dans la cosmologie zoroastrienne telle que la dévoilent les textes tardifs tel le Bundahisn, I’ arbre
de vie est évoqué a de nombreuses reprises et il pousserait sur 1’axe du monde, le mont Hara (mont
Méru) 41,

Dans la cosmologie musulmane évoquée par le Qisas al-anbiya’ de Kisa’i 142, le monde est repré-
senté soutenu par une série de cosmophores, par un ange portant sur ses épaules les sept terres, reposant
sur un rocher de rubis vert, lui-méme posé sur énorme taureau et utilisant comme piédestal un grand
poisson en dessous duquel se trouvent I’eau, 1’air et les ténebres '43; le mont Qaf, quant a lui, pren-
drait naissance sur le rocher vert, sa base reposant a la fois sur la terre et dans I’eau '#4. 1l est décrit
de la facon suivante dans I’un des récits d’ascension les plus complets qui nous soient parvenu, mais
d’aprés sa traduction en latin, Le Livre de I’Echelle de Mahomet '*

Je demandai encore de quelle terre c’était et il me répondit que c’était le Kaf dont il m’avait parlé.

1l me dit en outre que du Kaf jaillissent dix-sept branches a la maniére des branches d’un arbre.

Ces branches tendues en haut vers les cieux sont si remarquablement grandes qu’elles pénétrent

tous les cieux jusqu’au huitieme, si bien que les cieux reposent sur ces branches, et qu’ainsi ils ne

se touchent pas 'un U'autre. A cause de ces branches sur lesquelles reposent ainsi les cieux, il y

a entre un ciel et I’autre, un espace aussi grand que ce qui a été raconté plus haut. Au-dela de la

trés grande montagne appelée Kaf, il y a sept mers qui entourent toutes choses.

Ici, I’analogie de I’arbre et de la montagne cosmique est remarquable '4¢: I’arbre se développe
comme support ou axe du monde, établissant un lien a la fois entre la terre et les mers dans la partie

138 H. Corbin, Corps spirituel et Terre céleste, de ['lran mazdéen a I'ran shiite, rocher d'émeraude, et elle serait la mere de toutes les montagnes,
Paris, 1979, p. 35. H. Corbin rappelle par ailleurs que la forme circulaire ibid., p. 46.
a limage d'une roue est utilisée comme mandala ou instrument de > Le Livre de I'Echelle, op. cit., p. 287-289.
méditation dans les religions bouddhistes (ibid., p. 45). 146 M. Eliade, Le symbolisme, op. cit., p. 53-59 a développé la thése de
139 M. Eliade, «Le symbolisme du centre», Images et symboles. Essai sur le ['analogie entre la montagne et 'arbre cosmiques pouvant se substituer
symbolisme magico-religieux, Paris, 1952, p. 52-72 et en particulier, p. 55 et ['un & l'autre dans certaines cosmologies, et Le chamanisme et les
62: l'arbre cosmique représente le centre de 'Univers et soutient les trois techniques archaiques de I'extase, Paris, 1983, p. 218-219 et D. Prévot,
mondes céleste, terrestre et souterrain. Il possede de sept a neuf branches «L'épopée de Gilgamesh, dans «Initiation et espace», dans Les rites
qui, en l'occurrence ici, sont les planétes et les deux luminaires. d'initiation. Actes du colloque de Liége et de Louvain-La-Neuve, Louvain,
140 Al-Birtini, The Book, op. cit., p. 244. 1986, p. 225-241, et p. 230. A. Hultgard, «Mythe et histoire dans I'lran
141 M. Boyce, A History of Zoroastrianism 1, Leyde, 1996, p. 137. ancien. Etudes de quelques thémes dans le Bahman Yast V1. Larbre
142 Kisa'l, Qisas al-anbiya’, W. M. Thackeston (trad.), Boston, 1978. mythique», dans G. Widengren, A. Hultgdrd, M. Philonenko (éd.),
143 T. Fahd, op. cit., p. 235-280 et p. 253-254. Apocalypse iranienne et dualisme goumranien, Paris, 1995, p. 110-130.

144 Al-Maqdisi, Le livre, op. cit., p. 43-47, la montagne Qaf nait sur le 333

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

147

148

334

ANNA CAIOZZO

inférieure, et le ciel vers lequel il se développe, portant les cieux dans ses frondaisons comme le fait
I’arbre de la miniature ; toutefois, les cieux demeurent étagés et non situés sur un plan presque égali-
taire, et la position centrale de la sphere de Saturne reste inexpliquée.

Dans la cosmologie assyro-babylonienne, un arbre cosmique semblable est également évoqué dans
un poeme datant du 1X® siecle av. J.-C. cet arbre nait dans la mer, ses racines atteignent les enfers et
sa frondaison, les cieux !47.

Mais c’est dans la cosmologie zoroastrienne évoquée par le Bahman Yast, a I’'image du folio de la
Marciana, que I’arbre se dote de quatre branches principales d’apres le songe de Zoroastre 48

[...] je voyais un tronc d’arbre d’ou partait quatre branches.

Ohrmazd dit a Spitaman Zartust : « Ce tronc d’arbre que tu voyais et ces quatre branches sont les

dges qui viendront. »

Le théme des quatre ages du monde est particulierement intéressant ici puisqu’il renvoie au dieu

tutélaire du temps, Zurvan-Aion, Chronos dans le monde grec, dieu quadriforme !4

qui est aussi
dans la géographie astrologique ', le dieu tutélaire des mondes noirs et indiens, présentés dans la
tradition iconographique des écoles persanes comme une idole noir indienne a plusieurs bras et ce,
depuis le plus ancien manuscrit présentant des planétes, le Ms. BN persan 174 datant de 1272 13!, ou
1’un des plus anciens métaux de la fin du XI® siecle, le Vaso Vescovali 132, C’est peut-étre 1a une des
explications de la position centrale de Saturne dans cette miniature, a la fois relié au symbolisme de
I’arbre cosmique a quatre rameaux indiquant les quatre ages et a celui de divinité tutélaire et quadri-
forme du temps.

L’arbre ici porteur du ciel est un arbre cosmique que 1’on retrouve dans les textes mythologiques
en langues avestiques, tel le Yast 12 dédié au dieu Rasnu, et qui comme I’arbre de [’Iskandar Nama,
prend racines dans les eaux primordiales 133,

Méme si tu trouves, 6 juste Rasnu, sur cet arbre de [’oiseau Saénal (...) qui pousse au milieu de la

mer de Vourukasha, qui guérit bien, qui guérit droitement, qui est appelé par le nom de celui qui

guérit tout (...), qui porte la semence de toutes les plantes, nous invoquons Rasnu ...

Poéme d’Erra, traduit par J. Bottéro, 1985, p. 233 cité par A. Hultgard, que la rédaction du Bahman Yast serait située entre le vi® et 1X® siécle
Mythe et histoire, op. cit., p. 121. apr. J.-C.; sur sa controverse, ibid., p. 39-59.

G. Widengren, «Les quatre ages du monde dans le Bahman Yast, Livre 1», 49 H. S. Nyberg, Questions, op. cit., 1931, p. 47-48. Et sur le mythe des quatre
dans Apocalypse, op. cit., p. 28, d'aprés Widengren, les matériaux ayant ages, voir A. Hultgard, op. cit., p. 102-105.

servi a la compostion du Bahman Yast et a I'évocation de ce mythe 'S0 Al-Birani, Tafliim (voir n. 84), p. 242.

remonte a I'Inde védique et se fondent sur la traduction d'un texte ! F. Richard, Splendeurs persanes, 1998, p. 38, n° 3.

avestique fort ancien, le Stiitkar Nask, ibid., p. 29. Sur la constitution ~'>2 W. Hartner, «The Vaso Vescovali in the British Museum, A Study in

de la tradition depuis l'introduction de la tradition avestique jusqu'a Islamic Astrological Iconography», KunstOr 9, 1973, p. 99-130.

sa transformation par les courants zurvanistes, ibid., p. 34-35 et surla >3 A. Hultgard, Mythe et histoire, op. cit., p. 111 et sur les autres textes Vidévdat
datation proprement dite de l'introduction de la tradition traduite de ou Bundahin et la tradition faisant référence a la plante porteuse de
I'avestique au palhlavi, elle est fixée par I'auteur a 300 av. J.-C. alors toutes semences, voir p. 112-114.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Et dans le Bundahisn >*:
De toutes ces graines, I’arbre unique porteur de nombreuses semences, porteur de remédes, poussa
dans la mer de Fraxvkart sur lequel se trouvent toutes les semences des plantes, avec celles qui
provenaient du Bovin uniquement créé.

L’arbre cosmique prend naissance dans 1’océan mythique Fraxvkart, il est né de la semence du
Taureau primordial ayant fécondé la Lune, et I’oiseau Sén répand les graines que Tistrya (la planete
Mercure) fait germer par la pluie qu’il apporte. On comprend alors la proximité Saturne, Lune, Mercure
et leur role essentiel vis-a-vis de 1’arbre cosmique qui en dépit des apparences n’est pas un arbre de
vie, les deux concepts n’étant pas systématiquement liés dans les croyances zoroastriennes >3

Dans la cosmologie islamique il existe également parmi les arbres sacrés, un arbre particulier, le
jujubier de I’extréme limite ou Sidrat al-muntaha qui se trouverait entre le septieme ciel et celui des
Etoiles Fixes (Coran LXVII-15-17) '3 il nait au Paradis, et se développe entre le Kursi et le Ars, la
derniere sphere porteuse du tout 137, Présenté comme un arbre de vie, donnant naissance aux quatre
fleuves du paradis, il n’est pas clairement admis qu’il est I’axe du monde.

De tous les arbres évoqués par I’eschatologie musulmane, il est cependant celui qui pourrait se
rapprocher le plus de I’arbre cosmique, bien qu’il développe ses racines dans les cieux comme le
précise le traditionniste Ka‘b al-Ahbar 138, 4 I’image de ’arbre cosmique de certaines mythologies
présenté comme un arbre inversé 15°,

Pourtant lorsque Ibn ‘Arabi discourt longuement sur I’Arbre du monde, un arbre cosmique, dont les
contours englobent les spheres célestes et dont les astres seraient les fleurs ; consacré comme demeu-
rant dans I’espace du Trone divin, et notable par son axialité comme étant le symbole d’un parcours

160

initiatique menant I’homme vers Dieu '®", il précise que la sidrat al-muntaha, ne serait que 1’un de

ses rameaux, distinguant ainsi de facon radicale 1’arbre de vie de I’arbre cosmique, et identifiant ce
dernier a la montagne cosmique '°'.
Ainsi la miniature de I’ Iskandar Nama nous dévoile une conception des cieux émanant des anciennes

croyances proche-orientales, présentant a la fois le ciel et la terre, la projection des planetes selon

15% Ibid., p. 115. 158 J. MacDonald, op. cit., p. 350.

155 Ibid., p. 114-120, comme le démontre 'auteur la plante haoma et l'arbre 157 C'est le cas par exemple de 'arbre cosmique en Inde dans les textes
porteur de toutes semences qui est aussi 'arbre cosmique sont deux avestiques du Rig Veda et de I'Atharvaveda montrant le roi Varuna tenant
arbres séparés et leur assimilation serait aussi d'aprés Mary Boyce, en l'arbre en sens inverse, A. Hultgard, op. cit., p. 124-125; M. Eliade, Traité
fait, trés artificielle, ibid., p. 114, n.94. dHistoire des religions, op. cit., 1959, p. 232-234.

156 J. MacDonald, op. cit., p.349-351 et O. James, The Tree of Life, An ' Ibn ‘Arabi, LArbre du monde, p. 57 et 1bn ‘Arabi, Le livre de ['arbre et des

Archeological Study, Leyde, 1966, p. 82 et A. Pavet de Courteille, Mirdj, quatre oiseaux, D. Gil (trad.), Paris, 1984.
p. 11 «Poussant plus loin, nous atteignimes le sidret-el-montaha. Ce qu'on  '6' Ibn ‘Arabi, LArbre du monde, p. 58-59. Pour une représentation imagée de
appelle ainsi est un grand arbre dont les branches sont les unes d'émeraude, I'univers, voir le Ms. arabe 1923, Ma‘rifat Nama, d'lbrahim Haqqj, étudié
les autres de perles, avec des feuilles semblables aux oreilles de I'éléphant. par B. Carra de Vaux, dans Fragments d'eschatologie musulmane, Comptes
Ses fruits sont de dimension considérable. Du pied de cet arbre sortent quatre rendus du 3¢ congrés scientifique international des catholiques, Bruxelles,
sources qui entrent dans autant de canaux. ». 1895, p. 30-33.

157 Coran, op. cit., XLVIII/10-18; LIlI/ 14, 16 et T. Fahd, La naissance, op. cit.,

p. 250-251. 335

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

162

16.

@

336

ANNA CAIOZZO

une organisation concentrique issue de la géographie des kesvars, qui est celle de la Terre céleste 192,
ainsi qu’un arbre cosmique, pilier du monde. La cosmologie musulmane n’est cependant pas absente,
puisqu’elle integre, elle aussi, le theme de 1’arbre cosmique, participant a I’édification d’une mystique

syncrétique, celle de certains courants religieux de I’islam iranien '3,

3.3. Douze, sept, quatre, la terre miroir des cieux
ou le triomphe des analogies hermétiques

Les représentations astrologiques des cieux sont également porteuses d’une série d’analogies ou
de correspondances entre le ciel et la terre. Cette conception de I’univers, qui triomphe aussi dans les
traités du tres aristotélicien Abii Ma‘Sar, repose sur les doctrines hermétiques et néoplatoniciennes
véhiculées par les diverses sectes gnostiques et dont les Sabéens de Harran sont I’illustration %4,

Dans ces miniatures sont en effet réunis trois des cinq nombres sacrés de la cosmologie islamique
en dehors de cing et de vingt-huit: quatre, sept et douze. Le nombre quatre sera examiné plus loin
en détail ; douze et sept sont utilisés ici pour retranscrire de facon explicite 1’organisation des cieux
jusqu’au concevable.

Dans les cosmologies d’Ibn ‘Arabi ou des Ihwan al-Safa’, les cieux sont sept, ainsi entre autres que
les climats, les terres, les mers, les montagnes, les circumambulations autour de la Ka‘ba, les marches
du Paradis, les portes de 1’Enfer.

Les sept planctes sont animées par des dmes qui peuvent se déplacer et elles abritent leurs anges
personnels porteurs de leurs qualités et de leur drapeau comme le montrent de fagon colorée les Freres
de la Pureté 6. En effet, les planétes agents de Dieu ont le pouvoir de transmettre les archétypes
divins au monde terrestre en passant par certains endroits du zodiaque. Chaque planéte est une force
spirituelle qui se diffuse ainsi dans 1’univers et joue un role primordial dans la vie terrestre 6.

Au-dela des simples croyances religieuses issues en ligne directe du néoplatonisme, ce systeme
permit de renforcer et de 1égitimer, en 1’épurant des pratiques magiques, la mise en place de corres-
pondances et d’analogies inspirées des doctrines hermétiques et sabéennes entre le macrocosme et le
microcosme. Les traités astrologiques tels le Madhal d’ Abu MaSar au 1x° siecle '¢7, ou le Tafhim de
Birani '%® au X1° siecle sont des modeles du genre, des sortes de guides qui ne manquent pas de rappeler
les rites et prieres des adorateurs des astres conservés dans ce compendium de magie cérémonielle

datant du X1° siecle, la Gayat al-Hakim '%°.

H. Corbin, Terre céleste et corps de résurrection de I'lran mazdéen a I'ran de Perse, Paris, 1971, p. 81-140.
shi'ite, Paris, 1960, p. 40-48. H. Corbin évoque cette géographie '®¥ M. Tardieu, «Sabiens coraniques et Sabiens de Harran», JA 274, 1986,
visionnaire héritée par le monde musulman dont 'lmago Terrae aux sept p. 1-44.

kesvars, évoquant pour ces paysages de la miniature persane réalisés 195 'Y. Marquet, La philosophie des lhwin al-Safi, 1979, p. 118-130.

au XIve siécle et représentant arbres et montagne, le terme de paysage '9¢ S. H. Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines, 1978,
de gloire ou xvarnah, terme qui conviendrait tout  fait a la miniature p. 82-97.

de la Marciana pour les implications symboliques qu'elle recéle. 167 Vjoir n. 133.

Clest le propos d'une grande partie de I'ceuvre d'Henry Corbin nous '8 Voir n. 134.

dévoilant la pensée des mystiques tel Sohrawardi. H. Corbin, En Islam ' Gayat al-Hakim, édition d'aprés des textes arabes de H. Ritter et
iranien, aspects spirituels et philosophiques 11, Sohrawardt et les platoniciens M. Plessner, Das Ziel des Weisen, Londres, Warburg Institut, 1962.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

L’homme étant le reflet des astres qui le protegent, il est indispensable ainsi d’établir son horoscope
afin de guider au mieux cette chaine de correspondances qui s’étend a tout ce dont il a besoin pour
vivre se nourrir, se vétir ou se loger. Les Ihwan al-Safa’, ont immortalisé cette conception par une
sentence :

Toutes les spheres et étages des Cieux, les astres, les quatre éléments, leurs dérivés (animaux, végé-

taux, minéraux) qui font tous partie du corps du monde, sont comme les membres et articulations

d’un corps humain, car son dme avec la permission de Dieu meut ses spheres et astres comme

I’dme humaine meut ses membres '°,

L’homme est donc a lui seul un microcosme complet en étroite relation avec le macrocosme animé
par Desprit divin al-Rith qui souffle au travers des sept spheres, dont I’ame de chacune anime par
analogie les entités du régne animal, végétal et humain qui lui correspondent. Ecoutons le sage de la
Gaya définir avec poésie I’homme universel et cosmique :

Sa téte ressemble a la sphere par son aspect extérieur, sa forme ronde et les finesses et lumieres
dont elle est dotée, tels la vue, I’ouie, [’odorat, le goiit et la parole ; ses yeux sont comme deux
astres lumineux, ses narines comme deux vents, ses oreilles comme [’orient et [’occident ; devant
lui, c’est le jour, derriere lui c’est la nuit. Sa marche ressemble a celle des étoiles et son arrét
a leur arrét; son retour sur ses pas ressemble a leur chute et sa mort a leur combustion.
Ses membres inférieurs sont au nombre de sept, comme les planétes; dans son crdne, il y a sept
os, le nombre des jours de la semaine; dans son dos, il y a vingt-quatre vertebres, le nombre des
heures de la nuit et du jour, et vingt-huit articulations, le nombre des mansions lunaires et des
lettres de I’alphabet ; le nombre de ses intestins est celui des jours de la nouvelle Lune; il contient
trois cent soixante artéres et autant de veines, le nombre des jours et des nuits de I’année et celui
des degrés de la sphere. Il a quatre tempéraments, le nombre des saisons de [’année.

Tel qu’il est bdti, le corps contient douze fentes, pareilles aux douze signes du zodiaque. Comme

ces signes se divisent en six du coté Sud et six du coté Nord, les fentes du corps humain se trouvent

situées moitié du coté gauche moitié du coté droit, ayant ainsi a la fois leur nombre et leur maniere
d’étre. Et comme il existe dans la sphere céleste sept planétes suivant la marche desquelles sont
ordonnés 'univers et les étres et sont organisées les choses existantes, ainsi il existe dans le corps
de I’homme, sept forces efficientes issues de I’dme humaine et par lesquelles est régi le corps;
et comme ces planétes ont des ames, des corps des actes et des spiritualités, agissant sur ce qui
apparait parmi les étres existants, tels les minéraux, les animaux, les plantes, de méme il existe,
dans le corps humain, des forces corporelles contribuant a sa sauvegarde et a son maintien, a l’aide
de sept autres forces psychologiques qui sont les facultés appréhensives, attractives, digestives,
répulsives, nutritives, germinatives et imaginatives. Aux spiritualités des plantes correspondent
également les sept forces spirituelles, a savoir les facultés sensitives qui constituent la perfection
de ’homme et en parachevent les actes, de méme que les planétes constituent ’ornement du
firmament et sa raison d’étre, le maintien de ’'univers et son ordre 7.

170 Ibid., p. 106. 71T, Fahd, «Le monde du sorcier en Islam», SourcOr, Paris, 1966,
p. 163-164.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

337


http://www.tcpdf.org

172

17

w

174
175

338

ANNA CAIOZZO

Le nombre «sept» est assuré d’un grand pouvoir depuis 1’ Antiquité grecque : sept planetes, sept
pléiades, sept métaux correspondant aux planetes (étain et Jupiter; plomb et Saturne; mercure et
Mercure ; fer et Mars ; cuivre et Vénus ; argent et Lune ; or et Soleil) 172,

Pour les Thwan al-Safa’, sept est la somme de quatre (les éléments) et trois (les genres), ou de cing et
deux ou six et un, combinaisons de nombres pairs et impairs ; il y a sept facultés de I’ame, sept facultés
végétatives 73, Dans la cosmologie islamique le nombre sept est celui des cieux, des terres, des mers,
des jours, des montagnes, des processions, des portes et des marches de I’enfer et du paradis '74.

Les sept planetes en 1’occurrence présentes dans toutes les miniatures occupent le premier rang,
pour les néoplatoniciens du monde musulman, elles sont solidaires et complémentaires, permettant a
I’influx divin de s’exprimer sur terre par le biais de leurs qualités respectives, sous forme de théophanies,
par les esprits ou les anges qui les habitent 7.

Le Soleil est le roi des astres, supérieur aux planetes et ses qualités outre la beauté, la noblesse, la
lumiere, apportent vie et croissance, ordre et équilibre aux choses célestes et terrestres !76.

Saturne I’ astre maléfique par excellent générateur de tristesse, de malheur et de mort est aussi celui
qui apporte le calme, la stabilité 177,

Jupiter, lui, est celui qui apporte I’harmonie, la beauté, la sagesse et la tempérance mais aussi le
bonheur spirituel et la voie vers Dieu 78,

Vénus donne la joie et la beauté, I’accomplissement dans le bonheur terrestre et les plaisirs
associés 179,

Mercure accomplit les hommes dans le domaine du savoir et de I’intelligence et leur ouvre les
portes des savoirs humains et cachés 80,

La Lune enfin, sans étre une pale copie du Soleil, joue le role essentiel dans les phénomenes «de
génération et de corruption», elle transmet les influx des mondes supérieurs, agissant comme un

régulateur ou un « poumon 315

Le nombre douze est celui des mois, du zodiaque, mais aussi la combinaison de nombres clefs
comme sept et cinq (les planetes et les hudiid, les planetes et les cinq piliers, etc.), ou quatre plus
trois plus cing, ou quatre fois trois, c’est-a-dire les quatre saisons multipliées par les trois mois du
printemps, de 1’été, de I’automne et de I’hiver, etc.

Les douze signes du zodiaque lui-méme jouent un role central dans la transmission des influx
provenant des planetes qu’ils accompagnent et magnifient ou amoindrissent selon la planete et le

signe concerné 82,

A. Bouché-Leclercq, Lastrologie grecque, 1899, p. 315 et P. Kraus, Jabir Ibn 7 Ibid., p. 114-115.
Hayyan, Contribution a I'histoire des idées scientifiques dans I'lslam 11. Jabiret 77 Ibid., p. 118-119.
la science grecque, Mémoires présentées a I'lnstitut d’Egypte, Le Caire, 1942, 178 Ibid., p. 119-120.

p. 218 et p. 261. 179 Ibid., p. 121.
Y. Marquet, op. cit., p. 132-134. 180 1bid., p. 122.
T. Fahd, La naissance, op. cit., p. 250. 181 Ibid., p. 123.

Y. Marquet, «La détermination astrale de I'évolution selon les Fréres de 82 S. H. Nasr, An Introduction, op. cit., p. 152.
la pureté», dans BEO XLIV, Islam et sciences occultes, A. Regourd, P. Lory

(éd.), Damas, 1993 p. 127-146 et id., La philosophie des lhwan al-Safd, 1979,

p. 113.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Quant au nombre quatre, il se manifeste dans la présence de ces quatre anges qui président aux

destinées de [’Horoscope d’Iskandar Sultan et a celle des cieux du folio 1641°.

Dans les deux folios les anges sont situés a I’extérieur du cercle englobant et présentent bien des

analogies. Ils ont le méme corps allongé disparaissant dans une longue robe s’achevant comme une

flamme. Ces quatre anges ou ceux du folio 164r° ont de multiples significations.

Les tétrades sont souvent associées a la représentation du temps et des éléments. La premiere tétrade

connue remonte aux origines du monde avec, au troisieme millénaire, les quatre dieux créateurs du

Monde: le ciel, la terre, les eaux et I’air

le témoignage de divers historiens et géographes

183

La religion zoroastrienne, encore trés vivace en Asie centrale et dans le monde iranien, selon

184 montre un attachement particulier aux quatre

éléments : Feu, Eau, Terre, Air. Ces derniers sont sacrés et ne peuvent étre souillés par les corps des

défunts qui sont de ce fait exposés aux bétes sauvages. Zurvan, le maitre du temps, était parait-il

représenté sous les traits d’un étre tétramorphe '3°. Zurvan apparait le plus souvent comme un concept

cachant le Soleil, la Lune, le zodiaque et le temps limité (par contraste avec Zurvan - Zaman le temps

illimité). A I’époque sassanide, quatre puissances furent établies aux quatre coins du ciel : celle du
Nord (le Chariot), celle du Sud (Fom al-Hiit), celle de I’Est (Sirius), celle de I’ouest (Antares). D’apres

le Livre Sept du Bundahisn ces quatre puissances sont en fait des anges '86.

6

L’un des courants alchimiques et hermétiques du monde musulman se nomme ‘ilm al-mizan ou

«Science de la Balance » et s’applique a rendre intelligible & ’homme toute réalité matérielle ou

spirituelle par le biais des nombres. Certains sont considérés comme parfaits : le nombre quatre en parti-

culier qui est le produit de la combinaison des quatre éléments le chaud, le froid, le sec et I’humide.

Selon Gabir b. Hayyan, les corps ne différent que par la combinaison de ces qualités principales '87.

D’ailleurs ce sont les quatre éléments combinés a la rotation de la terre qui sont a la source de la

création de tous les étres :

Dieu le Tres Haut, ayant créé la sphere, créa a Uintérieur d’elle les quatre éléments, a savoir
le Feu, I’Eau, I’Air, et la Terre... Alors la sphere fit une révolution, les Natures étant encore trés
faibles il n’en fut produit que dans les minéraux dans les mines. Ensuite, la révolution devint plus
forte et plus continue, de sorte que les plantes et les végétaux furent produits. Enfin, la révolution

de la sphere fut assez complete pour que les animaux fussent produits 8.

Au 1X¢ siecle, Le Livre des Trésors de Job d’Edesse est un véritable hymne aux quatre éléments,

qu’il institue comme essence méme de la Création et, en dépit de son antiplatonisme virulent il est

probable que son influence ne fut pas négligeable sur les doctrines hermétiques régionales 1%,
183 S.N. Kramer, L'Histoire commence d Sumer, Paris, 1994, p. 111. compagnons d'Ohrmazd, contre Ahriman-Angra Maynd, G. Widengren,
184 1bn Hawqal, La configuration de la Terre. Kitab Sirat-al-Ard 11, J. H. Kramers, Les religions, op. cit., p. 322-325.

G. Wiet (trad.), Beyrouth-Paris, 1964, p. 269-270 et p. 286. 186 D. N. Mackenzie, «Zoroastrian Astrology in the Bundahism», BSOAS 27,
185 Voir H. S. Nyberg, Questions, op. cit., 1931, p. 47 et ]. Bidez, F. Cumont, 1964, p. 511-529.

Les mages hellénisés, Paris, 1973, p. 69 et G. Widengren, Les religions de '8 P. Kraus, Jabir Ibn Hayyan, op. cit., p. 187.

['lran ancien, Paris, 1968, p. 322-325. Le Bundahisn donna ses lettres de '8 T. Fahd, Le monde du sorcier, op. cit., p. 162.

noblesse a l'astrologie condamnée par le mazdéisme initial et les douze  '8° Job d’Edesse, Book of Treasures, A. Mingana (trad.), Cambridge, 1935,
constellations du zodiaque associées aux sept planétes devinrent les p. 235 sq. et p. 255-256.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo

Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

339


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

En astrologie Abli Ma‘Sar est largement recoupé par les Thwan al-Safa’ qui traitent des quatre
éléments dans I’épitre réservée a la physique alors qu’ils rejoignent largement les principes alchimiques.
IIs les nomment « matrices universelles» a la base de toute création mais eux-mémes postérieurs
a ’existence des spheres. Ces quatre éléments sont antagonistes et ils ont chacun deux tempéraments
et sont le reflet des

(...) sphéeres [qui] tournent entrainant le zodiaque et les astres, au-dessus des quatre éléments,

sur lesquels se succedent jour et nuit, été et hiver, chaud et froid les éléments se mélangent, leurs

parties subtiles se mélent a leurs parties épaisses, le lourd au léger, le chaud au froid, I’humide

au sec. Aussi a partir de ces quatre éléments se forment '%(...)

La création des métaux par exemple, se fait sous 1’égide des planetes par I'intermédiaire des quatre
qualités combinées au centre de la terre '°!. Cette conception fort ancienne était connue des Baby-
loniens et fonde en partie les traditions alchimiques relatives aux métaux et diffusées dans 1’Orient
islamique '%2.

Ptolémée consacra le réegne des quatre éléments feu, terre, air et eau, dont deux d’entre eux sont
associés et attribués A chacun des signes du zodiaque et des sept planétes '°3. Selon Sahrastani, les Har-
raniens adorateurs des planetes, appellent les spheres, «les peres » et les éléments, « les meres » :

Les péres sont vivants et doués de raison. Ils font parvenir aux éléments leurs influences, que les

éléments recoivent en leur sein, et de cela viennent « les enfants ». A partir de ces enfants se produit

parfois un individu corporel composé de ce qu’ils ont de plus pur. (...) Par lui, dieu prend alors
forme physique dans le monde "%,

Les quatre éléments sont fréquemment représentés dans les « zairdja », sortes de tables divinatoires
créées par un soufi maghrébin ou figurent le zodiaque, une série de lettres a valeur numérique et les
quatre éléments '%.

Les quatre éléments qui sont les principes a la base de toute création matérielle selon les théories
hermétiques, possedent chacun un ange, qui sont peut-tre ceux que nous observons aux écoingons
des horoscopes. Les quatre anges ou quatre éléments €taient placés généralement aux angles des
talismans hébraiques '%°.

Dans la lignée, Abu Ma‘Sar reprend la mystique des quatre principes appliqués au zodiaque,
microcosme du monde '%7. 1l existe quatre positions clefs en astrologie : domicile, exaltation,
déclinaison, chute et, en effet, depuis Ptolémée, tous les astrologues regroupent leurs signes en

tétrades.

190y, Marquet, op. cit., p. 159-160. Mas‘tdi dans Le Livre de ['avertissement 193 C. Ptolémée, Tetrabiblos, A. Barbault (trad.), Paris, 1986, p. 39.

191

340

nous donne une vision un peu similaire des quatre éléments dont ils ' Shahrastani, Le Livre des religions et des sectes. Kitab al-milal wa'l -nihal 1,

sont I'émanation «La sphére tourne d'un mouvement circulaire qui lui est D. Gimaret, G. Monnot (trad.), Louvain, 1986, p. 168 (784).

naturel et qui est perpétuel, et tandis qu'elle tourne, entrainant les étoiles fixées ' Le fonctionnement de la zairdja est assez complexe, voir S. Matton,
sur elle, les qualités essentielles se produisent et les quatre éléments, le feu, La magie arabe traditionnelle, Paris, 1977, p. 66.

l'eau, l'air et la terre se répandent. », op. cit., p. 12-13. 196 Ibid., p. 50.

P. Kraus, Jabir Ibn Hayyan, op. cit., p. 2. 197 Abti Ma‘Sar, Madhal, Paris, BN ar. 5902, fo 103ve-104re.

192 M. Eliade, Forgerons et alchimistes, Paris, 1977, p. 60-64.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Abi Ma‘Sar propose un systeme de correspondances basé sur les éléments mais, pour lui, une

seule nature compte dans la caractéristique d’un signe astrologique : le Bélier est chaud (et sec), le

Taureau sec (et froid), les Gémeaux humides (et chauds), le Cancer froid (et humide). Ainsi on peut

rassembler :

— les signes fixes : Taureau, Lion, Scorpion, Verseau;

— les signes cardinaux : Bélier, Cancer, Balance, Capricorne ;

— les signes mutables (doubles) : Gémeaux, Vierge, Sagittaire, Poissons.

Par ailleurs il existe quatre trigones :

— le premier, composé de signes masculins, secs, ignés et orientaux (Bélier, Lion, Sagittaire) ;

— le second, de signes féminins, terreux, froids et secs et méridionaux (Taureau, Vierge,

Capricorne) ;

— le troisieme, de signes masculins et humains mais aussi aériens, chauds, humides et occidentaux

(Gémeaux, Balance, Verseau) ;

— le dernier, composé de signes féminins, aqueux, froids, humides et septentrionaux (Cancer,

Scorpion, Poissons) %8,

Cette dualité se retrouve chez les planetes : Jupiter, chaud et humide ; Mars, chaud et sec ; Saturne,

froid et sec ; Soleil, chaud et sec ; Vénus et Lune, froides et humides ; Mercure, tout 1.

Les éléments sont associés aux humeurs dans le domaine médical, (banat al-ahlar) le feu est associé

a la bile jaune, seche et chaude, I’air au sang chaud et humide, I’eau au flegme, froid et humide, la terre

a la bile noire, froide et seche 2%. Tous les organes seraient créés a partir de ces humeurs. Par ailleurs,

les quatre ages de la vie, depuis Ptolémée, sont associés aux saisons: le printemps a I’enfance, 1’été

a la jeunesse, I’automne a I’Age mir et I’hiver a la vieillesse 2°'.

01

Ainsi, les quatre anges aux écoingons des miniatures peuvent étre une forme allégorique des quatre

éléments que 1’on retrouve d’ailleurs symbolisés par des anges dans un manuscrit de magie et de

divination, le Ms. BN persan 174, qui les indique au folio 66r° sous le nom de « Salil » (ou « Satil »)

ange de la lumiere (automne) ; « Rahatabil », ange du feu (été) ; « Tarata’il », ange de la terre (hiver) ;

«Mariitabil », ange de I’eau (printemps) 202,

Les tétrades sont nombreuses chez Biini, présentes aux écoingons de tous les talismans et penta-

cles, de forme usuellement carrée en magie et astrologie islamique, ou elles symbolisent sous formes

d’anges un certain nombre de concepts 203,

En dehors des quatre principes qui peuvent figurer sous 1’aspect d’anges, d’autres interprétations

restent possible.

198 J.-C. Vadet,, «Une défense de l'astrologie dans le Madhal d’Abi Ma‘Sar

al-Balkhi», Anlsl V, 1963, p. 126, 156 et 164; Y. Marquet, op. cit.,

p. 133-134.

Ibid., p. 165.

200 M. Ullmann, La médecine islamique, F. Hareau (trad.), 1995, p. 68.

201 A, Bouché-Leclercq, Lastrologie grecque, 1899, p. 152.

202 Sypra, n. 61.

203 E. Doutté, Magie et religion dans I'Afrique du Nord, Paris, 1984, p. 182. Les
quatre saisons, par exemple, qui possedent chacune son propre génie: le
printemps gouverné par Asia’ll, roi du Nord, I'¢té gouverné par Dania'il,

e}

19

@

roi de ['Orient, I'automne gouverné par Herqa'il, roi du Sud, I'hiver
gouverné par Roudia’il, roi du Couchant, Ibid., p. 68. Les quatre éléments
sont également pris en considération, ibid., p. 183. En médecine, les
quatre humeurs sont également déterminantes, M. Ullmann, La médecine
islamique, op. cit., p. 70. D'apres la médecine islamique, tous les organes
sont créés a partir de ces quatre humeurs:

- le feu associé a la bile jaune séche et chaude;

- lair associé au sang chaud et humide;

- l'eau associée au flegme froid et humide;

- la terre associée a la bile noire froide et séche.

341

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

204

20

G

206

20

N

20

@

342

ANNA CAIOZZO

ANGES PROTECTEURS DES PRINCES OU ARCHANGES
4.1. Les réminiscences antiquisantes:
les anges substituts des vents et divinités apotropaiques

Dans une tablette babylonienne considérée comme 1’un des plus anciens planispheres connus, on
voit une représentation du monde selon le principe a la fois des sept régions inconnues et des quatre
quadrants qui se partagent le monde. Ces quatre quadrants sont les quatre vents qui régnent sur la
destinée des hommes : le vent du nord-ouest, celui d’Istar, le vent du sud-ouest, celui des maladies et
des désastres voués aux démons, le vent du sud-est, celui des nuages de la mer et le vent du nord-est
ou vent de la montagne 2%,

Les anges ont progressivement remplacé les vents des anciens planispheres. En effet, ce sont les
quatre vents, qui en théorie président a I’organisation des cieux antiques, vents que 1’ont voit souffler
sur la Tabula Bianchini 2%,

On les trouve sous forme de divinités tutélaires dans de nombreux ouvrages d’art d’époque romaine,
mosaiques, bas-reliefs et plafonds sculptés, représentant les dieux, les étoiles, des scenes mythologiques
ou cosmologiques et, en particulier, aux écoingons des compositions circulaires.

Dans les plafonds et dans les horoscopes égyptiens, ce sont parfois quatre génies ailés encadrant le
ciel. Ils portent deux paires d’ailes qui ne sont pas sans rappeler celles de certains anges timourides.
On peut les observer sur les tablettes astrologiques de bois de Grand, par exemple, ou a Dakhla.
Ailleurs, ce sont de simples dadophores comme a Dendera ou a al-Salamiini 2%. De méme dans le
temple de Bél a Palmyre, quatre génies ailés, dans lesquels H. Seyrig voulut voir I’aigle symbole de
Jupiter, encadraient les bustes des sept planétes 27,

Dépréciés pour leur connotation maléfique, les vents trouverent assez rapidement un substitut dans
les anges 2. En effet, les vents appartiennent au monde des créatures sublunaires dépendantes de la
création et des démons, contrairement aux anges habitant les cieux. Dans les cosmologies juives et
gnostiques, anges et démons sont connus pour leur fonction de conducteurs des ames vers 1’au-dela.
Cette fonction commune bénéficia aux vents qui peu a peu, a la faveur des religions monothéistes,

209

céderent leur place, leur apparence et leur identité " aux anges messagers de Dieu, psychopompes

et médiateurs 210

E. Unger, op. cit,, p. 320, elle daterait du xvie® siécle av. J.-C. (avant
Hammdrabi), et selon W. Horowitz, The Babylonian, p. 153, la tablette
B.M. 92687 daterait en fait du Ix¢ siécle av. ].-C.

Voir illustration dans Les tablettes de Grand, pl. VII.

Supra, n. 2 et Les tablettes de Grand, op. cit., pl. 2-3-4-5, fig. 5, pl. V,
fig. 3.

lllustrations dans H. Seyrig, R. Amy, E. Will, Le Temple de Bél a Palmyre 11,
Paris, 1975.

D'aprés ['analyse de la tablette du British Museum ne 92687 (ix° siécle
av. ].-C.), les Sumériens auraient eu sept vents indiquant sept directions
et liés aux sept dieux de I'Univers mais les vents considérés comme des
créatures démoniaques furent exorcisés a la fois par la confection de

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

figures prophylactiques placées dans les maisons et peut-étre par la
mise en place d’'une séparation du temps en sept jours, H. et J. Lewy,
The Week, op. cit., p. 1-152 et p. 16-31 et Th. Raff, «Die lkonografie
der mittelalterlichen Windpersonifikationen», Aachener Kiinstblitter 48,
1978-1979, p. 77-218.

209 ), Leclercq-Marx, «Entre Anges et démons, les vents dans I'iconographie

médiévale», Annales d'archéologie et d’histoire, 1990, p. 31-42. «Par ailleurs
la croyance en l'existence de puissances spirituelles (...) renforca encore la
confusion entre Vents et anges dans la mesure ou cette compétence leur fut
parfois dévolue simultanément. », p. 33.

210 F, Cumont, «Les vents et les anges psychopompes», dans Mélanges

J. Délger, 1933, p. 70-75.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Cette identification des vents a des anges, créatures bienfaisantes et protectrices, trouverait pour-
tant son origine aux époques archaiques, a Babylone par exemple, ou les génies protecteurs étaient
fréquents a I’entrée des temples. On les nommait cherubim et ils portaient le nom de Nattig : aigle ;
Alap-kirub : taureau 2 face humaine ; Lamas-Nirgal : lion a téte d’homme et Ustur : humain 2!,

Dans les miniatures concernées, chaque ange couronné offre en présent deux couronnes emblemes
du pouvoir et deux plats en or dans I’ Horoscope d’Iskandar ; mais les présents sont plus variés dans le
folio 164r°: une épée, une couronne, un plat de pierreries, une cassolette d’encens. Ces quatre objets
offerts par les messagers divins symbolisent les roles, attributs et qualités du prince, celles que les anges
offrent en cadeaux de nativité ; les qualités militaires symbolisées par I’épée et les joyaux caractérisent
la prospérité du régne, la couronne son pouvoir temporel, et I’encens la piété du chef musulman.

Dans I’ Antiquité gréco-romaine, les génies ailés offrent rarement des présents, de méme, les anges
chrétiens entourent discrétement les sceénes importantes, présentation, théophanies, mais sans présent.
En revanche, dans les fresques bouddhistes d’ Asie centrale, on peut observer des adorateurs portant

de nombreuses offrandes mais également des anges offrant un plat au Bouddha 22,

4.2 Les tétrades angéliques de la cosmologie islamique

Les anges semblent indiquer la représentation d’un événement important, la naissance d’un prince ou
d’un roi mais ils témoignent également d’une cosmologie particuliere : celle des cieux islamisés.

Deux tétrades sont particulierement importantes les archanges et les porteurs du trone.

Dans I’Horoscope d’Iskandar Sultan en particulier, les quatre anges, quoique non nommés, font
probablement référence a ces archanges protecteurs et puissants, car 1’horoscope semble se trouver de fait
dans une sorte de talisman, dans lequel les anges messagers du ciel apporteraient des présents a I’heureux
prince Iskandar tout en veillant sur son regne 213.

Les quatre anges ont souvent été identifiés comme les plus grands ou archanges 2'#: Miha'il, chargé des
Ames humaines et préposé 2 la subsistance, 2 la sagesse et 2 la connaissance (Coran, LII-6) ; Gibra'il, messager
de Dieu et gardien du Paradis, Israfil, sonneur de trompette et annonciateur du jugement divin ; Isra’1l, I’ange

de la mort (Coran XXXII-2) 5. Ce sont eux que I’on place selon les recommandations de Bini, aux angles

2

Voir l'llustration ne 78 dans A. Parrot, Sumer / Assur, Paris, 1981, p. 70 2'2 A. Von Le Coq, Die Buddhistische Spitantike in Mittelasien IV, Atlassiiden
Paris, Musée du Louvre, génie ailé; Kalakh (Nimrud), ix° siécle av. J.- Wandmalereien, Berlin, 1924, fresque de Qyzil, vii® siécle, pl. 14, et
C et dans P. Amiet, Lart antique du Moyen-Orient, 1977, Paris, fig. 595, B. Gray, Buddhist Cave Paintings at Tun Huang, Londres, 1959, cave 6219,
p. 403, IX° siecle av. J.-C.; fig. 606 et 607, p. 406: Khorsabad, palais de début VI¢ siécle, p. 101 et cave 659, p. 111.

Sargon 11 (721-705), Alap ou Kirub : a téte de taureau, Lamas ou Nirgal: 2'3- Envoyés de Dieu, se situant par dela les planétes et le zodiaque, les

a téte de Lion, Ustur: humain, Nallig: a téte d'aigle. J. Marques-Riviére, quatre messagers apportent-ils «I'approbation divine», en fondant en

op. cit., p. 96 «Ces quatre génies protecteurs que nous retrouvons jusqu’a nos quelque sorte la légitimité du pouvoir temporel royal ?

jours dans nos églises chrétiennes, véhiculés par la tradition hébraique puis ~ 2'* T. Fahd, «Anges, démons et jinns en Islam», SourcOr VIII, 1971, p. 168.

catholique. » En effet, d'autres génies protecteurs les éclipsent par leur Ce sont ces quatre archanges qui d'apres la Chronique de Tabari, seront

taille souvent imposante, ce sont les gigantesques «chérubs » gardiens les derniéres créatures célestes au jour du jugement dernier, voir Tabari,

des temples, a téte humaine, corps de taureau, aux ailes de laigle et Les prophetes et les Rois 1, De la création a David, H. Zotenberg (trad.),

pattes de Lion, Alap ou Chirub, Taureau a face humaine, Lamas ou Nirgal Paris, 1980, p. 39.

Lion a téte d’homme, Ustur a forme humaine, Nattig a face d'aigle. 215 Al-Magdisi, op. cit., 1, p. 162. ﬁ

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

216

2

3

2

3

344

ANNA CAIOZZO

des pentacles, talismans et horoscopes et que I’on invoque en priorité comme présidant a toutes les pratiques
mantiques de 1'Islam 216,

La représentation de ces anges aux quatre angles d’une sphere englobante évoque également un autre
aspect de la cosmologie islamique 2!7 : 1a huitiéme spheére, dite «sphere des Etoiles Fixes » qui constitue le
«Siege de Dieu » est celle habitée par les quatre anges porteurs du Trone 2'8.

Dans la cosmologie néoplatonicienne, celle des Ihwan al-Safa’ 2!, ou d’Ibn ‘Arabi, I’univers est composé
de onze spheres et du Trone : au centre la Terre, sphere immobile, puis les sept spheres planétaires, puis la
sphere des Fixes ou du zodiaque ou falak al-kawakib puis la sphere sans étoiles ou falak al-atlas puis le
piédestal divin ou al-Kursi, et enfin le Trone divin : al-Ars 2.

L’ Horoscope et le folio 1641° ne sont-ils pas alors une évocation artistique de ces cieux ? On voit en effet
les sept planetes puis la sphere du zodiaque, précédant celle du Trone de Dieu 2. C’est donc dans cette
huitiéme sphere décrite par le Coran LIX-17 et les récits du Mi‘rdj que résident les porteurs du Trone 222,
Pourtant cette hypothese doit étre écartée, puisque ces anges timourides n’ont pas I’aspect zoomorphe que
la Tradition leur préte >23. Par ailleurs, les prieres et louanges des anges porteurs du Trone sont avant tout

224

tournées vers Dieu =* et non vers les hommes, fussent-ils des princes et leur role de médiateur n’interviendra

225

qu’au dernier jour

CONCLUSION

Ainsi, d’un point de vue iconographique, ces séries circulaires sont précieuses a plus d’un titre.
Elles montrent une vision du monde et des cieux héritée a la fois des anciennes religions préisla-
miques mais tout en demeurant d’une certaine fagon dans 1’orthodoxie coranique. Notons que les
représentations circulaires médiévales ont rompu avec les planispheres antiques qui présentaient les
cieux compartimentés. Ces présentations circulaires ne sont pas exactement conformes a la vision
cosmologique du Coran qui présente également les sept cieux superposés et emboités, formes que

I’on devine dans les miniatures traitant du voyage céleste du prophete.

E. Doutté, op. cit., p. 158-159 et H. H. Spoer, «Arabic Magic Medicinal
Bowls», JAOS 55, 1935, p. 252.

I. R. Netton, Allah Transcendant, Studies in the Structure and Semiotics of
Islamic Philosophy, Theology and Cosmology, Londres-New York, 1981,
p. 13, l'auteur analyse les doctrines néoplatonicienne dont celles des
Ihwan al-Safa’, ou de Kindi et il démontre que les doctrines gnostiques
mais aussi néoplatoniciennes de I'école d'Alexandrie furent transmises
aux penseurs et théologiens de Harran dés le 1x® siecle, et dont Mas‘@idi
avait évoqué l'existence et voir le schéma cosmologique, ibid., p. 206.
E. Jachimowicz, op. cit., p. 154. La cosmologie de Mas‘Qidi est moins
précise, mais il donne dans I'ordre «La sphére supérieure & I'Equateur,
la Terre, la Lune, Mercure, Vénus, Soleil, Mars, Jupiter, Saturne, la
sphére des Fixes, la sphere du zodiaque», Le Livre de ['avertissement, op.
cit., p. 14.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

219y, Marquet, op. cit., p. 112.

220 T, Burckhardt, CIé spirituelle de I'astrologie musulmane d'aprés Mohyiddin
Ibn Arabi, Paris, 1950, p. 8.

221y, Marquet, op. cit., p. 110 et T. Fahd, Le monde du sorcier, op. cit. T. Fahd
souligne par ailleurs que la distinction n’est pas claire entre al-Kursi et
al-Ars, mots qui signifient le si¢ge ou le trone.

222 |e Livre de I'Echelle, p. 161-163.

223 A, Pavet de Courteille, Mirdj, p. 11.

22% «Ces anges ne cessaient de louer Dieu et de dire: saint, saint, saint est Dieu
dont la gloire emplit la terre et les cieux. Loué sois-tu et béni sans fin parce
que tu es Dieu, haut, grand et puissant. Et tu dois étre béni et sanctifié dans
toutes les langues et a tout instant, en tous lieux, partout ot tu es ou seras.»,
Le livre de IEchelle, p. 159-161.

225 [id,, p. 161-163.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

11 s’agit donc ici d’une forme innovante liée aux nécessités de I"’horoscope dans le cas de la minia-
ture d’Iskandar Sultan, et de formes adaptées montrant toutefois la prééminence du cercle des étoiles
fixes sur ceux les planetes qui, elles, semblent placées au méme niveau, a 1’exception toutefois du
Soleil qui demeure la planete dominante, y compris dans le Coran.

Par ailleurs, on comprend mieux, dans de telles présentations, les liens unissant planetes et
zodiaques, qui combinent leur action dans le systeme des domiciles planétaires et veillent sur la
destinée des hommes, agents de I’ autorité céleste.

D’un point de vue iconographique, si ces miniatures nous montrent une pérennité certaine dans
la représentation des planétes, on voit I’évolution subie par le zodiaque. On peut observer le clivage
existant entre le zodiaque élaboré du début du xVve siecle et celui simplifié du milieu et de la fin du
Xve siecle. En revanche, comme dans toutes les miniatures astrologiques observées jusqu’a présent
(a I’exception du folio 160r° dont la vocation de modele est peut-&tre particuliere), les signes et les
planetes sont dessinés avec sobriété ; les éléments décoratifs sont réservés parfois aux broderies des
costumes ; le paysage a I’arriere-plan est inexistant, en particulier a partir du Xv¢ siecle. Le zodiaque
et les planetes sont des créatures célestes désormais islamisées qui refletent a la fois la beauté et la
sobriété des cieux.

Ce type de représentations se diffuse dans le monde turc et persan comme en témoigne une miniature
d’un manuscrit des Neufs Belvéderes conservé a Paris a la BN et montrant les sept planetes et deux
espaces supplémentaires indiquant les huitieme et neuvieme spheres a la fois, selon les principes de
la cosmologie musulmane et ceux hérités de 1’Iran ancien et reposant sur la répartition par kesvars 2%6.
Pourtant une diversification certaine apparait avec les planispheres de certains manuscrits a I’image
d’un Zubdat al-tawarih, datant du XVI° siecle et conservé a Istanbul au Tiirk ve Islam Ezerleri Miizesi
(Ms. 1973)?*". La nous retrouvons une conception des cieux beaucoup plus conventionnelle, voire a la
mode antique et ptoléméenne, par la figuration des orbes concentriques sur lesquelles sont représen-
tées les planetes, encerclées par les signes du zodiaque mais avec un élément d’originalité affirmée,
I’existence des mansions lunaires, apport de I’astrologie islamique a la discipline 228

Les représentations circulaires ont donc de multiples implications symboliques : elles sont porteuses
d’une conception des cieux riche des traditions religieuses proche-orientales préislamiques, que les
courants mystiques et néoplatoniciens du monde musulman intégrent dans leur dévotion 2?°, et elles
participent enfin, a I’édification de I’image du prince comme étant investi d’un pouvoir d’essence
divine ou cosmique, apporté par les anges protecteurs, et de ce fait, comme le Soleil dans les cieux,
responsable sur terre de I’harmonie régnant entre le microcosme et le macrocosme.

22

o

F. Richard, Splendeurs persanes, 1998, p. 142, n° 90, Les neufs Belvédéres, 228 S. Weinstock, «Lunar Mansions and Early Calendars», JHS 69, 1950,

Paris, BN, Ms. or. Suppl. persan 2038, Asie Centrale, vers 1500, fos 48-130ve p. 48-69 et P. Yampolsky, «The Origin of the Twenty Eight Lunar

et en particulier le fo 55ve, reproduit en couleur. Mansions», Osiris 9, 1950, p. 62-83.

227 |llustration dans S. H. Nasr, Islamic Science, An Illustrated Study, 22° H. Corbin, En Islam iranien, p. 81-140.

Westerham, 1976, pl. 135. ﬁ

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Comparaison du zodiaque dans les compositions circulaires

Annexe

T.S.L., Hazine 2153,
folio 160r°, 1420-1440,
Herat ?

Welcome Institut,
Horoscope d’Iskandar
Sultan, Shiraz, 1411

Hazine 2153, folio
164r°, timouride, 1™
moitié XV°© siecle,
Shiraz ?

Marciana, Ms. Or. X,
Iskandar Nama,
Turkmene,

milieu XV°® siecle.

Bélier

a cornes, regarde vers
I’ouest

blanc a cornes, regarde
vers ’est

blanc a cornes, regarde
vers 1’ouest

marron a cornes,
regarde vers 1’ouest

Taureau

un ange sur taureau

un taureau massif mar-
ron avec un tapis vert

marron moucheté de
blanc a bosse, regarde
derriere lui

sans bosse, gris foncé

Gémeaux

siamois

siamois

deux jumeaux reptiles
avec la Téte du Dragon

siamois

Cancer

crabe tient un demi-
cercle

un crabe marron

un crabe marron (huit
pattes et deux pinces)

crabe marron

Lion

deux lions dos a dos et
le Soleil émerge
a I’envers

un lion assis marron

rugit, robe marron

lion marron

Vierge

un jeune homme
a bonnet agenouillé
coupe les épis

un jeune homme en
vert coupe le blé

homme barbu a turban
a demi agenouillé
coupe le blé

un jeune homme en
vert bonnet long

Balance

un ange téte a hauteur
du fléau

une jeune femme ?
en vert tient fléau hau-
teur de téte

jeune femme ?
en orange tient le fléau
a hauteur de téte

jeune homme assis en
violet tient une balance
devant lui

Scorpion

deux scorpions téte-
béche

un gros scorpion
marron

deux scorpions marrons
téte-béche

marron, huit pattes

Sagittaire

jeune homme tire sur
queue corps de fauve

un homme barbu tire
sur dragon,
corps de fauve

un jeune homme cou-
ronné tire sur dragon

homme reptile

Capricorne

vieil homme et un
bouquetin sur un rocher

chévre blanche

chévre marron

chévre a grandes cornes

Verseau

un jeune homme
a bonnet tire la corde

un vieil homme noir
barbe blanche tire
la corde

un homme barbu a bon-
net rouge tire la corde

un jeune homme
en vert long bonnet

Poissons

deux gros poissons téte-
béche gueule béante

deux poissons téte-
béche

deux gros poissons téte-
béche gueule béante

deux gros poissons
gris face a face gueule
béante

Lune

face décorée

tient un halo en forme
de goutte

femme couronnée
tenant le cercle fermé

face humaine

Mercure

homme écrit

tient I’astrolabe

écrit de trois quarts
profil

écrit

Vénus

joue de la harpe

joue du luth

joue du luth

joue du luth

Soleil

demi-Soleil émerge
derriere le Lion

assis tient le halo

un demi-Soleil émerge
derriere le lion

téte rayonnante

Mars

a cheval sur un homme
décapité

debout, tient té€te cou-
pée et épée

a demi agenouillé tient
épée et téte coupée

profil tient téte coupée
et épée

Jupiter

homme a genoux lisant

montre le livre

tient un livre parle

médite

346 Saturne

homme a demi vétu
et plusieurs bras

homme a demi vétu
tient deux couronnes

homme a demi vétu
plusieurs bras

homme a plusieurs
bras, a demi vétu

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siecles).
https://www.ifao.egnet.net

© IFAO 2026

Anlsl en ligne



http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

BIBLIOGRAPHIE

Abry J. H. (éd.), Les tablettes astrologiques de Grand (Vos-
ges) et l'astrologie en Gaule romaine, Actes de la
Table ronde du 18 mars 1992 organisée par le Centre
d’études romaines et gallo-romaines de l'université
de Lyon I1I, Lyon, 1993.

Abu MaSar, Kitab al-madhal, Paris, BN, Ms. Arabe 5902 (ex-
Schefer 9655), 325/ 937.

—, Kitab al-mudhal al-kabir ila ‘ilm ahkam al-nujiom, Liber
Introductorii Maioris ad Scientiam Judiciorum Astro-
rum, R. Lemay (éd.), Istituto Univesitario Orientale,
Naples, 1995, 3 vol.

Akalay Z., « An Illustrated Astrological Work of the Period of
Iskandar Sultan», dans Akten des VII. Internationalen
Kongresses iranische Kunst und Archdologie, 7-10 sep-
tembre 1976, p. 418-425.

Al-Birani : Al-Biriini’s India, An Account of the Religion, Philo-
sophy, Literature, Geography, Chronology, Astronomy,
Customs, Laws and Astrology of India, by E. C. Sachau,
2 vol., 1888 reprint Londres, 1910.

—, Tafhim, The Book of Instruction in the Elements of the
Art of Astrology, Written in Ghaznah on 1029 A. D.,
Reproduced from British Museum Ms. Or. 8349, R.
R. Wright (trad.), Londres, 1934.

Alessandro Magno, Storia e mito, Rome, Palais Ruspoli, dec.
95-Mars 96, Rome, 1995.

Amiet P., L’art antique du Moyen-Orient, Paris, 1977.

Atasoy N., «Four Istanbul Albums and some Fragments
from Fourteenth Century Shah Nameh », ArsOr 8,
1970, p. 19-48

Atil E., « Ottoman Miniature Painting under Sultan Mehmed
Il », ArsOr 9, 1973, p. 103-120.

—, Art of the Arab World, Freer Gallery of Art, Smithsonian
Institution, Washington D. C., 1975.

Badiee J., « The Sarre Qazwini, An Aqqoyunlu Manuscript »,
ArsOr 14, 1983, p. 97-105.

—, An Islamic Cosmography, The Illustrations of The Sarre
Qazwint, Ph. D., University of Michigan, 1978.

Baer E., « The Ruler in Cosmic Setting : A Note on Medieval
Islamic Iconography », dans Essays on Islamic Art
and Architecture, In Honor K. Otto-Dorn, A Danes-
hvari (éd.), 1981, p. 13-19.

Barrucand M., « The Miniatures of the Daqad’iq al-haqd’iq
(B.N. persan 174): A Testimony to the Cultural
Diversity of Medieval Anatolia», IslArt IV, 1991,
p. 13-142.

Bidez J., Cumont E., Les mages hellénisés, Paris, 1973.

Blacker C., Loewe M. (éd.), Ancient Cosmologies, Londres,
1975.

Blochet E., Catalogue des manuscrits persans de la Bibliotheque
Nationale 1V, Paris, 1934.

Blume D., Regenten des Himmels, zur geschichte astro-
logisher Bilder in Mittelalter und Renaissance,
Munich, 1990.

Bober H., « The Zodiacal Miniature of the Treés Riches Heures of
the Duke of Berry, Its Sources and Meaning », JWI 11,
1948, p. 1-34.

Boll F., Sphaera, Neue griechische Texte und Untersuchungen
zur Geschichte der Sternbilder, Leipzig, 1903.

Bouché-Leclercq A., L’astrologie grecque, Paris, 1899.
Boyce M., A History of Zoroastrianism 1, Leyde, 1996.

Burckhardt T., Clé spirituelle de I’astrologie musulmane
d’apres Mohyiddin Ibn Arabi, Paris, 1950.

Cagman F., Tanind1 Z., Topkap: Sarayi Museum, Islamic
Miniature Painting, Istanbul, 1979.

—, «On the Contents of the Four Istanbul Albums H. 2152,
2153, 2154 and 2160 », IsiArt I, 1981, p. 31-36.

—, Tanind1 Z., Islamic Miniature Painting, Istanbul, 1979.

Caiozzo A., « Lareprésentation de Mirrih et Zuhal, planetes malé-
fiques et apotropaia », Anlsl 37, 2003, p. 23-58.

—, «Le ciel de I’astronome, le ciel de 1’astrologue et le
ciel du sorcier: trois conceptions des cieux dans
les manuscrits enluminés de 1’Orient médiéval. »,
ResOr XII, 1999, p. 11-51.

—., Images du ciel d’Orient au Moyen Age, Paris, 2003.

Carboni S., «Constellations, Giants and Angels from al-
Qazwini Manuscripts », Oxford Studies in Islamic
Art X/1, 1995, p. 83-98.

—, «Two Fragments of a Jalayrid Astrological Treatise in
the Keir Collection and in the Oriental Institute in
Sarajevo », Is/Art 11, 1987, p. 149-186.

—, Following the Stars, Images of the Zodiac in Islamic Art, The
Metropolitan Museum of Art, 1997.

—, « The Hlustrations of the Mu’nis al-Ahrar », dans lustrated
Poetry and Epic Images, Persian Painting of the 1330s
and 1340s, S. Carboni, M.-L. Swietochowski (éd), New-
York,The Metropolitan Museum of Art, 1994, p. 7-23.

—, Il kitab al-bulhan di Oxford, Turin, 1988.
Cazelles R., Les tres riches heures du duc de Berry, Paris, 1988.
Coran, D. Masson (trad.), Paris, 1967.

347

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

348

Corbin H., Corps spirituel et Terre céleste, de I'Iran mazdéen
a l'lran shi‘ite, Paris, 1979.

—, En Islam iranien, aspects spirituels et philosophiques 11,
Sohraward et les platoniciens de Perse, Paris, 1971.

—, Temple et contemplation, Paris, 1980.

—, Terre céleste et corps de résurrection de I'[ran mazdéen
a ’Iran shi‘ite, Paris, 1960.

Cumont F., « Astrologica», RevArch 3, 1916, p. 11.

—, «Les vents et les anges psychopompes », dans Mélanges
J. Dolger, Aschendorff, 1933, p. 70-75.

Curatola G. (éd.), Eredita dell Isldm, Arte islamica in Italia,
Venise, 1994.

Dattari G., Monete imperiale greche. Catalogo de la Collezione G.
Dattari compilato dal propietario, Le Caire, 1901.

Deonna W., « Mercure et le Scorpion », Latomus 17, 1958,
p. 641-658.

Doutté E., Magie et religion dans I’Afrique du Nord, Paris,
1908, réimp. 1984.

Duda D., Islamische Handschriften 1, Persische Handschriften1:
Textband, Vienne, 1983.

Duhem P, L’aube du savoir, Epistomé du systeme, Histoire des
doctrines astrologiques de Platon a Copernic, Paris,
1997.

Duliere W. L., «Protection contre les animaux nuisibles assurée
par Apollonios de Tyane dans Byzance et Antioche, Evo-
lution de son mythe », ByzZeit 63, 1970, p. 247-277.

Eastwood B. S., «Origins and Contents of the Leiden Planetary
Configuration (Ms Voss Q.79, fol. 93v°), An Artistic
Astronomical Schema of the Early Middle Ages », Viator
14, 1983, p. 1-40.

Eliade M., Images et symboles, Essai sur le symbolisme magico-
religieux, Paris, 1952.

—, Forgerons et alchimistes, Paris, 1977.

Elwell-Sutton L., « A Royal Nativity Book », dans Logos
Islamikos, In Honorem Georgii Michaelis Wiskens,
R. M. Savory (éd.), Toronto, 1984, p. 119-136.

Exposition 7 avril-20 mai 1976, Persian and Mughal Art,
Colnaghi’s, P. and D. Colnaghi and Co Ltd, Lon-
dres, 1976.

Exposition, Londres, 1976, n° 215. Exposition, Paris, Grand-
Palais, 1977.

Exposition, Paris, 1982/1983, L’Orient des Croisades.
Exposition, Paris, Musée de I’Orangerie, 1971.
Exposition, Paris, Musée des arts décoratifs, 1909.

Exposition, Paris, Palais de Tokyo, 1983/1984, Le prince en
terre d’Islam.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siécles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

ANNA CAIOZZO

Exposition, Paris, Palais de Tokyo, Aspects de I’art en terre
d’Islam, 1984.

Exposition, Paris, Unesco 1981, L’Islam, la philosophie et
les sciences.

Fahd T., « Anges, démons et jinns en Islam », dans SourcOr,
Paris, 1971, p. 155-178.

—, «La naissance du Monde selon 1’Islam », dans SourcOr :
la naissance du Monde, Paris, 1959, p. 237-277.

—, «Le monde du sorcier en Islam » dans SourcOr, Paris,
Le Seuil, 1966, p. 158-204.

Fares B., Le livre de la Thériaque : manuscrit arabe a peintu-
res de la fin du XII¢ siecle conservé a la Bibliotheque
nationale a Paris, Le Caire, 1953.

Festugiere R. P, La révélation d’Hermes trismégiste 1, Paris,
1981.

Flamant F., «Un témoin intéressant de la théorie d’Héra-
clide du Pont, le manuscrit Vossianus latinus 79q.
de Leyde », dans Hommages a M. J. Vermaseren 1,
p- 381-391.

Graf von Bothmer C., Die lllustrationen des Miinchner Qazwini
von 1280 (Codex Arab. 464), Ph. D., Munich, 1971.

Gray B., La peinture persane, Geneve, 1977.
—, The Arts of the Book in Central Asia, Unesco, 1979.

Gray G., Buddhist Cave Paintings at Tun Huang, Londres,
1959.

Grube E. J., «The Date of the Venice Iskandar Nameh. »,
IsiArt, 1987, p. 187-202.

Gury F,, «L’iconographie zodiacale des Tablettes de Grand »,
dans J.-H. Abry (éd.), Les tablettes astrologiques de
Grand (Vosges) et ['astrologie en Gaule romaine. Actes
de la table ronde du 18 mars 1992 organisée par le
Centre d’études romaines et gallo-romaines de ['univer-
sité de Lyon 111, Lyon, p. 141-160.

Hartner W., « The Pseudo-Planetary Nodes of the Moon’s Orbit
in Hindu and Islamic Iconography », Arsisl'V, 1938,
p. 121-159.

—, «The Vaso Vescovali in the British Museum, A Study
in Islamic Astrological Iconography », KunstOr 9,
1973, p. 99-130.

Herzfeld E., Zoroaster and his World 11, Princeton, 1947.

Hill D., Ibn al-Razzaz al-Jazari, Kitab fi ma‘rifat al-hiyal
al-handasiyya. The Book of Knowledge of Ingenious
Mechanical Devices, Dordrecht, 1974.

Ibn ‘Arabi, L’Arbre du monde, M. Gloton (trad.), Paris, 1982.

—, Le livre de I’arbre et des quatre oiseaux, D. Gil (trad.),
Paris,1984.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Ibn Hawgqal, La configuration de la Terre. Kitab Surat-al-Ard, J.
H. Kramers, G. Wiet, Beyrouth-Paris, 1964.

Jachimowicz E., «Islamic Cosmology », dans C. Blacker,
M. Loewe (éd.), Ancient Cosmologies, Londres,
1975, p. 146-154.

James O., The Tree of Life. An Archeological Study, Leyde,
1966.

Job d’Edesse, Book of Treasures, A. Mingana (trad.), Cam-
bridge, 1935.

Kahn Ch. H., Anaximander and the Origins of Greek Cos-
mology, 1964, Indianapolis, rééd. 1994.

Karatay E., Topakap: Sarayi Miizesi Kiitiiphanesi Fars¢a Yazma-
lar Katalogu, Istanbul, 1961.

Katzenstein R., Savage-Smith E., The Leiden Aratea, Ancient
Constellations in a Medieval Manuscript, Malibu,
The Paul Getty Museum, 1988.

Keshavarz F., «The Horoscope of Iskandar Sultan», JRAS,
p. 197-208.

Kisa'i, Qisas al-anbiya’, W. M. Thackeston (trad.), Boston,
1978.

Kowalska M., « Remarks on the Unrecorded Cosmography Tuhfat
al-ghara’ib», FolOr 9, 1967, p. 11-18.

Kramer N., L’Histoire commence a Sumer, Paris, 1994.

Kraus P., Jabir Ibn Hayyan, Contribution a [’histoire des idées
scientifiques dans I’Islam 11. Jabir et la science grecque.
Mémoires présentés a Ulnstitur d’Egypte, Le Caire,
1942.

Kiihnel E., Miniturmalerei im islamischen Orient, Berlin, 1922.

Kunitzsch P., « The Astronomer Abu I-Husayn al-Sufi and
his Book on the Constellations », ZGAIW 111, 1986,
p- 56-81.

L’Orange H. P, Studies on the Iconography of Cosmic Kingship
in the Ancient East, Oslo, 1953.

Lachieze-Rey M., Luminet J.-P., Figures du ciel, Paris, 1998.

Le Beeuffle, Le vocabulaire latin de I’astronomie, These,
Paris, 1970, Lille, Service de reprographie des
théses de 1’université de Lille III, 1973.

Le Livre de I'Echelle de Mahomet. Liber scale Machometi, G.
Besson, M. Brossard-Dandré (trad.), Paris, 1991.

Leclercq-Marx J., «Entre Anges et démons, les vents dans
I’iconographie médiévale », Annales d’archéologie
et d’histoire, 1990, p. 31-42.

Lehmann K., « The Dome of Heaven», ArtBull 27, 1945,
p. 1-27.

Lentz Th. W.; Lowry G. D., Timiir and the Princely Vision,
Persian art and Culture in the Fifteenth Century, Los
Angeles County Museum of Art, Washington, 1989.

Lerner M.-P,, Le Monde des spheres. Génese et triomphe d’une
représentation cosmique 1, Paris,1996.

Lewy H. et]., « The Week and the Oldest West Asiatic Calendar »,
Hebrew Union College XVII, 1942-1943, p. 1-152.

MacDonald R., «Paradise », IsiStud V, 1966, p. 331-383.

Mackenzie D. N., «Zoroastrian Astrology in the Bundahism »
dans BSOAS 27, 1964, p. 511-529.

Manilius, Les Astrologiques ou la science sacrée du ciel, A.-G.
Pingré (trad.), Paris, Denogl, 1970.

Magqdist, Le livre de la Création et de I’Histoire (355H.
/966), C. Huart (éd.), I 1899 II 1902.

Marques-Riviere J., Amulettes, talismans et pantacles,
Paris, 1972.

Marquet Y., «La détermination astrale de 1’évolution selon les
Fréres de la pureté », dans BEO XLIV, Islam et scien-
ces occultes, A. Regourd, P. Lory (éd.), Damas, 1993
p. 127-146.

—, La philosophie des Tnwan al-Safa’, Etudes et documents,
Milan, 1999.

Mas‘Gdi, Le livre de I’avertissement, B. Carra de Vaux (trad.),
Paris, 1896.

—, Miruj al-dhahab wa ma‘adin al-jawhar, les Prairies d’Or 1,
Barbier du Meynard, Pavet de Courteille (trad.), revue et
corrigée par Ch. Pellat, Paris, 1962.

Matton S., La magie arabe traditionnelle, Paris, 1977.

Meredith-Owens G. M., « A New Illustrated Manuscript of
the ‘Aja’ib al-Makhliigdt», British Museum Qua-
terly, 1960, p. 67-68.

Miraj Nameh, d’apres le manuscrit ouighour de la Bibliotheque
nationale, A. Pavet de Courteille (trad.), Paris, 1882.

Morelon R., «L’astronomie arabe orientale entre le VIII® et
le X1° siecle », dans Histoire des sciences arabes 1,
Astronomie théorique et appliquée, R. Rashed (éd.),
Paris, 1997, p. 35-70

Nasr S. H., An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines,
Londres,1978.

—, Islamic Science, An Illustrated Study, Westerham, 1976.

Netton I. R., Alldh Transcendant, Studies in the Structure
and Semiotics of Islamic Philosophy, Theology and
Cosmology, Londres, New York, 1981.

Nyberg H., «Questions de cosmologie et de cosmogonie
mazdéennes », JA, 1929, p. 192-310 et JA, 1931, p. 1-
134 et p. 192-244.

349

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

350

Panaino A., « Uranographia Iranica, The Three Heavens in
the Zoroastrian Tradition and the Mesopotamian
Background », ResOr VI, Au carrefour des religions.
Mélanges offerts a Philippe Gignoux, Bures-sur-Y vette,
1995, p. 204-226.

Meredith-Owens G. M., « A New [llustrated Manuscript of the
‘Aja’ib al-Makhliigat », British Museum Quaterly, 1960,
p. 67-68.

Parrish D., Season Mosaics of Roman North Africa, Rome,
1984.

Parrot A., Sumer / Assur, NRF-Gallimard, 1981.

Pope A. U., Ackerman P. (éd.), A Survey of Persian Art, From
Prehistoric Times to the Present, Londres, 1, 1938, réimp.
Tokyo, 1981.

Ptolémée C., Tetrabiblos, Paris, 1986.

Qazwini, Aga’'ib al-mahliigat wa gard’ib al-mawgidat, Istanbul,
Bibliotheque Siileymaniye, Ms. Fatih 4172, 906 / 1501
(Aqqoyunlu, Iran occidental).

—, Aga’ib al-mahliigat wa gara’ib al-mawgiidat, Istanbul,
Bibliotheque Siileymaniye, Ms. Fatih 4172,
906 /1501 (Aqqoyunlu, Iran occidental).

—, Aga’ib al-mahligat wa gard’ib al-mawgnudat, Londres,
Oriental Collection of the India Office Library,
British Library, Ms. Or. 12.220, Herat, 909 / 1503-
1504.

—, Aga’ib al-mahligat wa gara’ib al-mawgudat, Man-
chester, John Rylands Library, Ms. Ryl. Pers. 37 (ex
Bland), milieu XVv¢ siecle (1440 env.).

—, Aga’ib al-mahliigat wa gara’ib al-mawgudat, Kosmogra-
phie, Aus den Handschriften des H. Dr. Lee und der
Bibliothken zu Berlin, Gotha und Leyden, éd. F.
Wiistenfeld, Gottingen, 1848.

—, Aga’ib al-mahliqgat wa gara'ib al-mawgiidat, Paris, Bibliothe-
que nationale, Ms. Supplément persan 1781 (a. f. 2374),
Rabi“11 893 / 12 avril 1488.

Raff Th., « Die Ikonografie der mittelalterlichen Windperso-
nifikationen », Aachener kiinstbléitter 48, 1978-1979,
p. 77-218.

Rice D. S., « A Seljuk Mirror », dans First International Congress
of Turkish Arts, Ankara, 1959-1961, p. 288-290.

Richard F., Splendeurs persanes, manuscrits du XII° au
XVII¢ siecle, exposition, Paris, Bibliothéque natio-
nale de France, 27 novembre 1997-1¢" mars 1998,
Paris, 1998.

Ries J. (éd.), Les rites d’initiation, Actes du colloque de Liege et
de Louvain-la-Neuve, Louvain-la-Neuve, 1986.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siécles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

ANNA CAIOZZO

Robinson B. W., Grube E. J., Meredith-Owens G. M., Skelton
R. W., Islamic Painting and the Arts of the Book,
B. W. Robinson (éd.), Londres, 1976.

—, «R.A. S. 178 An Unrecorded Persian Painter », JRAS 2,
1970, p. 203-209.

Savage-Smith E., «Celestial Mapping », dans J. B. Harley ; D.
Woodward (éd.), Cartography in the Traditional Isla-
mic and South Asian Society, Chicago-Londres, 1992,
p. 13-70.

SaxlE,, «Beitrdge zu einer Geschichte der Planetendarstellungen
im Orient und Okzident », Islam 3, 1912, p. 151-177.

—, «The Zodiac of Qusayr ‘Amrah», dans K. A. C. Creswell,
Early Muslim Architecture 11, 1932, p. 289-295.

Séguy M.-R., Mirdj Nameh, Le voyage miraculeux du pro-
phete, Paris, Bibliotheque nationale, Ms. Sup. Turc
190, Paris, 1977.

Seyrig H., Amy R., E. Will, le Temple de Bél a Palmyre 11,
Paris, 1975.

Seznec G., La survivance des dieux antiques, Essai sur le role de
la tradition mythologique dans I’humanisme et 'art de
la Renaissance, Paris, Flammarion, rééd. 1993

Shahrastani, Le Livre des religions et des sectes. Kitdb al-milal
wa al-nihal 1, D. Gimaret, G. Monnot (trad.), Louvain,
1986.

Spoer H. H., « Arabic Magic Medicinal Bowls », JAOS 55,
1935, p. 237-256 et JAOS 58, 1938, p. 366-383.

Tabari, Les propheétes et les Rois 1. De la création a David,
H. Zotenberg (trad.), Paris, 1980.

Tannery P., Recherche sur [’histoire de I’astronomie
ancienne, Paris, 1893.

Tardieu M., « Sabiens coraniques et Sabiens de Harran », JA 274,
1986, p. 1-44.

Titley N., Miniatures from Persian Manuscripts, The British
Library, Londres, 1977.

Tuhfat al-gara’ib, Vienne, Osterreichische Nationalbibliothek,
Ms. N. E 155, Tabriz (?), Rabi 11 897 / 1492, dessiné
par Pir Husayn.

Ullmann M., La médecine islamique, F. Hareau (trad.),
rééd. 1995.

Unger E., « Ancient Babylonian Maps and Plans », Antiguity 9,
1935, p. 311-322.

Vadet J.-C., « Une défense de I’ astrologie dans le Madkhal d’ Ab{i
Ma'‘shar al-Balkhi », Anisl, 1963, p. 131-180.

Van Buren E. D.> «The Dragon in Ancient Mesopotamia »,
Orientalia 15, 1946, p. 1-14 et Orientalia 16, 1947,
p. 251-254.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Verdet J.-P., Une histoire de [’astronomie, Paris, 1990.

Vermaseren. M. J., The Mithraeum at Ponza, EPRO, Leyde,
1974.

Von Le Coq A., Die Buddhistische Spdtantike in Mittelasien,
1V, Berlin, 1924.

Ward R., «Evidence for a School of Painting at the Artuqid
Court », dans The Art of Syria and the Jazira (1100-
1250), J. Raby (éd.), 1985, p. 69-83.

Weinstock S., « Lunar Mansions and Early Calendars », JHS 69,
1950, p. 48-69.

Wellesz E., « A Early al-SGfi” Manuscript in the Bodleian
Library in Oxford », ArsOr 111, 1959, p. 1-26.

Wellesz E., An Islamic Book of Constellations. The Suwar
al-kawakib al-thabita by "Abd al-Rahman al-Siifi,
Oxford, 1965.

Widengren G., Hultgard A., Philonenko M., Apocalypse
iranienne et dualisme qoumranien, Paris, 1995.

Widengren G., Les religions de I’Iran ancien, Paris, 1968.

Yampolsky P, « The Origin of the Twenty Eight Lunar Mansions »,
Osiris 9, 1950, p. 62-83.

351

Anls| 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

N . €3
B St G S
Photo 1. Planisphére d’un manuscrit des Aratea, Boulogne-sur-Mer, Fig. 1. Planisphere des constellations de la sphere des Fixes, d’apres
Bibliothéque municipale, Codex Bononiensis, Ms. 188, X® siécle. une copie des Aratea, Rome, Bibliotheque Vaticane, Ms. Vat. Grec

1087, dessin d’apres E. Savage-Smith, « Celestial Mapping », dans
J. B. Harley, D. Woodward (éd.), Cartography in the Traditional
Islamic and South Asian Society, Chicago, Londres, 1992,

fig.2.2.,p. 14.
Photo 2.
La maquette du zodiaque de 1’horloge a eau, al-Gazari, Kitab fi ma‘rifat
al-hiyal al-handasiyya (Livre de la connaissance des procédés mécaniques),
Istanbul, T.S.K., Ms. A. 3461, 1340, f* 331°, X1V siécle ?
Fig. 2.

Planisphere d’un manuscrit grec présentant Hélios, les heures
et les signes du zodiaque. Rome, Bibliotheque Vaticane,

Ms. Grec 1291, 1X¢siecle, f° 9r°. Illustration d’apres J.-H. Abry
(éd.), Les tablettes astrologiques de Grand (Vosges) et I’astrolo-
gie en Gaule romaine, Actes de la table ronde du 18 mars 1992
organisée par le Centre d’études romaines et gallo-romaines

de 'université de Lyon III, Lyon, 1993, P1. VIII/1.

Anls| 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ASTROLOGIE, COSMOLOGIE ET MYSTIQUE

Fig. 3.

Présentation circulaire des planetes, époque jalayride,
fin X1v© siecle, illustration d’apres Persian and Mughal
Art, P. D. Colnaghi and Co, Londres, 1976, n° 10, p. 104.

Photo 3.

Représentation circulaire des planétes dans une
cosmographie turque, Berlin, Staatsbibliothek,

Ms. Or. Fol. 2562, Husayn b. Muhammad b. Mustafa,
Mir'at ‘aga’ib al-mahligat wa kasf gara’ib
al-mawgudat, calligraphe Yusuf al-Milawi,

11 Dii-I-higga 1114 /28 avril 1703, £* 50r°.

353

Anls| 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siécles).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Fig. 4. Horoscope d’Iskandar Sultan, Londres, Wellcome Institut for the History of Medecine, Ms. persan 474, Shiraz, 22 Du-1-Hijja 813 /8 avril 1411, f* 18v.
et f° 19r. (26,5 x 16,7 cm). Dessin d’aprés Th. W. Lentz, G. D. Lowry, Timiir and the Princely Vision, Persian Art and Culture in the Fifteenth Century, Los
Angeles County Museum of Art, Smithsonian Institution Press, Washington, 1989, p. 146-147.

Fig. 5. Plantes et signes du zodiaque, Couvercle d’une boite Fig. 6. Couvercle aux plangtes, et Boft,e circulaire aux planétes et aux musiciens,
ayyoubide en bronze, Bologne, Museo Civico, N° 2129, XiIi® sidcle. Paris, Musée du Louvre, inv. n° 6032, Egypte ou Syrie, XIV° siecle, (Legs L. Dru,
dessin d’aprs, E. Baer, « The Ruler in Cosmic Setting A Note on 1905). 15 cm de diametre et 0,6 cm de hauteur. Dessin d’aprés L’apparence des
Medieval Islamic Iconography », dans Essays on Islamic Art and cieux, astronomie et astrologie en terre d’Islam, Paris, Musée du Louvre, 1998,
Architecture, In Honor K. Otto-Dorn, A. Daneshvari (éd.), 1981, S. Makariou (éd.), ill. 33 p. 59.

fig. 1.

Anlsl 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Photo 4.

Présentation circulaire des planetes et du zodiaque
dans un album de modeles. Istanbul, T.S.K.,
Album Hazine 2153, f° 164r°, Shiraz ( ?),
premiere moitié du Xve siecle.

Photo 5.

Présentation circulaire des planetes et du zodiaque
dans un album de modeles. Istanbul, T.S.K.,
Album Hazine 2153, ° 160r°, Iran,

premiere moitié du XV® siecle ( ?).

355

Anls| 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Photo 6.

Présentation circulaire des planetes et du zodiaque
dans une copie de I’ Iskandar Nama d’ Ahmedi, Venise,
Bibliotheque Marciana, Ms. Codex Or. XC (57),

1450 env. (?), £° 58r°. (15,3 x 9, 3 cm).

356
Fig.7.

Les mansions lunaires d’apres un Zubdat al-tawarih
(Le meilleur des histoires), Istanbul, Tiirk ve Islam Ezer-
leri Miizesi, Ms. 1973, Turquie, XVI¢ siecle.

Dessin d’apres S. H. Nasr, Islamic Science,

An [llustrated Study, Westerham, 1976, pl. 135.

Anls| 38 (2004), p. 311-356 Anna Caiozzo
Astrologie, cosmologie et mystique. Remarques sur les représentations astrologiques circulaires de I'Orient médiéval (XIVe-XVe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

