MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 37 (2003), p. 157-190
Mathieu Guidere

Le livre des poéetes féconds ou la fécondité des poéetes d’al-Sigistant.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Mathieu GUIDERE

Le livre des poctes féconds
ou la fécondité des poctes
d’al-Sigistani

OICI un texte bien particulier, dont le contenu truffé de noms propres et de références

poétiques est encore a interroger dans le détail : pourquoi ce titre (Fuhilat al-Su‘ara’)

et de quand date le traité ? Qui sont ces poetes et pourquoi sont-ils ainsi distingués ?
Selon quels criteres et dans quel but sont-ils ici rassemblés ? Voila des questions qui n’inté-
ressent pas seulement les poéticiens.

A partir des recherches menées sur divers recueils biographiques, sur tel ou tel personnage,
tel ou tel pocte, émergent quelques données slires. C’est avant tout ’un des premiers —
sinon le premier — traité de poétique arabe '. Il nous vient du milieu des transmetteurs de
poésie, plus précisément des milieux basriens, dans la seconde moitié du deuxieme siccle
de I’hégire (vers 170/785).

Composé d’une suite d’avis critiques sans lien apparent, ce traité fut a [’origine de
multiples controverses: qui est le meilleur pocte ? Quel est le meilleur vers de poésie ? Qui
a plagié qui? Quelle est la meilleure tribu arabe ? etc. Des controverses auxquelles, on s’en
doute, n’était pas étrangere I’autorit€é méme de ’auteur, al-Sigistani 2, ni celle de I’instigateur
de I’ceuvre, son maitre al-Asma‘i’.

Dans ce traité, Abu Hatim al-Sigistani transmet fidelement les propos du maitre. La
problématique centrale de 1’ouvrage porte sur la «fécondité» (al-fuhiila). Les deux hommes
passent ainsi en revue pas moins de cent poctes, la question posée étant toujours la méme:

!'Voir & ce sujet la préface et la postface de I'édition arabe de et Kitab al-napl. Voir & ce sujet l'introduction de ['édition de
ce texte par Muhammad ‘Abd al-Mun‘im Hafagi et Taha Muhammad ‘Abd al-Qadir Ahmad, Fuhilat al-Su‘ard’, Le Caire,
Muhammad al-Zini, al-Matba‘a al-muniriyya, Le Caire, 1953. 1991.
2 Abti Hatim Sahl b. Muhammad b. ‘Utman al-Sigzi est connu 3 Clest Abli Sa‘fid ‘Abd al-Malik b. Qurayb b. ‘Abd al-Malik
sous le nom dal-Sigistani. Il est né vers 165/781 et mort en b.Asma‘ b. Muzahhar b. Riyah b. ‘Amr b. Mu‘add b. ‘Adnan,
255/869. C'est un philologue arabe de Bassora, qui fut disciple connu sous le nom d'al-Asma‘ al-Bahili (123/740-213/828).
d’'al-Asma‘ et le transmetteur de son enseignement. Il est Voir Ibn Hallikan, Wafayat al-a‘yan, t. 1, p.516-520. Voir aussi
célebre pour sa connaissance approfondie des ceuvres des la biographie d’al-Asma‘ dans al-Suyati, Bugyat al-wu‘at, p. 213.
anciens poetes, de leur vocabulaire et de leur prosodie. On Voir enfin I'Encyclopédie de lislam, nouvelle édition, t. 1,
lui attribue de nombreux traités de luga dont: Kitab al-addad p. 739-741. 157

Annales islamologiques 37—2003

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére


http://www.tcpdf.org

MATHIEU GUIDERE

étre ou ne pas étre fahl. Ce sont la les deux facettes d’une problématique dont nous aimerions

exposer ici les principaux traits, afin de préciser le sens et la portée de la fuhitla dans la

poétique arabe ancienne.

L’examen des réponses faites par Asma‘c aux questions posées, par Sigistani permet de

N

donner une premiere définition de la fuhitla. Celle-ci est d’abord liée a une thématique qui

lui est spécifique. Asma‘i expose les sujets qu’il convient d’aborder dans sa poésie si 1’on

veut accéder a la fuhitla: «La meilleure voie poétique est celle des poctes fuhil-s tels que

Imru’-1-Qays, Zuhayr et al-Nabiga; elle comporte la description des demeures et du voyage,

la satire, le panégyrique, 1’évocation des femmes et du vin, des chevaux et des batailles,

enfin 1’éloge de soi et des siens*.» La voie des fuhiil-s est ainsi celle de «la poésie du

chameau et du désert». Suivre ce chemin, c’est marcher sur les traces des fuhiil-s pour €tre

un fahl. Cette recommandation sera sans cesse reprise par les critiques ultérieurs pour cul-

miner en dogme chez Ibn Qutayba .

Mais d’autres criteres jouent un rdle sélectif et définitoire du poete fahl. Au premier

rang de ces criteres se trouve la quantité, trait caractéristique de la fuhitla. Par quantité, il

faut entendre a la fois le nombre de poemes par pocte et le nombre de vers par gasida.

Pour le critique, la fécondité du poete est proportionnelle a sa production: «S’il [Ibn Gandal]

avait ajouté quelques poemes, il aurait été fahl®. » 1l existe méme un seuil d’acces a la

fuhiila du point de vue quantitatif: «S’il [al-Bariqi] avait produit cinq ou six gasida-s de

plus, il aurait été un fahl’.» Si I'on en croit Asma‘i, ce seuil doit étre fixé a vingt poémes

au minimum: «S’il [al-Hugaymi] avait produit vingt gasida-s, il aurait rejoint les fuhiil-s 8. »

Le critere de la quantité est néanmoins inséparable de celui de la qualité. Car il ne suffit

pas de produire un nombre déterminé de poeémes d’une certaine longueur; encore faut-il

qu’ils soient d’excellente facture. Le critique n’a de cesse d’insister sur cette corrélation

pour lui fondamentale: «S’il [al-Huwaydira] avait dit cinq autres gasida-s de la méme qua-

lité que celle-ci, il aurait été un fahl®.» La citation systématique d’une référence poétique

précise, c’est-a-dire d’une piece révélatrice de fuhiila selon le critique, illustre bien le lien

intime instauré entre le critére quantitatif et le critere qualitatif.

Tels qu’ils sont présentés par les critiques arabes, les deux traits (quantité et qualité)

sont, en tout état de cause, caractéristiques des seules productions poétiques antéislamiques ;

autrement dit, ils sont spécifiques aux poetes anciens. Et de fait, le critere de 1’ancienneté

* Cité par Marzubani, al-Muwassah, Le Caire, 1924, p. 62.
5 Ibn Qutayba, Kitab al-sir wa [-Su‘ard’, éd. De Geeje, Leyde, 1900
(ou éd. du Caire, 1950), p.22: «Les nouveaux poétes ne
doivent pas quitter la voie des Anciens. Ils ne doivent pas
s'arréter sur des édifices encore debout, car leurs prédéces-
seurs se sont arrétés seulement sur les vestiges effacés. Ils ne
doivent pas entamer leur voyage a dos d’ane ou de mulet,
car leurs prédécesseurs l'ont fait & dos de chameau et de
chamelle. 1ls ne doivent pas enfin boire aux sources douces,
158 car les Anciens ont puisé dans les puits profonds...».

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

¢ Asma‘i, Fuhilat al-Su‘ard@’, al-Matba‘a al-muniriyya, Le Caire,
1953, p. 121 (éd. Muhammad ‘Abd al-Qadir Ahmad). De ce
point de vue, le poete mugill est le contraire du fahl.

7 Ibid., p. 119.

8 Ibid., p.121.

® Asma‘, Fuhilat, p.114. 1l dit exactement la méme chose du
poéte al-Mazini; cf. p.115.


http://www.tcpdf.org

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

est ici déterminant: le poéte fahl est avant tout un poete de I'Antéislam (al-Gahiliyya), et
les critiques sont réticents a considérer comme fuhitl des poetes postérieurs :
«Je lui demandai: et Garir, al-Farazdaq et al-Ahtal, sont-ils des fuhil? 11 me répondit:
— Ceux-la, s’ils étaient antéislamiques, ils auraient eu une grande renommée. Mais je
n’en dis rien, car ce sont des poetes de I’ere islamique '°.»

Dans le cadre de cette poétique, le gidam se réfere non seulement a 1’ancienneté temporelle,
mais aussi a la primauté poétique: «La poésie d’al-Ra‘i ressemble davantage a celle des
Anciens et des Premiers [poetes] !!.» Dans cette perspective, Imru’-1-Qays est le plus fahl de
tous: d’une part, parce qu’il est le plus ancien poete arabe; d’autre part, parce qu’il est le

premier a avoir évoqué dans sa poésie certains themes et employé certaines images.

Plusieurs critéres entrent en jeu, par conséquent, pour définir la poésie du fahl, et partant le
Sfahl lui-méme. Mais il existe une hiérarchie implicite de ces différents criteres de jugement.
Le systeme critique mis en place procede par élimination: en cas d’hésitation ou de litige, la
quantité (al-kamm) prime sur 1’ancienneté (al-gidam), laquelle I’emporte sur la qualité (al-
kayf). Ainsi, al-A‘§a, poete de 1’ére islamique, est classé parmi les fuhiil parce qu’il a une
production poétique abondante !2, alors qu’al-Huwaydira, poéte antéislamique, est déclassé en
raison du nombre restreint de ses poemes 3. Evidemment, le fahl est celui qui réunit les trois
traits de poéticité dans leur ordre d’importance, tels Imru’-1-Qays et al-Nabiga 4.

En somme, dans cette poétique, étre fahl implique une identité et une appartenance. L’identité
est celle du verbe, de I’excellence et de la fécondité ; elle englobe I’homme et 1’ceuvre, c’est-a-
dire le pocte et sa poésie. L’appartenance est celle de la continuité et de la similitude; elle
renvoie a un temps et a un espace bien précis: le désert de 1’ Antéislam. Le poete fahl est ainsi
le prototype de 1’Arabe ancien dont la définition méme réside dans une parole poétique sans
cesse en quéte de perfection. De ce point de vue, la fuhiila peut €tre appréhendée comme le
stade ultime de 1’exigence poétique, c’est-a-dire comme le summum de la poéticité.

Il est intéressant de constater que ce qui est affirmé a travers les jugements critiques
d’al-Asma‘i, ce sont les vieilles valeurs et croyances de 1’Arabie antéislamique, notamment
concernant le pouvoir des poetes 5. Révélateur de cette attitude: le refus, maintes fois
exprimé, d’al-Asma‘i d’apporter sa caution de savant philologue aux querelles théologiques
qui secouaient son époque: « Asma‘i était trés réservé des qu’il s’agissait de commenter le
Coran ou la sunna. Lorsqu’on l’interrogeait la-dessus, il répondait: «Les Arabes utilisent
ce mot en ce sens, mais je n’en connais pas la signification dans le Coran et les

1 1bid., p. 116. 5 Voir a ce sujet I. Goldziher, Abhandlungen zur arabishen

' tbid., p. 115. Philologie, t. 1, p. 1-105: Ueber die Vorgeschichte der Higi'-Paesie,

12 Voir Asma‘, Fuhilat, p. 119 (Muhammad ‘Abd al-Qadir Ahmad). Leyde, 1896, et B. Fares, Lhonneur chez les Arabes avant [islam,

13 Ibid., p.114. Paris, 1932, p.214-218.

' Ibid., p. 106. 159

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére


http://www.tcpdf.org

MATHIEU GUIDERE

Traditions... '°.» Attitude assez audacieuse pour susciter I’inimitié des acteurs de I’exégese
naissante, attachée, elle, a une union sacrée de la langue arabe et du texte coranique.

Si les motifs religieux sont si absents de ce traité — il n’existe pas de formules
apologétiques — c’est que le contexte d’élaboration de cette poétique est radicalement différent
de celui qui faconnera ultérieurement les esprits et les études critiques. Sans doute la religion
musulmane était-elle présente a 1’esprit du poéticien, mais ses jugements montrent clairement
une nette séparation de 1’éthique et du poétique. Ils accordent la premiere place a la langue
arabe dont Asma‘ et Sigistani seront, leur vie durant, parmi ses meilleurs connaisseurs et
ses plus ardents défenseurs. Au demeurant, Asma‘q entend bien ne pas rompre avec I’héritage
arabe, cherchant patiemment a affirmer I’importance et I’autonomie du poétique parmi les
composantes de la culture nouvelle. Les grands noms de la Gahiliyya honnie, y compris
ceux qui lutterent contre l’islam, sont ainsi cités en exemples et érigés en modeles
(ex. Durayd b. al-Simma). Les jugements assénés, un a un par Asma‘i, sont doublement
significatifs : ils disent ’autorité incontestable dont jouit le poéticien, mais ils rappellent aussi
I’ancienne Arabie, celle de la parole impérieuse et du culte poétique.

On concoit mal la force et le caractere ambigu des propos tenus par Asma‘i. En effet, il
ne s’agissait pas simplement d’un débat de spécialistes en poésie, ni méme d’un conflit
d’écoles philologiques (Kifa vs Basra). Ce qui était en jeu, au dela des jugements sommaires,
c’étaient deux facons de se représenter la poésie et la langue arabes. Pour Asma‘i, celles-ci
posseédent une valeur propre, qui leur est intrinsequement attachée et qui est conférée par
I’histoire et par la tradition. Elles ne doivent pas étre subordonnées a un quelconque dessein
idéologique, fut-il d’essence religieuse.

De ce point de vue, Asma‘il apparait comme un poéticien et un transmetteur isolé dans
son milieu. Tous ses confréres ont mis leurs compétences au service du politique, a des
degrés divers. C’est par philologue interposé que les factions se livraient un combat acharné
concernant le probleme global de la référence culturelle et, partant, du contenu et de la
signification de la langue coranique. La poésie était censée expliciter le sens du message
révélé et, par ricochet, celui-ci devait conforter telle ou telle valeur particulicre. La
désignation, par le spécialiste, de tel poete comme «fahl», I’affirmation de 1’excellence de
telle poésie, de la médiocrité de telle autre, est ainsi un enjeu capital. Il s’agit bien de la
désignation — implicite ou explicite — des corpus (profanes) de référence de la nouvelle
culture. D’ailleurs, une fois désignés comme tels, ceux-ci ne varieront guere par la suite
que dans des proportions minimes.

Doit-on en conclure que Le livre des poetes féconds est unique en son genre ? La réponse
est a chercher avant tout dans I’histoire de la critique ancienne. Celle-ci nous dit clairement
que ce traité contient en germe la plupart des problématiques qui seront ultérieurement
développées, qu’il est I'une des picces essentielles de la poétique médiévale, en somme un

' Ibn Hallikan, Wafayat al-a‘yan, éd. du Caire, 1948 (ou éd. Bey-
160 routh, 1969), t. 1, p.518.

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére


http://www.tcpdf.org

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

livre clef des origines. Mais cette place n’a été acquise qu’au prix d’une distorsion consi-
dérable. Les intentions primitives de I’ouvrage et ’arriere-plan culturel ont été oubliés, parfois
délibérément escamotés, dans le cadre d’une entreprise d’intégration culturelle procédant par
simplification. Ni la forme ni le contenu n’ont été¢ réellement préservés ni continués.

La forme, c’est le questionnement et le dialogue, car la vérité est a chercher, d’abord,
dans I’échange verbal, dans la structure dialogique de ce traité. C’est un phénomene cen-
tral, nous semble-t-il, qui permet, entre autres avantages, d’occulter les intentions du locuteur
au profit d’une lecture en clair, accessible a tous. Car, ne nous y trompons pas, il s’agit
bien pour Asma‘T — et Sigistani — de défendre la prééminence et la supériorité de la langue
et de la poésie du Nagd. Contre celles du Sud (al-Yaman) et contre celles des non-Arabes
(al-‘Agam).

Le traité, dans cette perspective, doit étre percu comme le lieu ou le pouvoir linguistique
et culturel s’exprime au travers des distinctions éclatantes (les fuhiil-s) et des exclusions
humiliantes (les higag-s), tant au plan des individus que des tribus. Mais ce contenu latent
ne diminue en rien l'intérét du discours explicite, c’est-a-dire des avis critiques tels qu’ils
sont énoncés. Traité de poétique sous forme de questions-réponses, parfois a choix mul-
tiples, ces avis se présentent comme autant de jugements immédiatement pergus comme ceux
de I’expert et du savant érudit.

Le texte présenté ici est celui de I’édition la plus récente du texte arabe, établie par
Muhammad ‘Abd al-Qadir Ahmad et parue au Caire en 1991. Elle reprend et complete les
éditions antérieures du traité faites par Charles C. Torrey en 1911 et par Muhammad ‘Abd
al-Mun‘im Hafagi et Taha Muhammad al-Zini en 1953. Le présent travail ne vise pas la
performance traductionnelle ni 1’érudition philologique. Nous nous sommes tenus au texte
traditionnel du trait€ et nous n’avons point cherché a établir une édition critique. Les
annotations visent simplement a éclairer le lecteur sur les lieux, les vers de poésie et les
personnages Cités.

Nous nous sommes proposé de serrer le texte au plus pres qui, il faut ’avouer, s’y prétait
bien par son laconisme et sa pauvreté métaphorique. Si le texte peut parfois paraitre trop
sec a larrivée, c’est que justement, au départ, il n’était nullement enjoué. De plus, la
transcription originale de I’oralité ne pouvait se traduire ici que par des ruptures constantes
de la ligne du sens. Par ailleurs, nous avons choisi de traduire systématiquement fahl par
«fécond » et fuhiila par «fécondité», et nous avons veillé a transposer fidelement le
questionnement initial, car il nous semble significatif de 1’entreprise critique en ceuvre. Ainsi
traduit, le traité s’apparente a des «causeries a batons rompus», mais il possede une logique
et une cohérence indéniables.

161

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére


http://www.tcpdf.org

162

3

®

MATHIEU GUIDERE

Le livre des poetes féconds 7

d’Abu Hatim al-Sigistani

Abi Bakr Muhammad b. al-Hasan b. Durayd al-Azdi '® rapporta les propos suivants d’Abi
Hatim Sahl b. Muhammad b. ‘Utman al-Sigzi. Celui-ci dit:
— Plus d’une fois, j'entendis al-Asma‘c ‘Abd al-Malik b. Qarib préférer al-Nabiga
al-Dubyani ! 4 tous les poetes antéislamiques. L’une des derniéres questions que je lui posai,

peu de temps avant sa mort, fut:

— Qui est le premier des poetes féconds ?
— Al-Nabiga al-Dubyani, me répondit-il.
Mais il ajouta peu apres:

N

— Je ne vois point de vers comparable a celui d’Imru’-1-Qays 2°:

0

Par leurs freres, leur aieul assura leur protection

Aucun des deux camps ne subit le chdtiment .

Le titre original est: Fuhilat al-Su‘ard’. Nous I'avons rendu par
les termes «féconds / fécondité», mais nous sommes conscient
de l'approximation de cette équivalence. Voir notre étude de
la notion dans «Les critéres de poéticité exemplaire chez les
critiques arabes anciens», BEO, Ifead/Cnrs, n°49, 1997, p. 177-
233.

Philologue et lexicographe arabe né & Bassora en 223/837 et
mort en 321/933. Il fut I'éléve du philologue Abi ‘Utman
al-Usnandani (m. 288/901) dont il a transmis le Kitab ma‘ani
al-si‘r, qui lui est parfois attribué. Il fut également le disciple
d'Abil Hatim al-Sigistani (m. 255/869), ce qui explique le fait
qu'il soit ici cité comme le rapporteur des propos de ce
dernier. De fait, nous devons la consignation par écrit de ce
traité & Ibn Durayd. Auteur d'un dictionaire monumental de la
langue arabe, al-Gamhara, et de nombreux traités de luga (Kitab
al-istigaq, Kitab al-maldhin, etc.). Parmi ses éléves, I'on compte:
al-Siraff, al-Marzubani, al-Isfahani, al-Bagdadi ou encore
al-Qal.

Un des poétes les plus fameux de la Gahiliyya. Ziyad
b.Mu‘awiya b. Dabba, connu aussi sous le nom d'al-Nabiga
al-Dubyani, est un poéte antéislamique dont on ne connait que
la tranche de sa vie allant de 570 & environ 600. Les traditions
le décrivent comme un habitué a la fois de la cour gassanide
et de la cour lahmide. Sa poésie a connu un grand succés:
pas moins de douze riwdya-s et commentaires. Dans la
recension d'al-Asma‘, le diwin d’al-Nabiga ne comprend que
22 piéces et fragments réunis selon les habitudes de I'Ecole
de Basra. La critique ancienne est unanime quant a son
excellence poétique: «Al-Nabiga est le meilleur des poetes

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

o

quand il est pris de panique» (Agani, t. VIII, p.77 et Hizanat
al-adab, t. 1, p.175). Mais Asma‘i semble I'apprécier surtout
pour la qualit¢ de son improvisation (irtigal), garante selon lui
d'authenticité, par opposition a la san‘a des poétes Zuhayr et
al-Hutay'a. Voir & ce sujet, Isfahani, Agani, t. II, p.25.

Poete préislamique a la biographie incertaine, qui serait mort
vers 560 apr. J.-C. Il aurait eu comme surnoms Dii-I-Qurith
("homme couvert d'ulcéres) et al-Malik al-dillil (le Roi errant).
Les détails de sa vie different d’'une biographie a l'autre, mais
toutes sont fortement romancées. Les données concernant les
poétes mis par les informateurs en rapport direct avec lui sont
aussi imprécises qu'incertaines. Asma‘ effectua une recension
des poémes d'Imru’-I-Qays a partir d’une transmission de
Hammad al-Rawiya, pourtant considéré par les Basriens comme
un faussaire! Cela expliquerait la prudence d’'Ibn Sallim
al-Gumaht quand il cite Imru’-l-Qays dans sa premiére classe
des «fuhil al-Gahiliyya». la critique ancienne est loin d'étre
unanime au sujet de sa supériorité poétique. La majorité des
savants de Kufa lui préfere le poéte al-ASa; ceux du Higaz,
le poéte Zuhayr; et al-Asma‘ lui-méme, on le voit, hésite entre
lui et al-Nabiga. La recension des poémes d'Imru’-I-Qays faite
par Asma‘Tl comprend 28 pieces (éd. Slane, Paris, 1837).
L'édition de référence est celle de Muhammad Abu-I-Fadl
Ibrahim, Le Caire, 1958 (2¢ éd. en 1964).

Vers d'Imru’-I-Qays; voir le Diwan, p. 138. L'appréciation de ce
poéme vient du fait que le poéte recourt aux expressions
proverbiales et intégre dans sa poésie les sentences
mémorables des Arabes.


http://www.tcpdf.org

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

Abt Hatim poursuit ainsi:

— Quand il me vit noter ses paroles, il réfléchit un instant puis dit: «Non, le premier de

tous en excellence est Imru’-1-Qays. Il les a devancés et surpassés. Tous se sont inspirés de

ses vers et tous ont suivi ses traces. »

On aurait dit qu’il comptait al-Nabiga al-Dubyani parmi les poctes féconds.

Abt Hatim dit lui avoir posé la question suivante:

— Qu’est-ce qu’un poete fécond ?
Al-Asma‘“i répondit:

— On entend par la qu’il se distingue des autres poetes, de la méme maniere que I’étalon

se distingue des femelles 22,
Et il ajouta:
— Le vers suivant de Garir 2* le confirme:

Le chamelon sevré, une fois bien attaché,

Ne peut rivaliser avec la force du chameau entier **.

4

Abu Hatim rapporte qu'un homme demanda a al-Asma‘:

Qui est le plus poete de tous?
Al-Nabiga, répondit-il.

Je lui demandai (2 al-Asma‘)2°:

— Que penses-tu de Zuhayr b. Abi Sulma >’ ?

Il me répondit:

Y a-t-il un poete que tu estimes supérieur ?
Non! Et je n’ai point connu de docte en poésie lui préférer un autre 2,

— Les savants hésitent entre lui et ses émules 8.

22 Le mot utilisé par Asma‘i est higga qui signifie a la fois «la
chamelle qui a perdu ses dents» et le «jeune male de trois
ans», voir Ibn Manzdr, Lisdn, entrée «higg».

Garir b. ‘Atiyya b. al-Hatfd’ b. Badr est 'un des trois plus
importants poétes de satire (higa) de la période umayyade;
les deux autres étant ses rivaux al-Ahtal et al-Farazdaq (voir
infra). Garir appartient au clan des Bandi Kulayb b. Yarba,
branche des Tamim. Né au milieu du 1¥/vii® siecle et mort en
110/728 & plus de quatre-vingts ans. En 64/683, il entame sa
célebre dispute qui devait durer quarante ans avec al-Fara-
zdagq. Il est connu surtout pour ses satires. Le fait qu'al-Asma‘i
le cite ici pour conforter son propos n'est pas anodin. Garir
est considéré comme une hugga en langue, essentiellement
parce qu'il appartenait au clan des Bant Kulayb b. Yarbi,
branche de la tribu mudarite des Tamim, qui étaient répan-
dus dans la partie orientale de ['Arabie centrale et
septentrionale (le Nagd).

24 Voir ce vers dans Ibn Manzar, Lisan al-‘Arab, Dar Sadir,

2

o}

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

Beyrouth, 1955, 14 vol., t. VII, p. 272 («lazaza») et t. VIII, p. 68
(«gan‘asa»). Le vers vient confirmer la définition de la fuhilla
donnée par Asma‘ sur un point précis: le fahl se distingue
avant tout par sa vigueur et sa force indomptable.

25 On retrouve un avis analogue dans Qurasi, Gamhara: «II
(al-Nabiga) est le plus clair quant au sens, le plus profond et
le plus instructif.» (Voir éd. Dar Sadir, Beyrouth, 1963, p.59).

26 C'est Abui Hatim qui parle.

27 Zuhayr est considéré comme l'un des trois plus grands poétes
de I'Antéislam, avec al-Nabiga et Imru-I-Qays. Il ne se convertit
pas a lislam bien quil fat encore en vie a I'époque de la
prédication. La qualité de sa poésie lui assura I'admiration du
calife ‘Umar, qui le mettait au premier rang, alors que le
Prophéte réprouvait en lui son ginn (Isfahani, Agani, t. IX, p. 48
et t. X, p.290). Cela explique peut-étre le désaccord des
savants évoqué par Asma‘T.

28 Clest-a-dire al-Nabiga et Imru’-I-Qays.

163


http://www.tcpdf.org

MATHIEU GUIDERE

Puis il ajouta:
— Non, il n’est pas fécond.

Abii ‘Amr % dit avoir entendu un homme Iui demander ceci:
— Qui est le plus poete des deux, al-Nabiga ou Zuhayr?
Et al-Asma‘“i de répondre:
— Zuhayr ne mérite méme pas d’étre le serviteur d’al-Nabiga.
Puis il ajouta:
— Aws b. Hagar 3 est meilleur poete que Zuhayr, mais al-Nabiga leur est supérieur. Aws
dit un jour I’hémistiche suivant: « Avec une armée qui cache 1’horizon 3!»; al-Nabiga reprit
la méme idée dans un autre hémistiche et I’enrichit en disant:
Une armée qui, toujours, cache [’horizon

Laissant les dunes de sable semblables aux plaines 3.

Abi Hatim dit qu’al-Asma‘i rapporta d’aprés un vieillard de Nagd 3 le fait suivant: « Avant
I'islam, Tufayl al-Ganawi3* était appelé «I’embellisseur» pour la beauté de sa poésie.»
Al-Asma“ dit:

— Pour moi, Tufayl est, dans certaines de ses pieces, meilleur poete qu’Imru’-1-Qays.

Puis il ajouta:

— Tufayl s’est certes inspiré d’Imru’-1-Qays, mais on dit qu'une bonne partie de la poésie
d’Imru’-1-Qays est 1’ceuvre des brigands qui 1’accompagnaient. ‘Amr b. Qami’a 3>
I’accompagna méme a Byzance pour voir I’empereur.

21l ne s'agit pas ici d'Abt ‘Amr b. al-‘Ald, célebre critique et une authenticité et une pureté linguistiques censées caractéri-
transmetteur de poésie, mort en 154/770, c'est-a-dire bien ser cet espace. Nous retrouvons, a plusieurs reprises, cette
avant al-Asma‘, mais probablement du grammairien Salih préoccupation concernant la référence - et l'ancrage -
b.1shaq al-Gurmi, disciple de ce dernier et mort en 225/839. géographiques des compositions poétiques. Plusieurs poetes

30 Aws est le champion de la tribu de Tamim (mort en 620 apr. seront disqualifiés justement en raison de leur langue non
J.-C.). Beau-pere de Zuhayr b. Abi Sulma. Célébre pour ses «nagdéenne». Rappelons que le Nagd est la région de la
descriptions de l'ane sauvage, de l'arc, et des «nobles vertus». péninsule Arabique qui s'étend des frontiéres de la Yamama
Il semble avoir été plus ancien qu'al-Nabiga. La hiérarchie jusqu'a Médine, essentiellement steppe et désert.
établie par Asma‘ est la suivante: al-Nabiga > Aws > Zuhayr. 3% Aba Qirdn, Tufayl b. ‘Awf b. Dabis est I'un des plus anciens
Cela s'expliquerait par le fait que la tradition rapporte que poétes des Qays. Il est contemporain d'al-Nabiga mais plus
Zuhayr était le transmetteur (rawi) du poéte Aws. Signalons, agé que lui. Il est considéré par les critiques anciens comme
par ailleurs, que Farazdaq se vante d'avoir «hérit¢ de la famille l'un des meilleurs descripteurs de chevaux aux cotés d'al-
d'Aws une langue empoisonnée», ce qui nous renseigne sur Nabiga al-Ga‘di et Abil Dawiid al-lyadi. Al-Isfahani le compte
les filiations poétiques attestées et sur celles qui sont parmi les plus grands fuhiil-s de la Gahiliyya. Voir Agani, t. XIV,
revendiquées. p. 88-91.

31 Clest le second hémistiche d'un vers d'Aws extrait de sa célebre 3> ‘Amr b. QamTa est un poéte arabe antéislamique de la tribu
gasida rimant en ldm: bakrite des Qays b. Talaba. Les seuls détails de sa biogra-

Saha qalbuhu ‘an sakratin wa ta'ammala phie qui nous soient parvenus concernent ses démélés avec
Wa-kana bi-dikrd Ummi ‘Amrin muwakkala. son oncle Martad b. Sa‘d, ainsi que son voyage a Byzance
32 Voir le Diwan, p.99 (transmission d'lbn al-Sikkit). La gasida avec Imru'-l-Qays. Mort entre 530 et 540 apr. J.-C. Surnommé
commence ainsi: ‘Amr al-DA’i* pour avoir décédé en territoire byzantin. Il est
Tala al-tiwa'u ‘ald rusiami diydrin souvent cité par les philologues pour l'authenticité de sa poésie
qufrin usd’iluhd wa ma istihbari. et pour la simplicit¢ de son vocabulaire. Voir plus loin, le
164 33 L'invocation d'un «vieillard du Nagd» sert surtout a légitimer jugement d'al-Asma‘ (note 54).

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére


http://www.tcpdf.org

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

Mu‘awiya b. Abi Sufyan 3¢ disait: «Laissez-moi Tufayl, car sa poésie est plus proche de
celle des Premiers que celle de Zuhayr. »
Al-Asma‘“ dit:
— C’est un poete fécond.
Puis il ajouta:
— I est étrange qu’al-Nabiga al-Dubyani n’ait jamais décrit un cheval, excepté dans cet
hémistiche : «Ses naseaux sont jaunes de jus d’olives trés mires 37.» D’ailleurs, al-Nabiga,
Aws et Zuhayr ne savaient pas bien décrire les chevaux, mais Tufayl y excellait. C’est un
poete fécond.
Al-Asma‘i déclama ensuite le vers suivant de Tufayl:

Le fer du mors est essayé

On aurait dit un tronc taillé 3.

— Par le premier hémistiche, il veut dire qu’il a tenté de mettre le mors. Par le second, il
décrit le cou de son cheval. Tufayl excelle admirablement dans la description des chevaux. »

Al-Asma‘“ dit:
— Al-Nabiga al-Ga‘di ¥ est un poete fécond.

Puis il cita de lui le vers suivant: «Attaché a un palmier, il se met a hennir

Il ajouta:
— Il a excellé dans son poeme ou il dit:

40,

Ce sont la les vraies vertus. Non pas les coupes de lait

Frelaté d’eau et voué a étre uriné

Je lui demandai 4*:

41

— En quoi est-ce de lui? Car ce vers est cité dans la poésie d’un autre 3.

3

=N

Fondateur de la dynastie umayyade. Né avant l'islam vers 610
et mort en 60/680. Bien que son accession au pouvoir marque
la fin des «califes bien guidés», le personnage semble avoir
joui d'une grande estime a la fois pour son ceuvre politique
et pour ses qualités humaines (cf. Pellat, «Le culte de
Mu‘awiya», Studisl (P) VI, 1956). Sa préférence pour Tufayl al-
Ganawi s'explique ici par le fait que ce dernier appartenait a
la confédération de Quda‘a, principal soutien du pouvoir
umayyade.

Clest le second hémistiche d'un vers d'al-Nabiga qui commence
ainsi: «Yatahallabu liya‘dida min afwahihda». Voir le Diwan,
transmission d'lbn al-Sikkit, p. 101.

3 Voir le Diwan, de Tufayl, éd. établie par Muhammad ‘Abd

al-Qadir Ahmad, p. 28.

3 Qays b. ‘Abd Allah des Banii Ga‘da (‘Amir b. Sa‘sa‘a). Poéte
muhadram et compagnon du Prophéte, célébre pour sa longévité

3

a

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

(m. 79/698). Ibn Sallam le place dans la troisiéme classe des
fuhiil-s & coté de Labid, d'al-Sammah b. Dirdr et d'Abii Duayb
al-Hudalt (Tabagdt, Le Caire, 1974, p. 123). Il eut de nombreuses
joutes satiriques qui 'opposérent, tour & tour, a Aws b. Magra’,
au poete al-Ahtal, puis & Layla al-Abyaliyya (Asma‘d évoque
plus loin cet épisode). Mais il s'avéra médiocre dans le genre
higa’ (il était toujours mugallab, dominé) et ne s'illustra que
dans la poésie de sagesse, dite des mu‘ammarin (les poetes
centenaires).

% voir le Diwin d’al-Gadi, p.47 et p.65. Dans les deux cas,
cette citation forme le deuxiéme hémistiche du vers.

41 Voir le Diwan d'al-Ga'di, p.211.

42 Clest Abi Hatim qui parle.

43 Cet autre est le poéte Abil |-Salt. Voir & ce sujet Ibn Qutayba,
al-Si‘r wa |-Su‘ard’, p. 178 et la note 165, infra.

165


http://www.tcpdf.org

166

4

4

4

4

s

by

=N

3

Al-Asma‘i répondit:

MATHIEU GUIDERE

— Lorsque Sawwar b. al-Haya al-Qusayri ** dit: «Parmi nous, un quidam déclame des vers

improvisés; un autre a fait Hagib prisonnier; un autre encore a donné a boire du lait»,

al-Nabiga (al-Ga‘di) rétorqua aussitdt: «Ce sont 1a les vraies vertus. Non pas les coupes de

lait ¥... »
Al-Asma‘i ajouta:

— Si ce poeéme avait été dit par al-Nabiga al-Akbar %, il aurait atteint une excellence

inégalable.

Je lui demandai (a al-Asma‘):

— AI-A<a, celui de Qays b. Ta‘laba*’, est-il un poete fécond ?

Non, ce n’est pas un fécond.

Et ‘Algama b. ‘Abda *8?

Il est fécond.

Et ‘Amr b. Kultim ?

Il n’est pas fécond.

Et al-Musayyab b. ‘Alas?

Il est fécond.

Et ‘Adi b. Zayd *°, est-il fécond ?

Poete islamique de la tribu de Qusayr, qui faisait partie du
grand groupe des Banii ‘Amir b. Sa‘sa‘a. On sait peu de chose
de la vie de ce poéte sinon qu'il a épousé la poétesse Layla
al-Ahyaliyya (voir infra, la note 142) et mena & ses cOtés
plusieurs joutes satiriques (ahagi) contre le poeéte al-Nabiga
al-Ga‘di. On trouve I'écho de ces joutes communes plus loin
dans le texte au sujet des poétes dominés (mugallabiin).

Il s'agit ici d'une mufdhara (joute poétique de jactance) entre
Sawwar b. al-Haya al-Qusayri et al-Nabiga al-Ga‘di. Le premier
rappelle les hauts faits de sa tribu, en l'occurrence davoir
capturé Hagib b. Zurara lors de la bataille de Si‘b Gabala et
davoir sauvé un voyageur de la tribu de Ga'da en lui donnant
a boire du lait (voir Isfahani, Agani, t. V, p.15). Ce a quoi
al-Nabiga al-Ga‘di répond en dénigrant ces actions et en les
présentant comme des faits minimes, voire ridicules (ex., le
lait frelaté). Voir le Diwan dal-Ga‘di, p.211.

Voir supra, la note 19. Le paralléle établi ici par Asma‘i entre
les deux Nabiga met en évidence l'importance, dans la
définition de I'excellence poétique, de deux phénoménes:
I'improvisation (al-irtigal) et I'ancienneté (al-gidam). Voir & ce
sujet, Guidere (M.), «Les critéres de poéticité exemplaire chez
les critiques arabes anciens», BEO, n° 49, 1997, p. 196-203.
«Al-A%a» ('héméralope), de son vrai nom Abl Basir Maymiin
b. Qays, éminent poéte arabe de la tribu de Qays b. Ta‘aba.
Né avant 570 et mort vers 629. Comme en témoigne son nom,
il souffrait d'une maladie des yeux qui le contraignit a vivre

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidere

4

4

3

°

Il n’est pas fécond; ce n’est méme pas une femelle !

de sa poésie apres avoir été marchand. Il est connu comme
panégyriste auprés des princes de ['Arabie antéislamique.
Asma‘i le critique pour son style affecté et pour ses mots
étrangers (de sonorité persane). Le jugement de non-fuhila
énoncé ici est motivé par plusieurs traits incompatibles, aux
yeux d’Asma‘q, avec cette qualité. D'abord, le fait qu'il ait beau-
coup voyagé, notamment en Perse, ce qui n'a pas manqué
d'altérer sa langue (par des mots étrangers); ensuite, le fait
que sa poésie soit son gagne-pain (takassub); enfin, le fait que
son style soit affecté, parfois artificiel (san‘a).

‘Algama b. ‘Abda al-Tamimi, surnommé al-Fahl, est un poéte
antéislamique de la premiére moitié du vi® siécle. Sa poésie
relate les combats entre Lahmides et Gassanides. Cest le seul
poéte qui a fini par étre confondu avec la qualité supréme
recherchée par tous (al-fuhila). 1l I'a conquise de haute lutte
avec le plus grand des poetes, Imru'-I-Qays. Le récit de cette
joute poétique est relaté par les sources anciennes en termes
¢logieux. Voir Isfahani, Agani, t. VII, p.127 et t. XXI,
p. 171-175.

‘Adi est un poeéte chrétien d'al-Hira de la seconde moitié du
sixieme siécle. Sa vie se déroula entre la cour sassanide de
Ctésiphon (al-Mada’in) et la cour lahmide d'al-Hira. Mis a mort
par al-Nu‘man Il vers 600 apr. J.-C. La tradition historico-poé-
tique arabe lui reproche sa langue peu «nagdéenne» et ses
mots & sonorité étrangére (persane).


http://www.tcpdf.org

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

Abu Hatim précise :

— Je I’interrogeai au sujet de ‘Adi parce que j’entendis Ibn Munadir *° le mettre au-dessus

de tous les poctes.
Je poursuivis !
Et Hassan b. Tabit 72, est-il fécond ?
Fécond.

Et Qays b. al-Hatim 3 ?

Il est fécond.

549

Et les deux Muraqqi$
IIs sont tous deux féconds.
Et Ibn Qami’a>3?

Et Abu Zubayd > ?
Il n’est pas fécond.
Et al-Sammah 37 ?

Muhammad b. Munadir est un poete satirique originaire de
‘Adan qui s'établit & Basra. Client (mawld) des Tamim. Accusé
d'hérésie (zandaga). Exilé a La Mecque ot il mourut dans la
pauvreté vers 198/813. Imitateur de ‘Adi b. Zayd, d'ou le fait
qu'il mette ce dernier «au-dessus de tous les poétes». En
réglant le sort poétique de ‘Adi, Asma‘T régle par la méme
celui d'lbn Munadir, son continuateur.

Cest Abli Hatim qui parle.

Panégyriste du Prophéte et le plus éminent des poétes
défenseurs de lislam. Mort vers 40/660. L'authenticité de sa
poésie a été discutée par les critiques anciens. Ibn Sallam, qui
le place dans la classe antéislamique des «Su‘ard’ al-qurd
al-‘arabiyya», écrit dans ses Tabaqat (p. 179): «On lui attribue
bien plus [de poésie] qu'a tout autre. Lorsque les Quray$ se
disputerent et se calomnierent, ils mirent a son compte
beaucoup de vers qu'il est impossible de filtrer.» Dans cette
optique, le jugement de fuhiila d'al-Asma‘i référe davantage a
la production antéislamique du poéte qu'a sa carriere islamique,
jugée «faible» (cf. Marzubani, Muwassah, p. 85).

Qays b. al-Hatim b. ‘Adi est, avec Hassan b. Tabit, le poete
le plus important de Yatrib. Les circonstances de sa vie sont
peu connues. On sait seulement qu'il est célebre pour avoir
vengé le meurtre de son pére et qu'il est mort assassiné
quelques années avant I'hégire. Il figure au nombre des poétes
des mudahhabat d’al-Qurasi (voir la quatriéme classe
d'al-Gamhara).

Il s'agit de deux poétes arabes antéislamiques, al-Muraqqi$
al-Akbar et al-Muraqqi$ al-Asgar, tous deux célebres pour leur
gazal. L'Ainé (al-Akbar) était un guerrier brave qui a participé
a la fameuse guerre d'al-Bastis, mais il est surtout célebre pour
son histoire d’amour avec Asma’ (min ‘ussdq al-‘Arab). La pureté
de sa langue est devenue proverbiale et Ibn Abi Ishaq le
considére comme le meilleur poéte de la Gahiliyya (1bn Sallam,

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidere

55

56

57

Il est fécond. C’est Qami’a b. Sa‘d b. Malik, connu sous le nom d’Abu Yazid.

Tabaqgat, p.44), ce que conteste Ibn Rasiq (‘Umda, t. 1, p.80).
Le Jeune (al-Asgar) est le neveu du précédent et l'oncle de
Tarafa b. al-‘Abd. Comme son oncle, c'était un guerrier bédouin
et il est compté parmi les amants céleébres (pour son amour
pour Fatima bint al-Mundir b. al-Nu‘man), mais peu de ses
poémes nous sont parvenus. I serait mort vers 570 apr. J.-C.
Il sagit de ‘Amr b. Qamra, compagnon d'Imru’-I-Qays. Voir
supra, la note qui lui est consacrée.

Harmala b. al-Mundir b. Harmala de la tribu de Tay’, connu
sous le nom d’Abii Zubayd. Poéte chrétien de la Gahiliyya ayant
vécu sous I'lslam, mais ne s'est pas converti (voir Ibn Qutayba,
al-Sicr wa I-§u‘ard’, t. 1, p.219). Il est compté parmi les
mu‘ammarin, puisqu'il aurait vécu jusqu'a la fin du califat de
‘All. Aussi est-il cité par Ibn Sallam dans la cinquieme classe
des poétes islamiques (voir Tabagat, p.593). Le jugement
d’'infécondité énoncé par Asma‘i trouve probablement sa
justification dans le fait quAbti Zubayd était un habitué des
rois de Perse avant lislam, de sorte que sa langue en fut
altérée. On lui reproche également une «mauvaise» description
du lion qui fit croire & la couardise des membres de sa tribu
(voir Isfahani, Agani, t. XI, p.24-29).

Al-Sammah b. Dirdr des Ta‘laba b. Sa‘d des Banii Dubyan
(Gatafan) est un poéte mubadram qui se convertit a l'islam en
9/630. Les détails de sa vie sont souvent mélangés avec ceux
relatifs & son frére ainé al-Muzarrid b. Dirar. Al-Sammah doit
son surnom (I'Altier) a I'excellente qualité de ses poemes.
Gumahi le place dans la troisiéme classe des fulil-s, aux cotés
d'al-Nabiga al-Ga‘di et d'Abii Du'ayb (voir Tabagdt, p. 123). Il
insiste également sur la solidité de sa poésie (Sadid mutin
al-$i‘r), trait constitutif de la fuhila. La référence d’Asma‘ a
I'Arménie est largement justifiée, puisqu'on sait qu'al-Sammah
a participé a la conquéte de cette région et qu'il y a trouvé
la mort a Miigan vers 30/650 (voir Tabari, Tarih, t. I, p. 2667).

167


http://www.tcpdf.org

168

— Il est fécond. Quelqu’un m’informa avoir vu sa tombe en Petite Arménie ~°.

— Que dis-tu de son frére Muzarrid %°?

MATHIEU GUIDERE

58

— Il n’est pas inférieur a al-Sammah, mais sa poésie est corrompue par la satire.

Abtu Hatim dit:

— Al-Asma‘i me rapporta auparavant que les habitants de Kiifa ne mettaient aucun pocte

au-dessus d’al-A%a ®, et que Halaf ®' en faisait de méme.

Abu Hatim ajouta:

— Cela est dii au fait qu’il (al-ASsa) a employé dans sa poésie tous les metres et expéri-

menté toutes les rimes 2.

Je lui demandai %:
— Que penses-tu de ‘Urwat b. al-Ward %?

659

Et al-Huwaydira

Et al-Muhalhil 672

5

)

Région d'Asie occidentale qui s'étend entre I'Anatolie et le
plateau iranien. Conquise par les Arabes a partir de 15/636.
Frére ainé du précédent et Compagnon du Prophéte dont il fit
I'¢loge dans sa poésie, mais il s'adonna également a la satire,
ce que semble lui reprocher al-Asma‘. Son Diwdn nous est
parvenu dans une recension d’lbn al-Sikkit (¢d. de Bagdad,
1962). 1 eut deux fils, Hasan et Kutayyir qui furent tous deux
poetes.
Voir supra, la note correspondante.
Il s'agit de Halaf b. Hayyan al-Ahmar (m. 180/796), célebre
transmetteur de poésie (rawiya) de Basra. Il aurait été I'éleve
de Gsa b. ‘Umar et d'Abu ‘Amr b. al-‘Ald". Mais il transmit
également le corpus poétique recueilli par Hammad al-Rawiya,
pourtant mal vu dans le milieu basrien. Al-Asma‘i et Abii Zayd
al-Ansari figurent parmi ses disciples, qui le considéraient
comme une autorité incontestable en poésie. Halaf est
néanmoins suspecté, par ses contemporains, d'avoir attribué
frauduleusment un certain nombre de poémes a des poétes
anciens et surtout, d'avoir composé la Lamiyyat al-‘Arab dont
al-Sanfard n'aurait jamais été l'auteur. La référence a Halaf,
éminent représentant de I'Ecole de Basra, vise ici a valoriser
le poéte al-A‘Sa, connu pour étre le poéte préféré des seuls
kifiens.

62 Voir un avis analogue dans Qurasi, Gamhara, p. 67: «Al-A%a
est supérieur aux autres poétes parce qu'il posséde les
meilleurs panégyriques des rois, les meilleures descriptions du
vin, la poésie la plus abondante et la mieux composée.
Quiconque prétend qu'un autre poéte est meilleur qu'al-A$a
ne connait rien en poésie, disait ‘Abd al-Malik b. Marwan».

6 Cest Abui Hatim qui parle.

5

o

6

=)

6

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidere

C’est un poete généreux, mais il n’est pas fécond.

S’il avait dit cinq poémes comparables a celui qu’il avait composé %, il aurait été fécond.

¢ <Urwa b. al-Ward b. Habis, de la tribu de ‘Abs, est un poéte
arabe ancien ayant vécu dans la Gahiliyya. Connu sous le nom
de ‘Urwat al-sa‘alik pour ses brigandages et sa protection des
faibles (voir Isfahani, Agani, t. II, p. 190-192). Sur la distinction
que fait ici Asma‘ entre «générosité» et «fécondité», voir notre
étude sur les critéres de poéticité.

Al-Huwaydira (ou al-Hadira) est le sobriquet du poéte arabe
Qutba b. Aws des Banii Ta‘laba. On ne sait pas grand-chose
de sa vie, sinon qu'il a vécu dans la Gahiliyya et célébré la
victoire de sa tribu a la bataille d’al-Kufafa. Une gasida
grandement admirée par les critiques anciens figure dans les
Mufaddaliyyat d'al-Mufaddal al-Dabbi (piece n°8 dans I'édition
Lyall). Ibn Sallim le met dans la neuviéme classe des poetes
antéislamiques.

Le poéme en question est une qgasida rimant en ‘ayn qui débute
ainsi:

6.

@

6

5N

Bakarat Sumayyatu bukratan fa-tamatta‘i

Wa-gadat guduwwa mufdrigin 1 yarba‘i.
Voir aussi Marzubani, Muwassah, p. 80.
C'est ‘Adi b. Rabi‘a, oncle maternel d'Imru’-l-Qays. Poéte
antéislamique connu pour ses thrénes et son amour du vin et
des femmes (surnommé al-Zir). Mort vers 531 apr. J.-C. Il est
au centre d'une polémique qui fait de lui tantdt le créateur
du cadre classique de la gasida bien avant Imru’-l-Qays, tantot
un poéte mineur exclusivement tourné vers les plaisirs. Asmaq,
on le voit, le considére comme un poéte non-fécond (gayr fahl)
et en donne pour raison la rareté des poémes de hamasa dans
sa production, bien qu'il soit conscient de lincomplétude de
['ceuvre.

6

3


http://www.tcpdf.org

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

— Il n’est pas fécond. Mais s’il avait dit un poéme comparable 2 «O nuit, éclaire-toi & D

Gusm % !», il aurait été le plus fécond de tous.

Et d’ajouter:

— La majeure partie de sa poésie est attribuée

Je lui demandai:

— Que penses-tu d’Aba Du’ad ©?

— 1II est valable, me répondit-il.
Mais il ne dit pas qu’il était fécond.
— Et al-Ra‘i79?

Il n’est pas fécond.

Et Ibn Mugbil ?

Non plus.

N

N

a autrui.

Abi Hatim dit avoir demandé a al-Asma‘i ceci:

Ils se ressemblent, répondit-il.

Mais encore ?

— La poésie d’al-Ra‘i est plus proche de celle
Je demandai alors:

— Et Ibn Ahmar al-Bahili 7!, qu’en penses-tu ?

Qui est meilleur poete, al-Ra‘c ou Ibn Mugbil ?

des Anciens et des Premiers.

— Il n’est pas fécond. Il est inférieur a ceux-ci (aux poetes féconds) mais supérieur a sa classe.

Al-Asma‘“ dit ensuite:

— Je pense que Malik b. Harim al-Hamdani 7?
Il ajouta:

— Si Ta‘laba b. Su‘ayr al-Mazini avait produit
été fécond.

% Le vers, en arabe, débute ainsi: «Alaylatand bi-di guSmin aniri».
9 Abti Du'ad al-lyadi est un poéte antéislamique d'al-Hira qui a
vécu vers 506 a 554. Il est l'objet d'une expression prover-
biale sur le bon voisinage: «Garun ka-gdri Abi Du'dd» (Tel le
voisin d’Abii Du'ad), en l'occurrence al-Mundir. Il est célébre
pour ses descriptions de chevaux, mais les philologues l'ont
ignoré & cause de sa langue jugée non «nagdéenne».

Al-Ra est le sobriquet (lagab) de ‘Ubayd b. Husayn, sayyid et
poete des Bandi Numayr, mort en 97/715 (voir sa généalogie
dans Ibn al-Kalbi, Gamharat al-nasab, tab. 92 et 112). Il est
connu aussi par la kunya d'Abii Gandal en référence & son
fils Gandal qui hérita de son talent poétique (voir Gumahi,
Tabagdt, t. 1, p.502-521). Il était un sayyid de sa tribu et passa
une grande partie de sa vie a Basra a louer les gouverneurs
umayyades. Ibn Sallam l'appelle «fahl mudar» et le place dans
le premiére classe des poétes islamiques, aux cotés de Garir,
de Farazdaq et d'al-Ahtal (voir Tabagat, t. 1, p. 503). Son diwdn

7

S

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

fait partie des poetes féconds.

cing poémes comparables au sien 73, il aurait

fut transmis par son rawi D0 |-Rumma dont la poésie est
fortement influencée par le style d'al-Raq, du moins si I'en on
croit Ibn Sallam (cf. Tabagat, t. 1I, p.551).

7 Abl |-Hattab ‘Umar b. Ahmar b. Tamim b. Rabi‘a al-Bahili est
un poéte qui & vécu a la fois dans la Gahiliyya et sous I'islam
(mubadram). 11 est mort sous le califat de ‘Utman. Il est
souvent cité comme autorité en matiére de langue, bien qu'on
lui reproche d’avoir inventé quatre mots. Voir Isfahani, Agani,
t. XIll, p. 144, et Mu‘gam al-Su‘ard’, p.37.

72 pocte antéislamique, grand-pére de Masriiq b. al-Agda, il est
connu pour ses joutes poétiques avec Yazid b. Muhrim
al-Hariti. Voir Mu‘am al-Su‘ard@’, p.357 et p.494.

3 Le poéme en question est une gasida rimant en ra’ qui débute
ainsi: voir Mufaddaliyyat, ne 128.

Hal ‘inda ‘Umrata min batati musafir
Di hagatin mutarawwihin aw bakir.

169


http://www.tcpdf.org

170

7

7
7

7

X

=N

3

MATHIEU GUIDERE

Je lui demandai:

— Kab b. Guayl ™, est-il fécond?

Je crois qu’il fait partie des poctes féconds, mais je n’en suis pas sir.

Et que penses-tu de Garir 7, d’al-Farazdaq 7® et d’al-Ahtal 77 ?

— Ceux-la, s’ils étaient antéislamiques, ils auraient été notoires. Mais je n’en dis rien, car

ils sont de I’¢ére islamique.

Abu Hatim dit avoir entendu plusieurs fois al-Asma‘i préférer — et de loin — Garir a
Farazdaq. Un jour ou il recevait ‘Isam b. al-Fayd, je lui dis:

— Je voudrais te poser une question. Si ‘Isam en connaissait la réponse, je ne te 1’aurais
pas posée. Je t'ai entendu plus d’une fois préférer Garir a Farazdaq, alors qu’en dis-tu,

ainsi que d’al-Ahtal ?

Al-Asma‘ réfléchit un instant, puis entonna un vers de son poeme:

Par ma vie, sans étre faible, de nuit j'ai voyagé

Sur ma chamelle amaigrie et affamée '°.

Il récita une dizaine de vers puis dit:

78

— Ne crois point quiconque t’affirme qu’un autre pocte en dit aussi bien, ni avant ni apres

lui (al-Ahtal).

Il ajouta avoir entendu Abi ‘Amr b. al-‘Ala

> 79

— qui le préférait aux deux autres — dire:

— Si al-Ahtal avait vécu dans 1’Antéislam un seul jour, je ne lui aurais préféré aucun autre

poete islamique ou antéislamique.

Je lui citai alors quelques vers de lui (d’al-Ahtal), mais il me dit ®:

— Aucun des poetes islamiques n’est capable de dire de tels vers, flt-ce al-Ahtal.

Abi Hatim dit I'avoir interrogé sur al-Aglab 8!:

— Est-il fécond dans le meétre ragaz?
Il répondit:
— Il n’est ni fécond, ni fécondant 82.

Kab b. Guayl al-Taglabi est un poéte arabe du 1"/vi® siécle.
Sa généalogie varie selon les auteurs et sa biographie est fort
mal connue. Partisan de Mu‘awiya, comme I'ensemble des
Taglib, il aurait vécu assez longtemps pour faire un panégyri-
que de ‘Abd al-Malik b. Marwan (685-705). Voir Mu‘gam
al-Su‘ard’, p. 84.

Voir supra, la note 23.

Al-Farazdaq, «la Miche», de son nom Tammam al-Aglab Abii
Firas, est un panégyriste et satirique arabe non moins connu
que le précédent (Garir). 1l est né & Yamama (Arabie orien-
tale) vers 20/641 et est mort & Basra en 110/728.

Al-Abtal, «le Disert», est le sobriquet de Giyat b. Gawt
b. al-Salt. Il serait né & Hira aux alentours de 20/641 et mort
avant 92/710. 1l appartient a la tribu chrétienne des Taglib
attachée aux Umayyades. Toute sa vie, il demeura chrétien et
eut des joutes poétiques (satiriques) avec Garir et al-Farazdaq.

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

8 voir le Diwan d'al-Ahtal, transmission d'al-Sukkari, t. 1, p. 39.

9 Ab ‘Amr Zabban b. al-‘Ald’, célébre lecteur du Coran,
considéré comme le fondateur de I'école grammaticale de Basra.
Mort vers 154/770. 1l appartient a cette génération de savants
pour qui I'étude de la langue et de la poésie arabes est
dépendante de celle du Coran.

8 Cest Abu Hatim qui parle d'al-Asma‘.

81 Al-Aglab al-gli est un poéte arabe né & I'époque antéislami-
que, converti a l'islam, établi ensuite a Kiifa et tué a la bataille
de Nihawand en 21/642. Il passe pour étre le premier a avoir
utilisé le métre ragaz dans la gasida. Voir Amidi, al-Mu'talif wa
[-mubtalif, p.22.

82 Littéralement dans le texte arabe «muflih» (qui féconde, qui
réussit).


http://www.tcpdf.org

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

Il ajouta:
— Sa poésie me pose quelques problemes.
Il me dit aussi:

— Et demi! m’exclamai-je.

Je ne connais de lui (d’al-Aglab) que deux gasida-s et demi.

— Oui. J’en connais deux en entier et la moitié de celle qui rime en gdaf. Celle-ci a été

altérée... Ses fils n’ont cessé d’ajouter des vers a sa poésie jusqu’a la corrompre.

Abi Hatim dit:

— Ishaq b. al-‘Abbas lui a demandé les ragaz d’al-Aglab; al-Asma‘i me les a réclamés et

je les lui ai prétés. 1l en a extrait une vingtaine de poemes.

Je lui demandai alors:

— N’as-tu pas dit connaitre de lui deux po¢mes et demi seulement ?

— Effectivement, mais j’ai extrait tous ceux que je connaissais. Si ces poemes ne sont pas

de lui, ils sont d’autres poetes attestés ou dignes de confiance.

Abi Hatim dit:

— Al-Asma‘ était le plus grand transmetteur de ragaz... Une fois, j'entendis un homme de

Nagran 8 qui avait visité les régions de Hurasan lui dire:

— Quelqu’un de Rayy 3 m’assura que tu connaissais par cceur douze mille urguza!

— Oui, répondit-il, je connais par cceur quatorze mille poeémes en ragaz.

Mais voyant mon étonnement, il dit:
— La plupart sont courts.

— Fussent-ils des vers! Quatorze mille vers !

Al-Asma‘“ dit:

— La poésie d’al-Aglab me pose des problemes; Halaf affirme que 1’un des fils d’al-Aglab

disait la vérité dans les récits et les anecdotes, mais mentait dans la transmission de la

poésie de son pere.

Abi Hatim dit:

— Je lui ai demandé son avis sur Hatim al-Ta’i 3.

— Hatim est compté parmi les généreux, me répondit-il.

Il ne dit pas qu’il était fécond .

Ville du Nord du Yémen et important centre urbain de la
péninsule Arabique dans les temps anciens. Centre agricole et
commercial grace a des facteurs géographiques: ville carava-
niere & l'intersection de deux principales routes de caravanes,
'une allant de Hadramawt a la Méditerranée orientale, l'autre
vers le nord-est jusqu'en Mésopotamie. Les deux références
géographiques visent, manifestement, a montrer I'étendue de
la notoriété d’al-Asma‘ de son vivant méme.

8 Al-Rayy est l'antique Ragha, ville de l'ancienne région perse
de Médie (prés de l'actuelle Téhéran). Plusieurs routes venant

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

du Mazandaran convergeaient sur Rayy, d'oll son importance
géographique.

8 Cest ‘Abd Allah b. Sa‘d Abu ‘Adi, poete ayant vécu dans la
seconde moitié du vI® siecle et dont la tradition fait le type le
plus achevé du chevalier antéislamique, toujours victorieux, ma-
gnanime, et dont surtout, la générosité et I'hospitalité étaient
proverbiales.

8 Voir le méme avis avec une formulation trés proche, dans
Marzubani, Muwassah, p. 81.

171


http://www.tcpdf.org

172

8

8

8

9

3

5}

1

o

Il ajouta:

MATHIEU GUIDERE

Et Mu‘aqqgir al-Bariqi, 1’allié des Bani Numayr 877
S’il avait produit cinq ou six autres poemes, il aurait été fécond.

— Il n’existe point de tribus aussi pauvres en poésie que les Banii Kalb®® et les Banu

Sayban 8.

Je lui demandai:

— Que penses-tu d’Abii Du’ayb al-Hudali *° ?
Il est fécond.

Et Sa‘ida b. Gu'ayya!?

Il est fécond.

Et Abu Hiras al-Hudali 927

Il est fécond.

Et al-A$a de Hamdan ?3?

Il fait partie des poetes féconds. C’est un pocte prolixe de I’¢re islamique.

Ensuite, j’interrogeai al-Asma‘i sur Ka®b b. Sa‘d al-Ganawi.

— Il n’est fécond que dans le thréne qui est inégalable chez lui. Il fut appelé «Kad des

sentences ».

Je linterrogeai aussi sur Huffaf b. Nadba, ‘Antara ®* et al-Zibrigan b. Badr.

Numayr b. ‘Amir b. Sa‘sa‘a est une tribu arabe habitant les
hauteurs occidentales de la Yamama: une région apre, dont
la nature explique le caractére sauvage des Numayr. Grace a
leur isolement, ils sont connus comme une des gamrat al-‘Arab,
cest-a-dire une tribu qui ne s'alliait pas avec d'autres.

Les Banil Kalb constituent le groupe le plus puissant de
Quda‘a. Selon Ibn al-Kalbi, ils sont d'origine yéménite, mais
pour des raisons politiques, ils prétendaient parfois appartenir
aux Arabes du Nord, et méme a Qurays.

Sayban est I'un des groupes les plus importants issus des Bakr
b. W&'il. Le jugement d'al-Asma‘T contraste ici avec la notoriété
de cette tribu célebre, avant comme apres lislam, pour la
qualité exceptionnelle de ses poétes, son usage d'une langue
arabe trés pure et son ardeur au combat. En fait, son grand
défaut est de faire partie, comme les Kalb, de la confédération
des Rabi‘a, c'est-a-dire de défendre les intéréts des Arabes du
Sud. A cela sajoute probablement le souvenir, encore vivace
a I'époque, du réle qu'ont joué les Banii Sayban dans la guerre
fratricide qui a opposé al-Amin et al-Ma'miin.

Abli Du'ayb al-Hudali est un poéte arabe contemporain du
Prophéte. 1l est reconnu par les critiques comme le premier
poéte de sa tribu (Hudayl). Il est le continuateur de son
contribule, Sa‘ida b. Gu'ayya, surtout dans la thématique
(description des abeilles et des scénes de chasse). La plupart
des poémes qui nous sont parvenus de lui sont des thrénes

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidere

©

(mardti) ot il pleure ses fils. Il participa a l'expédition d'Ifrigiyya
et mourut sur le chemin du retour a Médine, probablement
en 26/649.

Poete hudaylite plus ancien que le précédent, connu pour ses
descriptions du miel et des abeilles. Deux faits méritent d'étre
relevés ici: le premier est que la fécondité (fuhila) est
transmissible du poete a son transmetteur (rawi), le second est
que la tribu de Hudayl est riche en fuhil-s.

Abl Hira$ Huwaylid b. Murra est un poéte arabe mubadram
qui se convertit a 'islam et mourut sous le califat de ‘Umar.
Il est surtout compté parmi les guerriers antéislamiques qui
couraient plus vite que les chevaux. Clest encore un fahl de
la tribu de Hudayl. Sur cette tribu, voir infra, la note 185.
‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah, poéte arabe de Kifa, rival
dal-Nabiga al-Ga‘di et de Layla al-Ahyaliyya dans la satire. Il
eut une carriére de traditionniste avant de se consacrer a la
poésie. Porte-parole de la faction yéménite, il fut tué¢ par
al-Haggag en 83/702 pour l'avoir satirisé.

‘Antara b. Saddad est un poéte-guerrier de la tribu de ‘Abs
d'Arabie centrale, qui a vécu au vi° siecle apr. J.-C. Né d'un
pere arabe et d'une esclave noire, il demeura longtemps dans
la condition servile comme berger. Ses prouesses a la guerre
de Dahis wal gabrd’ et sa passion pour sa cousine ‘Abla
devaient aboutir a la constitution d'une «geste» héroique
célebre sous le nom de Sirat ‘Antar (la geste de ‘Antara).


http://www.tcpdf.org

95

96

97

98
99

100

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

— Ceux-la sont les plus poctes parmi les cavaliers. ‘Abbas b. Mirdas al-Sulami® en fait

partie.

Il ne dit pas qu’ils étaient des poetes féconds. Mais il ajouta:

— Bisr b. Abi Hazim % est de la méme trempe. J’ai entendu Abi ‘Amr b. al-‘Ala¢ dire que

son poeme rimant en «ra» lui a fait rejoindre les poetes féconds:

Voici parti le cortege, mais point de visite.

97

Dans la litiere, ton cceur est solitaire ”’.

Je lui demandai *%:

— Que penses-tu d’al-Aswad b. Ya‘fur al-Nahsali *°?

Il ressemble aux poctes féconds.

Et Labid b. Rabi‘ 1012
Infécond.

Une autre fois, il me dit a propos de Labid:

— C’était un homme pieux.
Comme s’il lui déniait I’excellence poétique.
Un jour, il me dit:

Et que dis-tu de ‘Amr b. Sa’s al-Asadi '°0?
Il n’est pas fécond. Il est inférieur aux précédents.

— La poésie de Labid est tel un voile de Tabaristan '02...

Il voulait dire par la qu’elle était d’excellente facture.

— Mais elle n’a point de douceur, ajouta-t-il.

Poete arabe faisant partie des muhadramin. Sayyid de sa tribu,
poéte et guerrier, gendre de la célébre al-Hansad', adversaire
de Huffaf b. Nadba, il prit part a la conquéte de La Mecque
en 8/630 et mourut sous le califat de ‘Umar. Voir Marzubani,
Mu‘Sam al-Su‘ard’, p. 262.

C'est le plus important poete préislamique des Bani Asad
b. Huzayma, dans la seconde moitié du vi¢ siecle. On connait
peu de chose de sa vie, mais selon ses poémes il serait
contemporain dal-Hutay'a (m. vers 30/650).

Voir le Diwan de Bisr (éd. ‘lzzat Hasan), p.61, et les
Mufaddaliyyat, ne39, p.338.

Cest Abli Hatim qui parle.

Al-Aswad b. Ya‘fur (on dit aussi Yu‘fur et Yafir) est un poéte
arabe antéislamique qui vivait probablement a la fin du vi
siecle apr. J.-C. Il aurait été quelque temps le compagnon
d'al-Nu‘man b. al-Mundir. Il est parfois nommé «al-ASa des
Banti Nahsal», car il était héméralope. Marzubani, Mu‘gam
al-Su‘ard’, p.78.

‘Amru b. Sa’s b. ‘Ubayd b. Ta‘laba b. Didan des Bani
Asad. Poete arabe de I'Antéislam qu'lbn Sallam place dans la

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

10

102

dixieme classe des fuhil al-Gahiliyya (voir Tabagat, p. 196). Ses
démelés avec sa femme Umm Hassan, qui était une mégeére,
sont rapportés par Isfahani dans al-Agani, (t. X, p. 63-66). Voir
aussi Marzubani, Mu‘gam al-Su‘ard’, p. 212.

Labid al-‘Amiri est célebre pour sa mu‘allaga. Considéré comme
un poete antéislamique parce qu'il aurait cessé¢ de dire la
poésie avec l'avénement de l'islam, alors qu'il est mort en 41/
661. Malgré ce jugement d'infécondité¢ (gayr fahl) énoncé par
Asma‘, ses ceuvres poétiques ont été trés appréciées par les
critiques anciens. Ibn Sallam le place, dans ses Tabagat, a la
troisiéme classe des fuhil al-Gahiliyya, aux cotés d'al-Nabiga,
d'Abii Du'ayb et d’al-Sammah. La remarque d'al-Asma‘i sur sa
piété se réfere, certes, & sa rectitude morale, mais aussi au
ton religieux prégnant dans sa poésie.

Tabaristan est le nom donné par les Arabes & Mazandaran,
province de Perse au nord du mont Alburz. Les tissus de cette
région sont connus pour leur excellente fabrique et pour le
raffinement de leur artisanat, notamment en ce qui concerne
les habits.

173


http://www.tcpdf.org

174

10:

10:

10:

100

10

3

2

@

=3

5

Il dit aussi:

MATHIEU GUIDERE

— Garada b. ‘Umayla al-‘Anzi posséde des poemes comparables & ceux des poetes féconds.

Mais ils sont courts. Ce vers est de lui:

Sans preuves reconnaitrais-tu ta faute ?

Des témoins ont vu ce que tu as fait.

Je lui demandai:

— Et Aws b. Galfa’ al-Hugaymi, est-il fécond ?

Il me répondit:

— S’il avait composé vingt poemes, il aurait rejoint les féconds. Mais son inspiration 1’a

trahi 103,

I1 dit aussi:

— ‘Umayra b. Tariq al-Yarbu‘i est 'un des plus grands cavaliers; c’est lui qui fit prisonnier

Qabus b. al-Mundir.

Je I’interrogeai ensuite sur Hidas b. Zuhayr al-‘Amiri ',

— 11 est fécond, dit-il.

Et Kab b. Zuhayr b. Abi Sulma '%?
Il n’est pas fécond.

Et Zayd al-Hayl al-Ta’i 1962

C’est un cavalier.

Et Sulayk b. al-Salaka '07?

04

Il ne fait partie ni des poetes féconds, ni des cavaliers. C’était I'un de ceux qui attaquaient

les campements et pillaient puis s’enfuyaient a pied. Il en est de méme d’Ibn Baraqa

al-Hamdani, de Hagiz al-Tumali des Sarw

Ce poete n'a composé, en effet, qu'une seule gasida rimant en
mim. Voir al-Mufaddaliyyat, p.185.

Poete mubadram qui aurait attaqué les Quraysites parce que
son pére avait été tué aux Figar (voir Isfahani, Agani, t. XXII,
p.70 sg.). 1l était encore non musulman a la bataille de
Hunayn. Gumahi le place dans la cinquiéme classe des poétes
féconds (fuhiil-s).

Fils de Zuhayr b. Abi Sulma, c’est un poéte arabe contempo-
rain du Prophéte. Il se convertit en 'an 9 de I'hégire et récita
devant le Prophéte Banat Su‘ad (Su‘ad a paru) qui lui valut
comme récompense la burda. Sa date de mort est inconnue.
Cest Zayd b. al-Muhalhil b. al-Muhtalis de la tribu des Tay'"
Poete et cavalier de I'Antéislam, connu sous le nom de Zayd
al-Hayl (Zayd des chevaux) pour l'excellence de ses descrip-
tions chevalines. Voir Isfahani, Agani, t. VI, p. 147.

Sulayk b. ‘Amru b. Kab des Banii Maga‘is (Tamim). Salaka
est le nom de sa mere, une esclave noire. Il est compté parmi
les «brigands coureurs», plus véloces que les chevaux (Sa‘dlik

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

108

108

109

. En font partie aussi Ta’abbata Sarran '%°, dont

al-‘Arab al-‘addd’in). Les traditions rapportent qu'il n'attaquait
jamais les Mudar, mais seulement les tribus du Yémen.
Surnommé «Sulayk al-maqénib» (le guide) pour sa connaissance
des chemins dans le désert et ses faits de brigandage sont
notoires chez les Arabes. Voir Isfahani, Agani, t. XVIII,
p. 133-138.

Hagiz b. ‘Awf b. al-Harit b. al-Ahtam b. al-Azd, alli¢ des Banii
Mahziim. Poéte arabe de la Gahiliyya et I'un des brigands
coureurs. Il est moins célebre que les autres sa‘alik: d'une part,
parce qu'il était mugqill (disait peu de poésie) et d'autre part,
parce qu'il usait de sa rapidité surtout pour fuir ses poursui-
vants. Ses faits de brigandage sont relatés par Isfahani dans
Kitab al-agani (t. XII, p.49-53).

Dans les récits arabes, Ta'abbata Sarran est le prototype du
Bédouin brigand. Toute sa vie, il fut ennemi des Banii Hudayl
et des Banii Bagila. Il aurait vécu sous I'lslam. Oncle maternel
d'al-Sanfara.


http://www.tcpdf.org

110

11

112

113

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

le vrai nom est Tabit b. Gabir, al-Sanfara al-Azdi ''°. Le poéte al-Muntagir ''! n’en fait pas
partie contrairement au poete al-A‘lam al-Hudali. Dans le Higaz et le Sarat, il y en a plus

de trente. Il voulait dire: plus de trente brigands coureurs.

I1 dit aussi:

— Si Salama b. Gandal ''2 avait composé davantage de poémes, il aurait été fécond.

Il ajouta:

— Al-Mutalammis '3 est le premier des poetes féconds dans la tribu des Rabi‘a.

Puis 1l dit:

— Durayd b. al-Simma ''* est un cavalier fécond. Dans certaines piéces, il est meilleur poéte

qu’al-Dubyani '3, qu’il faillit dominer.

Je lui demandai:
— Al-Aa des Bahila 16, est-il fécond?

— Oui, répondit-il, il a un thréne incomparable qui commence ainsi !!7:

Une nouvelle m’est parvenue, qui point ne me réjouit

Venant de la-haut; elle est sans mensonge ni raillerie ''8.

Poéte et brigand antéislamique, compagnon de Ta'abbata
Sarran. Il fait partie des «agribat al-‘Arab» & cause de la
couleur noire de sa peau. Cest I'un des rares poétes anciens
d'origine sud-arabique dont la poésie a été conservée. Céle-
bre pour sa lamiyyat al-‘Arab, spécimen le plus achevé de la
poésie des sa‘dlik. A linstar des autres philologues de I'Ecole
de Basra, Asma‘T met en cause l'authenticit¢ de ce type de
poésie pour diverses raisons. Mais n'oublions pas que la poésie
d'al-Sanfara, comme celle des autres poétes yéménites, a été
colligée par des rawiyas kifites.

Le poete al-Muntasir est le frére du poete ASa Bahila. On le
connait a travers le thréne de son frére.

Poéte préislamique, membre du clan al-Harit de la tribu des
Tamim. Si 'on juge par sa poésie, il doit avoir vécu pendant
la seconde moitié du vi® siecle. Il n'est pas démontré qu'il ait
vécu jusqu'a lislam. Il fait partie des poétes mugillin (peu fé-
conds), mais il est réputé pour avoir excellé dans la description
des chevaux.

Al-Mutalammis est le surnom sous lequel est connu Garir
b. ‘Abd al-Masih de la tribu de Dubay‘a. Oncle maternel du
poéte Tarafa b. al-‘Abd. Mort vers 580 apr. J.-C. Sujet d'une
locution proverbiale (sahifat al-Mutalammis), dont le correspon-
dant en francais serait «lettre de Bellérophon» pour désigner
une missive contenant l'ordre de tuer, que la victime est
chargée de porter elle-méme & son bourreau.

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

18

!4 Ancien poéte arabe né vers 530, chef des Band Gusam
b. Mu‘awiya, un des plus puissants adversaires bédouins de
Muhammad. Il sollicita en vain la main de la jeune poétesse
al-Hansa'. Vieillard, il fut tué a la bataille de Hunayn en
combattant les musulmans. Il est considéré comme le plus
poete parmi les cavaliers et Ibn Sallam le place dans la
premiére classe des fuhiil-s de I'Antéislam. Voir aussi Isfahani,
Agani, t. 1X, p.2-20.

5] s'agit d'al-Nabiga al-Dubyani (m. vers 600). Voir supra, la
note 19.

116 Ne pas confondre avec «al-A$a des Bani Nahgal» (voir supra,
la note 93), ni avec celui plus célebre de Qays b. Ta‘laba (voir
supra, la note 47). Celui qui est cité ici, al-A'Sa des Bahila,
est ‘Amir b. al-Harit b. Riyah. Il est rangé par Ibn Sallam parmi
les «Ashab al-marati» (voir Tabagat, p.169). Signalons au
passage qu'il existe pas moins de dix-sept A$a différents, tous
des poetes. Voir EI, nouvelle édition, t. I, p.710b.

117 Ce thréne a été composé a la suite de l'assassinat de son frére.
La gasida rime en rd.

18 Voir Qurasi, Gamhara, p.254. Il sagit d'un poéme ol A§a
Bahila fait le thréne de son frére Muntasir.

175


http://www.tcpdf.org

MATHIEU GUIDERE

Al-Asma“ dit:
— Al-‘Aggag 19 est né avant I’islam... Humayd b. al-Arqat '?0 rectifiait, corrigeait et expur-

121

geait la poésie. Je 1I’ai entendu apprécier quelque poe¢me en ragaz d’Abu I-Nagm et

critiquer certains autres parce qu’ils étaient médiocres.

Al-Asma‘i me dit un jour:
— Il y a un poete appelé al-Fadl b. Qudama qui me déplait beaucoup. Il désignait par la
Abu 1-Nagm.

Abu Hatim dit:

— Jinterrogeai al-Asma‘i sur al-Quhayf al-‘Amiri 22

, celui qui compose des poemes sur les
femmes.

— II n’est pas éloquent '?3 ni digne d’étre cité comme preuve '*4, dit-il.

— Et Ziyad al-A‘gam ', qu’en penses-tu ?

— C’est une référence; on ne lui connait aucune incorrection de langue. Son surnom est
Abi Umama.

— Et I’esclave des Banii-l-Hashas 2%, qu’en dis-tu?

— II est éloquent. C’est un esclave éthiopien noir.

19 Cest Abii I-Sata’ ‘Abd Allah b. Ru'ba, poéte arabe de la tribu les poetes laconiques (Sa‘ir mugill). 1l est placé par Ibn Sallam
des Tamim, qui résida principalement & Basra. Né probable- dans la derniere classe des poétes islamiques (voir Tabagat,
ment sous le califat de ‘Utman (644-656), il mourut en 97/ p.249 et p.791).

715. Sa vie est mal connue et l'on sait seulement qu'il était '3 L'éloquence doit étre entendue ici comme la pureté du langage
le rival d’Abl [-Nagm al-‘IglT. Il excelle dans le métre ragaz, poétique.

mais abuse des mots rares si I'en on croit les philologues.  '>* La preuve (hugga) signifie la possibilité d'invoquer un emploi
Voir Gumahi, Tabagat, p.218, et Ibn Qutayba, al-Sir wa linguistique présent dans la poésie d'un tel pour confirmer ou
[-Su‘ard’, p.374-376. infirmer un sens donné. Dans cette optique, la poésie est

120 pogte arabe du milieu de la période umayyade dont on sait essentiellement percue comme un réservoir de «citations
peu de chose, sinon qu'il était un panégyriste d'al-Haggag probantes» (Sawdhid).

(entre 681 et 691 environ). Il est compté parmi les meilleurs  '?> Ziyad b. Sulayman, connu sous le nom d'Abi Umama, mawla
poetes de ragaz, genre dans lequel il fut le précurseur des Band ‘Amir b. Harit est un poéte de I'époque umayyade,
d'al-‘Aggag (cité ici comme son disciple) et de Ru'ba (voir infra, contemporain d'al-Farazdaq qu'il cdtoya sur le mirbad (voir
la note 141). Son diwin a été réuni, entre autres, par Asma‘T. Isfahani, Agani, t. XIV, p.102-109). Son surnom al-A‘gam est

12 Abt I-Nagm b. Qudama al-Igli est un poéte arabe du I1°7/vi© dd au fait quil ne parvenait pas a prononcer certains sons
siecle (m. apres 105/724). 1l était panégyriste des Umayyades, arabes. Il serait né & Isbahan et mort dans le Hurasan. Il est
mais il doit sa célébrité & ses vers en ragaz traitant des sujets apprécié parmi les critiques anciens pour son éloquence et
bédouins (essentiellement des descriptions). Il est compté par pour la fluidité de sa poésie. Ibn Sallam le place dans la
les critiques arabes anciens parmi les quatre meilleurs ruggaz septieme classe des «fuhiil al-islam» (voir Tabagat, p. 693). Voir
(avec son contribule al-Aglab et les deux tamimites d’al-Basra, aussi Ibn Qutayba, al-Si‘r wa I-u‘ard’, p. 165.
al-‘Aggag et son fils Ru'ba). Il est aussi connu pour sa facilitt 126 ‘Abd Bani |-Hashas, de son prénom Suhaym. Esclave noir
d'improvisation (irtigal). originaire d’Ethiopie, qui fut acheté par les Banii I-Hashas

122 Al-Quhayf b. Humayr b. Kab b. Rabi‘a des ‘Amir b. Sa‘sa‘a, (groupe des Banil Asad) pour ses dons poétiques. Les traditions
surnommé parfois al-‘Uqayli (les Banti ‘Uqayl sont un sous- rapportent que sa poésie était appréciée par le Prophéte lui-
groupe des Banii ‘Amir). Poéte arabe de I'époque umayyade, méme (voir Isfahani, Agani, t. XX, p. 1-5). Il aurait vécu jusqu'a
contemporain de Dl I-Rumma dont il était le rival en poésie ‘Utman et fut tué par ses maitres pour avoir dit de la poésie
et en amour: ils courtisaient la méme femme, al-Harqd'. (voir sur les femmes de la tribu.

ﬂ Isfahani, Agani, t. XIX, p. 140-143). Al-Qahif est compté parmi

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidere


http://www.tcpdf.org

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

Il ajouta:

Abi Dulama '?7, que j’ai vu, est aussi un esclave d’origine éthiopienne.

Etait-il éloquent ?

Son éloquence est valable.

I1 dit aussi:

Abii ‘Ata’ al-Sindi '*® est un esclave a I’oreille percée et fendue.

A-t-il vécu parmi les Bédouins ? demandai-je.

— Non, répondit-il, mais il est éloquent.

‘Abd al-‘Aziz b. Marwan '> dit & Ayman b. Huraym al-Asadi '*° qui Iui demandait son
avis concernant son client, le poete Nusayb 3!, lequel était noir: «Il est le meilleur poete
de sa race.

Al-Asma‘“ dit:

— ‘Umar b. Abi Rabi‘a '3 est un poete récent, mais il est digne d’étre cité comme preuve.
J’ai entendu Abt ‘Amr b. al-‘Ala’ s’appuyer sur sa poésie en grammaire et dire qu’il était
une preuve. Il en est de méme d’Ibn Surayk al-Asadi, de ‘Abd Allah b. al-Zubayr al-Asadi,

et d’Ibn al-Ruqayyat '3

qui sont des innovateurs, mais leurs poésies constituent une référence
en langue. Je I’ai entendu (Abii ‘Amr) récuser al-Uqaysir sans connaitre sa poésie:

— On dit «un homme de garde», arguait-il.

127 Abli Duldma Zand b. al-Gawn est un esclave noir, client des de sa poésie. Mort vers 105/723. 1l fut le panégyriste attitré
Banii Asga‘ a Kafa. Il apparait comme poéte sous les des califes umayyades a commencer par son bienfaiteur. Il eut
Abbassides seulement et joue le role de bouffon a la cour quelques démélés poétiques avec ses contemporains Farazdaq,
d'al-Saffah, puis d’al-Manstr et d'al-Mahdi. Il serait mort vers Garir et ‘Umar b. Abi Rabi‘a, mais ne composa jamais de
160/776. Voir Amidi, al-Mu'talif wa I-multalif, p. 131. satires (higd). Ibn Sallam le place dans la sixiéme classe des

128 Abti ‘Atd" Aflah b. Yasar est un poéte arabe qui doit son poétes fuhil-s de I'ére islamique. Il est surtout apprécié pour
surnom (al-Sind1) au fait que son pere venait du Sind. Il naquit son nasib, de facture ‘udrite, et pour son madih, naturel et
a Kufa et y vécut comme client des Banii Asad. Partisan des dénué d'exagération. I est également compté au nombre de
Umayyades, il dut vivre caché a larrivée des Abbassides et Agribat al-‘Arab (Corbeaux des Arabes). Voir a ce sujet, Lewis
ce jusqua sa mort survenue vers 158/774. Voir Marzubani, (B.), Race et couleur en pays d'islam, Paris, 1982, p.29 sq.
Mu‘gam al-Su‘ard’, p. 480. 132 Le plus célebre des poetes de gazal de I'époque umayyade.

129 Fils du calife Marwan 1" et pere de ‘Umar b. ‘Abd al-‘Aziz. Mort en 93/711. Issu des Banil Mahziim de Qurays, il vécut
Gouverneur d’Egypte pendant plus de vingt ans, il est mort a La Mecque et s'illustra par ses aventures amoureuses. Il éleva
en 85/704. Célébré auprés des hagiographes pour sa probité le genre gazal au niveau des genres canoniques de son époque
et pour son intelligence. que sont le madih et le higd’, et fut reconnu par les critiques

130 poete arabe de I'époque umayyade, fils du Compagnon du comme le premier grand poéte de Qurays. Sa poésie est ici

Prophéte Huraym al-Na‘im dont il a transmis des hadit-s. mise en cause par Asma‘ parce que ‘Umar est un poéte de
Surnommé Halil al-hulafd’ (U'ami des califes) pour avoir été I'époque islamique, mais sa langue est appréciée par les
proche des princes ‘Abd al-‘Aziz et Bisr, fils du calife Marwan. philologues car elle est de facture «nagdéenne».
Il est connu pour ses poeémes de gazal et pour ses panégyri- '3 1l s'agit de ‘Ubayd Allah b. Qays al-Ruqayyat. Poéte umayyade
ques. L'auteur d'al-Agani en fait un chiite, alors qu'il apparait qui composa essentiellement des poésies d'amour. Partisan de
dans sa poésie politique comme un ‘utmdnien. Voir Isfahani, Zubayr. Mort vers 75/694. Ibn Sallam le place dans la sixieme
Agani, t. XXI, p.7-13. classe des poetes islamiques (voir Tabagat, p. 648).

13

Nusayb b. Rabah, Abli Mihgan, est un esclave noir de langue
arabe, affranchi par ‘Abd al-‘Aziz b. Marwan pour l'excellence 177

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére


http://www.tcpdf.org

178

134

13.

b

136
137

13,

®

139

140

MATHIEU GUIDERE

— Mais al-Uqaysir I’emploie différemment, dis-je.

C’est qu’il puise dans nos richesses

Demandez plutét au gardien pourquoi une telle colere

— Cet emploi est une innovation, répondit-il.

Il dit aussi (Abu ‘Amr):

— Ibn Harma '35

134

est indéniablement un poete éloquent. Ibn Udayna '3 est de la méme classe,

mais il est inférieur a Ibn Harma en poésie. Malik (Ibn Anas) 37 fut son transmetteur en
jurisprudence. Tufayl al-Kinani '3 est comparable 4 Ibn Harma.

Il ajouta:

— Yazid b. Dabba '3 est le client des Taqif '*°. Il composa mille poémes mais ceux-ci sont

dispersés, car les Arabes se les sont partagés.

Al-Asma“ dit:

— Aprés Ru’ba 4! et Aba Nuhayla '#2, il n’y a pas eu de meilleurs poetes que Gandal

al-Tuhawi, Abii Tawq et Hutam al-Mugasi‘i, connu sous le nom de Hutam al-Rih '43.

Il ajouta:

— Ibn Mufarrig '#* faisait partie des poetes innovateurs de Bassora.

Voir Isfahant, Agani, t. 10, p.91.

Ibrahim b. ‘Ali b. Salama b. Harma al-Fihr1, Abli Ishaq, poéte
arabe de Médine, né en 90/709 et mort vers 170/786.
Originaire de la tribu de Qurays, partisan des ‘Alides, il vécut
a la fois sous les Umayyades et sous les Abbassides, qu'il
loua tous deux. Sa poésie — de type bédouin - a été transmise
par son rawi Ibn Rubayh et réunie par al-Asma‘, mais son
diwdn ne nous est pas parvenu en entier. Il est I'un des
derniers a @&tre considéré par les philologues comme une
autorité (hugga) en langue arabe. Asma‘i et Abii ‘Ubayda le
comptent parmi les poétes qui ont «scellé la poésie» (hatama
al-si‘r).

Poéte umayyade. Voir Ibn Qutayba, al-Si‘r wa [-3u‘ard@, p.225.
Juriste musulman, fondateur du madhab malikite qui porte son
nom (al-Malikiyya). Connu sous le nom d'Imdm de Médine. Né
vers 90/708 et mort en 179/796.

Il s'agit de Tufayl b. ‘Amir b. W&'ila des Bani Kinana. Voir
Amidi, al-mu'talif wa [-Mubtalif, p. 147.

Yazid b. Muqgsim. Dabba est le nom de sa mére, qui I'a élevé
seule a la mort de son pére alors qu'il était encore enfant.
Panégyriste attitré d'al-Walid b. Yazid (al-Walid 11). 1l est
apprécié par les critiques anciens pour son éloquence. Asma‘i
['aurait rencontré dans le Ta'if alors qu'il collectait les poésies
rares. On trouve trace de la légende des «mille gasida» qu'il
aurait dites chez al-Isfahani (voir Agani, t. VI, p. 146-150).
Tribu arabe installée dans la région de T&'if. Elle est rattachée
par les généalogistes aux Hawazin, subdivision des Qays.

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidere

141

14

b}

143
144

Ru'ba b. al-‘Aggag al-Tamimi, poete arabe de I'époque
umayyade (mort en 145/762). Il est connu pour ses gasida-s
en ragaz. 1l surclassa dans ce domaine aussi bien son propre
pére, al-‘Aggag, que son rival, Abu I-Nagm al-gli. A ses
débuts, il est cité parmi les «Bédouins de Bassora» (min A‘rab
al-Basra) et fut un important informateur de la langue des
philologues de cette ville. Dans sa poésie, il dénigre souvent
les Arabes du Sud et fait I'¢loge des tribus du Nord. Lui et
Abl Nuhayla ibn ‘Adan b. Za'ida b. Lagit b. Yatribi des Banii
Sa‘d b. Tamim, surnommé Abu I-Gunayd ou Abu [-‘Irmas.
Jeune, son pére l'aurait chassé de sa tribu et il séjourna dans
le Sam jusqua sa mort. Il vécut parmi les Bédouins et apprit
leur langue et leurs poésies. Il est connu surtout pour son
ragaz, sans égaler pour autant Ru’ba. Il fut I'un des
panégyristes officiels des Abbassides et se fit appeler «le poéte
des Banti Hasim». Il fut mis & mort pour 'un de ses poémes
par ‘sa b. Musa, sous le régne dal-Mansir. Voir Isfahani,
Agani, t. XVIIL, p. 139-141, et Ibn Qutayba, al-$i'r wa I-Su‘ard’,
p. 231.

Son prénom est Bisr. Voir Amidi, al-Mu'talif wa I-mubtalif, p. 112.
Abli ‘Utman Yazid b. Ziyad b. Mufarrig al-Himyari est un poéte
mineur de Basra au 1°/vi® siecle. Mort de la peste en 69/
689. On rapporte qu'al-Asma‘? I'accuse d’avoir inventé la
biographie et les poémes attribués au Tubba, mais on ne
dispose sur ce point d'aucune précision.


http://www.tcpdf.org

14

by

146
147

148

149

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

Abii Hatim rapporte d’aprés al-Asma‘i que Wahb b. Garir b. Hazim dit:

— Je connaissais par cceur trois cent poémes d’Umayya (b. Abi-1-Salt) 43,

— Ou en est le recueil ? demanda al-Asma‘“i.

— Un tel me I’a emprunté et ne me 1’a jamais rendu, répondit-il.

Al-Asma‘i me tint les propos suivants '40:

— On dit que les champions vaincus de Mudar 47 sont les meilleurs poetes: Humayd 48,

al-Ra‘G 4%, et Ibn Mugbil '%0. Al-Ra‘i a été dépassé par Garir et par Hinzar, un homme de

Banii Bakr. Al-Ga‘di a été dépassé par Layla al-Ahyaliyya '

I et par Sawwar b. al-Haya.

Ibn Mugbil a été dépassé par al-Nagasi °? des Banii-l-Harit b. Ka‘b. Et Humayd (b. Tawr !33)
a été dépassé par tous ceux qui I'ont satirisé, méme si Ibn Ahmar dit qu’il n’a affronté

personne dans la satire.

Al-Asma‘“ dit:

— Fushum est un poéte antéislamique au talent remarquable.

Mais il n’a pas précisé la généalogie de ce pocte.

Il rapporta ensuite I’anecdote suivante:

— Al-Nagasi b. al-Haritiyya but un jour du vin. Pour le punir, ‘Ali b. Abi Talib — que

Dieu soit satisfait de lui — ordonna de lui donner cent coups de fouets: quatre-vingts pour

Poete arabe de la tribu de Taqif, ayant vécu a T&'if. Proche
de laristocratie quraysite de La Mecque. Mort en l'an 8 ou 9
de I'hégire. Les récits different quant a son attitude face au
Prophéte et a I'islam.

Cest Abli Hatim qui parle.

Mudar est 'un des deux ('autre étant Rabi‘a) groupes de tribus
les plus puissants de l'ancienne Arabie du Nord. Selon les
généalogistes, toutes deux descendent d'un ancétre commun,
Nizar b. Ma‘add b. ‘Adnan. Parmi les grandes sous-tribus de
Mudar et de Rabi‘a, on trouve: les Tamim, Tagqif, ‘Abd al-Qays,
Bakr b. Wa'il et Qays b. Ta‘laba. Mais des rivalités internes
existent entre ces différents sous-groupes qui ne se retrouvent
que dans leur opposition aux Arabes du Sud. Avec lislam et
plus particuliérement sous les Umayyades, l'antagonisme entre
les tribus mudarites du Nord (Tamim et Qays) et les tribus
yéménites du Sud (Azd et Rabi‘a) polarisa tous les domaines
de la vie des Arabes.

Humayd b. Tawr est un poete arabe du 1°/vi® siécle, compa-
gnon du Prophéte, mort pendant le califat de ‘Utman. Connu
pour sa langue correcte et ses descriptions du loup. Ses poé-
mes ont été¢ réunis, entre autres, par Asma‘. Gumahi le cite
dans ses classes comme un «fahl islami» (voir Tabagdt, p. 113
et Marzubani, Muwassah, p. 80).

Voir supra, la note 70. L'épisode auquel fait référence Asma‘
ici renvoie a la prise de position du poéte al-RaT dans les

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

150

15

naqa'id entre Garir et Farazdaq en donnant la préférence a ce
dernier. Garir réagit violemment en composant sa fameuse
qasida «al-Dammaga» (voir son Diwdn, éd. Nu‘man Muhammad
Amin Taha, Le Caire, 1969, t. II, p.813, n° 3) dans laquelle il
trainait dans la boue al-RaT et tous les Bandi Numayr. Cette
piece réduisit définitivement le poete au silence et, selon bien
des traditions, entraina sa mort prématurée peu de temps
aprés. Voir a ce sujet, Higab (M. N.), al-Ra‘i al-Numayri,
Le Caire, 1963, p.76 sq.

Ibn Mugbil est un poéte arabe des Banii Numayr, connu pour
ses satires. Il est souvent comparé a son contribule al-Ra‘, et
Asma‘T les considére tous deux comme non-fuhil, essentielle-
ment parce qu'ils furent toujours «dominés» dans la satire
(mugallaban).

Poétesse arabe du 1°"/vi® siécle (m. vers 80/699) de la tribu
de ‘Uqayl. Elle est célebre pour ses élégies de type ‘udrite
dans lesquelles elle pleure son contribule et bien-aimé, le
cavalier Tawba b. Humayyir (voir Isfahani, Agani, t. XI,
p. 204-249). Mais en dehors de ses mardti, on lui attribue des
joutes satiriques (ahagi) avec le poéte al-Nabiga al-Ga‘di, dont
Asma‘ se fait I'écho ici. Le personnage cité avec elle comme
ayant dépassé al-Ga‘di est son mari Sawwar b. al-Haya
al-Qusayri.

152 voir Ibn Qutayba, al-Si‘r wa |-Su‘ard’, p. 195.
153 Voir supra, la note 148.

179


http://www.tcpdf.org

MATHIEU GUIDERE

I’enivrement et vingt pour la transgression du mois sacré, car il était solil pendant le ramadan.
Quand il I'eut fouetté, al-Nagasi alla faire I’éloge de Mu‘awiya et fit la satire de Ali, que
Dieu soit satisfait de lui.

Al-Asma“ dit:
154

N N

— Zuhayr g’était allié a un clan juif, c’est-a-dire qu’il s’était 1i¢ a eux par les liens du
mariage. Lorsqu’il entendit parler du jour du Jugement, il composa son poeme qui débute
ainsi:

Soit il est reporté et consigné dans un livre pour mémoire

Le jour du Jugement, soit il est avancé et exécuté par vengeance '>.

Al-Asma‘i rapporta qu’un grand savant déclara lorsqu’il fut interrogé sur les poetes:
— Dans 1I’Antéislam, la poésie était dans (la tribu de) Rabi‘a %, puis elle se déplaca dans

celle des Qays 137, Mais avec I’avénement de I’islam, elle devint I’apanage des Tamim '3,

Je demandai alors 2 Asma‘ 159
— Pourquoi le Yémen n’a-t-il pas été mentionné?

— C’est qu’il (le savant) parlait seulement de la descendance de Nizar !¢

, me répondit-il.
Car tous ont suivi les enseignements du premier poete, Imru’-1-Qays. Mais en réalité, la
poésie était auparavant I’apanage du Yémen.

Il ajouta:

— Ne vois-tu pas qu’il n’existe pas de cavaliers ni de poetes comparables a ceux des Qays ?
Et il en cita plusieurs, dont ‘Antara '®', Huffaf b. Nadba 92, ‘Abbas b. Mirdas 93, et Durayd

b. al-Simma 64,
15 Voir supra, la note 27. que les Arabes du Nord, contre les Yéménites. Selon les
155 Ce vers se trouve dans la Mu‘allaga de Zuhayr b. Abi Sulma. traditions, Tamim fut I'une des premiéres tribus a reconnaitre
Voir Zawzani, Sarh al-mu‘allagdt al-sab’, p. 230 (éd. Muhammad le Prophéte, dans l'année des députations (9/631). Cela lui
‘Abd al-Qadir Ahmad). conféra un prestige qui alla croissant au fur et a mesure de
156 Les Banii Rabi‘a sont l'un des plus grands et des plus puis- I'expansion de [islam.

sants groupes de tribus de I'Arabie du Nord. Chez les  '3? Clest Abl Hatim qui parle.
généalogistes musulmans, le mot désigne le plus souvent les %% Nizar b. Mu‘add b. ‘Adnan est, d'aprés le systéme généalogi-

Bakr et les Taglib, parfois I'une des deux tribus. Voir supra, que admis, 'ancétre commun de la majorité des tribus arabes

la note ne 147 sur Mudar. du Nord. Il eut quatre fils: Rabi‘a, Mudar, Anmar, et lyad.
17 La tribu des Banii Qays b. ‘Aylan est 'une des deux subdivi-  '®' Voir supra, la note 94.

sions de Mudar, considérées comme descendant de ‘Adnan, ' Poéte antéislamique de la tribu de Qays. Connu pour sa

et qu'on appelle Arabes du Nord. Ils ne semblent pas avoir bravoure et ses poémes de jactance. Adversaire déclaré de son

constitué¢ une unité autonome avant l'islam et ne font leur ap- célebre contribule ‘Abbas b. Mirdas, auquel il est souvent

parition qu'a I'époque umayyade formant une sorte de parti comparé dans les ouvrages de la critique ancienne. Asmaf,

politique & base tribale. Ils étaient opposés aux Kalbites, on le voit, le considére comme supérieur aux autres poétes

Yéménites ou Arabes du Sud et cette opposition a dominé toute de Qays.

la politique des califes umayyades. 18 Voir supra, la note 95.

158 La tribu de Tamim est la plus importante du groupe des  '®* Voir supra, la note 114.
180 Mudar. Elle s'oppose aux Rabia et défend les mémes intéréts

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére


http://www.tcpdf.org

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

Il me dit méme un jour:
— Durayd et Huffaf sont les plus poetes parmi les cavaliers.

Al-Asma‘i me dit:
— En poésie, Umayya b. Abi-l-Salt 19 s’est approprié tout ce que 1’on pouvait dire sur
I’au-dela; ‘Antara tout ce que 1’on pouvait dire sur les batailles, et ‘Umar b. Abi Rabi‘a
tout ce qui concerne les femmes.
Il raconta ensuite le récit suivant:
— Un homme rencontra Kutayyir ‘Azza, qui est Kutayyir b. ‘Abd al-Rahman al-Huza‘l b. Abi
Gum‘ ', 11 lui demanda qui était le plus poete de tous. Et Kutayyir de lui répondre:
“C’est celui qui dit,

J'ai préféré rendre visite de nuit a une noble dame

Mince de taille et trés belle quand elle est nue '°7”.

Ce vers est d’al-Hutay’a 8.

Le récit se poursuit ainsi:

L’homme en question ne I’interrogea plus a ce sujet jusqu’a ce qu’il fut certain que Kutayyir
I’oublia. A ce moment-la, il alla le voir de nouveau et lui demanda:

— Abu Sahr, qui est le plus poete de tous?

Kutayyir lui répondit:

— C’est celui qui dit: «Halte vous deux! Pleurons au souvenir d’une amie et d’un
séjour 199, »

Il désignait par la Imru’-1-Qays qui est le premier a avoir pleuré les campements abandon-
nés et le départ de la bien-aimée.

165 Abii |-Salt ‘Abd Alldh b. Abi Rabi‘a b. Qasiyy des Tagqif. Podte
arabe de I'Antéislam, connu surtout pour ses panégyriques du

197 Voir le Diwan d'al-Hutay'a, p. 68.
188 Al-Hutay'a est le surnom du poéte arabe Garwal b. Aws. Son

166

roi du Yémen Sayf b. Di Yazan. Ibn Sallam lui consacre un
chapitre dans ses Tabagdt en tant que grand poete de la région
de T&'if (voir Tabagat, p.262). La référence d’Asma‘i a sa poésie
ascétique ne concerne qu'une infime partie de sa production,
par ailleurs suspecte aux yeux de nombreux philologues (voir
Isfahani, Agani, t. 1l p.186-192 et t. XVI, p.71-81).

Kutayyir ‘Azza, souvent appelé¢ al-Mulahi ou Ibn Abi GumeQ
du nom de son grand-pére maternel. Poéte udri de I'époque
umayyade. Il serait né vers 23/644 et mort en 105/723. Ce
personnage est devenu légendaire en raison de sa passion
amoureuse. Il fut le rawi de Gamil Butayna (voir infra, la note
196).

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

surnom signifierait «contrefait». Il fait partie des poétes
mubadramiin puisqu'il est mort vers 59/678. Il est considéré
comme le rawi de Zuhayr b. Abi Sulma. Dans les ouvrages
de biographies, le personnage est présenté sous un jour tres
défavorable. La méchanceté de ses satires était si redoutée
qu'on lui faisait des cadeaux pour s'en préserver. Les critiques
arabes en général font grand cas du talent poétique
d'al-Hutay'a et le proposent a l'imitation des poétes moder-
nes. Voir notamment, Ibn Sallam, Tabagat, p.93 sq. et Isfahani,
Agani, t. 1I, p.41-59.

169 C'est le premier vers de la célebre mu‘allaga qui débute ainsi:

«Qifa nabki min dikra habibin wa manzili»

181


http://www.tcpdf.org

182

MATHIEU GUIDERE

Al-Asma“ dit:
— Le meilleur descripteur d’'une monture est ‘Uyayna b. Mirdas, connu sous le nom de
Fuswa 7%, Et le meilleur descripteur d’une chamelle dans la gasida est al-Ra‘i. Dans les

poeémes en ragaz, c’est Ibn Laga’ al-Taymi dont le prénom est ‘Umar 7!,

Al-Asma‘i demanda un jour:

— Quelle est la meilleure tribu arabe en poésie ?

On répondit:

— Ceux qui ont de grands yeux et qui vivent a I’ombre des palmiers, c’est-a-dire les
Ansar 172,

Il répliqua:

— On dit que ceux qui ont les yeux bleus et qui vivent a la racine des acacias sont meilleurs.
Il désignait par 1a les Banii Qays b. Ta‘laba !73. Il cita ensuite parmi leurs poctes: al-

Muraqqis '74, al-A%$a 7> et al-Musayyab b. ‘Alas !7°,

Al-Asma‘i nous rapporta d’aprés Ibn Abi-1-Zinad le récit suivant:
On déclama un jour des vers de ‘Amr b. al-‘As '77 4 Hassan (b. Tabit) '78. Celui-ci dit:

— Ce n’est pas un pocte mais un sage.

Al-Asma‘i raconta qu’on demanda un jour 2 al-Ahtal ! son avis concernant la poésie de

Kutayyir 80, et qu’il répondit:

— Ce sont des vers du Higaz '8! qui chassent le froid.

170 Fuswa ou Faswa est le nom sous lequel est connu ‘Uyayna
b. Mirdas b. ‘Amru b. Ka‘b b. ‘Amru des Tamim. Poéte arabe
muhadram, célébre pour ses satires grossiéres (habit al-higa’) et
ses excellentes descriptions de chameaux. Il n'est pas compté
parmi les fuhil-s car il était mugill (voir Isfahani, Agani, t. XIX,
p. 143-146).

17 pogte arabe du 1¥7/vie siécle. Gumahi (Tabagdt, p.363-372) le
range dans la quatrieme classe des fuhil-s islamiques. Il doit
surtout sa notoriété aux invectives qu'il échangea avec Garir.
Il serait mort a al-Ahwaz, & une date inconnue.

172 Al-Ansar («les auxiliaires») est la désignation usuelle des
habitants de Médine qui soutinrent Muhammad, ainsi distingués
des muhagirin ou «émigrants», c'est-a-dire des partisans
mekkois. Ce nom (Ansar) se substitua a celui de Banii Qayla
(Aws et Hazrag).

73 Sur cette tribu, voir les notes 147 et 157.

7% Al-Muraqqi$ est le surnom sous lequel sont connus deux
poétes arabes antéislamiques. Il s'agit ici d’al-Muraqgi$ al-Ak-
bar, poéte guerrier, qui participa a la fameuse guerre
d'al-Bastis. Voir Isfahani, Agani, t. VI, p.121-128. Voir aussi
supra, la note 54.

75 1] s'agit, bien sar, de «A€a Qays». Voir a ce sujet, la note
47.

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

176 pote antéislamique dont le prénom est Zuhayr. Il est I'oncle
maternel du poéte al-A‘$sa, qui fut son transmetteur. Voir
al-Muwassah, p.51, et Mu‘Sam al-Su‘ard’, p. 386.

‘Amr b. al-As, de la tribu de Qurays, compagnon du Prophéte
et général conquérant de I'Egypte, mort en 43/663. Il avait la
réputation d’étre un des plus habiles politiques de son temps,
surtout a la suite du célébre épisode de l'arbitrage entre
Mu‘awiya et ‘Ali. Le jugement de Hassan référe a cette
notoriété de sagesse-habileté déja bien acquise de son vivant.
Voir supra, la note 52.

Voir supra, la note 77.

Voir supra, la note 166.

Al-Higaz forme la région nord-ouest de la péninsule Arabique.
Lieu de la Révélation (manzil al-wahy) et Terre sainte de l'islam
(al-bilad al-mugaddasa). Des les premiers si¢cles de I'hégire, le
Higaz devient la référence en matiere de rite (cf. Malik), mais
aussi en ce qui concerne la poésie et la langue arabes. Les
tribus du Higaz (Qurays, Aws, Hazrag, Sulaym, Hudayl, Taqif
et ‘Udra) sont ainsi valorisées et données en exemple aux
dépens d'autres tribus plus importantes et plus actives,
notamment celles du Sud (Yémen).

17

3

17,

@

17

<

181

S

18


http://www.tcpdf.org

182
183

184
185

186

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

Al-Asma‘i me dit un jour:

— N’as-tu pas senti que Layla (al-Ahyaliyya) '8 est meilleure poétesse qu’al-Hansa’ 337

Une autre fois, il me dit:

— Al-Zibrigan '8 est un cavalier poete, mais il est laconique.

Et il ajouta:

— Malik b. Nuwayra '3 est un poete cavalier qui est prolifique.

I1 dit aussi:

— Il n’est point de tribus aussi nombreuses que celles de Kalb et des Banii Sayban et ayant
aussi peu de poésie. Kalb '8¢ ne posseéde aucun poete antéislamique ancien et elle est quatre

fois plus grande que Sayban !87.

Abu Hatim rapporte d’aprés al-Asma‘c qu'on demanda un jour a Hassan:

Qui est le plus poete de tous?

Parmi les tribus, lui dit-on.

Hudayl 38, répondit-il.
Al-Asma‘“i ajouta:

Le plus poete parmi les individus ou les tribus ?

— Ils sont quarante poetes remarquables. Tous sont des coureurs. Il n’y a point de cavalier

parmi eux.

Abu Hatim dit:

— Je demandai a al-Asma‘i qui était le plus poete parmi les individus.

Voir supra, la note 151.

Al-Hansa' (la gazelle), poétesse arabe de la tribu des Bani
Sulaym, célebre pour ses thrénes et ses jactances, morte a la
fin du califat de ‘Umar (vers 24/644). Bien que la tradition en
fasse une poétesse musulmane qui exhorte ses fils a mourir
pour la nouvelle foi, sa poésie est entierement tournée vers
I'époque antéislamique et sa vision de I'existence est celle de
I'ancienne Gahiliyya. La comparaison esquissée ici par Asma‘i
entre al-Hansa' et Layla al-Ahyaliyya sera un lieu commun de
la critique arabe ultérieure.

Voir al-Amidi, al-Mu'talif wa l-mubtalif, p. 128.

Malik b. Nuwayra b. Gamra b. Saddad b. Ta‘aba, frére du
poéte Mutammim et chef des Banii Yarbdl, I'une des tribus
les plus puissantes de la confédération des Tamim. Mort
pendant les guerres de la ridda en l'an 11 de I'hégire. Voir
Marzubani, Mu‘am al-Su‘ard’, p.360.

Les Banii Kalb constituent le groupe le plus puissant des
Quda‘a. Ils sont d'origine yéménite, mais pour des raisons po-
litiques, prétendent parfois appartenir aux Arabes du Nord et

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

187

188

méme a Qurays (cf. Ibn al-Kalbi, Gamharat al-nasab). lls furent
les principaux soutiens de la dynastie umayyade pendant
plusieurs décennies (sous Mu‘awiya, Yazid, Mu‘awiya II,
Marwan). Des conflits d'intéréts les amenérent a s'opposer aux
Qays et a saffronter par factions politiques interposées. Ils y
eut méme des ayyam célebres entre les deux clans (le dernier
est Yawm Bandt Qayn). Les Kalb perdent de leur importance
sous les Abbassides et passent définitivement au second plan
dans lhistoire des Arabes.

Voir supra, la note 89.

Tribu de I'Arabie du Nord, dans le voisinage de La Mecque
et d'al-Ta'if, trés étroitement apparentée aux Quray$ et donc
au Prophete. Les Hudaylites sont renommés parmi les tribus
arabes pour leur féconde poésie et leur diwan tribal est le seul
a avoir survécu in extenso. Parmi leurs poétes fuhil-s, on trouve
Abli Hiras, Abt Du'ayb, Abli Kabir et Abd Sahr (voir supra,
les notes 88, 89 et 90). Sa distinction ici na donc rien d’éton-
nant, surtout dans la bouche du panégyriste attitré — et officiel
- du Prophéte, Hassan b. Tabit.

183


http://www.tcpdf.org

Il répondit:

— Hassan ' ne dit rien 2 ce sujet. Pour ma part, je pense que c’est al-Nabiga al-Dubyani !°

MATHIEU GUIDERE

0

méme s’il a dit peu de poésie et ce, parce qu’il a commencé sa carriere a cinquante ans.

Il ajouta:
— Al-Nabiga al-Ga‘di ! s’est tu pendant trente

ans apres avoir dit de la poésie; ensuite il

fut de nouveau inspiré. Ses premiers poemes sont excellents et éloquents, mais les derniers

sont médiocres et plagiés.

Abu Hatim précise :

— Al-Nabiga commenca a dire de la poésie a trente ans, s’est tu pendant trente ans, puis

excella de nouveau pendant trente ans.

N

Je demandai a al-Asma‘i '92:
— Que penses-tu de la poésie d’al-Farazdaq '°3?
— Les neuf-dixiemes de sa poésie sont plagiés,

Puis il ajouta:

me répondit-il %4,

— Quant a Garir ', il a trente poémes dans lesquels je n’ai trouvé qu’un seul hémistiche

plagié. Il s’agit peut-&tre d’une simple coincidence.

— Quel est cet hémistiche ? lui demandai-je.
— C’est de la satire, dit-il. »

Mais il ne le cita pas.

Abu Hatim dit:

— Jai retrouvé moi-méme cet hémistiche dans la poésie de Garir.

Abii Hatim rapporte qu’al-Asma‘ dit:

— Je crois que Gamil b. Ma‘mar !°° est né avant 1’avénement de I’islam.

189 Voir supra, la note 52.

1% Voir supra, la note 39.

U Voir supra, la note 39.

192 C'est Abl Hatim qui parle.

193 Voir supra, la note 76.

19 Voir une citation qui conforte ce jugement dans Marzubani,
Muwassah, p. 141: «Nous autres poétes, nous sommes plus vo-
leurs que les bijoutiers, disait al-Abtal.»

195 Voir supra, la note 23.

19 poete arabe du 1°7/vi® siécle qui serait né, contrairement & ce

184 que pense Asma‘, bien apres l'avénement de l'islam, vers 40/

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

660 dans le Higaz et il est mort jeune en Egypte en 82/701.
Cest le plus célébre représentant de la poésie d’amour ‘udrite.
Et bien que la majorité de sa poésie soit dédi¢e au gazal (de
sa contribule Butayna), on sait qu'il fut expert en fahr et en
higd’ et qu'il composa de nombreux panégyriques a la gloire
du gouverneur ‘Abd al-‘Aziz b. Marwan. Le diwan de Gamil
fut transmis par son rawi, le poéte Kutayyir ‘Azza (voir supra,
la note 166) et étudié par des philologues comme Ibn al-Anbari
et Ibn Durayd, mais il ne nous a pas été conservé.


http://www.tcpdf.org

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

Il dit aussi:
— Al-Ahwas 7 est un innovateur. Il est né a Qiba’ et y a vécu jusqu’d sa mort.

D’apreés al-Asma‘i, quelqu’un a dit que «Kutayyir Kurbaq» signifiait: «un propriétaire de
boutique », c’est-a-dire celui qui vend du fil et de la résine.

Al-Asma‘“ dit:

— Abu Du’ayb % était le transmetteur de Sa‘ida et I’a beaucoup aidé dans sa poésie, surtout
pour les rimes.

Al-Asma‘ insista sur ce point et trouva excellent un poéme rimant en gim d’Abu Du’ayb.
Il dit a ce sujet:

— Personne ne peut rivaliser avec al-Sammah ' dans les poemes rimant en gim et en zay,

N

excepté Abu Du’ayb qui excella a un point inégalable dans cette gasida:

Les chamelles accroupies par terre sous effet du sommeil %,

Abii Hatim rapporte qu’al-Asma‘T dit:
— Al-Namir b. Tawlab 2! est mi-islamique mi-antéislamique.

Al-Asma‘i raconta ensuite qu’al-Farazdaq demanda un jour a sa femme Nawar:
— Comment trouves-tu ma poésie par rapport a celle de Garir?

— 1l en a partagé le plus doux et ’a emporté dans le plus amer, lui répondit-elle 2°2,

Abii Hatim rapporte aussi qu’al-Asma‘ dit avoir entendu Abiui Sufyan b. al-‘Ala’ demander
a Ru’ba 293:

— Que penses-tu des ragaz d’Abu 1-Nagm 2%4?

197 Al-Ahwas al-Ansari est un poéte de la tribu des Banl Dubay‘a. 202 Malgré son laconisme, cette anecdote rappelle étrangement

Il est né vers 35/655 et mort en 110/728. Il vécut principale-
ment dans les cercles raffinés de Médine et fut l'une des
figures de la poésie érotique citadine de I'époque.

lhistoire légendaire de la joute poétique entre Imru’-I-Qays
et ‘Algama al-Fahl, avec Umm Gundub — épouse du premier
- comme arbitre. Celle-ci, moins subtile que la femme de Fa-

198 Voir supra, la note 90.
199 Voir supra, la note 57.
20 1] s'agit du second hémistiche d'un vers d'Abi Du’ayb. Voir le

razdaq, avait proclamé la supériorité du rival de son mari,
ce qui lui valut d'étre répudiée sur le champ.
203 Voir supra, la note 141.

Diwan, p.55: 204 pour la biographie du pogte, voir supra, la note 121. I ne

Ka'anna tigala -muzni bayna tadaru‘i
Wa Samata barkin min gudami labigu

20 Al-Namir (ou Namr) b. Tawlab al-‘Uqli, Abi Rabi‘a, est un

podte arabe muhadram, mort avant 23/644 & Basra. Gumahi
(Tabagat, p.134-137) le place dans la huititme classe des
poétes antéislamiques.

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

faut pas se méprendre sur la signification de la scéne rap-
portée ici: elle s'inscrit dans l'opposition entre Mudar et
Rabi‘a, puisque Ru’ba n'est que I'héritier du don de son pére

al-‘Aggag, dont la rivalité avec Abd [-Nagm sur le mirbad est
célebre. Voir Isfahani, Agani, t. IX, p.77-83.


http://www.tcpdf.org

MATHIEU GUIDERE

Et Ru’ba de répondre, en signe d’appréciation:
— Maudit soit cet excellent vers dans lequel il dit:

Louange & Dieu le donateur généreux .

Al-Asma‘ nous dit:
— Al-Kumayt b. Zayd ?°® n’est pas une preuve car c’est un innovateur, ainsi
qu’al-Tirimmah 207,

Il ajouta:

208 est une preuve car c’est un Bédouin. Mais ses poémes ne ressemblent

— Du I-Rumma
pas & ceux des Arabes..., excepté un seul dans lequel il dit: «Pour Abii Gassan, ’acces

est interdit 299,

205 Ce vers est tiré d'une longue argiiza connue sous le nom 27 Al-Tirimmah b. Hakim b. al-Hakam b. Nafar b. Qays de la

d'Umm al-ragaz (le nom a été donné justement par le dit Ru'ba) tribu de Tay'. Surnommé Abli Nafar et Abli Dubayba. Poete
et qu'Abll I-Nagm récita devant le calife umayyade Hisam. Voir harigite de Kiifa célebre pour ses poésies partisanes et ses
Isfahani, Agani, t. IX, p.10 et p.8l. harangues politiques. Mort aux alentours de 79/689. Il est

206 pogte arabe de Kufa, partisan des ‘Alides et ayant vécu sous considéré par Isfahani comme l'un des poetes fuhiil-s de l'islam
les Umayyades (né en 60/680 et mort en 126/743). Le juge- (voir Agani, t. X, p.156-159). Contemporain de Di [-Rumma
ment d’Asma‘T est motivé ici par le fait qu'al-Kumayt s'initia a et d'al-Kumayt, et disciple de Ru’ba. Outre son engagement
la poésie et a la langue des Bédouins de facon indirecte (il politique, les critiques anciens n'‘apprécient pas sa poésie pour
n'a pas vécu parmi eux dans le désert). Son association au son emploi excessif de garib (termes rares). Voir Isfahani, Agani,
harigite al-Tirimmah vient du fait qu'ils s'étaient unis dans leur t. X, p. 156-159.
hostilité aux Umayyades. De plus, «l'innovation» dont parle  2°% D |-Rumma («celui & la cordelette») est le sobriquet du poéte
Asma‘i concerne la nature méme de leur poésie qui s'appa- arabe Gaylan b. ‘Ugba, né probablement en 77/696 et mort
rente davantage aux harangues (hutab). Al-Kumayt, surtout, vers 117/735. 1l aurait été le transmetteur (rawi) du poéte
avait un talent oratoire indéniable qui transparait dans ses al-RaT et connut une large audience auprés des lexicographes
poémes au point que certains critiques les assimilent a des en raison de la virtuosité et de la richesse de son vocabu-
discours politiques. De nombreux philologues et poétes, a la laire. I est considéré comme le dernier poete digne de servir
suite d'al-Asma‘i, lui reprochent des plagiats (voir par ex. de «preuve» en langue, c'est-a-dire de «hugga».
Marzubani, Muwassah, p.191-198) et ne le jugent pas digne, 2% Il s'agit du second hémistiche d'un vers de Du [-Rumma; voir
malgré son ancienneté, d'étre cité comme «hugga» (preuve). le Diwan, p.185:
Voir Ibn Sallam, Tabagat, p.268-269 et Ibn Qutayba, al-Si‘r wa Inna |-‘iraqa li-ahli lam yakun watana

ﬂ [-Su‘ard’, p.562-566. Wa I-babu dina Abi Gassana masdidu.

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidere


http://www.tcpdf.org

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

ANNEXE 1

Les poetes dans fuhilat al-su‘ara’

Sfuhiul-s Non fuhil-s Quasi fuhil-s Autres
1. Imru’-1-Qays Zuhayr b. Abi Kab b. Guayl Hatim al-Ta’i
Sulma

2. Al-Nabiga ‘Amr b. Sa‘s Ibn Ahmar al-Bahili Mu‘aqqar al-Bariqi
al-Dubyani al-Asadi

3. ‘Algama b. ‘Abda ‘Amr b. Kultim al-Huwaydira Huffaf b. Nadba

4. Tufayl al-Ganawi ‘Adiyy b. Zayd Garir ‘Antara

5. Aws Abii Zubayd al-Farazdaq al-Zibrigan b. Badr

6. Al-Nabiga al-Ga‘di ‘Urwat b. al-Ward al-Ahtal ‘Abbas b. Mirdas

7. Al-Harit b. Hilliza al-Muhalhil al-Aswad al-Nahsali Bisr b. Abi Hazim

8. Al-Musayya Abu Du’ad Garada b. ‘Amila ‘Umayra b. Tariq
b. “‘Alas al-‘Anzi al-Yarbui

9. Hassan b. Tabit al-Aglab Aws b. Galfa’ Ziyad al-A‘Sam

al-Hugaymi

10. Qays b. al-Hatim Labid b. Rabi‘a Salama b. Gandal ‘Abd Bani-l1-Hashas

11. Al-Muraqqi$ Kab b. Zuhayr Umayya Abu Dulama
al-Akbar b. Abi-I-Salt

12. Al-Muraqqi$ Qahif al-‘Amiri Humayd b. Tawr Abu ‘Ata’ al-Sindi
al-Asgar

13. Ibn Qami’a Abi-1-Nagm ‘Umar b. Abi Rabi‘a

14. Al-Sammah Sulayk b. Salaka Fudala b. Surayk

15. Muzarrid b. Dirar Ibn Buraqa Ibn al-Ruqayyat

al-Hamadani

16. Malik b. Huraym Hagiz al-Tamali Ibn Harma

17. Aba Du’ayb Ta’abbata Sarran Ibn Udayna

18. Sa‘ida b. Guayya al-Sanfara Tufayl al-Kinani

19. Abu Hiras Yazid b. Dabba
al-Hudali

20. Asa Hamadan Ru’ba

21. Kab b. Sa‘d Abu Nuhayla
al-Ganawi

22. Hira§ b. Zuhayr Gandal al-Tahawi
al-‘Amiri

23. Al-Mutalammis Abi Tawq

24. Durayd b. Hutam al-Mugasi‘i
al-Simma

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére

187


http://www.tcpdf.org

188

MATHIEU GUIDERE

25. Asa Bahila

Ibn Mufarrig

26. Wuld ‘Aggag

‘Amr b. al-‘As

27. Al-Ra1

al-Tirimmah

28. Ibn Mugbil

‘Uyayna b. Mirdas

29. Hinzar

Ibn Laga’ al-Taymi

30. Layla al-Ahyaliyya

Malik b. Nuwayra

31. Al-Hansa’ Gamil b. Ma‘mar
32. Sawwar b. al-Haya al-Ahwas
33. Fahsam Abu Du’ayb

Du-1-Rumma

ANNEXE 2

Les classes des fuhiil-s chez Ibn Sallam
al-Gumahi (Tabagqat fuhil al-su‘ara’)

Les fuhul-s de
I’ Antéislam

Les fuhul-s de I’islam

Les autres classes de
Sfuhil-s

La premiere classe

La premiere classe

Les poetes de thrénes

Imru’-1-Qays

Garir

Mutammim b. Nuwayra

al-Nabiga al-Dubyani

al-Farazdaq

al-Hansa’

Zuhayr b. Abi Sulma

al-Ahtal

Aa Bahila

al-A‘sa

al-Ra‘1

Kab b. Sa‘d al-Ganawi

La deuxieme classe

La deuxieme classe

Les poetes de Médine

Aws b. Hagar

al-Ba‘it al-Mugasi‘i

Hassan b. Tabit

Bisr b. al-Mu‘tamir

al-Qutami

Ka b. Malik

Ka‘b b. Zuhayr

Kutayyir

‘Abd Allah b. Rawaha

al-Hutay’a

Du-1-Rumma

Qays b. al-Hatim

Abu Qays b. al-Aslat

La troisieme classe

La troisieme classe

al-Nabiga al-Ga“di

Kad b. Gu‘ayl

Abt Du’ayb al-Hudali

‘Amr b. Ahmar al-Bahili

al-Sammah b. Dirar

Sahim b. Watil al-Riyahi

Labid b. Rabi‘a

Aws b. Mugrd’

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére


http://www.tcpdf.org

LE LIVRE DES POETES FECONDS D’AL-SIGISTANI

La quatrieme classe

La quatrieme classe

Les poetes de La Mecque

Tarafa b. al-‘Abd

Nahsal b. Harri

‘Abd Allah b. al-Zab‘ari

‘Ubayd b. al-Abras

Humayd b. Tawr

Abu Talib

‘Algama b. ‘Abda

al-Ashab b. Ramila

al-Zubayr b. ‘Abd al-Muttalib

‘Adiyy b. Zayd

‘Amr b. Laga’ al-Taymi

Abu Yusuf b. al-Harit

La cinquieme classe

La cinquieme classe

Musafir b. Abi ‘Amr

Hidas b. Zuhayr

Abi Zayd al-Ta’i

Dirar b. al-Hattab al-Fihri

al-Aswad b. Ya‘fur

al-Mugir al-Saluli

Abi ‘Azza al-Gumahi

al-Muhabbal al-Sa‘di

‘Abd Allah b. Humam

‘Abd Allah b. Hudafa

Tamim b. Mugbil

Nuwayfi b. Laqit al-Asadi

Hubayra b. Abi Wahb

La sixieme classe

La sixieme classe

Les poetes de Ta’if

‘Amr b. Kultam

Ibn Qays al-Ruqayyat

Abi-1-Salt b. Abi Rabi‘a

al-Harit b. Hilliza

al-Ahwas al-Ansari

Umayya b. Abi-l-Salt

‘Antara b. Saddad

Gamil

Abii Mihgan al-Taqafi

Suwayd b. Abi Kahil

Nusayb

Gaylan b. Salama

Kinana b. ‘Abd Yalil

La septieme classe

La septieme classe

Les poetes du Bahrayn

Salama b. Gandal

al-Mutawakkil al-Layti

al-Mutaqqaf al-‘Abdi

Husayn b. al-Himam

Ibn Mufarrig al-Humayri

al-Mumazzaq al-‘Abdi

al-Mutalammis

Ziyada al-A‘Sam

al-Mufaddal al-Nakri

al-Musayyab b. ‘Alas

‘Adiyy b. al-Riga“

La huitieme classe

La huitieme classe

Les poetes juifs

‘Amr b. Qami’a

‘Aqil b. ‘Algama

al-Samaw’al

al-Namir b. Tawlab

Busama b. al-Gadir

al-Rabi‘ b. Abi-1-Haqiq

Aws b. Galfa’

Sabib b. al-Barsa’

Kad b. al-ASraf

‘Awf b. ‘Atiyya b. al-Hara’

Qirad b. Hana$

Surayh b. ‘Imran

La neuvieme classe

La neuvieme classe

Su‘ayya b. ‘Arid

Dabi¢ b. al-Harit al-Bargumi

al-Aglab al-“Igli

Abii Qays b. Rifa‘a

Suwayd b. Kurd’ al-‘Akli

Abi Nagm al-Igli

Abii-1-Dayyal

al-Huwaydira

al-‘Aggag

Dirham b. Zayd

Sahim ‘Abd Bani-lI-Hashas

Ru’ba b. al-‘Aggag

La dixieme classe

La dixieme classe

Umayya b. Hartan al-Askar

Muzahim b. al-Harit

Hurayt b. Mihad

Yazid b. al-Tatriyya

al-Kumayt b. Ma‘ruf

Abu Du’ad al-Ru’asi

‘Amr b. Sa’s

al-Qahif al-‘Aqili

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidere

189


http://www.tcpdf.org

MATHIEU GUIDERE

Indications bibliographiques

Amidi, al-Mu’talif wa l-muhtalif, éd. Farag, Le Caire, 1961.

Asma“, Fuhulat al-Su‘ara’, al-Matba‘a al-muniriyya, Le Caire, 1953.

Bagdadi, Hizanat al-adab, éd. Bilaq, 1881 (rééd. Le Caire, 1928).

Gumabhi, Tabagat fuhil al-su‘ara’, Le Caire, 1974, 2 t. (ou éd. Djedda, 1980).

Ibn al-Kalbi, Gamharat al-nasab, éd. Caskel, Leyde, 1966.

Ibn Manzur, Lisan al-‘Arab, Dar Sadir, Beyrouth, 1955, 14 vol.

Ibn Qutayba, al-Si‘r wa l-$u‘ard’, éd. De Geeje, Leyde, 1900 (ou éd. du Caire, 1950).

Ibn Hallikan, Wafayat al-A‘yan, éd. du Caire, 1948 (ou éd. Beyrouth, 1969).

Isfahani, Kitab al-agani, éd. Bulaq, Le Caire, 1963, 21 vol. (ou éd. Beyrouth, 1968, 23 vol.).
Marzubani, al-Muwassah, Le Caire, 1924, et Mu‘¢am al-su‘ara’, éd. Farag, Le Caire, 1960.
Mufaddal, al-Mufaddaliyyat, éd. Sakir et Haran, Le Caire, 1943.

Qurasi, Gamharat as‘ar al-‘Arab, Dar Sadir, Beyrouth, 1963 (ou éd. Bigawi, Le Caire, 1981).
Santarini, al-Dahira, éd. Lévi-Provencal, Le Caire, 1945.

Suyiiti, Bugyat al-wu‘at, Le Caire, 1965.

Tabari, Tarih al-rusul wa I-mulitk, éd. De Goje, Leyde, 1901.

Yaqut, Mu‘gam al-udaba’, éd. Margoliouth, Leyde, 1931.

Encyclopédie de l’islam (EI), nouvelle édition, Brill, Leyde, 1960-2000.

190

Anlsl 37 (2003), p. 157-190 Mathieu Guidére


http://www.tcpdf.org



