
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 37 (2003), p. 157-190

Mathieu Guidère

Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


Annales islamologiques 37—2003

157

Mathieu GUIDÈRE

Le livre des poètes féconds
ou la fécondité des poètes
d’al-SiÏistænî

V OICI un texte bien particulier, dont le contenu truffé de noms propres et de références
poétiques est encore à interroger dans le détail: pourquoi ce titre (FuÌºlat al-‡u©aræ’)
et de quand date le traité? Qui sont ces poètes et pourquoi sont-ils ainsi distingués?

Selon quels critères et dans quel but sont-ils ici rassemblés? Voilà des questions qui n’inté-
ressent pas seulement les poéticiens.

À partir des recherches menées sur divers recueils biographiques, sur tel ou tel personnage,
tel ou tel poète, émergent quelques données sûres. C’est avant tout l’un des premiers –
sinon le premier – traité de poétique arabe 1. Il nous vient du milieu des transmetteurs de
poésie, plus précisément des milieux baÒriens, dans la seconde moitié du deuxième siècle
de l’hégire (vers 170/785).

Composé d’une suite d’avis critiques sans lien apparent, ce traité fut à l’origine de
multiples controverses: qui est le meilleur poète? Quel est le meilleur vers de poésie? Qui
a plagié qui? Quelle est la meilleure tribu arabe? etc. Des controverses auxquelles, on s’en
doute, n’était pas étrangère l’autorité même de l’auteur, al-SiÏistænî 2, ni celle de l’instigateur
de l’œuvre, son maître al-AÒma©î 3.

Dans ce traité, Abº Îætim al-SiÏistænî transmet fidèlement les propos du maître. La
problématique centrale de l’ouvrage porte sur la «fécondité» (al-fuÌºla). Les deux hommes
passent ainsi en revue pas moins de cent poètes, la question posée étant toujours la même:

1 Voir à ce sujet la préface et la postface de l’édition arabe de
ce texte par MuÌammad ©Abd al-Mun©im ⁄afæÏî et ™aha
MuÌammad al-Zînî, al-Ma†ba©a al-munîriyya, Le Caire, 1953.

2 Abº Îætim Sahl b. MuÌammad b. ©UÚmæn al-SiÏzî est connu
sous le nom d’al-SiÏistænî. Il est né vers 165/781 et mort en
255/869. C’est un philologue arabe de Bassora, qui fut disciple
d’al-AÒma©î et le transmetteur de son enseignement. Il est
célèbre pour sa connaissance approfondie des œuvres des
anciens poètes, de leur vocabulaire et de leur prosodie. On
lui attribue de nombreux traités de lufia dont: Kitæb al-a∂dæd

et Kitæb al-na≈l. Voir à ce sujet l’introduction de l’édition de
MuÌammad ©Abd al-Qædir AÌmad, FuÌºlat al-‡u©aræ’, Le Caire,
1991.

3 C’est Abº Sa©îd ©Abd al-Malik b. Qurayb b. ©Abd al-Malik
b. AÒma© b. MuÂahhar b. RiyæÌ b. ©Amr b. Mu©add b. ©Adnæn,
connu sous le nom d’al-AÒma©î al-Bæhilî (123/740-213/828).
Voir Ibn ⁄allikæn, Wafæyæt al-a©yæn, t. 1, p. 516-520. Voir aussi
la biographie d’al-AÒma©î dans al-Suyº†î, Bufiyat al-wu©æt, p. 213.
Voir enfin l’Encyclopédie de l’islam, nouvelle édition, t. I,
p. 739-741.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

158

être ou ne pas être faÌl. Ce sont là les deux facettes d’une problématique dont nous aimerions
exposer ici les principaux traits, afin de préciser le sens et la portée de la fuÌºla dans la
poétique arabe ancienne.

L’examen des réponses faites par AÒma©î aux questions posées, par SiÏistænî permet de
donner une première définition de la fuÌºla. Celle-ci est d’abord liée à une thématique qui
lui est spécifique. AÒma©î expose les sujets qu’il convient d’aborder dans sa poésie si l’on
veut accéder à la fuÌºla: «La meilleure voie poétique est celle des poètes fuÌºl-s tels que
Imru’-l-Qays, Zuhayr et al-Næbifia; elle comporte la description des demeures et du voyage,
la satire, le panégyrique, l’évocation des femmes et du vin, des chevaux et des batailles,
enfin l’éloge de soi et des siens 4.» La voie des fuÌºl-s est ainsi celle de «la poésie du
chameau et du désert». Suivre ce chemin, c’est marcher sur les traces des fuÌºl-s pour être
un faÌl. Cette recommandation sera sans cesse reprise par les critiques ultérieurs pour cul-
miner en dogme chez Ibn Qutayba 5.

Mais d’autres critères jouent un rôle sélectif et définitoire du poète faÌl. Au premier
rang de ces critères se trouve la quantité, trait caractéristique de la fuÌºla. Par quantité, il
faut entendre à la fois le nombre de poèmes par poète et le nombre de vers par qaÒîda.
Pour le critique, la fécondité du poète est proportionnelle à sa production: «S’il [Ibn Íandal]
avait ajouté quelques poèmes, il aurait été faÌl 6.» Il existe même un seuil d’accès à la
fuÌºla du point de vue quantitatif: «S’il [al-Bæriqî] avait produit cinq ou six qaÒîda-s de
plus, il aurait été un faÌl 7.» Si l’on en croit AÒma©î, ce seuil doit être fixé à vingt poèmes
au minimum: «S’il [al-HuÏaymî] avait produit vingt qaÒîda-s, il aurait rejoint les fuÌºl-s 8.»

Le critère de la quantité est néanmoins inséparable de celui de la qualité. Car il ne suffit
pas de produire un nombre déterminé de poèmes d’une certaine longueur; encore faut-il
qu’ils soient d’excellente facture. Le critique n’a de cesse d’insister sur cette corrélation
pour lui fondamentale: «S’il [al-Îuwaydira] avait dit cinq autres qaÒîda-s de la même qua-
lité que celle-ci, il aurait été un faÌl 9.» La citation systématique d’une référence poétique
précise, c’est-à-dire d’une pièce révélatrice de fuÌºla selon le critique, illustre bien le lien
intime instauré entre le critère quantitatif et le critère qualitatif.

Tels qu’ils sont présentés par les critiques arabes, les deux traits (quantité et qualité)
sont, en tout état de cause, caractéristiques des seules productions poétiques antéislamiques;
autrement dit, ils sont spécifiques aux poètes anciens. Et de fait, le critère de l’ancienneté

4 Cité par Marzubænî, al-Muwa‡‡aÌ, Le Caire, 1924, p. 62.
5 Ibn Qutayba, Kitæb al-‡i©r wa l-‡u©aræ’, éd. De Gœje, Leyde, 1900

(ou éd. du Caire, 1950), p. 22: «Les nouveaux poètes ne
doivent pas quitter la voie des Anciens. Ils ne doivent pas
s’arrêter sur des édifices encore debout, car leurs prédéces-
seurs se sont arrêtés seulement sur les vestiges effacés. Ils ne
doivent pas entamer leur voyage à dos d’âne ou de mulet,
car leurs prédécesseurs l’ont fait à dos de chameau et de
chamelle. Ils ne doivent pas enfin boire aux sources douces,
car les Anciens ont puisé dans les puits profonds…».

6 AÒma©î, FuÌºlat al-‡u©aræ’, al-Ma†ba©a al-munîriyya, Le Caire,
1953, p. 121 (éd. MuÌammad ©Abd al-Qædir AÌmad). De ce
point de vue, le poète muqill est le contraire du faÌl.

7 Ibid., p. 119.
8 Ibid., p. 121.
9 AÒma©î, FuÌºlat, p. 114. Il dit exactement la même chose du

poète al-Mæzinî; cf. p. 115.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

159

est ici déterminant: le poète faÌl est avant tout un poète de l’Antéislam (al-Íæhiliyya), et
les critiques sont réticents à considérer comme fuÌºl des poètes postérieurs:

«Je lui demandai: et Íarîr, al-Farazdaq et al-A≈†al, sont-ils des fuÌºl? Il me répondit:
– Ceux-là, s’ils étaient antéislamiques, ils auraient eu une grande renommée. Mais je
n’en dis rien, car ce sont des poètes de l’ère islamique 10.»

Dans le cadre de cette poétique, le qidam se réfère non seulement à l’ancienneté temporelle,
mais aussi à la primauté poétique: «La poésie d’al-Ræ©î ressemble davantage à celle des
Anciens et des Premiers [poètes] 11.» Dans cette perspective, Imru’-l-Qays est le plus faÌl de
tous: d’une part, parce qu’il est le plus ancien poète arabe; d’autre part, parce qu’il est le
premier à avoir évoqué dans sa poésie certains thèmes et employé certaines images.

Plusieurs critères entrent en jeu, par conséquent, pour définir la poésie du faÌl, et partant le
faÌl lui-même. Mais il existe une hiérarchie implicite de ces différents critères de jugement.
Le système critique mis en place procède par élimination: en cas d’hésitation ou de litige, la
quantité (al-kamm) prime sur l’ancienneté (al-qidam), laquelle l’emporte sur la qualité (al-
kayf). Ainsi, al-A©‡æ, poète de l’ère islamique, est classé parmi les fuÌºl parce qu’il a une
production poétique abondante 12, alors qu’al-Îuwaydira, poète antéislamique, est déclassé en
raison du nombre restreint de ses poèmes 13. Évidemment, le faÌl est celui qui réunit les trois
traits de poéticité dans leur ordre d’importance, tels Imru’-l-Qays et al-Næbifia 14.

En somme, dans cette poétique, être faÌl implique une identité et une appartenance. L’identité
est celle du verbe, de l’excellence et de la fécondité; elle englobe l’homme et l’œuvre, c’est-à-
dire le poète et sa poésie. L’appartenance est celle de la continuité et de la similitude; elle
renvoie à un temps et à un espace bien précis: le désert de l’Antéislam. Le poète faÌl est ainsi
le prototype de l’Arabe ancien dont la définition même réside dans une parole poétique sans
cesse en quête de perfection. De ce point de vue, la fuÌºla peut être appréhendée comme le
stade ultime de l’exigence poétique, c’est-à-dire comme le summum de la poéticité.

Il est intéressant de constater que ce qui est affirmé à travers les jugements critiques
d’al-AÒma©î, ce sont les vieilles valeurs et croyances de l’Arabie antéislamique, notamment
concernant le pouvoir des poètes 15. Révélateur de cette attitude: le refus, maintes fois
exprimé, d’al-AÒma©î d’apporter sa caution de savant philologue aux querelles théologiques
qui secouaient son époque: «AÒma©î était très réservé dès qu’il s’agissait de commenter le
Coran ou la sunna. Lorsqu’on l’interrogeait là-dessus, il répondait: «Les Arabes utilisent
ce mot en ce sens, mais je n’en connais pas la signification dans le Coran et les

10 Ibid., p. 116.
11 Ibid., p. 115.
12 Voir AÒma©î, FuÌºlat, p. 119 (MuÌammad ©Abd al-Qædir AÌmad).
13 Ibid., p. 114.
14 Ibid., p. 106.

15 Voir à ce sujet I. Goldziher, Abhandlungen zur arabishen
Philologie, t. 1, p. 1-105: Ueber die Vorgeschichte der HiÏæ’-Pœsie,
Leyde, 1896, et B. Farès, L’honneur chez les Arabes avant l’islam,
Paris, 1932, p. 214-218.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

160

Traditions… 16.» Attitude assez audacieuse pour susciter l’inimitié des acteurs de l’exégèse
naissante, attachée, elle, à une union sacrée de la langue arabe et du texte coranique.

Si les motifs religieux sont si absents de ce traité – il n’existe pas de formules
apologétiques – c’est que le contexte d’élaboration de cette poétique est radicalement différent
de celui qui façonnera ultérieurement les esprits et les études critiques. Sans doute la religion
musulmane était-elle présente à l’esprit du poéticien, mais ses jugements montrent clairement
une nette séparation de l’éthique et du poétique. Ils accordent la première place à la langue
arabe dont AÒma©î et SiÏistænî seront, leur vie durant, parmi ses meilleurs connaisseurs et
ses plus ardents défenseurs. Au demeurant, AÒma©î entend bien ne pas rompre avec l’héritage
arabe, cherchant patiemment à affirmer l’importance et l’autonomie du poétique parmi les
composantes de la culture nouvelle. Les grands noms de la Íæhiliyya honnie, y compris
ceux qui luttèrent contre l’islam, sont ainsi cités en exemples et érigés en modèles
(ex. Durayd b. al-∑imma). Les jugements assénés, un à un par AÒma©î, sont doublement
significatifs: ils disent l’autorité incontestable dont jouit le poéticien, mais ils rappellent aussi
l’ancienne Arabie, celle de la parole impérieuse et du culte poétique.

On conçoit mal la force et le caractère ambigu des propos tenus par AÒma©î. En effet, il
ne s’agissait pas simplement d’un débat de spécialistes en poésie, ni même d’un conflit
d’écoles philologiques (Kºfa vs BaÒra). Ce qui était en jeu, au delà des jugements sommaires,
c’étaient deux façons de se représenter la poésie et la langue arabes. Pour AÒma©î, celles-ci
possèdent une valeur propre, qui leur est intrinsèquement attachée et qui est conférée par
l’histoire et par la tradition. Elles ne doivent pas être subordonnées à un quelconque dessein
idéologique, fut-il d’essence religieuse.

De ce point de vue, AÒma©î apparaît comme un poéticien et un transmetteur isolé dans
son milieu. Tous ses confrères ont mis leurs compétences au service du politique, à des
degrés divers. C’est par philologue interposé que les factions se livraient un combat acharné
concernant le problème global de la référence culturelle et, partant, du contenu et de la
signification de la langue coranique. La poésie était censée expliciter le sens du message
révélé et, par ricochet, celui-ci devait conforter telle ou telle valeur particulière. La
désignation, par le spécialiste, de tel poète comme «faÌl», l’affirmation de l’excellence de
telle poésie, de la médiocrité de telle autre, est ainsi un enjeu capital. Il s’agit bien de la
désignation – implicite ou explicite – des corpus (profanes) de référence de la nouvelle
culture. D’ailleurs, une fois désignés comme tels, ceux-ci ne varieront guère par la suite
que dans des proportions minimes.

Doit-on en conclure que Le livre des poètes féconds est unique en son genre? La réponse
est à chercher avant tout dans l’histoire de la critique ancienne. Celle-ci nous dit clairement
que ce traité contient en germe la plupart des problématiques qui seront ultérieurement
développées, qu’il est l’une des pièces essentielles de la poétique médiévale, en somme un

16 Ibn ⁄allikæn, Wafæyæt al-a©yæn, éd. du Caire, 1948 (ou éd. Bey-
routh, 1969), t. 1, p. 518.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

161

livre clef des origines. Mais cette place n’a été acquise qu’au prix d’une distorsion consi-
dérable. Les intentions primitives de l’ouvrage et l’arrière-plan culturel ont été oubliés, parfois
délibérément escamotés, dans le cadre d’une entreprise d’intégration culturelle procédant par
simplification. Ni la forme ni le contenu n’ont été réellement préservés ni continués.

La forme, c’est le questionnement et le dialogue, car la vérité est à chercher, d’abord,
dans l’échange verbal, dans la structure dialogique de ce traité. C’est un phénomène cen-
tral, nous semble-t-il, qui permet, entre autres avantages, d’occulter les intentions du locuteur
au profit d’une lecture en clair, accessible à tous. Car, ne nous y trompons pas, il s’agit
bien pour AÒma©î – et SiÏistænî – de défendre la prééminence et la supériorité de la langue
et de la poésie du NaÏd. Contre celles du Sud (al-Yaman) et contre celles des non-Arabes
(al-©AÏam).

Le traité, dans cette perspective, doit être perçu comme le lieu où le pouvoir linguistique
et culturel s’exprime au travers des distinctions éclatantes (les fuÌºl-s) et des exclusions
humiliantes (les Ìiqæq-s), tant au plan des individus que des tribus. Mais ce contenu latent
ne diminue en rien l’intérêt du discours explicite, c’est-à-dire des avis critiques tels qu’ils
sont énoncés. Traité de poétique sous forme de questions-réponses, parfois à choix mul-
tiples, ces avis se présentent comme autant de jugements immédiatement perçus comme ceux
de l’expert et du savant érudit.

Le texte présenté ici est celui de l’édition la plus récente du texte arabe, établie par
MuÌammad ©Abd al-Qædir AÌmad et parue au Caire en 1991. Elle reprend et complète les
éditions antérieures du traité faites par Charles C. Torrey en 1911 et par MuÌammad ©Abd
al-Mun©im ⁄afæÏî et ™aha MuÌammad al-Zînî en 1953. Le présent travail ne vise pas la
performance traductionnelle ni l’érudition philologique. Nous nous sommes tenus au texte
traditionnel du traité et nous n’avons point cherché à établir une édition critique. Les
annotations visent simplement à éclairer le lecteur sur les lieux, les vers de poésie et les
personnages cités.

Nous nous sommes proposé de serrer le texte au plus près qui, il faut l’avouer, s’y prêtait
bien par son laconisme et sa pauvreté métaphorique. Si le texte peut parfois paraître trop
sec à l’arrivée, c’est que justement, au départ, il n’était nullement enjoué. De plus, la
transcription originale de l’oralité ne pouvait se traduire ici que par des ruptures constantes
de la ligne du sens. Par ailleurs, nous avons choisi de traduire systématiquement faÌl par
«fécond» et fuÌºla par «fécondité», et nous avons veillé à transposer fidèlement le
questionnement initial, car il nous semble significatif de l’entreprise critique en œuvre. Ainsi
traduit, le traité s’apparente à des «causeries à bâtons rompus», mais il possède une logique
et une cohérence indéniables.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

162

Le livre des poètes féconds 17

d’Abº Îætim al-SiÏistænî

Abº Bakr MuÌammad b. al-Îasan b. Durayd al-Azdî 18 rapporta les propos suivants d’Abº
Îætim Sahl b. MuÌammad b. ©UÚmæn al-SiÏzî. Celui-ci dit:
– Plus d’une fois, j’entendis al-AÒma©î ¢Abd al-Malik b. Qarîb préférer al-Næbifia
al-·ubyænî 19 à tous les poètes antéislamiques. L’une des dernières questions que je lui posai,
peu de temps avant sa mort, fut:
– Qui est le premier des poètes féconds?
– Al-Næbifia al-·ubyænî, me répondit-il.
Mais il ajouta peu après:
– Je ne vois point de vers comparable à celui d’Imru’-l-Qays 20:

Par leurs frères, leur aïeul assura leur protection
Aucun des deux camps ne subit le châtiment 21.

17 Le titre original est: FuÌºlat al-‡u©aræ’. Nous l’avons rendu par
les termes «féconds / fécondité», mais nous sommes conscient
de l’approximation de cette équivalence. Voir notre étude de
la notion dans «Les critères de poéticité exemplaire chez les
critiques arabes anciens», BEO, Ifead/Cnrs, nº 49, 1997, p. 177-
233.

18 Philologue et lexicographe arabe né à Bassora en 223/837 et
mort en 321/933. Il fut l’élève du philologue Abº ©UÚmæn
al-U‡nændænî (m. 288/901) dont il a transmis le Kitæb ma©ænî
al-‡i©r, qui lui est parfois attribué. Il fut également le disciple
d’Abº Îætim al-SiÏistænî (m. 255/869), ce qui explique le fait
qu’il soit ici cité comme le rapporteur des propos de ce
dernier. De fait, nous devons la consignation par écrit de ce
traité à Ibn Durayd. Auteur d’un dictionaire monumental de la
langue arabe, al-Íamhara, et de nombreux traités de lufia (Kitæb
al-i‡tiqæq, Kitæb al-malæÌîn, etc.). Parmi ses élèves, l’on compte:
al-Sîræfî, al-Marzubænî, al-IÒfahænî, al-Bafidædî ou encore
al-Qælî.

19 Un des poètes les plus fameux de la Íæhiliyya. Ziyæd
b. Mu©æwiya b. ∆abba, connu aussi sous le nom d’al-Næbifia
al-·ubyænî, est un poète antéislamique dont on ne connaît que
la tranche de sa vie allant de 570 à environ 600. Les traditions
le décrivent comme un habitué à la fois de la cour fiassænide
et de la cour la≈mide. Sa poésie a connu un grand succès:
pas moins de douze riwæya-s et commentaires. Dans la
recension d’al-AÒma©î, le dîwæn d’al-Næbifia ne comprend que
22 pièces et fragments réunis selon les habitudes de l’École
de BaÒra. La critique ancienne est unanime quant à son
excellence poétique: «Al-Næbifia est le meilleur des poètes

quand il est pris de panique» (Afiænî, t. VIII, p. 77 et ⁄izænat
al-adab, t. I, p. 175). Mais AÒma©î semble l’apprécier surtout
pour la qualité de son improvisation (irtiÏæl), garante selon lui
d’authenticité, par opposition à la Òan©a des poètes Zuhayr et
al-Îu†ay’a. Voir à ce sujet, IÒfahænî, Afiænî, t. II, p. 25.

20 Poète préislamique à la biographie incertaine, qui serait mort
vers 560 apr. J.-C. Il aurait eu comme surnoms ·º-l-QurºÌ
(l’homme couvert d’ulcères) et al-Malik al-∂illîl (le Roi errant).
Les détails de sa vie diffèrent d’une biographie à l’autre, mais
toutes sont fortement romancées. Les données concernant les
poètes mis par les informateurs en rapport direct avec lui sont
aussi imprécises qu’incertaines. AÒma©î effectua une recension
des poèmes d’Imru’-l-Qays à partir d’une transmission de
Îammæd al-Ræwiya, pourtant considéré par les BaÒriens comme
un faussaire! Cela expliquerait la prudence d’Ibn Sallæm
al-ÍumaÌî quand il cite Imru’-l-Qays dans sa première classe
des «fuÌºl al-Íæhiliyya». La critique ancienne est loin d’être
unanime au sujet de sa supériorité poétique. La majorité des
savants de Kºfa lui préfère le poète al-A©‡æ; ceux du ÎiÏæz,
le poète Zuhayr; et al-AÒma©î lui-même, on le voit, hésite entre
lui et al-Næbifia. La recension des poèmes d’Imru’-l-Qays faite
par AÒma©î comprend 28 pièces (éd. Slane, Paris, 1837).
L’édition de référence est celle de MuÌammad Abº-l-Fa∂l
Ibræhîm, Le Caire, 1958 (2e éd. en 1964).

21 Vers d’Imru’-l-Qays; voir le Dîwæn, p. 138. L’appréciation de ce
poème vient du fait que le poète recourt aux expressions
proverbiales et intègre dans sa poésie les sentences
mémorables des Arabes.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

163

Abº Îætim poursuit ainsi:
– Quand il me vit noter ses paroles, il réfléchit un instant puis dit: «Non, le premier de
tous en excellence est Imru’-l-Qays. Il les a devancés et surpassés. Tous se sont inspirés de
ses vers et tous ont suivi ses traces.»
On aurait dit qu’il comptait al-Næbifia al-·ubyænî parmi les poètes féconds.

Abº Îætim dit lui avoir posé la question suivante:
– Qu’est-ce qu’un poète fécond?
Al-AÒma©î répondit:
– On entend par là qu’il se distingue des autres poètes, de la même manière que l’étalon
se distingue des femelles 22.
Et il ajouta:
– Le vers suivant de Íarîr 23 le confirme:

Le chamelon sevré, une fois bien attaché,
Ne peut rivaliser avec la force du chameau entier 24.

Abº Îætim rapporte qu’un homme demanda à al-AÒma©î:
– Qui est le plus poète de tous?
– Al-Næbifia, répondit-il.
– Y a-t-il un poète que tu estimes supérieur ?
– Non! Et je n’ai point connu de docte en poésie lui préférer un autre 25.

Je lui demandai (à al-AÒma©î) 26:
– Que penses-tu de Zuhayr b. Abî Sulmæ 27?
Il me répondit:
– Les savants hésitent entre lui et ses émules 28.

22 Le mot utilisé par AÒma©î est Ìiqqa qui signifie à la fois «la
chamelle qui a perdu ses dents» et le «jeune mâle de trois
ans», voir Ibn ManÂºr, Lisæn, entrée «Ìiqq».

23 Íarîr b. ©A†iyya b. al-⁄a†fæ’ b. Badr est l’un des trois plus
importants poètes de satire (hiÏæ’) de la période umayyade;
les deux autres étant ses rivaux al-A≈†al et al-Farazdaq (voir
infra). Íarîr appartient au clan des Banº Kulayb b. Yarbº©,
branche des Tamîm. Né au milieu du Ier/VIIe siècle et mort en
110/728 à plus de quatre-vingts ans. En 64/683, il entame sa
célèbre dispute qui devait durer quarante ans avec al-Fara-
zdaq. Il est connu surtout pour ses satires. Le fait qu’al-AÒma©î
le cite ici pour conforter son propos n’est pas anodin. Íarîr
est considéré comme une ÌuÏÏa en langue, essentiellement
parce qu’il appartenait au clan des Banº Kulayb b. Yarbº©,
branche de la tribu mu∂arite des Tamîm, qui étaient répan-
dus dans la partie orientale de l ’Arabie centrale et
septentrionale (le NaÏd).

24 Voir ce vers dans Ibn ManÂºr, Lisæn al-©Arab, Dær ∑ædir,

Beyrouth, 1955, 14 vol., t. VII, p. 272 («lazaza») et t. VIII, p. 68
(«qan©asa»). Le vers vient confirmer la définition de la fuÌºla
donnée par AÒma©î sur un point précis: le faÌl se distingue
avant tout par sa vigueur et sa force indomptable.

25 On retrouve un avis analogue dans Qura‡î, Íamhara: «Il
(al-Næbifia) est le plus clair quant au sens, le plus profond et
le plus instructif.» (Voir éd. Dær ∑ædir, Beyrouth, 1963, p. 59).

26 C’est Abº Îætim qui parle.
27 Zuhayr est considéré comme l’un des trois plus grands poètes

de l’Antéislam, avec al-Næbifia et Imru’-l-Qays. Il ne se convertit
pas à l’islam bien qu’il fût encore en vie à l’époque de la
prédication. La qualité de sa poésie lui assura l’admiration du
calife ©Umar, qui le mettait au premier rang, alors que le
Prophète réprouvait en lui son Ïinn (IÒfahænî, Afiænî, t. IX, p. 48
et t. X, p. 290). Cela explique peut-être le désaccord des
savants évoqué par AÒma©î.

28 C’est-à-dire al-Næbifia et Imru’-l-Qays.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

164

Puis il ajouta:
– Non, il n’est pas fécond.

Abº ©Amr 29 dit avoir entendu un homme lui demander ceci:
– Qui est le plus poète des deux, al-Næbifia ou Zuhayr?
Et al-AÒma©î de répondre:
– Zuhayr ne mérite même pas d’être le serviteur d’al-Næbifia.
Puis il ajouta:
– Aws b. ÎaÏar 30 est meilleur poète que Zuhayr, mais al-Næbifia leur est supérieur. Aws
dit un jour l’hémistiche suivant: «Avec une armée qui cache l’horizon 31»; al-Næbifia reprit
la même idée dans un autre hémistiche et l’enrichit en disant:

Une armée qui, toujours, cache l’horizon
Laissant les dunes de sable semblables aux plaines 32.

Abº Îætim dit qu’al-AÒma©î rapporta d’après un vieillard de NaÏd 33 le fait suivant: «Avant
l’islam, ™ufayl al-flanawî 34 était appelé «l’embellisseur» pour la beauté de sa poésie.»
Al-AÒma©î dit:
– Pour moi, ™ufayl est, dans certaines de ses pièces, meilleur poète qu’Imru’-l-Qays.
Puis il ajouta:
– ™ufayl s’est certes inspiré d’Imru’-l-Qays, mais on dit qu’une bonne partie de la poésie
d’Imru’-l-Qays est l’œuvre des brigands qui l’accompagnaient. ©Amr b. Qamî’a 35

l’accompagna même à Byzance pour voir l’empereur.

29 Il ne s’agit pas ici d’Abº ©Amr b. al-©Alæ’, célèbre critique et
transmetteur de poésie, mort en 154/770, c’est-à-dire bien
avant al-AÒma©î, mais probablement du grammairien ∑æliÌ
b. IsÌæq al-Íurmî, disciple de ce dernier et mort en 225/839.

30 Aws est le champion de la tribu de Tamîm (mort en 620 apr.
J.-C.). Beau-père de Zuhayr b. Abî Sulmæ. Célèbre pour ses
descriptions de l’âne sauvage, de l’arc, et des «nobles vertus».
Il semble avoir été plus ancien qu’al-Næbifia. La hiérarchie
établie par AÒma©î est la suivante: al-Næbifia > Aws > Zuhayr.
Cela s’expliquerait par le fait que la tradition rapporte que
Zuhayr était le transmetteur (ræwî) du poète Aws. Signalons,
par ailleurs, que Farazdaq se vante d’avoir «hérité de la famille
d’Aws une langue empoisonnée», ce qui nous renseigne sur
les filiations poétiques attestées et sur celles qui sont
revendiquées.

31 C’est le second hémistiche d’un vers d’Aws extrait de sa célèbre
qaÒîda rimant en læm:

∑aÌæ qalbuhu ©an sakratin wa ta’ammalæ
Wa-kæna bi-ƒikræ Ummi ©Amrin muwakkalæ.

32 Voir le Dîwæn, p. 99 (transmission d’Ibn al-Sikkît). La qaÒîda
commence ainsi:

™æla al-Úiwæ’u ©alæ rusºmi diyærin
qufrin usæ’iluhæ wa mæ isti≈bærî.

33 L’invocation d’un «vieillard du NaÏd» sert surtout à légitimer

une authenticité et une pureté linguistiques censées caractéri-
ser cet espace. Nous retrouvons, à plusieurs reprises, cette
préoccupation concernant la référence – et l’ancrage –
géographiques des compositions poétiques. Plusieurs poètes
seront disqualifiés justement en raison de leur langue non
«naÏdéenne». Rappelons que le NaÏd est la région de la
péninsule Arabique qui s’étend des frontières de la Yamæma
jusqu’à Médine, essentiellement steppe et désert.

34 Abº Qiræn, ™ufayl b. ©Awf b. ∆abîs est l’un des plus anciens
poètes des Qays. Il est contemporain d’al-Næbifia mais plus
âgé que lui. Il est considéré par les critiques anciens comme
l’un des meilleurs descripteurs de chevaux aux côtés d’al-
Næbifia al-Ía©dî et Abº Dæwºd al-Iyædî. Al-IÒfahænî le compte
parmi les plus grands fuÌºl-s de la Íæhiliyya. Voir Afiænî, t. XIV,
p. 88-91.

35 ©Amr b. Qamî’a est un poète arabe antéislamique de la tribu
bakrite des Qays b. Ÿa©laba. Les seuls détails de sa biogra-
phie qui nous soient parvenus concernent ses démêlés avec
son oncle MarÚad b. Sa©d, ainsi que son voyage à Byzance
avec Imru’-l-Qays. Mort entre 530 et 540 apr. J.-C. Surnommé
©Amr al-∆æ’i© pour avoir décédé en territoire byzantin. Il est
souvent cité par les philologues pour l’authenticité de sa poésie
et pour la simplicité de son vocabulaire. Voir plus loin, le
jugement d’al-AÒma©î (note 54).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

165

Mu©æwiya b. Abî Sufyæn 36 disait: «Laissez-moi ™ufayl, car sa poésie est plus proche de
celle des Premiers que celle de Zuhayr.»
Al-AÒma©î dit:
– C’est un poète fécond.
Puis il ajouta:
– Il est étrange qu’al-Næbifia al-·ubyænî n’ait jamais décrit un cheval, excepté dans cet
hémistiche: «Ses naseaux sont jaunes de jus d’olives très mûres 37.» D’ailleurs, al-Næbifia,
Aws et Zuhayr ne savaient pas bien décrire les chevaux, mais ™ufayl y excellait. C’est un
poète fécond.
Al-AÒma©î déclama ensuite le vers suivant de ™ufayl:

Le fer du mors est essayé
On aurait dit un tronc taillé 38.

– Par le premier hémistiche, il veut dire qu’il a tenté de mettre le mors. Par le second, il
décrit le cou de son cheval. ™ufayl excelle admirablement dans la description des chevaux.»

Al-AÒma©î dit:
– Al-Næbifia al-Ía©dî 39 est un poète fécond.
Puis il cita de lui le vers suivant: «Attaché à un palmier, il se met à hennir 40».
Il ajouta:
– Il a excellé dans son poème où il dit:

Ce sont là les vraies vertus. Non pas les coupes de lait
Frelaté d’eau et voué à être uriné 41.

Je lui demandai 42:
– En quoi est-ce de lui? Car ce vers est cité dans la poésie d’un autre 43.

36 Fondateur de la dynastie umayyade. Né avant l’islam vers 610
et mort en 60/680. Bien que son accession au pouvoir marque
la fin des «califes bien guidés», le personnage semble avoir
joui d’une grande estime à la fois pour son œuvre politique
et pour ses qualités humaines (cf. Pellat, «Le culte de
Mu©æwiya», StudIsl (P) VI, 1956). Sa préférence pour ™ufayl al-
flanawî s’explique ici par le fait que ce dernier appartenait à
la confédération de Qu∂æ©a, principal soutien du pouvoir
umayyade.

37 C’est le second hémistiche d’un vers d’al-Næbifia qui commence
ainsi: «YataÌallabu liya©∂îda min afwæhihæ». Voir le Dîwæn,
transmission d’Ibn al-Sikkît, p. 101.

38 Voir le Dîwæn, de ™ufayl, éd. établie par MuÌammad ©Abd
al-Qædir AÌmad, p. 28.

39 Qays b. ©Abd Allæh des Banº Ía©da (©Æmir b. ∑a©Òa©a). Poète
mu≈a∂ram et compagnon du Prophète, célèbre pour sa longévité

(m. 79/698). Ibn Sallæm le place dans la troisième classe des
fuÌºl-s à côté de Labîd, d’al-Ωammæ≈ b. ∆irær et d’Abº ·u’ayb
al-Huƒalî (™abaqæt, Le Caire, 1974, p. 123). Il eut de nombreuses
joutes satiriques qui l’opposèrent, tour à tour, à Aws b. Mafiræ’,
au poète al-A≈†al, puis à Laylæ al-A≈yaliyya (AÒma©î évoque
plus loin cet épisode). Mais il s’avéra médiocre dans le genre
hiÏæ’ (il était toujours mufiallab, dominé) et ne s’illustra que
dans la poésie de sagesse, dite des mu©ammarºn (les poètes
centenaires).

40 Voir le Dîwæn d’al-Ía©dî, p. 47 et p. 65. Dans les deux cas,
cette citation forme le deuxième hémistiche du vers.

41 Voir le Dîwæn d’al-Ía©dî, p. 211.
42 C’est Abº Îætim qui parle.
43 Cet autre est le poète Abº l-∑alt. Voir à ce sujet Ibn Qutayba,

al-Ωi©r wa l-‡u©aræ’, p. 178 et la note 165, infra.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

166

Al-AÒma©î répondit:
– Lorsque Sawwær b. al-Îayæ al-Qu‡ayrî 44 dit: «Parmi nous, un quidam déclame des vers
improvisés; un autre a fait ÎæÏib prisonnier; un autre encore a donné à boire du lait»,
al-Næbifia (al-Ía©dî) rétorqua aussitôt: «Ce sont là les vraies vertus. Non pas les coupes de
lait 45…»
Al-AÒma©î ajouta:
– Si ce poème avait été dit par al-Næbifia al-Akbar 46, il aurait atteint une excellence
inégalable.

Je lui demandai (à al-AÒma©î):
– Al-A©‡æ, celui de Qays b. Ÿa©laba 47, est-il un poète fécond?
– Non, ce n’est pas un fécond.
– Et ©Alqama b. ©Abda 48?
– Il est fécond.
– Et ©Amr b. KulÚºm?
– Il n’est pas fécond.
– Et al-Musayyab b. ©Alas?
– Il est fécond.
– Et ©Adî b. Zayd 49, est-il fécond?
– Il n’est pas fécond; ce n’est même pas une femelle!

44 Poète islamique de la tribu de Qu‡ayr, qui faisait partie du
grand groupe des Banº ©Æmir b. ∑a©Òa©a. On sait peu de chose
de la vie de ce poète sinon qu’il a épousé la poétesse Laylæ
al-A≈yaliyya (voir infra, la note 142) et mena à ses côtés
plusieurs joutes satiriques (ahæÏî) contre le poète al-Næbifia
al-Ía©dî. On trouve l’écho de ces joutes communes plus loin
dans le texte au sujet des poètes dominés (mufiallabºn).

45 Il s’agit ici d’une mufæ≈ara (joute poétique de jactance) entre
Sawwær b. al-Îayæ al-Qu‡ayrî et al-Næbifia al-Ía©dî. Le premier
rappelle les hauts faits de sa tribu, en l’occurrence d’avoir
capturé Îægib b. Zuræra lors de la bataille de Ωi©b Íabala et
d’avoir sauvé un voyageur de la tribu de Ía©da en lui donnant
à boire du lait (voir IÒfahænî, Afiænî, t. V, p. 15). Ce à quoi
al-Næbifia al-Ía©dî répond en dénigrant ces actions et en les
présentant comme des faits minimes, voire ridicules (ex., le
lait frelaté). Voir le Dîwæn d’al-Ía©dî, p. 211.

46 Voir supra, la note 19. Le parallèle établi ici par AÒma©î entre
les deux Næbifia met en évidence l’importance, dans la
définition de l’excellence poétique, de deux phénomènes:
l’improvisation (al-irtiÏæl) et l’ancienneté (al-qidam). Voir à ce
sujet, Guidère (M.), «Les critères de poéticité exemplaire chez
les critiques arabes anciens», BEO, nº 49, 1997, p. 196-203.

47 «Al-A©‡æ» (l’héméralope), de son vrai nom Abº BaÒîr Maymºn
b. Qays, éminent poète arabe de la tribu de Qays b. Ÿa©laba.
Né avant 570 et mort vers 629. Comme en témoigne son nom,
il souffrait d’une maladie des yeux qui le contraignit à vivre

de sa poésie après avoir été marchand. Il est connu comme
panégyriste auprès des princes de l’Arabie antéislamique.
AÒma©î le critique pour son style affecté et pour ses mots
étrangers (de sonorité persane). Le jugement de non-fuÌºla
énoncé ici est motivé par plusieurs traits incompatibles, aux
yeux d’AÒma©î, avec cette qualité. D’abord, le fait qu’il ait beau-
coup voyagé, notamment en Perse, ce qui n’a pas manqué
d’altérer sa langue (par des mots étrangers); ensuite, le fait
que sa poésie soit son gagne-pain (takassub); enfin, le fait que
son style soit affecté, parfois artificiel (Òan©a).

48 ©Alqama b. ©Abda al-Tamîmî, surnommé al-FaÌl, est un poète
antéislamique de la première moitié du VIe siècle. Sa poésie
relate les combats entre La≈mides et flassanides. C’est le seul
poète qui a fini par être confondu avec la qualité suprême
recherchée par tous (al-fuÌºla). Il l’a conquise de haute lutte
avec le plus grand des poètes, Imru’-l-Qays. Le récit de cette
joute poétique est relaté par les sources anciennes en termes
élogieux. Voir IÒfahænî, Afiænî, t. VII, p. 127 et t. XXI,
p. 171-175.

49 ©Adî est un poète chrétien d’al-Îîra de la seconde moitié du
sixième siècle. Sa vie se déroula entre la cour sassanide de
Ctésiphon (al-Madæ’in) et la cour la≈mide d’al-Îîra. Mis à mort
par al-Nu©mæn III vers 600 apr. J.-C. La tradition historico-poé-
tique arabe lui reproche sa langue peu «naÏdéenne» et ses
mots à sonorité étrangère (persane).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

167

Abº Îætim précise:
– Je l’interrogeai au sujet de ©Adî parce que j’entendis Ibn Munæƒir 50 le mettre au-dessus
de tous les poètes.
Je poursuivis 51:
– Et Îassæn b. Ÿæbit 52, est-il fécond?
– Fécond.
– Et Qays b. al-⁄a†îm 53?
– Il est fécond.
– Et les deux Muraqqi‡ 54?
– Ils sont tous deux féconds.
– Et Ibn Qamî’a 55?
– Il est fécond. C’est Qamî’a b. Sa©d b. Mælik, connu sous le nom d’Abº Yazîd.
– Et Abº Zubayd 56?
– Il n’est pas fécond.
– Et al-Ωammæ≈ 57?

50 MuÌammad b. Munæƒir est un poète satirique originaire de
©Adan qui s’établit à BaÒra. Client (mawlæ) des Tamîm. Accusé
d’hérésie (zandaqa). Exilé à La Mecque où il mourut dans la
pauvreté vers 198/813. Imitateur de ©Adî b. Zayd, d’où le fait
qu’il mette ce dernier «au-dessus de tous les poètes». En
réglant le sort poétique de ©Adî, AÒma©î règle par là même
celui d’Ibn Munæƒir, son continuateur.

51 C’est Abº Îætim qui parle.
52 Panégyriste du Prophète et le plus éminent des poètes

défenseurs de l’islam. Mort vers 40/660. L’authenticité de sa
poésie a été discutée par les critiques anciens. Ibn Sallæm, qui
le place dans la classe antéislamique des «Ωu©aræ’ al-quræ
al-©arabiyya», écrit dans ses ™abaqæt (p. 179): «On lui attribue
bien plus [de poésie] qu’à tout autre. Lorsque les Quray‡ se
disputèrent et se calomnièrent, ils mirent à son compte
beaucoup de vers qu’il est impossible de filtrer.» Dans cette
optique, le jugement de fuÌºla d’al-AÒma©î réfère davantage à
la production antéislamique du poète qu’à sa carrière islamique,
jugée «faible» (cf. Marzubænî, Muwa‡‡aÌ, p. 85).

53 Qays b. al-⁄a†îm b. ©Adî est, avec Îassæn b. Ÿæbit, le poète
le plus important de YaÚrib. Les circonstances de sa vie sont
peu connues. On sait seulement qu’il est célèbre pour avoir
vengé le meurtre de son père et qu’il est mort assassiné
quelques années avant l’hégire. Il figure au nombre des poètes
des muƒahhabæt d’al-Qura‡î (voir la quatrième classe
d’al-Íamhara).

54 Il s’agit de deux poètes arabes antéislamiques, al-Muraqqi‡
al-Akbar et al-Muraqqi‡ al-AÒfiar, tous deux célèbres pour leur
fiazal. L’Aîné (al-Akbar) était un guerrier brave qui a participé
à la fameuse guerre d’al-Basºs, mais il est surtout célèbre pour
son histoire d’amour avec Asmæ’ (min ©u‡‡æq al-©Arab). La pureté
de sa langue est devenue proverbiale et Ibn Abî IsÌæq le
considère comme le meilleur poète de la Íæhiliyya (Ibn Sallæm,

™abaqæt, p. 44), ce que conteste Ibn Ra‡îq (©Umda, t. I, p. 80).
Le Jeune (al-AÒfiar) est le neveu du précédent et l’oncle de
™arafa b. al-©Abd. Comme son oncle, c’était un guerrier bédouin
et il est compté parmi les amants célèbres (pour son amour
pour Fæ†ima bint al-Munƒir b. al-Nu©mæn), mais peu de ses
poèmes nous sont parvenus. Il serait mort vers 570 apr. J.-C.

55 Il s’agit de ©Amr b. Qamî’a, compagnon d’Imru’-l-Qays. Voir
supra, la note qui lui est consacrée.

56 Îarmala b. al-Munƒir b. Îarmala de la tribu de ™ay’, connu
sous le nom d’Abº Zubayd. Poète chrétien de la Íæhiliyya ayant
vécu sous l’Islam, mais ne s’est pas converti (voir Ibn Qutayba,
al-Ωi©r wa l-‡u©aræ’, t. 1, p. 219). Il est compté parmi les
mu©ammarºn, puisqu’il aurait vécu jusqu’à la fin du califat de
©Alî. Aussi est-il cité par Ibn Sallæm dans la cinquième classe
des poètes islamiques (voir ™abaqæt, p. 593). Le jugement
d’infécondité énoncé par AÒma©î trouve probablement sa
justification dans le fait qu’Abº Zubayd était un habitué des
rois de Perse avant l’islam, de sorte que sa langue en fut
altérée. On lui reproche également une «mauvaise» description
du lion qui fit croire à la couardise des membres de sa tribu
(voir IÒfahænî, Afiænî, t. XI, p. 24-29).

57 Al-Ωammæ≈ b. ∆irær des Ÿa©laba b. Sa©d des Banº ·ubyæn
(fla†afæn) est un poète mu≈a∂ram qui se convertit à l’islam en
9/630. Les détails de sa vie sont souvent mélangés avec ceux
relatifs à son frère aîné al-Muzarrid b. ∆irær. Al-Ωammæ≈ doit
son surnom (l’Altier) à l’excellente qualité de ses poèmes.
ÍumaÌî le place dans la troisième classe des fuÌºl-s, aux côtés
d’al-Næbifia al-Ía©dî et d’Abº ·u’ayb (voir ™abaqæt, p. 123). Il
insiste également sur la solidité de sa poésie (‡adîd mutºn
al-‡i©r), trait constitutif de la fuÌºla. La référence d’AÒma©î à
l’Arménie est largement justifiée, puisqu’on sait qu’al-Ωammæ≈
a participé à la conquête de cette région et qu’il y a trouvé
la mort à Mºqæn vers 30/650 (voir ™abarî, Tærî≈, t. I, p. 2667).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

168

– Il est fécond. Quelqu’un m’informa avoir vu sa tombe en Petite Arménie 58.
– Que dis-tu de son frère Muzarrid 59?
– Il n’est pas inférieur à al-Ωammæ≈, mais sa poésie est corrompue par la satire.

Abº Îætim dit:
– Al-AÒma©î me rapporta auparavant que les habitants de Kºfa ne mettaient aucun poète
au-dessus d’al-A©‡æ 60, et que ⁄alaf 61 en faisait de même.
Abº Îætim ajouta:
– Cela est dû au fait qu’il (al-A©‡æ) a employé dans sa poésie tous les mètres et expéri-
menté toutes les rimes 62.

Je lui demandai 63:
– Que penses-tu de ©Urwat b. al-Ward 64?
– C’est un poète généreux, mais il n’est pas fécond.
– Et al-Îuwaydira 65?
– S’il avait dit cinq poèmes comparables à celui qu’il avait composé 66, il aurait été fécond.
– Et al-Muhalhil 67?

58 Région d’Asie occidentale qui s’étend entre l’Anatolie et le
plateau iranien. Conquise par les Arabes à partir de 15/636.

59 Frère aîné du précédent et Compagnon du Prophète dont il fit
l’éloge dans sa poésie, mais il s’adonna également à la satire,
ce que semble lui reprocher al-AÒma©î. Son Dîwæn nous est
parvenu dans une recension d’Ibn al-Sikkît (éd. de Bagdad,
1962). Il eut deux fils, Îasan et KuÚayyir qui furent tous deux
poètes.

60 Voir supra, la note correspondante.
61 Il s’agit de ⁄alaf b. Îayyæn al-AÌmar (m. 180/796), célèbre

transmetteur de poésie (ræwiya) de BaÒra. Il aurait été l’élève
de ©ïsæ b. ©Umar et d’Abº ©Amr b. al-©Alæ’. Mais il transmit
également le corpus poétique recueilli par Îammæd al-Ræwiya,
pourtant mal vu dans le milieu baÒrien. Al-AÒma©î et Abº Zayd
al-AnÒærî figurent parmi ses disciples, qui le considéraient
comme une autorité incontestable en poésie. ⁄alaf est
néanmoins suspecté, par ses contemporains, d’avoir attribué
frauduleusment un certain nombre de poèmes à des poètes
anciens et surtout, d’avoir composé la Læmiyyat al-©Arab dont
al-Ωanfaræ n’aurait jamais été l’auteur. La référence à ⁄alaf,
éminent représentant de l’École de BaÒra, vise ici à valoriser
le poète al-A©‡æ, connu pour être le poète préféré des seuls
kºfiens.

62 Voir un avis analogue dans Qura‡î, Íamhara, p. 67: «Al-A©‡æ
est supérieur aux autres poètes parce qu’il possède les
meilleurs panégyriques des rois, les meilleures descriptions du
vin, la poésie la plus abondante et la mieux composée.
Quiconque prétend qu’un autre poète est meilleur qu’al-A©‡æ
ne connaît rien en poésie, disait ©Abd al-Malik b. Marwæn».

63 C’est Abº Îætim qui parle.

64 ©Urwa b. al-Ward b. Îæbis, de la tribu de ©Abs, est un poète
arabe ancien ayant vécu dans la Íæhiliyya. Connu sous le nom
de ©Urwat al-Òa©ælîk pour ses brigandages et sa protection des
faibles (voir IÒfahænî, Afiænî, t. II, p. 190-192). Sur la distinction
que fait ici AÒma©î entre «générosité» et «fécondité», voir notre
étude sur les critères de poéticité.

65 Al-Îuwaydira (ou al-Îædira) est le sobriquet du poète arabe
Qu†ba b. Aws des Banº Ÿa©laba. On ne sait pas grand-chose
de sa vie, sinon qu’il a vécu dans la Íæhiliyya et célébré la
victoire de sa tribu à la bataille d’al-Kufæfa. Une qaÒîda
grandement admirée par les critiques anciens figure dans les
Mufa∂∂aliyyæt d’al-Mufa∂∂al al-∆abbî (pièce nº 8 dans l’édition
Lyall). Ibn Sallæm le met dans la neuvième classe des poètes
antéislamiques.

66 Le poème en question est une qaÒîda rimant en ©ayn qui débute
ainsi:

Bakarat Sumayyatu bukratan fa-tamatta©i
Wa-fiadat fiuduwwa mufæriqin læ yarba©i.

Voir aussi Marzubænî, Muwa‡‡aÌ, p. 80.
67 C’est ©Adî b. Rabî©a, oncle maternel d’Imru’-l-Qays. Poète

antéislamique connu pour ses thrènes et son amour du vin et
des femmes (surnommé al-Zîr). Mort vers 531 apr. J.-C. Il est
au centre d’une polémique qui fait de lui tantôt le créateur
du cadre classique de la qaÒîda bien avant Imru’-l-Qays, tantôt
un poète mineur exclusivement tourné vers les plaisirs. AÒma©î,
on le voit, le considère comme un poète non-fécond (fiayr faÌl)
et en donne pour raison la rareté des poèmes de Ìamæsa dans
sa production, bien qu’il soit conscient de l’incomplétude de
l’œuvre.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

169

– Il n’est pas fécond. Mais s’il avait dit un poème comparable à «Ô nuit, éclaire-toi à ·º
Íu‡m 68!», il aurait été le plus fécond de tous.
Et d’ajouter:
– La majeure partie de sa poésie est attribuée à autrui.

Je lui demandai:
– Que penses-tu d’Abº Du’æd 69?
– Il est valable, me répondit-il.
Mais il ne dit pas qu’il était fécond.
– Et al-Ræ©î 70?
– Il n’est pas fécond.
– Et Ibn Muqbil?
– Non plus.

Abº Îætim dit avoir demandé à al-Asma©î ceci:
– Qui est meilleur poète, al-Ræ©î ou Ibn Muqbil?
– Ils se ressemblent, répondit-il.
– Mais encore?
– La poésie d’al-Ræ©î est plus proche de celle des Anciens et des Premiers.
Je demandai alors:
– Et Ibn AÌmar al-Bæhilî 71, qu’en penses-tu?
– Il n’est pas fécond. Il est inférieur à ceux-ci (aux poètes féconds) mais supérieur à sa classe.

Al-AÒma©î dit ensuite:
– Je pense que Mælik b. Îarîm al-Hamdænî 72 fait partie des poètes féconds.
Il ajouta:
– Si Ÿa©laba b. ∑u©ayr al-Mæzinî avait produit cinq poèmes comparables au sien 73, il aurait
été fécond.

68 Le vers, en arabe, débute ainsi: «Alaylatanæ bi-ƒî Ïu‡min anîrî».
69 Abº Du’æd al-Iyædî est un poète antéislamique d’al-Îîra qui a

vécu vers 506 à 554. Il est l’objet d’une expression prover-
biale sur le bon voisinage: «Íærun ka-Ïæri Abî Du’æd» (Tel le
voisin d’Abº Du’æd), en l’occurrence al-Munƒir. Il est célèbre
pour ses descriptions de chevaux, mais les philologues l’ont
ignoré à cause de sa langue jugée non «naÏdéenne».

70 Al-Ræ©î est le sobriquet (laqab) de ©Ubayd b. Îusayn, sayyid et
poète des Banº Numayr, mort en 97/715 (voir sa généalogie
dans Ibn al-Kalbî, Íamharat al-nasab, tab. 92 et 112). Il est
connu aussi par la kunya d’Abº Íandal en référence à son
fils Íandal qui hérita de son talent poétique (voir ÍumaÌî,
™abaqæt, t. I, p. 502-521). Il était un sayyid de sa tribu et passa
une grande partie de sa vie à BaÒra à louer les gouverneurs
umayyades. Ibn Sallæm l’appelle «faÌl mu∂ar» et le place dans
le première classe des poètes islamiques, aux côtés de Íarîr,
de Farazdaq et d’al-A≈†al (voir ™abaqæt, t. I, p. 503). Son dîwæn

fut transmis par son ræwî ·º l-Rumma dont la poésie est
fortement influencée par le style d’al-Ræ©î, du moins si l’en on
croit Ibn Sallæm (cf. ™abaqæt, t. II, p. 551).

71 Abº l-⁄a††æb ©Umar b. AÌmar b. Tamîm b. Rabî©a al-Bæhilî est
un poète qui à vécu à la fois dans la Íahiliyya et sous l’islam
(mu≈a∂ram). Il est mort sous le califat de ©UÚmæn. I1 est
souvent cité comme autorité en matière de langue, bien qu’on
lui reproche d’avoir inventé quatre mots. Voir IÒfahænî, Afiænî,
t. XIII, p. 144, et Mu©Ïam al-‡u©aræ’, p. 37.

72 Poète antéislamique, grand-père de Masrºq b. al-AÏda©, il est
connu pour ses joutes poétiques avec Yazîd b. MuÌrim
al-ÎæriÚî. Voir Mu©Ïam al-‡u©aræ’, p. 357 et p. 494.

73 Le poème en question est une qaÒîda rimant en ræ’ qui débute
ainsi: voir Mufa∂∂aliyyæt, nº 128.

Hal ©inda ©Umrata min batæti musæfir
·î ÌæÏatin mutarawwiÌin aw bækir.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

170

Je lui demandai:
– Ka©b b. Íu©ayl 74, est-il fécond?
– Je crois qu’il fait partie des poètes féconds, mais je n’en suis pas sûr.
– Et que penses-tu de Íarîr 75, d’al-Farazdaq 76 et d’al-A≈†al 77?
– Ceux-là, s’ils étaient antéislamiques, ils auraient été notoires. Mais je n’en dis rien, car
ils sont de l’ère islamique.

Abº Îætim dit avoir entendu plusieurs fois al-AÒma©î préférer – et de loin – Íarîr à
Farazdaq. Un jour où il recevait ©IÒæm b. al-Fay∂, je lui dis:
– Je voudrais te poser une question. Si ©IÒæm en connaissait la réponse, je ne te l’aurais
pas posée. Je t’ai entendu plus d’une fois préférer Íarîr à Farazdaq, alors qu’en dis-tu,
ainsi que d’al-A≈†al?
Al-AÒma©î réfléchit un instant, puis entonna un vers de son poème:

Par ma vie, sans être faible, de nuit j’ai voyagé
Sur ma chamelle amaigrie et affamée 78.

Il récita une dizaine de vers puis dit:
– Ne crois point quiconque t’affirme qu’un autre poète en dit aussi bien, ni avant ni après
lui (al-A≈†al).
Il ajouta avoir entendu Abº ©Amr b. al-©Alæ’ 79 – qui le préférait aux deux autres – dire:
– Si al-A≈†al avait vécu dans l’Antéislam un seul jour, je ne lui aurais préféré aucun autre
poète islamique ou antéislamique.
Je lui citai alors quelques vers de lui (d’al-A≈†al), mais il me dit 80:
– Aucun des poètes islamiques n’est capable de dire de tels vers, fût-ce al-A≈†al.

Abº Îætim dit l’avoir interrogé sur al-Afilab 81:
– Est-il fécond dans le mètre raÏaz?
Il répondit:
– Il n’est ni fécond, ni fécondant 82.

74 Ka©b b. Íu©ayl al-Tafilabî est un poète arabe du Ier/VIIe siècle.
Sa généalogie varie selon les auteurs et sa biographie est fort
mal connue. Partisan de Mu©æwiya, comme l’ensemble des
Tafilib, il aurait vécu assez longtemps pour faire un panégyri-
que de ©Abd al-Malik b. Marwæn (685-705). Voir Mu©Ïam
al-‡u©aræ’, p. 84.

75 Voir supra, la note 23.
76 Al-Farazdaq, «la Miche», de son nom Tammæm al-Afilab Abº

Firæs, est un panégyriste et satirique arabe non moins connu
que le précédent (Íarîr). Il est né à Yamæma (Arabie orien-
tale) vers 20/641 et est mort à BaÒra en 110/728.

77 Al-A≈†al, «le Disert», est le sobriquet de fliyæÚ b. flawÚ
b. al-∑alt. Il serait né à Îîra aux alentours de 20/641 et mort
avant 92/710. Il appartient à la tribu chrétienne des Tafilib
attachée aux Umayyades. Toute sa vie, il demeura chrétien et
eut des joutes poétiques (satiriques) avec Íarîr et al-Farazdaq.

78 Voir le Dîwæn d’al-A≈†al, transmission d’al-Sukkarî, t. 1, p. 39.
79 Abº ©Amr Zabbæn b. al-©Alæ’, célèbre lecteur du Coran,

considéré comme le fondateur de l’école grammaticale de BaÒra.
Mort vers 154/770. Il appartient à cette génération de savants
pour qui l’étude de la langue et de la poésie arabes est
dépendante de celle du Coran.

80 C’est Abº Îætim qui parle d’al-AÒma©î.
81 Al-Afilab al-©IÏlî est un poète arabe né à l’époque antéislami-

que, converti à l’islam, établi ensuite à Kºfa et tué à la bataille
de Nihæwand en 21/642. Il passe pour être le premier à avoir
utilisé le mètre raÏaz dans la qaÒîda. Voir Æmidî, al-Mu’talif wa
l-mu≈talif, p. 22.

82 Littéralement dans le texte arabe «mufliÌ» (qui féconde, qui
réussit).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

171

Il ajouta:
– Sa poésie me pose quelques problèmes.
Il me dit aussi:
– Je ne connais de lui (d’al-Afilab) que deux qaÒîda-s et demi.
– Et demi! m’exclamai-je.
– Oui. J’en connais deux en entier et la moitié de celle qui rime en qæf. Celle-ci a été
altérée… Ses fils n’ont cessé d’ajouter des vers à sa poésie jusqu’à la corrompre.
Abº Îætim dit:
– IsÌæq b. al-©Abbæs lui a demandé les raÏaz d’al-Afilab; al-AÒma©î me les a réclamés et
je les lui ai prêtés. Il en a extrait une vingtaine de poèmes.
Je lui demandai alors:
– N’as-tu pas dit connaître de lui deux poèmes et demi seulement?
– Effectivement, mais j’ai extrait tous ceux que je connaissais. Si ces poèmes ne sont pas
de lui, ils sont d’autres poètes attestés ou dignes de confiance.
Abº Îætim dit:
– Al-AÒma©î était le plus grand transmetteur de raÏaz… Une fois, j’entendis un homme de
NaÏræn 83 qui avait visité les régions de ⁄uræsæn lui dire:
– Quelqu’un de Rayy 84 m’assura que tu connaissais par cœur douze mille urÏuza!
– Oui, répondit-il, je connais par cœur quatorze mille poèmes en raÏaz.
Mais voyant mon étonnement, il dit:
– La plupart sont courts.
– Fussent-ils des vers! Quatorze mille vers!

Al-AÒma©î dit:
– La poésie d’al-Afilab me pose des problèmes; ⁄alaf affirme que l’un des fils d’al-Afilab
disait la vérité dans les récits et les anecdotes, mais mentait dans la transmission de la
poésie de son père.

Abº Îætim dit:
– Je lui ai demandé son avis sur Îætim al-™æ’î 85.
– Îætim est compté parmi les généreux, me répondit-il.
Il ne dit pas qu’il était fécond 86.

83 Ville du Nord du Yémen et important centre urbain de la
péninsule Arabique dans les temps anciens. Centre agricole et
commercial grâce à des facteurs géographiques: ville carava-
nière à l’intersection de deux principales routes de caravanes,
l’une allant de Îa∂ramawt à la Méditerranée orientale, l’autre
vers le nord-est jusqu’en Mésopotamie. Les deux références
géographiques visent, manifestement, à montrer l’étendue de
la notoriété d’al-AÒma©î de son vivant même.

84 Al-Rayy est l’antique Ragha, ville de l’ancienne région perse
de Médie (près de l’actuelle Téhéran). Plusieurs routes venant

du Mazandaræn convergeaient sur Rayy, d’où son importance
géographique.

85 C’est ©Abd Allæh b. Sa©d Abº ©Adî, poète ayant vécu dans la
seconde moitié du VIe siècle et dont la tradition fait le type le
plus achevé du chevalier antéislamique, toujours victorieux, ma-
gnanime, et dont surtout, la générosité et l’hospitalité étaient
proverbiales.

86 Voir le même avis avec une formulation très proche, dans
Marzubænî, Muwa‡‡aÌ, p. 81.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

172

– Et Mu©aqqir al-Bæriqî, l’allié des Banº Numayr 87?
– S’il avait produit cinq ou six autres poèmes, il aurait été fécond.
Il ajouta:
– Il n’existe point de tribus aussi pauvres en poésie que les Banº Kalb 88 et les Banº
Ωaybæn 89.
Je lui demandai:
– Que penses-tu d’Abº ·u’ayb al-Huƒalî 90?
– Il est fécond.
– Et Sæ©ida b. Íu’ayya 91?
– Il est fécond.
– Et Abº ⁄iræ‡ al-Huƒalî 92?
– Il est fécond.
– Et al-A©‡æ de Hamdæn 93?
– Il fait partie des poètes féconds. C’est un poète prolixe de l’ère islamique.

Ensuite, j’interrogeai al-AÒma©î sur Ka©b b. Sa©d al-flanawî.
– Il n’est fécond que dans le thrène qui est inégalable chez lui. Il fut appelé «Ka©b des
sentences».
Je l’interrogeai aussi sur ⁄uffæf b. Nadba, ©Antara 94 et al-Zibriqæn b. Badr.

87 Numayr b. ©Æmir b. ∑a©Òa©a est une tribu arabe habitant les
hauteurs occidentales de la Yamæma: une région âpre, dont
la nature explique le caractère sauvage des Numayr. Grâce à
leur isolement, ils sont connus comme une des Ïamræt al-©Arab,
c’est-à-dire une tribu qui ne s’alliait pas avec d’autres.

88 Les Banº Kalb constituent le groupe le plus puissant de
Qu∂æ©a. Selon Ibn al-Kalbî, ils sont d’origine yéménite, mais
pour des raisons politiques, ils prétendaient parfois appartenir
aux Arabes du Nord, et même à Quray‡.

89 Ωaybæn est l’un des groupes les plus importants issus des Bakr
b. Wæ’il. Le jugement d’al-AÒma©î contraste ici avec la notoriété
de cette tribu célèbre, avant comme après l’islam, pour la
qualité exceptionnelle de ses poètes, son usage d’une langue
arabe très pure et son ardeur au combat. En fait, son grand
défaut est de faire partie, comme les Kalb, de la confédération
des Rabî©a, c’est-à-dire de défendre les intérêts des Arabes du
Sud. À cela s’ajoute probablement le souvenir, encore vivace
à l’époque, du rôle qu’ont joué les Banº Ωaybæn dans la guerre
fratricide qui a opposé al-Amîn et al-Ma’mºn.

90 Abº ·u’ayb al-Huƒalî est un poète arabe contemporain du
Prophète. Il est reconnu par les critiques comme le premier
poète de sa tribu (Huƒayl). Il est le continuateur de son
contribule, ∑æ©ida b. Íu’ayya, surtout dans la thématique
(description des abeilles et des scènes de chasse). La plupart
des poèmes qui nous sont parvenus de lui sont des thrènes

(maræÚî) où il pleure ses fils. Il participa à l’expédition d’Ifrîqiyya
et mourut sur le chemin du retour à Médine, probablement
en 26/649.

91 Poète huƒaylite plus ancien que le précédent, connu pour ses
descriptions du miel et des abeilles. Deux faits méritent d’être
relevés ici: le premier est que la fécondité (fuÌºla) est
transmissible du poète à son transmetteur (ræwî), le second est
que la tribu de Huƒayl est riche en fuÌºl-s.

92 Abº ⁄iræ‡ ⁄uwaylid b. Murra est un poète arabe mu≈a∂ram
qui se convertit à l’islam et mourut sous le califat de ©Umar.
Il est surtout compté parmi les guerriers antéislamiques qui
couraient plus vite que les chevaux. C’est encore un faÌl de
la tribu de Huƒayl. Sur cette tribu, voir infra, la note 185.

93 ©Abd al-RaÌmæn b. ©Abd Allæh, poète arabe de Kºfa, rival
d’al-Næbifia al-Ía©dî et de Laylæ al-A≈yaliyya dans la satire. Il
eut une carrière de traditionniste avant de se consacrer à la
poésie. Porte-parole de la faction yéménite, il fut tué par
al-ÎaÏÏæÏ en 83/702 pour l’avoir satirisé.

94 ©Antara b. Ωaddæd est un poète-guerrier de la tribu de ©Abs
d’Arabie centrale, qui a vécu au VIe siècle apr. J.-C. Né d’un
père arabe et d’une esclave noire, il demeura longtemps dans
la condition servile comme berger. Ses prouesses à la guerre
de DæÌis wal fiabræ’ et sa passion pour sa cousine ©Abla
devaient aboutir à la constitution d’une «geste» héroïque
célèbre sous le nom de Sîrat ©Antar (la geste de ©Antara).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

173

– Ceux-là sont les plus poètes parmi les cavaliers. ©Abbæs b. Mirdæs al-Sulamî 95 en fait
partie.
Il ne dit pas qu’ils étaient des poètes féconds. Mais il ajouta:
– Bi‡r b. Abî ⁄æzim 96 est de la même trempe. J’ai entendu Abº ©Amr b. al-©Alæ© dire que
son poème rimant en «ra» lui a fait rejoindre les poètes féconds:

Voici parti le cortège, mais point de visite.
Dans la litière, ton cœur est solitaire 97.

Je lui demandai 98:
– Que penses-tu d’al-Aswad b. Ya©fur al-Nah‡alî 99?
– Il ressemble aux poètes féconds.
– Et que dis-tu de ©Amr b. Ωa’s al-Asadî 100?
– Il n’est pas fécond. Il est inférieur aux précédents.
– Et Labîd b. Rabî©a 101?
– Infécond.
Une autre fois, il me dit à propos de Labîd:
– C’était un homme pieux.
Comme s’il lui déniait l’excellence poétique.
Un jour, il me dit:
– La poésie de Labîd est tel un voile de ™abaristæn 102…
Il voulait dire par là qu’elle était d’excellente facture.
– Mais elle n’a point de douceur, ajouta-t-il.

95 Poète arabe faisant partie des mu≈a∂ramºn. Sayyid de sa tribu,
poète et guerrier, gendre de la célèbre al-⁄ansæ’, adversaire
de ⁄uffæf b. Nadba, il prit part à la conquête de La Mecque
en 8/630 et mourut sous le califat de ©Umar. Voir Marzubænî,
Mu©Ïam al-‡u©aræ’, p. 262.

96 C’est le plus important poète préislamique des Banº Asad
b. ⁄uzayma, dans la seconde moitié du VIe siècle. On connaît
peu de chose de sa vie, mais selon ses poèmes il serait
contemporain d’al-Îu†ay’a (m. vers 30/650).

97 Voir le Dîwæn de Bi‡r (éd. ©Izzat Îasan), p. 61, et les
Mufa∂∂aliyyæt, nº 39, p. 338.

98 C’est Abº Îætim qui parle.
99 Al-Aswad b. Ya©fur (on dit aussi Yu©fur et Ya©fir) est un poète

arabe antéislamique qui vivait probablement à la fin du VIe

siècle apr. J.-C. Il aurait été quelque temps le compagnon
d’al-Nu©mæn b. al-Munƒir. Il est parfois nommé «al-A©‡æ des
Banº Nah‡al», car il était héméralope. Marzubænî, Mu©Ïam
al-‡u©aræ’, p. 78.

100 ©Amru b. Ωa’s b. ©Ubayd b. Ÿa©laba b. Dºdæn des Banº
Asad. Poète arabe de l’Antéislam qu’Ibn Sallæm place dans la

dixième classe des fuÌºl al-Íæhiliyya (voir ™abaqæt, p. 196). Ses
démêlés avec sa femme Umm Îassæn, qui était une mégère,
sont rapportés par IÒfahænî dans al-Afiænî, (t. X, p. 63-66). Voir
aussi Marzubænî, Mu©Ïam al-‡u©aræ’, p. 212.

101 Labîd al-©Æmirî est célèbre pour sa mu©allaqa. Considéré comme
un poète antéislamique parce qu’il aurait cessé de dire la
poésie avec l’avènement de l’islam, alors qu’il est mort en 41/
661. Malgré ce jugement d’infécondité (fiayr faÌl) énoncé par
AÒma©î, ses œuvres poétiques ont été très appréciées par les
critiques anciens. Ibn Sallæm le place, dans ses ™abaqæt, à la
troisième classe des fuÌºl al-Íæhiliyya, aux côtés d’al-Næbifia,
d’Abº ·u’ayb et d’al-Ωammæ≈. La remarque d’al-AÒma©î sur sa
piété se réfère, certes, à sa rectitude morale, mais aussi au
ton religieux prégnant dans sa poésie.

102 ™abaristæn est le nom donné par les Arabes à Mæzandaræn,
province de Perse au nord du mont Alburz. Les tissus de cette
région sont connus pour leur excellente fabrique et pour le
raffinement de leur artisanat, notamment en ce qui concerne
les habits.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

174

Il dit aussi:
– Íaræda b. ©Umayla al-©Anzî possède des poèmes comparables à ceux des poètes féconds.
Mais ils sont courts. Ce vers est de lui:

Sans preuves reconnaîtrais-tu ta faute?
Des témoins ont vu ce que tu as fait.

Je lui demandai:
– Et Aws b. flalfæ’ al-HuÏaymî, est-il fécond?
Il me répondit:
– S’il avait composé vingt poèmes, il aurait rejoint les féconds. Mais son inspiration l’a
trahi 103.
Il dit aussi:
– ©Umayra b. ™æriq al-Yarbº©î est l’un des plus grands cavaliers; c’est lui qui fit prisonnier
Qæbºs b. al-Munƒir.
Je l’interrogeai ensuite sur ⁄idæ‡ b. Zuhayr al-©Æmirî 104.
– Il est fécond, dit-il.
– Et Ka©b b. Zuhayr b. Abî Sulmæ 105?
– Il n’est pas fécond.
– Et Zayd al-⁄ayl al-™æ’î 106?
– C’est un cavalier.
– Et Sulayk b. al-Salaka 107?
– Il ne fait partie ni des poètes féconds, ni des cavaliers. C’était l’un de ceux qui attaquaient
les campements et pillaient puis s’enfuyaient à pied. Il en est de même d’Ibn Baræqa
al-Hamdænî, de ÎæÏiz al-Ÿumælî des Sarw108. En font partie aussi Ta’abba†a Ωarran 109, dont

103 Ce poète n’a composé, en effet, qu’une seule qaÒîda rimant en
mîm. Voir al-Mufa∂∂aliyyæt, p.185.

104 Poète mu≈a∂ram qui aurait attaqué les Quray‡ites parce que
son père avait été tué aux FiÏær (voir IÒfahænî, Afiænî, t. XXII,
p. 70 sq.). Il était encore non musulman à la bataille de
Îunayn. ÍumaÌî le place dans la cinquième classe des poètes
féconds (fuÌºl-s).

105 Fils de Zuhayr b. Abî Sulmæ, c’est un poète arabe contempo-
rain du Prophète. Il se convertit en l’an 9 de l’hégire et récita
devant le Prophète Bænat Su©æd (Su©æd a paru) qui lui valut
comme récompense la burda. Sa date de mort est inconnue.

106 C’est Zayd b. al-Muhalhil b. al-Mu≈talis de la tribu des ™ay’.
Poète et cavalier de l’Antéislam, connu sous le nom de Zayd
al-⁄ayl (Zayd des chevaux) pour l’excellence de ses descrip-
tions chevalines. Voir IÒfahænî, Afiænî, t. VII, p. 147.

107 Sulayk b. ©Amru b. Ka©b des Banº Maqæ©is (Tamîm). Salaka
est le nom de sa mère, une esclave noire. Il est compté parmi
les «brigands coureurs», plus véloces que les chevaux (∑a©ælîk

al-©Arab al-©addæ’în). Les traditions rapportent qu’il n’attaquait
jamais les Mu∂ar, mais seulement les tribus du Yémen.
Surnommé «Sulayk al-maqænib» (le guide) pour sa connaissance
des chemins dans le désert et ses faits de brigandage sont
notoires chez les Arabes. Voir IÒfahænî, Afiænî, t. XVIII,
p. 133-138.

108 ÎæÏiz b. ©Awf b. al-ÎæriÚ b. al-A≈Úam b. al-Azd, allié des Banº
Ma≈zºm. Poète arabe de la Íæhiliyya et l’un des brigands
coureurs. Il est moins célèbre que les autres Òa©ælîk: d’une part,
parce qu’il était muqill (disait peu de poésie) et d’autre part,
parce qu’il usait de sa rapidité surtout pour fuir ses poursui-
vants. Ses faits de brigandage sont relatés par IÒfahænî dans
Kitæb al-afiænî (t. XII, p. 49-53).

109 Dans les récits arabes, Ta’abba†a Ωarran est le prototype du
Bédouin brigand. Toute sa vie, il fut ennemi des Banº Huƒayl
et des Banº BæÏila. Il aurait vécu sous l’Islam. Oncle maternel
d’al-Ωanfaræ.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

175

le vrai nom est Ÿæbit b. Íæbir, al-Ωanfaræ al-Azdî 110. Le poète al-Munta‡ir 111 n’en fait pas
partie contrairement au poète al-A©lam al-Huƒalî. Dans le ÎiÏæz et le Saræt, il y en a plus
de trente. Il voulait dire: plus de trente brigands coureurs.

Il dit aussi:
– Si Salæma b. Íandal 112 avait composé davantage de poèmes, il aurait été fécond.
Il ajouta:
– Al-Mutalammis 113 est le premier des poètes féconds dans la tribu des Rabî©a.
Puis il dit:
– Durayd b. al-∑imma 114 est un cavalier fécond. Dans certaines pièces, il est meilleur poète
qu’al-·ubyænî 115, qu’il faillit dominer.

Je lui demandai:
– Al-A©‡æ des Bæhila 116, est-il fécond?
– Oui, répondit-il, il a un thrène incomparable qui commence ainsi 117:

Une nouvelle m’est parvenue, qui point ne me réjouit
Venant de là-haut; elle est sans mensonge ni raillerie 118.

110 Poète et brigand antéislamique, compagnon de Ta’abba†a
Ωarran. Il fait partie des «afiribat al-©Arab» à cause de la
couleur noire de sa peau. C’est l’un des rares poètes anciens
d’origine sud-arabique dont la poésie a été conservée. Célè-
bre pour sa læmiyyat al-©Arab, spécimen le plus achevé de la
poésie des Òa©ælîk. À l’instar des autres philologues de l’École
de BaÒra, AÒma©î met en cause l’authenticité de ce type de
poésie pour diverses raisons. Mais n’oublions pas que la poésie
d’al-Ωanfaræ, comme celle des autres poètes yéménites, a été
colligée par des ræwiyas kºfites.

111 Le poète al-Munta‡ir est le frère du poète A©‡æ Bæhila. On le
connaît à travers le thrène de son frère.

112 Poète préislamique, membre du clan al-ÎæriÚ de la tribu des
Tamîm. Si l’on juge par sa poésie, il doit avoir vécu pendant
la seconde moitié du VIe siècle. Il n’est pas démontré qu’il ait
vécu jusqu’à l’islam. Il fait partie des poètes muqillºn (peu fé-
conds), mais il est réputé pour avoir excellé dans la description
des chevaux.

113 Al-Mutalammis est le surnom sous lequel est connu Íarîr
b. ©Abd al-MasîÌ de la tribu de ∆ubay©a. Oncle maternel du
poète ™arafa b. al-©Abd. Mort vers 580 apr. J.-C. Sujet d’une
locution proverbiale (ÒaÌîfat al-Mutalammis), dont le correspon-
dant en français serait «lettre de Bellérophon» pour désigner
une missive contenant l’ordre de tuer, que la victime est
chargée de porter elle-même à son bourreau.

114 Ancien poète arabe né vers 530, chef des Banº Íu‡æm
b. Mu©æwiya, un des plus puissants adversaires bédouins de
MuÌammad. Il sollicita en vain la main de la jeune poétesse
al-⁄ansæ’. Vieillard, il fut tué à la bataille de Îunayn en
combattant les musulmans. Il est considéré comme le plus
poète parmi les cavaliers et Ibn Sallæm le place dans la
première classe des fuÌºl-s de l’Antéislam. Voir aussi IÒfahænî,
Afiænî, t. IX, p. 2-20.

115 Il s’agit d’al-Næbifia al-·ubyænî (m. vers 600). Voir supra, la
note 19.

116 Ne pas confondre avec «al-A©‡æ des Banº Nah‡al» (voir supra,
la note 93), ni avec celui plus célèbre de Qays b. Ÿa©laba (voir
supra, la note 47). Celui qui est cité ici, al-A©‡æ des Bæhila,
est ©Æmir b. al-ÎæriÚ b. RiyæÌ. Il est rangé par Ibn Sallæm parmi
les «AÒÌæb al-maræÚî» (voir ™abaqæt, p. 169). Signalons au
passage qu’il existe pas moins de dix-sept A©‡æ différents, tous
des poètes. Voir EI, nouvelle édition, t. I, p. 710 b.

117 Ce thrène a été composé à la suite de l’assassinat de son frère.
La qaÒîda rime en ræ’.

118 Voir Qura‡î, Íamhara, p. 254. Il s’agit d’un poème où A©‡æ
Bæhila fait le thrène de son frère Munta‡ir.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

176

Al-AÒma©î dit:
– Al-©AÏÏæÏ 119 est né avant l’islam… Îumayd b. al-Arqa† 120 rectifiait, corrigeait et expur-
geait la poésie. Je l’ai entendu apprécier quelque poème en raÏaz d’Abº l-NaÏm 121 et
critiquer certains autres parce qu’ils étaient médiocres.

Al-AÒma©î me dit un jour:
– Il y a un poète appelé al-Fa∂l b. Qudæma qui me déplaît beaucoup. Il désignait par là
Abº l-NaÏm.

Abº Îætim dit:
– J’interrogeai al-AÒma©î sur al-QuÌayf al-©Æmirî 122, celui qui compose des poèmes sur les
femmes.
– Il n’est pas éloquent 123 ni digne d’être cité comme preuve 124, dit-il.
– Et Ziyæd al-A©Ïam 125, qu’en penses-tu?
– C’est une référence; on ne lui connaît aucune incorrection de langue. Son surnom est
Abº Umæma.
– Et l’esclave des Banº-l-ÎasÌæs 126, qu’en dis-tu?
– Il est éloquent. C’est un esclave éthiopien noir.

119 C’est Abº l-Ωa©Úæ’ ©Abd Allæh b. Ru’ba, poète arabe de la tribu
des Tamîm, qui résida principalement à BaÒra. Né probable-
ment sous le califat de ©UÚmæn (644-656), il mourut en 97/
715. Sa vie est mal connue et l’on sait seulement qu’il était
le rival d’Abº l-NaÏm al-©IÏlî. Il excelle dans le mètre raÏaz,
mais abuse des mots rares si l’en on croit les philologues.
Voir ÍumaÌî, ™abaqæt, p. 218, et Ibn Qutayba, al-Ωi©r wa
l-‡u©aræ’, p. 374-376.

120 Poète arabe du milieu de la période umayyade dont on sait
peu de chose, sinon qu’il était un panégyriste d’al-ÎaÏÏæÏ
(entre 681 et 691 environ). Il est compté parmi les meilleurs
poètes de raÏaz, genre dans lequel il fut le précurseur
d’al-©AÏÏæÏ (cité ici comme son disciple) et de Ru’ba (voir infra,
la note 141). Son dîwæn a été réuni, entre autres, par AÒma©î.

121 Abº l-NaÏm b. Qudæma al-©IÏlî est un poète arabe du Ier/VIIe

siècle (m. après 105/724). Il était panégyriste des Umayyades,
mais il doit sa célébrité à ses vers en raÏaz traitant des sujets
bédouins (essentiellement des descriptions). Il est compté par
les critiques arabes anciens parmi les quatre meilleurs ruÏÏæz
(avec son contribule al-Afilab et les deux tamimites d’al-BaÒra,
al-©AÏÏæÏ et son fils Ru’ba). Il est aussi connu pour sa facilité
d’improvisation (irtiÏæl).

122 Al-QuÌayf b. Îumayr b. Ka©b b. Rabî©a des ©Æmir b. ∑a©Òa©a,
surnommé parfois al-©Uqaylî (les Banº ©Uqayl sont un sous-
groupe des Banº ©Æmir). Poète arabe de l’époque umayyade,
contemporain de ·º l-Rumma dont il était le rival en poésie
et en amour: ils courtisaient la même femme, al-⁄arqæ’. (voir
IÒfahænî, Afiænî, t. XIX, p. 140-143). Al-QaÌîf est compté parmi

les poètes laconiques (‡æ©ir muqill). Il est placé par Ibn Sallæm
dans la dernière classe des poètes islamiques (voir ™abaqæt,
p. 249 et p. 791).

123 L’éloquence doit être entendue ici comme la pureté du langage
poétique.

124 La preuve (ÌuÏÏa) signifie la possibilité d’invoquer un emploi
linguistique présent dans la poésie d’un tel pour confirmer ou
infirmer un sens donné. Dans cette optique, la poésie est
essentiellement perçue comme un réservoir de «citations
probantes» (‡awæhid).

125 Ziyæd b. Sulaymæn, connu sous le nom d’Abº Umæma, mawlæ
des Banº ©Æmir b. ÎæriÚ est un poète de l’époque umayyade,
contemporain d’al-Farazdaq qu’il côtoya sur le mirbad (voir
IÒfahænî, Afiænî, t. XIV, p. 102-109). Son surnom al-A©Ïam est
dû au fait qu’il ne parvenait pas à prononcer certains sons
arabes. Il serait né à IÒbahæn et mort dans le ⁄uræsæn. Il est
apprécié parmi les critiques anciens pour son éloquence et
pour la fluidité de sa poésie. Ibn Sallæm le place dans la
septième classe des «fuÌºl al-islæm» (voir ™abaqæt, p. 693). Voir
aussi Ibn Qutayba, al-Ωi©r wa l-‡u©aræ’, p. 165.

126 ©Abd Bani l-ÎasÌæs, de son prénom SuÌaym. Esclave noir
originaire d’Éthiopie, qui fut acheté par les Banº l-ÎasÌæs
(groupe des Banº Asad) pour ses dons poétiques. Les traditions
rapportent que sa poésie était appréciée par le Prophète lui-
même (voir IÒfahænî, Afiænî, t. XX, p. 1-5). Il aurait vécu jusqu’à
©UÚmæn et fut tué par ses maîtres pour avoir dit de la poésie
sur les femmes de la tribu.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

177

Il ajouta:
– Abº Dulæma 127, que j’ai vu, est aussi un esclave d’origine éthiopienne.
– Etait-il éloquent?
– Son éloquence est valable.

Il dit aussi:
– Abº ©A†æ’ al-Sindî 128 est un esclave à l’oreille percée et fendue.
– A-t-il vécu parmi les Bédouins? demandai-je.
– Non, répondit-il, mais il est éloquent.
©Abd al-©Azîz b. Marwan 129 dit à Ayman b. ⁄uraym al-Asadî 130 qui lui demandait son
avis concernant son client, le poète NuÒayb 131, lequel était noir: «Il est le meilleur poète
de sa race.

Al-AÒma©î dit:
– ©Umar b. Abî Rabî©a 132 est un poète récent, mais il est digne d’être cité comme preuve.
J’ai entendu Abº ©Amr b. al-©Alæ’ s’appuyer sur sa poésie en grammaire et dire qu’il était
une preuve. Il en est de même d’Ibn Ωurayk al-Asadî, de ©Abd Allæh b. al-Zubayr al-Asadî,
et d’Ibn al-Ruqayyæt 133 qui sont des innovateurs, mais leurs poésies constituent une référence
en langue. Je l’ai entendu (Abº ©Amr) récuser al-Uqay‡ir sans connaître sa poésie:
– On dit «un homme de garde», arguait-il.

127 Abº Dulæma Zand b. al-Íawn est un esclave noir, client des
Banº A‡Ïa© à Kºfa. Il apparaît comme poète sous les
Abbassides seulement et joue le rôle de bouffon à la cour
d’al-SaffæÌ, puis d’al-ManÒºr et d’al-Mahdî. Il serait mort vers
160/776. Voir Æmidî, al-Mu’talif wa l-mu≈talif, p. 131.

128 Abº ©A†æ’ AflaÌ b. Yasær est un poète arabe qui doit son
surnom (al-Sindî) au fait que son père venait du Sind. Il naquit
à Kºfa et y vécut comme client des Banº Asad. Partisan des
Umayyades, il dut vivre caché à l’arrivée des Abbassides et
ce jusqu’à sa mort survenue vers 158/774. Voir Marzubænî,
Mu©Ïam al-‡u©aræ’, p. 480.

129 Fils du calife Marwæn Ier et père de ©Umar b. ©Abd al-©Azîz.
Gouverneur d’Égypte pendant plus de vingt ans, il est mort
en 85/704. Célébré auprès des hagiographes pour sa probité
et pour son intelligence.

130 Poète arabe de l’époque umayyade, fils du Compagnon du
Prophète ⁄uraym al-Næ©im dont il a transmis des ÌadîÚ-s.
Surnommé ⁄alîl al-≈ulafæ’ (L’ami des califes) pour avoir été
proche des princes ©Abd al-©Azîz et Bi‡r, fils du calife Marwæn.
Il est connu pour ses poèmes de fiazal et pour ses panégyri-
ques. L’auteur d’al-Afiænî en fait un chiite, alors qu’il apparaît
dans sa poésie politique comme un ©uÚmænien. Voir IÒfahænî,
Afiænî, t. XXI, p. 7-13.

131 NuÒayb b. RabæÌ, Abº MiÌÏan, est un esclave noir de langue
arabe, affranchi par ©Abd al-©Azîz b. Marwæn pour l’excellence

de sa poésie. Mort vers 105/723. Il fut le panégyriste attitré
des califes umayyades à commencer par son bienfaiteur. Il eut
quelques démêlés poétiques avec ses contemporains Farazdaq,
Íarîr et ©Umar b. Abî Rabî©a, mais ne composa jamais de
satires (hiÏæ’). Ibn Sallæm le place dans la sixième classe des
poètes fuÌºl-s de l’ère islamique. Il est surtout apprécié pour
son nasîb, de facture ©uƒrite, et pour son madîÌ, naturel et
dénué d’exagération. Il est également compté au nombre de
Afiribat al-©Arab (Corbeaux des Arabes). Voir à ce sujet, Lewis
(B.), Race et couleur en pays d’islam, Paris, 1982, p. 29 sq.

132 Le plus célèbre des poètes de fiazal de l’époque umayyade.
Mort en 93/711. Issu des Banº Ma≈zºm de Quray‡, il vécut
à La Mecque et s’illustra par ses aventures amoureuses. Il éleva
le genre fiazal au niveau des genres canoniques de son époque
que sont le madîÌ et le hiÏæ’, et fut reconnu par les critiques
comme le premier grand poète de Quray‡. Sa poésie est ici
mise en cause par AÒma©î parce que ©Umar est un poète de
l’époque islamique, mais sa langue est appréciée par les
philologues car elle est de facture «naÏdéenne».

133 Il s’agit de ©Ubayd Allæh b. Qays al-Ruqayyæt. Poète umayyade
qui composa essentiellement des poésies d’amour. Partisan de
Zubayr. Mort vers 75/694. Ibn Sallæm le place dans la sixième
classe des poètes islamiques (voir ™abaqæt, p. 648).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

178

– Mais al-Uqay‡ir l’emploie différemment, dis-je.
C’est qu’il puise dans nos richesses
Demandez plutôt au gardien pourquoi une telle colère 134!

– Cet emploi est une innovation, répondit-il.
Il dit aussi (Abº ©Amr):
– Ibn Harma 135 est indéniablement un poète éloquent. Ibn Uƒayna 136 est de la même classe,
mais il est inférieur à Ibn Harma en poésie. Mælik (Ibn Anas) 137 fut son transmetteur en
jurisprudence. ™ufayl al-Kinænî 138 est comparable à Ibn Harma.
Il ajouta:
– Yazîd b. ∆abba 139 est le client des Ÿaqîf 140. Il composa mille poèmes mais ceux-ci sont
dispersés, car les Arabes se les sont partagés.

Al-AÒma©î dit:
– Après Ru’ba 141 et Abº Nu≈ayla 142, il n’y a pas eu de meilleurs poètes que Íandal
al-™uhawî, Abº ™awq et ⁄u†æm al-MuÏæ‡i©î, connu sous le nom de ⁄u†æm al-RîÌ 143.

Il ajouta:
– Ibn Mufarrifi 144 faisait partie des poètes innovateurs de Bassora.

134 Voir IÒfahænî, Afiænî, t. 10, p. 91.
135 Ibræhîm b. ©Alî b. Salama b. Harma al-Fihrî, Abº IsÌæq, poète

arabe de Médine, né en 90/709 et mort vers 170/786.
Originaire de la tribu de Quray‡, partisan des ©Alides, il vécut
à la fois sous les Umayyades et sous les Abbassides, qu’il
loua tous deux. Sa poésie – de type bédouin – a été transmise
par son ræwî Ibn RubayÌ et réunie par al-AÒma©î, mais son
dîwæn ne nous est pas parvenu en entier. Il est l’un des
derniers à être considéré par les philologues comme une
autorité (ÌuÏÏa) en langue arabe. AÒma©î et Abº ©Ubayda le
comptent parmi les poètes qui ont «scellé la poésie» (≈atama
al-‡i©r).

136 Poète umayyade. Voir Ibn Qutayba, al-Ωi©r wa l-‡u©aræ’, p. 225.
137 Juriste musulman, fondateur du maƒhab malikite qui porte son

nom (al-Mælikiyya). Connu sous le nom d’Imæm de Médine. Né
vers 90/708 et mort en 179/796.

138 Il s’agit de ™ufayl b. ©Æmir b. Wæ’ila des Banº Kinæna. Voir
Æmidî, al-mu’talif wa l-Mu≈talif, p. 147.

139 Yazîd b. Muqsim. ∆abba est le nom de sa mère, qui l’a élevé
seule à la mort de son père alors qu’il était encore enfant.
Panégyriste attitré d’al-Walîd b. Yazîd (al-Walîd II). Il est
apprécié par les critiques anciens pour son éloquence. AÒma©î
l’aurait rencontré dans le ™æ’if alors qu’il collectait les poésies
rares. On trouve trace de la légende des «mille qaÒîda» qu’il
aurait dites chez al-IÒfahænî (voir Afiænî, t. VI, p. 146-150).

140 Tribu arabe installée dans la région de ™æ’if. Elle est rattachée
par les généalogistes aux Hawæzin, subdivision des Qays.

141 Ru’ba b. al-©AÏÏæÏ al-Tamîmî, poète arabe de l’époque
umayyade (mort en 145/762). Il est connu pour ses qaÒîda-s
en raÏaz. Il surclassa dans ce domaine aussi bien son propre
père, al-©AÏÏæÏ, que son rival, Abu l-NaÏm al-©IÏlî. À ses
débuts, il est cité parmi les «Bédouins de Bassora» (min A©ræb
al-BaÒra) et fut un important informateur de la langue des
philologues de cette ville. Dans sa poésie, il dénigre souvent
les Arabes du Sud et fait l’éloge des tribus du Nord. Lui et
son père sont parfois appelés solidairement al-©AÏÏæÏæn.

142 Abº Nu≈ayla ibn ©Adan b. Zæ’ida b. Laqî† b. YaÚribî des Banº
Sa©d b. Tamîm, surnommé Abu l-Íunayd ou Abu l-©Irmæs.
Jeune, son père l’aurait chassé de sa tribu et il séjourna dans
le Ωæm jusqu’à sa mort. Il vécut parmi les Bédouins et apprit
leur langue et leurs poésies. Il est connu surtout pour son
raÏaz , sans égaler pour autant Ru’ba. Il fut l ’un des
panégyristes officiels des Abbassides et se fit appeler «le poète
des Banº Hæ‡im». Il fut mis à mort pour l’un de ses poèmes
par ©ïsæ b. Mºsæ, sous le règne d’al-ManÒºr. Voir IÒfahænî,
Afiænî, t. XVIII, p. 139-141, et Ibn Qutayba, al-‡i©r wa l-Ωu©aræ’,
p. 231.

143 Son prénom est Bi‡r. Voir Æmidî, al-Mu’talif wa l-mu≈talif, p. 112.
144 Abº ©UÚmæn Yazîd b. Ziyæd b. Mufarrifi al-Îimyarî est un poète

mineur de BaÒra au Ier/VIIe siècle. Mort de la peste en 69/
689. On rapporte qu’al-AÒma©î l’accuse d’avoir inventé la
biographie et les poèmes attribués au Tubba©, mais on ne
dispose sur ce point d’aucune précision.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

179

Abº Îætim rapporte d’après al-AÒma©î que Wahb b. Íarîr b. Îæzim dit:
– Je connaissais par cœur trois cent poèmes d’Umayya (b. Abî-l-∑alt) 145.
– Où en est le recueil? demanda al-AÒma©î.
– Un tel me l’a emprunté et ne me l’a jamais rendu, répondit-il.

Al-AÒma©î me tint les propos suivants 146:
– On dit que les champions vaincus de Mu∂ar 147 sont les meilleurs poètes: Îumayd 148,
al-Ræ©î 149, et Ibn Muqbil 150. Al-Ræ©î a été dépassé par Íarîr et par Îinzar, un homme de
Banº Bakr. Al-Ía©dî a été dépassé par Laylæ al-A≈yaliyya 151 et par Sawwær b. al-Îayæ.
Ibn Muqbil a été dépassé par al-NaÏæ‡î 152 des Banº-l-ÎæriÚ b. Ka©b. Et Îumayd (b. Ÿawr 153)
a été dépassé par tous ceux qui l’ont satirisé, même si Ibn AÌmar dit qu’il n’a affronté
personne dans la satire.

Al-AÒma©î dit:
– FusÌum est un poète antéislamique au talent remarquable.
Mais il n’a pas précisé la généalogie de ce poète.

Il rapporta ensuite l’anecdote suivante:
– Al-NaÏæ‡î b. al-ÎæriÚiyya but un jour du vin. Pour le punir, ©Alî b. Abî ™ælib – que
Dieu soit satisfait de lui – ordonna de lui donner cent coups de fouets: quatre-vingts pour

145 Poète arabe de la tribu de Ÿaqîf, ayant vécu à ™æ’if. Proche
de l’aristocratie quray‡ite de La Mecque. Mort en l’an 8 ou 9
de l’hégire. Les récits diffèrent quant à son attitude face au
Prophète et à l’islam.

146 C’est Abº Îætim qui parle.
147 Mu∂ar est l’un des deux (l’autre étant Rabî©a) groupes de tribus

les plus puissants de l’ancienne Arabie du Nord. Selon les
généalogistes, toutes deux descendent d’un ancêtre commun,
Nizær b. Ma©add b. ©Adnæn. Parmi les grandes sous-tribus de
Mu∂ar et de Rabî©a, on trouve: les Tamîm, Ÿaqîf, ©Abd al-Qays,
Bakr b. Wæ’il et Qays b. Ÿa©laba. Mais des rivalités internes
existent entre ces différents sous-groupes qui ne se retrouvent
que dans leur opposition aux Arabes du Sud. Avec l’islam et
plus particulièrement sous les Umayyades, l’antagonisme entre
les tribus mu∂arites du Nord (Tamîm et Qays) et les tribus
yéménites du Sud (Azd et Rabî©a) polarisa tous les domaines
de la vie des Arabes.

148 Îumayd b. Ÿawr est un poète arabe du Ier/VIIe siècle, compa-
gnon du Prophète, mort pendant le califat de ©UÚmæn. Connu
pour sa langue correcte et ses descriptions du loup. Ses poè-
mes ont été réunis, entre autres, par AÒma©î. ÍumaÌî le cite
dans ses classes comme un «faÌl islæmî» (voir ™abaqæt, p. 113
et Marzubænî, Muwa‡‡aÌ, p. 80).

149 Voir supra, la note 70. L’épisode auquel fait référence AÒma©î
ici renvoie à la prise de position du poète al-Ræ©î dans les

naqæ’i∂ entre Íarîr et Farazdaq en donnant la préférence à ce
dernier. Íarîr réagit violemment en composant sa fameuse
qaÒîda «al-Dammæfia» (voir son Dîwæn, éd. Nu©mæn MuÌammad
Amîn ™æha, Le Caire, 1969, t. II, p. 813, nº 3) dans laquelle il
traînait dans la boue al-Ræ©î et tous les Banº Numayr. Cette
pièce réduisit définitivement le poète au silence et, selon bien
des traditions, entraîna sa mort prématurée peu de temps
après. Voir à ce sujet, ÎiÏæb (M. N.), al-Ræ©î al-Numayrî,
Le Caire, 1963, p. 76 sq.

150 Ibn Muqbil est un poète arabe des Banº Numayr, connu pour
ses satires. Il est souvent comparé à son contribule al-Ræ©î, et
AÒma©î les considère tous deux comme non-fuÌºl, essentielle-
ment parce qu’ils furent toujours «dominés» dans la satire
(mufiallabæn).

151 Poétesse arabe du Ier/VIIe siècle (m. vers 80/699) de la tribu
de ©Uqayl. Elle est célèbre pour ses élégies de type ©uƒrite
dans lesquelles elle pleure son contribule et bien-aimé, le
cavalier Tawba b. Îumayyir (voir IÒfahænî, Afiænî, t. XI,
p. 204-249). Mais en dehors de ses maræÚî, on lui attribue des
joutes satiriques (ahæÏî) avec le poète al-Næbifia al-Ía©dî, dont
AÒma©î se fait l’écho ici. Le personnage cité avec elle comme
ayant dépassé al-Ía©dî est son mari Sawwær b. al-Îayæ
al-Qu‡ayrî.

152 Voir Ibn Qutayba, al-Ωi©r wa l-‡u©aræ’, p. 195.
153 Voir supra, la note 148.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

180

l’enivrement et vingt pour la transgression du mois sacré, car il était soûl pendant le ramadan.
Quand il l’eut fouetté, al-NaÏæ‡î alla faire l’éloge de Mu©æwiya et fit la satire de ©Alî, que
Dieu soit satisfait de lui.

Al-AÒma©î dit:
– Zuhayr 154 s’était allié à un clan juif, c’est-à-dire qu’il s’était lié à eux par les liens du
mariage. Lorsqu’il entendit parler du jour du Jugement, il composa son poème qui débute
ainsi:

Soit il est reporté et consigné dans un livre pour mémoire
Le jour du Jugement; soit il est avancé et exécuté par vengeance 155.

Al-AÒma©î rapporta qu’un grand savant déclara lorsqu’il fut interrogé sur les poètes:
– Dans l’Antéislam, la poésie était dans (la tribu de) Rabî©a 156, puis elle se déplaça dans
celle des Qays 157. Mais avec l’avènement de l’islam, elle devint l’apanage des Tamîm 158.

Je demandai alors à AÒma©î 159:
– Pourquoi le Yémen n’a-t-il pas été mentionné?
– C’est qu’il (le savant) parlait seulement de la descendance de Nizær 160, me répondit-il.
Car tous ont suivi les enseignements du premier poète, Imru’-l-Qays. Mais en réalité, la
poésie était auparavant l’apanage du Yémen.
Il ajouta:
– Ne vois-tu pas qu’il n’existe pas de cavaliers ni de poètes comparables à ceux des Qays?
Et il en cita plusieurs, dont ©Antara 161, ⁄uffæf b. Nadba 162, ©Abbæs b. Mirdæs 163, et Durayd
b. al-∑imma 164.

154 Voir supra, la note 27.
155 Ce vers se trouve dans la Mu©allaqa de Zuhayr b. Abî Sulmæ.

Voir Zawzanî, ΩarÌ al-mu©allaqæt al-sab©, p. 230 (éd. MuÌammad
©Abd al-Qædir AÌmad).

156 Les Banº Rabî©a sont l’un des plus grands et des plus puis-
sants groupes de tribus de l’Arabie du Nord. Chez les
généalogistes musulmans, le mot désigne le plus souvent les
Bakr et les Tafilib, parfois l’une des deux tribus. Voir supra,
la note nº 147 sur Mu∂ar.

157 La tribu des Banº Qays b. ©Aylæn est l’une des deux subdivi-
sions de Mu∂ar, considérées comme descendant de ©Adnæn,
et qu’on appelle Arabes du Nord. Ils ne semblent pas avoir
constitué une unité autonome avant l’islam et ne font leur ap-
parition qu’à l’époque umayyade formant une sorte de parti
politique à base tribale. Ils étaient opposés aux Kalbites,
Yéménites ou Arabes du Sud et cette opposition a dominé toute
la politique des califes umayyades.

158 La tribu de Tamîm est la plus importante du groupe des
Mu∂ar. Elle s’oppose aux Rabî©a et défend les mêmes intérêts

que les Arabes du Nord, contre les Yéménites. Selon les
traditions, Tamîm fut l’une des premières tribus à reconnaître
le Prophète, dans l’année des députations (9/631). Cela lui
conféra un prestige qui alla croissant au fur et à mesure de
l’expansion de l’islam.

159 C’est Abº Îætim qui parle.
160 Nizær b. Mu©add b. ©Adnæn est, d’après le système généalogi-

que admis, l’ancêtre commun de la majorité des tribus arabes
du Nord. Il eut quatre fils: Rabî©a, Mu∂ar, Anmær, et Iyæd.

161 Voir supra, la note 94.
162 Poète antéislamique de la tribu de Qays. Connu pour sa

bravoure et ses poèmes de jactance. Adversaire déclaré de son
célèbre contribule ©Abbæs b. Mirdæs, auquel il est souvent
comparé dans les ouvrages de la critique ancienne. AÒma©î,
on le voit, le considère comme supérieur aux autres poètes
de Qays.

163 Voir supra, la note 95.
164 Voir supra, la note 114.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

181

Il me dit même un jour:
– Durayd et ⁄uffæf sont les plus poètes parmi les cavaliers.

Al-AÒma©î me dit:
– En poésie, Umayya b. Abî-l-∑alt 165 s’est approprié tout ce que l’on pouvait dire sur
l’au-delà; ©Antara tout ce que l’on pouvait dire sur les batailles, et ©Umar b. Abî Rabî©a
tout ce qui concerne les femmes.
Il raconta ensuite le récit suivant:
– Un homme rencontra KuÚayyir ©Azza, qui est KuÚayyir b. ©Abd al-RaÌmæn al-⁄uzæ©î b. Abî
Íum©a 166. Il lui demanda qui était le plus poète de tous. Et KuÚayyir de lui répondre:
“C’est celui qui dit,

J’ai préféré rendre visite de nuit à une noble dame
Mince de taille et très belle quand elle est nue 167”.

Ce vers est d’al-Îu†ay’a 168.

Le récit se poursuit ainsi:
L’homme en question ne l’interrogea plus à ce sujet jusqu’à ce qu’il fut certain que KuÚayyir
l’oublia. À ce moment-là, il alla le voir de nouveau et lui demanda:
– Abº ∑a≈r, qui est le plus poète de tous?
KuÚayyir lui répondit:
– C’est celui qui dit: «Halte vous deux! Pleurons au souvenir d’une amie et d’un
séjour 169.»
Il désignait par là Imru’-l-Qays qui est le premier à avoir pleuré les campements abandon-
nés et le départ de la bien-aimée.

165 Abº l-∑alt ©Abd Allæh b. Abî Rabî©a b. Qasiyy des Ÿaqîf. Poète
arabe de l’Antéislam, connu surtout pour ses panégyriques du
roi du Yémen Sayf b. ·î Yazan. Ibn Sallæm lui consacre un
chapitre dans ses ™abaqæt en tant que grand poète de la région
de ™æ’if (voir ™abaqæt, p. 262). La référence d’AÒma©î à sa poésie
ascétique ne concerne qu’une infime partie de sa production,
par ailleurs suspecte aux yeux de nombreux philologues (voir
IÒfahænî, Afiænî, t. III, p. 186-192 et t. XVI, p. 71-81).

166 KuÚayyir ©Azza, souvent appelé al-MulaÌî ou Ibn Abî Íum©a
du nom de son grand-père maternel. Poète uƒrî de l’époque
umayyade. Il serait né vers 23/644 et mort en 105/723. Ce
personnage est devenu légendaire en raison de sa passion
amoureuse. Il fut le ræwî de Íamîl BuÚayna (voir infra, la note
196).

167 Voir le Dîwæn d’al-Îu†ay’a, p. 68.
168 Al-Îu†ay’a est le surnom du poète arabe Íarwal b. Aws. Son

surnom signifierait «contrefait». Il fait partie des poètes
mu≈a∂ramºn puisqu’il est mort vers 59/678. Il est considéré
comme le ræwî de Zuhayr b. Abî Sulmæ. Dans les ouvrages
de biographies, le personnage est présenté sous un jour très
défavorable. La méchanceté de ses satires était si redoutée
qu’on lui faisait des cadeaux pour s’en préserver. Les critiques
arabes en général font grand cas du talent poétique
d’al-Îu†ay’a et le proposent à l’imitation des poètes moder-
nes. Voir notamment, Ibn Sallæm, ™abaqæt, p. 93 sq. et IÒfahænî,
Afiænî, t. II, p. 41-59.

169 C’est le premier vers de la célèbre mu©allaqa qui débute ainsi:
«Qifæ nabkî min ƒikræ Ìabîbin wa manzili»

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

182

Al-AÒma©î dit:
– Le meilleur descripteur d’une monture est ©Uyayna b. Mirdæs, connu sous le nom de
Fuswa 170. Et le meilleur descripteur d’une chamelle dans la qaÒîda est al-Ræ©î. Dans les
poèmes en raÏaz, c’est Ibn LaÏa’ al-Taymî dont le prénom est ©Umar 171.

Al-AÒma©î demanda un jour:
– Quelle est la meilleure tribu arabe en poésie?
On répondit:
– Ceux qui ont de grands yeux et qui vivent à l’ombre des palmiers, c’est-à-dire les
AnÒær 172.
Il répliqua:
– On dit que ceux qui ont les yeux bleus et qui vivent à la racine des acacias sont meilleurs.
Il désignait par là les Banº Qays b. Ÿa©laba 173. Il cita ensuite parmi leurs poètes: al-
Muraqqi‡ 174, al-A©‡æ 175 et al-Musayyab b. ©Alas 176.

Al-AÒma©î nous rapporta d’après Ibn Abi-l-Zinæd le récit suivant:
On déclama un jour des vers de ©Amr b. al-©ÆÒ 177 à Îassæn (b. Ÿæbit) 178. Celui-ci dit:
– Ce n’est pas un poète mais un sage.

Al-AÒma©î raconta qu’on demanda un jour à al-A≈†al 179 son avis concernant la poésie de
KuÚayyir 180, et qu’il répondit:
– Ce sont des vers du ÎiÏæz 181 qui chassent le froid.

170 Fuswa ou Faswa est le nom sous lequel est connu ©Uyayna
b. Mirdæs b. ©Amru b. Ka©b b. ©Amru des Tamîm. Poète arabe
mu≈a∂ram, célèbre pour ses satires grossières (≈abîÚ al-hiÏæ’) et
ses excellentes descriptions de chameaux. Il n’est pas compté
parmi les fuÌºl-s car il était muqill (voir IÒfahænî, Afiænî, t. XIX,
p. 143-146).

171 Poète arabe du Ier/VIIe siècle. ÍumaÌî (™abaqæt, p. 363-372) le
range dans la quatrième classe des fuÌºl-s islamiques. Il doit
surtout sa notoriété aux invectives qu’il échangea avec Íarîr.
Il serait mort à al-Ahwæz, à une date inconnue.

172 Al-AnÒær («les auxiliaires») est la désignation usuelle des
habitants de Médine qui soutinrent MuÌammad, ainsi distingués
des muhæÏirºn ou «émigrants», c’est-à-dire des partisans
mekkois. Ce nom (AnÒær) se substitua à celui de Banº Qayla
(Aws et ⁄azraÏ).

173 Sur cette tribu, voir les notes 147 et 157.
174 Al-Muraqqi‡ est le surnom sous lequel sont connus deux

poètes arabes antéislamiques. Il s’agit ici d’al-Muraqqi‡ al-Ak-
bar, poète guerrier, qui participa à la fameuse guerre
d’al-Basºs. Voir IÒfahænî, Afiænî, t. VI, p. 121-128. Voir aussi
supra, la note 54.

175 Il s’agit, bien sûr, de «A©‡æ Qays». Voir à ce sujet, la note
47.

176 Poète antéislamique dont le prénom est Zuhayr. Il est l’oncle
maternel du poète al-A©‡æ, qui fut son transmetteur. Voir
al-Muwa‡‡aÌ, p. 51, et Mu©Ïam al-‡u©aræ’, p. 386.

177 ©Amr b. al-©ÆÒ, de la tribu de Quray‡, compagnon du Prophète
et général conquérant de l’Égypte, mort en 43/663. Il avait la
réputation d’être un des plus habiles politiques de son temps,
surtout à la suite du célèbre épisode de l’arbitrage entre
Mu©æwiya et ©Alî. Le jugement de Îassæn réfère à cette
notoriété de sagesse-habileté déjà bien acquise de son vivant.

178 Voir supra, la note 52.
179 Voir supra, la note 77.
180 Voir supra, la note 166.
181 Al-ÎiÏæz forme la région nord-ouest de la péninsule Arabique.

Lieu de la Révélation (manzil al-waÌy) et Terre sainte de l’islam
(al-bilæd al-muqaddasa). Dès les premiers siècles de l’hégire, le
ÎiÏæz devient la référence en matière de rite (cf. Mælik), mais
aussi en ce qui concerne la poésie et la langue arabes. Les
tribus du ÎiÏæz (Quray‡, Aws, ⁄azraÏ, Sulaym, Huƒayl, Ÿaqîf
et ©Uƒra) sont ainsi valorisées et données en exemple aux
dépens d’autres tribus plus importantes et plus actives,
notamment celles du Sud (Yémen).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

183

Al-AÒma©î me dit un jour:
– N’as-tu pas senti que Laylæ (al-A≈yaliyya) 182 est meilleure poétesse qu’al-⁄ansæ’ 183?

Une autre fois, il me dit:
– Al-Zibriqæn 184 est un cavalier poète, mais il est laconique.
Et il ajouta:
– Mælik b. Nuwayra 185 est un poète cavalier qui est prolifique.
Il dit aussi:
– Il n’est point de tribus aussi nombreuses que celles de Kalb et des Banº Ωaybæn et ayant
aussi peu de poésie. Kalb 186 ne possède aucun poète antéislamique ancien et elle est quatre
fois plus grande que Ωaybæn 187.

Abº Îætim rapporte d’après al-AÒma©î qu’on demanda un jour à Îassæn:
– Qui est le plus poète de tous?
– Le plus poète parmi les individus ou les tribus?
– Parmi les tribus, lui dit-on.
– Huƒayl 188, répondit-il.
Al-AÒma©î ajouta:
– Ils sont quarante poètes remarquables. Tous sont des coureurs. Il n’y a point de cavalier
parmi eux.

Abº Îætim dit:
– Je demandai à al-AÒma©î qui était le plus poète parmi les individus.

182 Voir supra, la note 151.
183 Al-⁄ansæ’ (la gazelle), poétesse arabe de la tribu des Banº

Sulaym, célèbre pour ses thrènes et ses jactances, morte à la
fin du califat de ©Umar (vers 24/644). Bien que la tradition en
fasse une poétesse musulmane qui exhorte ses fils à mourir
pour la nouvelle foi, sa poésie est entièrement tournée vers
l’époque antéislamique et sa vision de l’existence est celle de
l’ancienne Íæhiliyya. La comparaison esquissée ici par AÒma©î
entre al-⁄ansæ’ et Laylæ al-A≈yaliyya sera un lieu commun de
la critique arabe ultérieure.

184 Voir al-Æmidî, al-Mu’talif wa l-mu≈talif, p. 128.
185 Mælik b. Nuwayra b. Íamra b. Ωaddæd b. Ÿa©laba, frère du

poète Mutammim et chef des Banº Yarbº©, l’une des tribus
les plus puissantes de la confédération des Tamîm. Mort
pendant les guerres de la ridda en l’an 11 de l’hégire. Voir
Marzubænî, Mu©Ïam al-‡u©aræ’, p. 360.

186 Les Banº Kalb constituent le groupe le plus puissant des
Qu∂æ©a. Ils sont d’origine yéménite, mais pour des raisons po-
litiques, prétendent parfois appartenir aux Arabes du Nord et

même à Quray‡ (cf. Ibn al-Kalbî, Íamharat al-nasab). Ils furent
les principaux soutiens de la dynastie umayyade pendant
plusieurs décennies (sous Mu©æwiya, Yazîd, Mu©æwiya II,
Marwæn). Des conflits d’intérêts les amenèrent à s’opposer aux
Qays et à s’affronter par factions politiques interposées. Ils y
eut même des ayyæm célèbres entre les deux clans (le dernier
est Yawm Banæt Qayn). Les Kalb perdent de leur importance
sous les Abbassides et passent définitivement au second plan
dans l’histoire des Arabes.

187 Voir supra, la note 89.
188 Tribu de l’Arabie du Nord, dans le voisinage de La Mecque

et d’al-™æ’if, très étroitement apparentée aux Quray‡ et donc
au Prophète. Les Huƒaylites sont renommés parmi les tribus
arabes pour leur féconde poésie et leur dîwæn tribal est le seul
à avoir survécu in extenso. Parmi leurs poètes fuÌºl-s, on trouve
Abº ⁄iræ‡, Abº ·u’ayb, Abº Kabîr et Abº ∑a≈r (voir supra,
les notes 88, 89 et 90). Sa distinction ici n’a donc rien d’éton-
nant, surtout dans la bouche du panégyriste attitré – et officiel
– du Prophète, Îassæn b. Ÿæbit.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

184

Il répondit:
– Îassæn 189 ne dit rien à ce sujet. Pour ma part, je pense que c’est al-Næbifia al-·ubyænî 190

même s’il a dit peu de poésie et ce, parce qu’il a commencé sa carrière à cinquante ans.
Il ajouta:
– Al-Næbifia al-Ía©dî 191 s’est tu pendant trente ans après avoir dit de la poésie; ensuite il
fut de nouveau inspiré. Ses premiers poèmes sont excellents et éloquents, mais les derniers
sont médiocres et plagiés.

Abº Îætim précise:
– Al-Næbifia commença à dire de la poésie à trente ans, s’est tu pendant trente ans, puis
excella de nouveau pendant trente ans.

Je demandai à al-AÒma©î 192:
– Que penses-tu de la poésie d’al-Farazdaq 193?
– Les neuf-dixièmes de sa poésie sont plagiés, me répondit-il 194.
Puis il ajouta:
– Quant à Íarîr 195, il a trente poèmes dans lesquels je n’ai trouvé qu’un seul hémistiche
plagié. Il s’agit peut-être d’une simple coïncidence.
– Quel est cet hémistiche? lui demandai-je.
– C’est de la satire, dit-il.»
Mais il ne le cita pas.
Abº Îætim dit:
– J’ai retrouvé moi-même cet hémistiche dans la poésie de Íarîr.

Abº Îætim rapporte qu’al-AÒma©î dit:
– Je crois que Íamîl b. Ma©mar 196 est né avant l’avènement de l’islam.

189 Voir supra, la note 52.
190 Voir supra, la note 39.
191 Voir supra, la note 39.
192 C’est Abº Îætim qui parle.
193 Voir supra, la note 76.
194 Voir une citation qui conforte ce jugement dans Marzubænî,

Muwa‡‡aÌ, p. 141: «Nous autres poètes, nous sommes plus vo-
leurs que les bijoutiers, disait al-A≈†al.»

195 Voir supra, la note 23.
196 Poète arabe du Ier/VIIe siècle qui serait né, contrairement à ce

que pense AÒma©î, bien après l’avènement de l’islam, vers 40/

660 dans le ÎiÏæz et il est mort jeune en Égypte en 82/701.
C’est le plus célèbre représentant de la poésie d’amour ©uƒrite.
Et bien que la majorité de sa poésie soit dédiée au fiazal (de
sa contribule BuÚayna), on sait qu’il fut expert en fa≈r et en
hiÏæ’ et qu’il composa de nombreux panégyriques à la gloire
du gouverneur ©Abd al-©Azîz b. Marwæn. Le dîwæn de Íamîl
fut transmis par son ræwî, le poète KuÚayyir ©Azza (voir supra,
la note 166) et étudié par des philologues comme Ibn al-Anbærî
et Ibn Durayd, mais il ne nous a pas été conservé.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

185

Il dit aussi:
– Al-AÌwaÒ 197 est un innovateur. Il est né à Qibæ’ et y a vécu jusqu’à sa mort.

D’après al-AÒma©î, quelqu’un a dit que «KuÚayyir Kurbaq» signifiait: «un propriétaire de
boutique», c’est-à-dire celui qui vend du fil et de la résine.

Al-AÒma©î dit:
– Abº ·u’ayb 198 était le transmetteur de Sæ©ida et l’a beaucoup aidé dans sa poésie, surtout
pour les rimes.
Al-AÒma©î insista sur ce point et trouva excellent un poème rimant en Ïîm d’Abº ·u’ayb.
Il dit à ce sujet:
– Personne ne peut rivaliser avec al-Ωammæ≈ 199 dans les poèmes rimant en Ïîm et en zæy,
excepté Abº ·u’ayb qui excella à un point inégalable dans cette qaÒîda:

Les chamelles accroupies par terre sous l’effet du sommeil 200.

Abº Îætim rapporte qu’al-AÒma©î dit:
– Al-Namir b. Tawlab 201 est mi-islamique mi-antéislamique.

Al-AÒma©î raconta ensuite qu’al-Farazdaq demanda un jour à sa femme Nawær:
– Comment trouves-tu ma poésie par rapport à celle de Íarîr?
– Il en a partagé le plus doux et l’a emporté dans le plus amer, lui répondit-elle 202.

Abº Îætim rapporte aussi qu’al-AÒma©î dit avoir entendu Abº Sufyæn b. al-©Alæ’ demander
à Ru’ba 203:
– Que penses-tu des raÏaz d’Abº l-NaÏm 204?

197 Al-AÌwaÒ al-AnÒærî est un poète de la tribu des Banº ∆ubay©a.
Il est né vers 35/655 et mort en 110/728. Il vécut principale-
ment dans les cercles raffinés de Médine et fut l’une des
figures de la poésie érotique citadine de l’époque.

198 Voir supra, la note 90.
199 Voir supra, la note 57.
200 Il s’agit du second hémistiche d’un vers d’Abº ·u’ayb. Voir le

Dîwæn, p. 55:
Ka’anna Úiqæla l-muzni bayna ta∂æru©i
Wa ‡æmata barkin min Ïuƒæmi labîÏu

201 Al-Namir (ou Namr) b. Tawlab al-©Uqlî, Abº Rabî©a, est un
poète arabe mu≈a∂ram, mort avant 23/644 à BaÒra. ÍumaÌî
(™abaqæt, p. 134-137) le place dans la huitième classe des
poètes antéislamiques.

202 Malgré son laconisme, cette anecdote rappelle étrangement
l’histoire légendaire de la joute poétique entre Imru’-l-Qays
et ©Alqama al-FaÌl, avec Umm Íundub – épouse du premier
– comme arbitre. Celle-ci, moins subtile que la femme de Fa-
razdaq, avait proclamé la supériorité du rival de son mari,
ce qui lui valut d’être répudiée sur le champ.

203 Voir supra, la note 141.
204 Pour la biographie du poète, voir supra, la note 121. Il ne

faut pas se méprendre sur la signification de la scène rap-
portée ici: elle s’inscrit dans l’opposition entre Mu∂ar et
Rabî©a, puisque Ru’ba n’est que l’héritier du don de son père
al-©AÏÏæÏ, dont la rivalité avec Abº l-NaÏm sur le mirbad est
célèbre. Voir IÒfahænî, Afiænî, t. IX, p. 77-83.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

186

Et Ru’ba de répondre, en signe d’appréciation:
– Maudit soit cet excellent vers dans lequel il dit:

Louange à Dieu le donateur généreux 205.

Al-AÒma©î nous dit:
– Al-Kumayt b. Zayd 206 n’est pas une preuve car c’est un innovateur, ainsi
qu’al-™irimmæÌ 207.

Il ajouta:
– ·º l-Rumma 208 est une preuve car c’est un Bédouin. Mais ses poèmes ne ressemblent
pas à ceux des Arabes…, excepté un seul dans lequel il dit: «Pour Abº flassæn, l’accès
est interdit 209.

205 Ce vers est tiré d’une longue arÏºza connue sous le nom
d’Umm al-raÏaz (le nom a été donné justement par le dit Ru’ba)
et qu’Abº l-NaÏm récita devant le calife umayyade Hi‡æm. Voir
IÒfahænî, Afiænî, t. IX, p. 10 et p. 81.

206 Poète arabe de Kºfa, partisan des ©Alides et ayant vécu sous
les Umayyades (né en 60/680 et mort en 126/743). Le juge-
ment d’AÒma©î est motivé ici par le fait qu’al-Kumayt s’initia à
la poésie et à la langue des Bédouins de façon indirecte (il
n’a pas vécu parmi eux dans le désert). Son association au
≈æriÏite al-™irimmæÌ vient du fait qu’ils s’étaient unis dans leur
hostilité aux Umayyades. De plus, «l’innovation» dont parle
AÒma©î concerne la nature même de leur poésie qui s’appa-
rente davantage aux harangues (≈u†ab). Al-Kumayt, surtout,
avait un talent oratoire indéniable qui transparaît dans ses
poèmes au point que certains critiques les assimilent à des
discours politiques. De nombreux philologues et poètes, à la
suite d’al-AÒma©î, lui reprochent des plagiats (voir par ex.
Marzubænî, Muwa‡‡aÌ, p. 191-198) et ne le jugent pas digne,
malgré son ancienneté, d’être cité comme «ÌuÏÏa» (preuve).
Voir Ibn Sallæm, ™abaqæt, p. 268-269 et Ibn Qutayba, al-Ωi©r wa
l-‡u©aræ’, p. 562-566.

207 Al-™irimmæÌ b. Îakîm b. al-Îakam b. Nafar b. Qays de la
tribu de ™ay’. Surnommé Abº Nafar et Abº ∆ubayba. Poète
≈æriÏite de Kºfa célèbre pour ses poésies partisanes et ses
harangues politiques. Mort aux alentours de 79/689. Il est
considéré par IÒfahænî comme l’un des poètes fuÌºl-s de l’islam
(voir Afiænî, t. X, p. 156-159). Contemporain de ·º l-Rumma
et d’al-Kumayt, et disciple de Ru’ba. Outre son engagement
politique, les critiques anciens n’apprécient pas sa poésie pour
son emploi excessif de fiarîb (termes rares). Voir IÒfaÌænî, Afiænî,
t. X, p. 156-159.

208 ·º l-Rumma («celui à la cordelette») est le sobriquet du poète
arabe flaylæn b. ©Uqba, né probablement en 77/696 et mort
vers 117/735. Il aurait été le transmetteur (ræwî) du poète
al-Ræ©î et connut une large audience auprès des lexicographes
en raison de la virtuosité et de la richesse de son vocabu-
laire. Il est considéré comme le dernier poète digne de servir
de «preuve» en langue, c’est-à-dire de «ÌuÏÏa».

209 Il s’agit du second hémistiche d’un vers de ·º l-Rumma; voir
le Dîwæn, p. 185:

Inna l-©iræqa li-ahlî lam yakun wa†anæ
Wa l-bæbu dºna Abî flassæna masdºdu.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

187

ANNEXE 1

Les poètes dans fuÌºlat al-‡u©aræ’

fuÌºl-s Non fuÌºl-s Quasi fuÌºl-s Autres

1. Imru’-l-Qays Zuhayr b. Abî Ka©b b. Íu©ayl Îætim al-™æ’î
Sulmæ

2. Al-Næbifia ©Amr b. Ωa©s Ibn AÌmar al-Bæhilî Mu©aqqar al-Bæriqî
al-·ubyænî al-Asadî

3. ©Alqama b. ©Abda ©Amr b. KulÚºm al-Îuwaydira ⁄uffæf b. Nadba

4. ™ufayl al-flanawî ©Adiyy b. Zayd Íarîr ©Antara

5. Aws Abº Zubayd al-Farazdaq al-Zibriqæn b. Badr

6. Al-Næbifia al-Ía©dî ©Urwat b. al-Ward al-A≈†al ©Abbæs b. Mirdæs

7. Al-ÎæriÚ b. Îilliza al-Muhalhil al-Aswad al-Nah‡alî Bi‡r b. Abî Îæzim

8. Al-Musayya Abº Du’æd Íaræda b. ©Amîla ©Umayra b. ™æriq
b. ©Alas al-©Anzî al-Yarbº©î

9. Îassæn b. Ÿæbit al-Afilab Aws b. flalfæ’ Ziyæd al-A©Ïam
al-HuÏaymî

10. Qays b. al-⁄a†îm Labîd b. Rabî©a Salæma b. Íandal ©Abd Banî-l-ÎasÌæs

11. Al-Muraqqi‡ Ka©b b. Zuhayr Umayya Abº Dulæma
al-Akbar b. Abî-l-∑alt

12. Al-Muraqqi‡ QaÌîf al-©Æmirî Îumayd b. Ÿawr Abº ©A†æ’ al-Sindî
al-AÒfiar

13. Ibn Qamî’a Abº-l-NaÏm ©Umar b. Abî Rabî©a

14. Al-Ωammæ≈ Sulayk b. Salaka Fu∂æla b. Ωurayk

15. Muzarrid b. ∆irær Ibn Buræqa Ibn al-Ruqayyæt
al-Hamaƒænî

16. Mælik b. ⁄uraym ÎæÏiz al-Ÿamælî Ibn Harma

17. Abº ·u’ayb Ta’abba†a Ωarran Ibn Uƒayna

18. Sæ©ida b. Íu’ayya al-Ωanfaræ ™ufayl al-Kinænî

19. Abº ⁄iræ‡ Yazîd b. ∆abba
al-Huƒalî

20. A©‡æ Hamadæn Ru’ba

21. Ka©b b. Sa©d Abº Nu≈ayla
al-flanawî

22. ⁄iræ‡ b. Zuhayr Íandal al-™ahawî
al-©Æmirî

23. Al-Mutalammis Abº ™awq

24. Durayd b. ⁄u†æm al-MuÏæ‡i©î
al-∑imma

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

188

25. A©‡æ Bæhila Ibn Mufarrifi

26. Wuld ©AÏÏæÏ ©Amr b. al-©ÆÒ

27. Al-Ræ©î al-™irimmæÌ

28. Ibn Muqbil ©Uyayna b. Mirdæs

29. Îinzar Ibn LaÏa’ al-Taymî

30. Laylæ al-A≈yaliyya Mælik b. Nuwayra

31. Al-⁄ansæ’ Íamîl b. Ma©mar

32. Sawwær b. al-Îayæ al-AÌwaÒ

33. FaÌsam Abº ·u’ayb

·º-l-Rumma

ANNEXE 2

Les classes des fuÌºl-s chez Ibn Sallâm
al-ÍumaÌî (Tabaqæt fuÌºl al-‡u©aræ’)

Les fuÌºl-s de Les fuÌºl-s de l’islam Les autres classes de
l’Antéislam fuÌºl-s

La première classe La première classe Les poètes de thrènes

Imru’-l-Qays Íarîr Mutammim b. Nuwayra

al-Næbifia al-·ubyænî al-Farazdaq al-⁄ansæ’

Zuhayr b. Abî Sulmæ al-A≈†al A©‡æ Bæhila

al-A©‡æ al-Ræ©î Ka©b b. Sa©d al-flanawî

La deuxième classe La deuxième classe Les poètes de Médine

Aws b. ÎaÏar al-Ba©îÚ al-MuÏæ‡i©î Îassæn b. Ÿæbit

Bi‡r b. al-Mu©tamir al-Qu†æmî Ka©b b. Mælik

Ka©b b. Zuhayr KuÚayyir ©Abd Allæh b. RawæÌa

al-Îu†ay’a ·º-l-Rumma Qays b. al-⁄a†îm

Abº Qays b. al-Aslat

La troisième classe La troisième classe

al-Næbifia al-Ía©dî Ka©b b. Íu©ayl

Abº ·u’ayb al-Huƒalî ©Amr b. AÌmar al-Bæhilî

al-Ωammæ≈ b. ∆irær SaÌîm b. WaÚîl al-RiyæÌî

Labîd b. Rabî©a Aws b. Mufiræ’

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE LIVRE DES POÈTES FÉCONDS D’AL-SIÍISTÆNï

189

La quatrième classe La quatrième classe Les poètes de La Mecque

™arafa b. al-©Abd Nah‡al b. Îarrî ©Abd Allæh b. al-Zab©arî

©Ubayd b. al-AbraÒ Îumayd b. Ÿawr Abº ™ælib

©Alqama b. ©Abda al-A‡hab b. Ramîla al-Zubayr b. ©Abd al-Mu††alib

©Adiyy b. Zayd ©Amr b. LaÏa’ al-Taymî Abº Yºsuf b. al-ÎæriÚ

La cinquième classe La cinquième classe Musæfir b. Abî ©Amr

⁄idæ‡ b. Zuhayr Abº Zayd al-™æ’î ∆irær b. al-⁄a††æb al-Fihrî

al-Aswad b. Ya©fur al-MuÏîr al-Salºlî Abº ©Azza al-ÍumaÌî

al-Mu≈abbal al-Sa©dî ©Abd Allæh b. Îumæm ©Abd Allæh b. Îuƒæfa

Tamîm b. Muqbil Nuwayfi© b. Laqî† al-Asadî Hubayra b. Abî Wahb

La sixième classe La sixième classe Les poètes de ™æ’if

©Amr b. KulÚºm Ibn Qays al-Ruqayyæt Abº-l-∑alt b. Abî Rabî©a

al-ÎæriÚ b. Îilliza al-AÌwas al-AnÒærî Umayya b. Abî-l-∑alt

©Antara b. Ωaddæd Íamîl Abº MiÌÏan al-Ÿaqafî

Suwayd b. Abî Kæhil NuÒayb flaylæn b. Salama

Kinæna b. ©Abd Yælîl

La septième classe La septième classe Les poètes du BaÌrayn

Salæma b. Íandal al-Mutawakkil al-LayÚî al-MuÚaqqaf al-©Abdî

ÎuÒayn b. al-Îimæm Ibn Mufarrifi al-Îumayrî al-Mumazzaq al-©Abdî

al-Mutalammis Ziyæda al-A©Ïam al-Mufa∂∂al al-Nakrî

al-Musayyab b. ©Alas ©Adiyy b. al-Riqæ©

La huitième classe La huitième classe Les poètes juifs

©Amr b. Qamî’a ©Aqîl b. ©Alqama al-Samaw’al

al-Namir b. Tawlab Bu‡æma b. al-fladîr al-Rabî© b. Abî-l-Îaqîq

Aws b. flalfæ’ Ωabîb b. al-BarÒæ’ Ka©b b. al-A‡raf

©Awf b. ©A†iyya b. al-Îara’ Qiræd b. Îana‡ ΩurayÌ b. ©Imræn

La neuvième classe La neuvième classe Su©ayya b. ©Arî∂

∆æbi© b. al-ÎæriÚ al-BarÏumî al-Afilab al-©IÏlî Abº Qays b. Rifæ©a

Suwayd b. Kuræ’ al-©Aklî Abº NaÏm al-©IÏlî Abº-l-·ayyæl

al-Îuwaydira al-©AÏÏæÏ Dirham b. Zayd

SaÌîm ©Abd Banî-l-ÎasÌæs Ru’ba b. al-©AÏÏæÏ

La dixième classe La dixième classe

Umayya b. ÎarÚæn al-Askar MuzæÌim b. al-ÎæriÚ

ÎurayÚ b. Miha∂ Yazîd b. al-TaÚriyya

al-Kumayt b. Ma©rºf Abº Du’æd al-Ru’æsî

©Amr b. Ωa’s al-QaÌîf al-©Aqîlî

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MATHIEU GUIDÈRE

190

Indications bibliographiques

Æmidî, al-Mu’talif wa l-mu≈talif, éd. FaræÏ, Le Caire, 1961.
AÒma©î, FuÌºlat al-‡u©aræ’, al-Ma†ba©a al-munîriyya, Le Caire, 1953.
Bafidædî, ⁄izænat al-adab, éd. Bºlæq, 1881 (rééd. Le Caire, 1928).
ÍumaÌî, ™abaqæt fuÌºl al-‡u©aræ’, Le Caire, 1974, 2 t. (ou éd. Djedda, 1980).
Ibn al-Kalbî, Íamharat al-nasab, éd. Caskel, Leyde, 1966.
Ibn ManÂºr, Lisæn al-©Arab, Dær ∑ædir, Beyrouth, 1955, 14 vol.
Ibn Qutayba, al-Ωi©r wa l-‡u©aræ’, éd. De Gœje, Leyde, 1900 (ou éd. du Caire, 1950).
Ibn ⁄allikæn, Wafæyæt al-A©yæn, éd. du Caire, 1948 (ou éd. Beyrouth, 1969).
IÒfahænî, Kitæb al-afiænî, éd. Bºlæq, Le Caire, 1963, 21 vol. (ou éd. Beyrouth, 1968, 23 vol.).
Marzubænî, al-Muwa‡‡aÌ, Le Caire, 1924, et Mu©Ïam al-‡u©aræ’, éd. FaræÏ, Le Caire, 1960.
Mufa∂∂al, al-Mufa∂∂aliyyæt, éd. Ωækir et Hærºn, Le Caire, 1943.
Qura‡î, Íamharat a‡©ær al-©Arab, Dær ∑ædir, Beyrouth, 1963 (ou éd. BiÏæwî, Le Caire, 1981).
Ωantarînî, al-·a≈îra, éd. Lévi-Provençal, Le Caire, 1945.
Suyº†î, Bufiyat al-wu©æt, Le Caire, 1965.
™abarî, Tærî≈ al-rusul wa l-mulºk, éd. De Gœje, Leyde, 1901.
Yæqºt, Mu©Ïam al-udabæ’, éd. Margoliouth, Leyde, 1931.
Encyclopédie de l’islam (EI), nouvelle édition, Brill, Leyde, 1960-2000.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 157-190    Mathieu Guidère
Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d’al-Siǧistānī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



