MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 37 (2003), p. 23-58
Anna Caiozzo

La représentation d’al-Mirrih et d’al-Zuhal, planetes maléfiques et apotropaia.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Anna CAIOZZO

La représentation d’al-Mirrih
et d’al-Zuhal, planetes maléfiques
et apotropaia

E ROLE et la fonction de I’image a 1’époque médiévale ont fait 1’objet de nombreux
travaux, tant dans le monde musulman que dans le monde occidental. La valeur
apotropaique de I’'image religieuse n’est plus un théme novateur; bien des historiens

I’ont analysée pour art religieux occidental !. Toutefois dans le monde islamique médié-
val, il n’est pas concevable de parler du pouvoir religieux des images, sinon pour évoquer
la survivance interdite d’anciennes pratiques magiques, reconverties par les astrologues ou
les sectes shi‘ites, en doctrines néo-platoniciennes tournées vers Dieu.

L’image a parfois une fonction dissimulée et la valeur de I’image ou de la représenta-
tion ne peut s’établir qu’en comparaison de I’utilisation de thémes semblables. J.-C. Biirgel,
dans son article sur la fonction de I'image dans le monde iranien médiéval, nous parle des
cas particulierement significatifs illustrant I’ceuvre du poéte Nizami: le portrait de Sirin et
celui des sept princesses 2.

Les images astrologiques, comme les images magiques, sont plus que toute autre concer-
nées par une lecture a plusieurs niveaux. Si nous prenons le cas des talismans des planetes
représentés dans les cosmographies en persan 3, nous pouvons noter que la fonction didactique
est plus qu’évidente ; de méme, les rituels angélologiques figurés dans le Daga’iq al-haqd’iq
(Paris, BNF, Ms. persan 174) sont porteurs d’enseignements sur la fabrication des talismans *.

Or, les images des planétes peuvent s’avérer a bien des égards, beaucoup plus connotées
qu'on ne pourrait le penser de prime abord. Certes, le Soleil, roi des planétes, est souvent
le theme central de bien des métaux, car il symbolise a la fois le pouvoir et une sorte de

Voir les études variées portant sur I'usage apotropaique des
images religieuses, D. Freedberg, Le pouvoir des images, 1998,
Paris, Gérard Montfort, ou celles de D. Rigaud, dont
«Réflexions sur les usages apotropaiques de l'image peinte:
autour de quelques peintures murales novaraises du Quattro-
cento», Cahiers du Léopard d'or V, 1996, p. 155-173.

2 ].-C. Burgel, «La fonction de I'image dans I'ceuvre de Nezami
vue dans son contexte culturel et religieux», dans

Annales islamologiques 37—2003

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

H. Beikbaghban (éd.), Actes du colloque international, Images et
représentations en terre d'islam, 1994, Strasbourg, université des
sciences humaines, Téhéran, 1997, p. 124-141.

3 A. Caiozzo, «Les talismans des planétes dans les cosmogra-
phies en persan», Islam 77, 2001, p. 221-262.

* A. Caiozzo «Les rituels théophaniques imagés et pratiques
magiques: les anges planétaires dans le manuscrit persan 174
de Paris», Studlr 29, 2000, p. 109-140.

23


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

royauté cosmique mise en valeur par Eva Baer”; la Lune, de son c6té, symbole du calen-
drier musulman, est un théme trés courant, diffusé depuis les monnaies jusqu’aux plateaux,
aiguieres et autres récipients.

En comparaison, les autres planétes n’ont pas la méme audience. Pourtant Vénus, joueuse
de ‘ud, est peut-&tre cette musicienne que I’on voit sur les monnaies du calife al-Muti® et
Jupiter est indirectement présent sur les picces artuqides représentant le signe zodiacal du
Sagittaire, alors que le scribe Mercure est absent des thémes décoratifs.

En dehors du Soleil %, deux planétes présentent un intérét iconographique majeur: Saturne
et Mars /. Les représentations de Mars et Saturne, contrairement a celle des cinq autres
planetes, délivrent un grand nombre d’informations a la fois de nature cosmologique,
astrologique et magique, et qui ne peuvent échapper a un public averti.

Ces deux planetes sont considérées dans les doctrines religieuses d’inspiration
néoplatonicienne (celles des IThwan al-Safa’ par exemple), et dans les doctrines astrologiques
préislamiques, puis arabo-persanes, comme des planetes maléfiques et néfastes pour les
hommes.

Pourtant, leur intérét est grand car elles sont, d’un point de vue iconographique, le produit
d’un remarquable syncrétisme, beaucoup moins élaboré chez les autres planetes, que 1’on
identifie plus aisément a I'une des grandes divinités babyloniennes archaiques, comme le
montra naguere F. Saxl 8. Mars et Saturne sont dotés de certains attributs qui vont a la fois
les désigner comme des planetes maléfiques et dangereuses, mais aussi comme des apotropaia
a vocation prophylactique et, de ce fait, utiles a tous ceux qui souhaiteraient utiliser leur
effigie a des fins talismaniques.

Images de Mars et Saturne dans les miniatures et les métaux

Dans les manuscrits a peintures du XIII® au XV¢ siecle, Mars et Saturne se caractérisent par
une iconographie relativement constante, tant dans leurs couleurs que dans leurs attributs.

L’un des plus anciens manuscrits a peintures connus présentant des planetes est le Daqga’ig
al-haqd’iq, (Paris, BNF, Ms. persan 174, Aqgsaray, en 670H./1272)°, un compendium de
magie divinatoire. Il contient six représentations des planetes en conjonction avec la Lune.
En raison des influences centre-asiatiques qui ont présidé, entre autres, a I’illustration de ce
manuscrit, les planetes sont dessinées comme des divinités hindoues ou zoroastriennes, dotées
de plusieurs bras.

w

24

o

3

E. Baer, «The Ruler in Cosmic Setting: A Note on Medieval
Islamic Iconography», dans A. Daneshvari (éd.), Essays on Islamic
Art and Architecture, In Honor K. Otto-Dorn, 1981, p. 13-19.

Ibid., p. 13-19.

Mars est représenté de fagon assez courante dans les monnaies
des dynastes mésopotamiens, voir plus bas note 163.

Soleil ~Samas, Jupiter - Bél - Mardiik; Mercure — Nabii; Vénus -
I3tar et Sin-Lune, et F. Saxl, «Beitrage zu einer Geschichte
der Planetendarstellungen im Orient und Okzident», Islam 3,
1912, p. 151-177.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

° F. Richard, Catalogues des manuscrits persans, anciens fonds, Paris,
1989, Bibliothéque nationale, p. 193 sq.; E. Blochet, Les enlu-
minures des manuscrits orientaux, turcs, arabes, persans de la
Bibliothéque nationale, Paris, 1926, p. 18-19 et p.70-72, et E.
Blochet, Catalogue des manuscrits persans op. cit., p. 145-147;
M. Barrucand, «The Miniatures of The Daqd’'iq al-haqd’iq
(Bibliotheque nationale, Pers. 174) A Testimony of Medieval
Anatolia», IslArt 1V, 1990-1991, p. 113-142.


http://www.tcpdf.org

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

Saturne, par exemple (f°109r°), apparait sous les traits d’un vieillard a la peau foncée, a
demi vétu, le bas du corps enveloppé dans une sorte de pagne beige. Il tient dans ses mains
divers objets: une couronne, des clefs, un poignard, un rat, un petit panier et, devant la
poitrine une sorte de fruit rond, peut-étre une grenade (fig. 1).

Mars (f° 110r°) est un guerrier vétu d’une longue robe rouge sous une courte cotte de
mailles et de jambicres, il porte une sorte de heaume (casque et collerette). Son visage est rose
et ses cheveux, barbe et moustaches sont roux. C’est le seul des six personnages a étre debout.
Il brandit dans chacune de ses quatre mains: une téte coupée, un sceptre ou une masse d’arme
a téte de lion, une épée ou un sabre et une béte semblable a un lion (fig. 2).

La seconde représentation des planétes est une copie de ‘Aga’ib al-mahliigat wa gard’ib
al-mawgiidat d’al-Qazwini '°, conservée 2 Munich (Bayerische Staatsbibliothek, Codex Monac.
arab. 464, Wasit, 679H./1280).

Mars (f° 16r°) couronné, est assis jambes croisées, il porte une robe bleue sous une bras-
siere rouge croisée sur la poitrine, une large ceinture lui enveloppe 1’abdomen et il tient de sa
main gauche une téte coupée et de la droite une épée qu’il brandit a hauteur de sa téte (fig. 3).

Saturne (f° 17r°), dont la miniature est de plus petite taille est un homme agé a barbe
blanche, a peau sombre, et assis de profil sur une sorte de chaise antique, revétu simple-
ment d’un court pantalon jaune, d’un tricot bleu et d’un long bonnet rouge en poils ou en
laine. II tient, posée sur son épaule gauche, une sorte de béche (fig. 4).

D’autres représentations datant de la fin du X1ve siecle sont conservées dans deux copies
illustrées du Kitab al-mawalid d’Abu Ma‘Sar. La premiere copie appartient a un compen-
dium, le Kitab al-bulhan d’Oxford (Bodl. Lib., Ms. Or. 133) et fut composée pour le sultan
Ahmad Galayr de Bagdad (1382-1410). Mars et Saturne apparaissent plusieurs fois en tant
que planetes, aux c6tés du signe du zodiaque dans lequel ils sont en domicile (f>*2v°, 15v°,
19v°, 21v°); puis en décans dans 'une des trois petites vignettes situées en dessous du
cadre principal (f*° 2v°-251°); sous 1’aspect des divers métiers qui leur sont associés (f°>25v°-
° 261°), et présidant aux deux climats régis par chacune d’elles (> 41r°47v°). Enfin, Saturne
est dessiné en exaltation et en chute (f°26v°).

Mars apparait sous les traits d’un jeune homme casqué vétu de rouge, ou parfois d’une
cotte de mailles, tenant soit une masse d’armes, soit une épée, soit une hache et dans la
main gauche une téte coupée (fig. 5-6).

Saturne, quant a lui, demeure ce vieil Indien a barbe blanche, bonnet conique rouge, a
demi vétu d’un pantalon rouge et tenant une pioche, une pelle, une faux dans la main droite
(fig. 7-8).

La seconde copie du Kitab al-mawalid d’Abii Ma‘Sar, également d’époque jalayride, est
divisée entre la Keir Collection et la bibliotheque de Sarajevo !'. Elle propose des images
assez voisines des précédentes, quoique d’une plus grande originalité par la composition et

Cette copie a donné lieu a la premiére étude sur liconogra- ' S. Carboni, «Two Fragments of a Jalayrid Astrological Treatise
phie des planétes dans l'art islamique, réalisée par F. Saxl. in the Keir Collection and in the Oriental Institute in Sara-
Beitrige op. cit., p. 151-177, et voir H. C. Graf von Bothmer, jevor, IslArt 11, 1987, p. 149-186.

Die Illustrationen des Miinchner Qazwini von 1280 (Codex
arab. 464), PhD, Munich, 1971.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

25


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

1. La planete Saturne tenant une couronne, un poignard, des 2. La plan¢te Mars tenant un sabre, une masse d’armes, une

clefs, un rat et un panier dans le Daga’iq al-haqa’iq (Paris, téte coupée et une béte sauvage dans le Daga’iq al-haqad’iq
BNF, Ms. persan 174), Aqgsaray, 670H./1272, f° 109r°. (Paris, BNF, Ms. persan 174), Agsaray, 670H./1272, > 110r°.

3. Mars dans la cosmographie d’al-Qazwini, ‘Aga’ib 4. Saturne dans la cosmographie d’al-Qazwini, ‘Aga’ib
al-mahliugat wa gara’ib al-mawgidat, Munich, Bayer. al-mahliugat wa gara’ib al-mawgidat, Munich, Bayer.
Staatsbib., Codex arab. 464, Irak, X1I°® siécle, f° 16r°. Staatsbib., Codex arab. 464, Irak, XIII® siecle, ° 17r°.

26

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo


http://www.tcpdf.org

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

¢ L
SRR O ME

5. Mars en Bélier et les décans: Mars, Soleil et Vénus, Kitab

al-mawalid, Oxford, Bodl. L., Ms. Or. 133, fin XIv® siécle,
fo2ve.

6. Mars en Scorpion et les décans: Mars, Soleil, Vénus.
Kitab al-mawalid, Oxford, Bodl. L., Ms. Or. 133, fin XIv®
siecle, f° 15v°.

> U - ¥
o 3« Y

¢ 4

¢ ¥ Y

N

N3 NI

¥ YC 1Y
VR N2

LKL

s

7. Saturne en Capricorne et les décans: Jupiter, Mars et
Soleil, Kitab al-mawalid, Oxford, Bodl. L., Ms. Or. 133, fin
XIV® siecle, °19v°.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

8. Saturne en Verseau et les décans: Vénus, Mercure et

Lune. Kitab al-mawalid, Oxford, Bodl. L., Ms. Or. 133, fin
XIVe siecle, °21v°.

27


http://www.tcpdf.org

28

ANNA CAIOZZO

les attributs des personnages (fig. 9-10). Saturne, vétu et enturbanné, tient une hallebarde et

Mars le feu dans le décan du Capricorne, par exemple. Les personnages supplémentaires
apparaissant dans les cinq vignettes sont les hudiid, ou termes 2, figurés par les planétes

dotées de leurs habituels attributs.

De nombreuses copies illustrées de cosmographies arabes et persanes des XIV® et XV©

siecles, celle d’al-Qazwini, ‘Aga’ib al-mahliigat wa garda’ib al-mawgidat ou d’autres auteurs

(Tuhfat al-gara’ib), possedent, elles aussi, des séries de planetes. Sur une quinzaine de ma-

nuscrits consultés d’époque timouride ou turkméne '3, on peut voir de fagon constante Mars

en guerrier vétu de rouge ou d’orangé, tenant son habituelle téte tranchée et une épée (fig. 11-

12-13-14).

Une copie d’époque timouride, le Ms. Revan 1660 (Shiraz, 1421) '* conservée a Istanbul

au musée de Topkapi, offre une 1égeére variante: Mars doté de quatre bras tient une épée,

le feu, une t€te coupée et un scorpion a I’image d’une des plus anciennes représentations

des planetes conservée sur le Vaso Vescovali, un bol iranien du XII° siecle (fig. 15) 1°.

Quant a Saturne, a demi vétu d’un pantalon principalement rouge, sa carnation foncée

I’emporte. Il apparait surtout comme une vieille divinité indienne brandissant divers attri-

buts: une pioche ou une pelle, un bol, un rosaire, un tamis, un scorpion ou un rat, parfois

le feu ou une couronne. On peut le voir sous ces traits dans une cosmographie d’époque

timouride (Manchester, Ms. Ryl. Pers. 37, fig. 16)'°, dans deux cosmographies turkmenes

(Vienne, ONB, Codex N.F. 155'7, Istanbul, Suleymaniyye, Ms. Fatih 4172 '8, (fig. 17-18)

et dans la cosmographie de Saint-Pétersbourg, Ms. E7, peut-étre plus tardive !° (fig. 19).
On peut donc noter la grande pérennité des traits relevés chez Mars et Saturne: I'un est

un guerrier, I’autre un paysan ou une idole hindoue tenant de mystérieux attributs.

12 A. Bouché-Leclerq, Lastrologie grecque, Paris, 1899, p. 206: «On
entend par termes ou confins des fractions de signes séparées par
des bornes intérieures et distribuées dans chaque signe entre les cing
planétes, a titre de propriété domaniale représentant leur influence
spécifique et équivalent a leur présence réelle.». Il existe deux sys-

témes: celui des Egyptiens et celui de Ptolémée, ibid., p.207-211.

Voir I'étude d'ensemble, dans Images du ciel d'Orient au Moyen

Age (Une histoire du zodiaque et de son iconographie dans les

manuscrits d’astronomie, d’astrologie et de littérature pseudo-

scientifique du Proche-Orient médiéval, turcs, arabes et persans),

Paris, P.U.P.S., 2003, IlI° partie, chapitre Ill, «Les cosmogra-

phies en persan», p.274-316.

14 Al-Qazwini, ‘Aga'ib al-mahligat wa gard'ib al-mawgadat, Istanbul,
Topkapi Sarayi Miizesi, Ms. Revan 1660, Shiraz, 824 H./1421,
le prince Ibrahim Sultdn de toute évidence, voir F. Cagman,
Z. Tanindi, Islamic Miniature Painting, Istanbul, 1979, p. 20 et
F. E. Karatay, Topkapi Sarayi Miizesi Kiitiiphanesi Farsca Yazmalar
Katalogu, Istanbul, 1961, ne 193.

'S\ W. Hartner, «The Vaso Vescovali in the British Museum, A
Study in Islamic Astrological Iconography», Kunst des Orients
9, 1973, p. 99-130 et R. H. Pinder-Wilson, «An Islamic Bronze
Bowl», British Quarterly XVI/3, Londres, 1951, p. 85-87.

o

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

16

®

S

Al-Qazwini, ‘Aga’ib al-mahligat wa gard'ib al-mawgidat, Manches-
ter, John Rylands Library, Ms. Ryl. Pers. 37 (ex-Bland), daterait
du milieu xve siécle (c. 1440). Décrit par B. W. Robinson,
Persian Paintings in the John Rylands Library, Londres, Cambridge
University Press, 1980, p. 35-69.

Tuhfat al-gard'ib, Vienne, Osterreichische Nationalbibliothek,
Ms. N. F. 155, Tabriz (?), Rabi Il 897H./1492, dessiné par Pir
Husayn. Manuscrit décrit et de nombreuses illustrations
publiées par D. Duda, Islamische Handschriften I, Persische
Handschriften, Textband, Vienne, Verlag der Osterreichische
Akademie der Wissenschaften, 1983, vol. I, p.76 sq.
Al-Qazwini, ‘Aga’ib al-mahligat wa gard'ib al-mawgidat, Istanbul,
Bibliothéque Suleymaniyye, Ms. Fatih 4172, 906H./1501
(Akkoyunlu, Iran occidental).

De Bagdad a Ispahan, manuscrits islamiques de [lnstitut d'études
orientales de Saint-Pétersbourg, Académie des sciences de Russie, Pa-
ris-Musées, Venise, 1994, p. 136-143 et pour la datation
possible voir les conclusions de S. Carboni, «Constellations,
Giants and Angels from al-Qazwini Manuscripts», Oxford Studies
in Islamic Art X, 1995, p. 83-98.


http://www.tcpdf.org

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

9. Le Lion et le Soleil sous le regard de Mars, troisitme  10. Saturne et le Capricorne sous le regard du deuxieme décan
décan dans le Kitab al-mawalid de la Keir Collection et du  Mars dans le Kitab al-mawalid de la Keir Collection et du ms.
ms. de Sarajevo. Les termes, Saturne, Mercure, Jupiter, Vénus de Sarajevo. Les termes: Mercure, Jupiter, Vénus, Saturne,
et Mars. Keir Coll., f°23v°et Ms. Sarajevo, ° 19v°. Mars. Keir Coll., f° 37v° et Ms. Sarajevo, ° 18v°.

11. La planete Mars d’aprés la cosmographie d’al-Qazwini, 12. La planéte Mars d’aprés la cosmographie d’al-Qazwini,

‘Aga’ib al-mahliigat wa gard’ib al-mawgidat, Manchester,  ‘Aga’ib al-mahliigat wa gard’ib al-mawgiidat, Londres, Bri-
John Rylands Library, Ms. Pers. Ryl. 37, Shiraz, c. 1440, tish Library, Ms. Add. 23 564, Shiraz, 845H./1441, °21v°.

o 23r°.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

29


http://www.tcpdf.org

30

ANNA CAIOZZO

13. La planete Mars d’apreés la cosmographie persane Tuhfat
al-gara’ib, Vienne, O.N.B., Ms. N.F. 155, Tabriz (?), 1492,
o 21ve.

14. Mars d’aprés la cosmographie d’al-Qazwini, ‘Aga’ib
al-mahliigat wa gara’ib al-mawgidat, Saint-Pétersbourg,
bibliotheque de 1’Académie des sciences, Ms. E7, f° 15v°.

15. Les planetes dans le Vaso Vescovali (d’apres Lanci), de

droite a gauche: le Soleil; le Dragon; Jupiter; Saturne; la
Lune; Vénus, Mercure, Mars.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

16. La planéte Saturne d’aprés la cosmographie d’al-Qazwini,
‘Aga’ib al-mahliugat wa gard’'ib al-mawgudat, Manchester,
John Rylands Library, Ms. Pers. Ryl. 37, Shiraz, c. 1440,
2 241°.


http://www.tcpdf.org

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

17. La planete Saturne d’aprés la cosmographie persane 18. La planete Saturne, d’apres la cosmographie d’al-Qazwini,

Tuhfat al-gara’ib, Vienne, O.N.B., Ms. N.F. 155, Tabriz (?), ‘Aga’ib al-mahliigat wa gara’ib al-mawgiidat, Istanbul,

1492, °22r°. Bibliotheque Siileymaniyye, Ms. Fatih 4172, 906 H./1501,
° 24r°.

19. Saturne d’aprés la cosmographie d’al-Qazwini, ‘Aga’ib
al-mahliigat wa gara’ib al-mawgiidat, Saint-Pétersbourg,
bibliotheque de 1’Académie des sciences, Ms. E7, > 16v°.

31

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Le role des plan¢tes et leur tutelle sur le microcosme
ou la signification astrologique de I'iconographie

La personnalité religieuse puis astrologique de Mars et Saturne s’est construite au fil
des siecles. Ils appartiennent comme les cinq autres planetes a un systéme philosophico-
religieux mis en place par les mages persans et chaldéens puis par les hermétistes et les
gnostiques de I’époque hellénistique, qui donnérent a I’astrologie ses lettres de noblesse 2.

De ces doctrines €laborées entre le V¢ siecle av. J.-C. et le second siecle de notre
¢re, on retiendra le Tetrabiblos de Ptolémée 2!, I’un des ouvrages phares avec le Corpus
hermeticum *>. Les astrologues arabo-persans s’inspirérent de ces textes, mais aussi de
traités grecs ou hindous, traduits a I’époque sassanide >3, afin de composer de véritables
traités, a I’image du Madhal d’Abii Maar au 1x® siécle 2%, ou du Tafhim d’al-Biriini au
XI¢ siecle 2.

L’influence de I’islam transforma ainsi les anciennes pratiques astrolatres du Proche-
Orient en un systeme ou tous les agents de 1’Univers entrent au service de Dieu.

Au X° siecle, dans leur encyclopédie, les Rasa’il, les Ihwan al-Safa’ firent la syn-
these de croyances néo-platoniciennes, d’anciennes pratiques gnostiques et de leurs propres
croyances ismaéliennes 6. Selon leur enseignement, les plandtes régnent sur le micro-
cosme et patronnent métaux, lieux, professions, qualités et défauts des différents types
d’étres vivants (hommes, animaux, et végétaux). Chaque planéte, agent de Dieu, est porteuse
d’une série de qualités et d’archétypes, qu’elle distribue au monde terrestre par hiérophanie
et donc par le biais des anges a son service. Saturne, dont les anges malfaisants sont
porteurs de mort et de tourment, patronne le plomb noir et toutes les choses sombres,
obscures et effrayantes /. Mars est un astre maléfique qui symbolise 1’action, la colére,
la fierté et veille, entre autres, sur les métaux comme le fer, utilisé pour la fabrication

des armes 28.

20, Bidez, F. Cumont, Les mages hellénisés, Zoroastre, Ostanés  2* Abl Ma‘Sar al-Balhi, Kitab al-mudhal al-kabir ila ‘ilm ahkam

et Hystaspe, 2 vol., Paris, Les Belles-Lettres, 1973. al-nujiim, Liber Introductorii Maioris ad Scientiam Judiciorum

21 C. Ptolémée, Tetrabiblos, A. Verse (trad.), Paris, Les Belles- Astrorum, R. Lemay (éd.), 7 vol., Naples, Istituto Universitario
Lettres, 1990. Orientale, 1995.

22 R. P. Festugiere, La révélation d’Hermés trismegiste, Paris, Les 2 Al-Birtini, Tafhim, The Book of Instruction in the Elements of
Belles Lettres, vol. I, L'astrologie et les sciences occultes, Pa- the Art of Astrology, Written in Ghaznah on 1029 A.D., Reproduced
ris, 1981. from British Museum Ms. Or. 8349, R. R. Wright (éd. et trad.),

23 D. Pingree, The Thousands of Abt Ma‘ar, Kitab al-ulif, Londres, Luzac, 1934.

D.Pingree (éd.), Londres, The Warburg Institute, 1968; 26y, Marquet, La philosophie des lhwan al-Safé’. Etudes et documents,
D. Pingree, «Astronomy and Astrology in India and Iran», thése, Alger, 1973.

Isis 54, 1963, p.229-246; D. Pingree, «Masha'allah, Some 27 Ibid., p. 118.
Sasanian and Syriac Sources», dans G. F. Hourani (éd.), Essays 28 Ibid., p. 120-121.
i on Islamic Philosophy and Sciences, Albany, 1975, p. 5-14.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo


http://www.tcpdf.org

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

Les différents astres sont ainsi les émetteurs d’influx divins qui permettent aux qua-
tre éléments de descendre sur terre et de marquer de leurs propriétés toutes les choses
existantes. Chacun de ces astres est associé a 1’un des quatre éléments et deux des qua-

tre propriétés qui leurs sont liées >°:
ELEMENTS terre air eau feu
SAISONS hiver été automne printemps
HUMEURS bile noire sang pituite bile jaune
COULEURS noir rouge blanc feu
PLANETES Saturne Jupiter Lune/Vénus Soleil/Mars
PROPRIETES sec (froid) humide (chaud) froid (humide) chaud (sec)
SAVEURS acide doux salé amer

D’aprés Abli Ma‘Sar, Madhal, BNF, Ms. arabe 5902, f°45v° 3,

Mars est sec et chaud, et Saturne, froid et sec. Par analogie ils vont patronner chacun
un ensemble de choses fort différentes en fonction des climats ou zones de la terre qui leur
sont dévolus par le biais de la géographie astrologique.

Une évocation poétique et allégorique de la géographie astrologique fait 1’objet de I'un
des cinq contes (Hamsa) du poete persan al-Nizami 3!, le Haft Paykar qui raconte I’histoire
du roi Bahram Gur et des sept princesses. Chacune d’elles, originaire d’un des sept cli-
mats, lui raconte une histoire édifiante dont la morale releve du caractere de la planete qui
exerce sa tutelle sur le pays d’ou elle vient. Le samedi, jour de Saturne, il se rend au
pavillon noir, celui de la princesse indienne. Le mardi, jour de Mars, il est accueilli par la
princesse russe du pavillon rouge.

On possede une représentation explicite de ce phénomene dans le Kitab al-bulhan
d’Oxford 32 ol I’on peut voir une série de sept miniatures composées de paysages urbains
surmontés d’un petit médaillon dans lequel chaque planete apparait comme une sorte de
divinité tutélaire :

— le premier climat gouverné par Saturne est attribué aux pays des Indiens et des Noirs;

— le troisieme climat celui de Mars, vétu de rouge signale le printemps et un jeune homme
habillé a 1’occidentale (chapeau et bottes rouges) 3.

2 bid., p.159-160. Mas‘udi, Le livre de [‘avertissement, B. Carra

30

3

de Vaux (trad.), Paris, impr. nat. E. Leroux, Londres, Williams
& Nordgate, 1896, p. 12-13, nous donne une vision un peu
similaire des quatre éléments dont ils sont I'émanation: «La
sphére tourne d'un mouvement circulaire qui lui est naturel et qui
est perpétuel, et tandis qu'elle tourne, entrainant les étoiles fixées
sur elle, les qualités essentielles se produisent et les quatre éléments,
le feu, l'eau, ['air et la terre se répandent.»

J.-C. Vadet «Une défense de lastrologie dans le Madhal d’Abi
Ma‘Sar al-Balhi», Anlsl 5, Le Caire, 1963, p. 165.

Il date du xi® siecle (595H./1198-99). Peu d'anciens manus-
crits sont conservés et le plus ancien date de 718H./1318 et

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

celui du British Museum (Or. 13.297, Bagdad) de 788-90H./
1386-88, Y. Stchoukine, Les peintures des manuscrits de la
Khamseh de Nizami, Paris, P. Geuthner, 1977, p. 85-86 et
P. . Chelkowski, Mirror of the Invisible World, Tales from the
Khamseh of Nizami, New York, Metropolitan Museum of Art,
1975, p.73-117 et C. E. Wilson, The Haft Paykar, The Seven
Beauties by Nizami of Ganja, Londres, 1924, vol. 1, p. 113-114.

32D. S. Rice, The Saisons and Labors, op. cit., p.9-11 et S. Carboni,
Il Kitab, op.cit., p.38-41.

33 Ibid., p. 10-12.

33


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Les astrologues Abu Ma‘ar et al-Birtini nous décrivent en détail, les mondes sous la
tutelle de ces deux astres. Saturne par sa nature sombre 3*, patronne les hommes noirs, les
pays comme I’Ethiopie, I’ Abyssinie, 1’Afrique noire, le pays des Zandj (Bas Irak), 1’Inde,
mais aussi les lieux obscurs et solitaires, tristes et isolés, caverneux, et souterrains, ou vivent
des animaux nuisibles qui font des trous, ceux qui piquent et sont venimeux (rats, serpents,
etc.) et qui aiment se cacher, des bétes noires, des plantes noires (olives), aux mauvaises
odeurs, ameres ou qui brilent (poivre) des objets noirs et laids (le fer, le plomb, les pierres
lourdes).

Saturne veille aussi sur différentes activités telles qu’on les voit dans la miniature des
enfants des planetes du Kitab al-bulhan® : fermiers, agriculteurs, distributeurs d’eau,
fossoyeurs, opérant le curage de canaux, travailleurs manuels, constructeurs de batiments,
travailleurs de la terre (bécher, labourer, planter les semences), ceux qui débutent des actions.
Les catégories sous sa protection sont les esclaves noirs, les serviteurs, les eunuques, les
tyrans, les moribonds, les voleurs, les démons et les choses anciennes telle la vieillesse, les
peres, les grands-peres, les freres ainés, et la religion des juifs (la plus ancienne religion
monothéiste).

Saturne exerce son influence sur une catégorie de qualités et de défauts: il indique la
vérité, mais également le mal, le malheur, I’affliction, la pauvreté, 1’exil, la solitude, la lai-
deur, la lubricité, le mensonge et la mystification, les secrets, la mort... Les éléments du
corps qu’il commande sont la bile noire, la peau, les cheveux, les os, les ongles.

Quant & Mars 3, il régne sur les pays d’Occident non musulmans comme la Syrie, la
Grece, la Slavonie, les pays du Nord-Ouest. Les propriétés qui lui sont associées sont le
chaud et le sec, le genre masculin, I’amertume, et la couleur rouge sombre. Dans le Kitab
al-bulhan, les «enfants de la planete » exercent des métiers salissants ou sanguinaires (guer-
riers, bergers, bouchers, vétérinaires, chirurgiens, bourreaux, forgerons, brigands, pilleurs de
tombes et détrousseurs de cadavres). Mars protege certaines catégories: les chefs, la cavale-
rie, les opposants au régime et les vastes assemblées, les sujets jeunes ainsi que les freres
cadets et il veille sur les sectes et les idolatres.

Mars, dont les qualités morales sont la force de caractere, la recherche de la gloire, le
courage, I’imagination de [’esprit, provoque de nombreux maux par ses exces (guerre, cri-
ses, brigandage). Le natif de Mars se repere a de grands défauts: menteur, sacrilege,
impétueux, parlant mal, ami infidele, prétentieux, coléreux, dur, débauché, adultere, pous-
sant les gens au mal, changeant, insolent, obsceéne, manifestant peu de piété.

Les animaux sous son commandement sont féroces (lion, l€opard, loup, sanglier, serpents
venimeux) et les especes végétales qui relevent de sa tutelle, ameres (radis, moutarde, oignon,
ail, poire sauvage, amande amere).

34 Abt Ma‘Sar, The Abbreviation of the Introduction to Astrology ~ 3 S. Carboni, Il Kitab, op.cit, pl. 13, et surtout E. Baer,
together with the Medieval Latin Translation of Adelard of Bath, «Representation of Planets. Children in Turkish Manuscripts»,
Ch. Burnett, K. Yamamoto, M. Yano (éd.), Leyde - New York BSOAS 31, 1968, p. 526-533.
- Cologne, E. J. Brill, 1994, p. 61 et al-Birini, Tafhim, op. cit., 36 Al-Birtni, Tafhim, op.cit., p.240-241, p.246-248, p. 251-254.
34 P. 240-241-246-247-248-251-252-253-254.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo


http://www.tcpdf.org

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

Il est associé au feu destructeur et aux objets en fer ou cuits au feu, et de couleur rouge,
et certains lieux subissent son patronage malveillant (incendies, prisons, temples du feu,
forges, fours de potiers, etc.).

Mars commande I’odorat et le toucher, les veines, les organes génitaux, les jambes, la
narine droite et certaines maladies comme les fievres...

Toutes ces indications nous permettent d’appréhender ce que I’on pouvait redouter de
ces deux planetes contrairement a Vénus et Jupiter, petit et grand bonheurs des astrologues,
du Soleil et de la Lune, les luminaires qui permettent souffle, vie et croissance des choses
vivantes, ou méme de Mercure considéré comme neutre.

Réminiscences ou survie des cultes planétaires?

Ces deux planetes nous sont également connues grice a I'un des derniers grands cultes
proche-orientaux dédiés aux planetes du Proche-Orient, celui de la ville de Carrhae devenue
Harran, qui perpétua son culte aux astres divinisés jusqu’au XI¢ siecle. Ce culte des planéetes

fut I'un des plus syncrétiques qui soient comme en témoigne 1’étude de ses calendriers 37

;
il s’inscrit dans le contexte de la Haute Mésopotamie, dans une ville qui depuis les épo-
ques archaiques vouait un culte particulier au dieu Sin, c’est-a-dire la Lune. Cette région
fut soumise a de nombreuses influences religieuses, celles des mages persans zoroastriens,
des astrologues chaldéens et elle aurait abrité, selon Mas‘ldi, la derniere académie néo-pla-
tonicienne du Proche-Orient 38,

Le panthéon local est composé d’un mélange de dieux gréco-romains (Saturne, Vénus,
Ares), de dieux locaux proche-orientaux (Bal, Belit ou Baltha, Tammuz, Gad, seigneur de
la Bonne Fortune)3®, de dieux babyloniens (Sin, Nabii ou Nabiq), mais aussi issus du
zoroastrisme (le Temps, le Soleil ailé)*°. La hiérarchie des dieux reste difficile 2 déterminer,
mais le Soleil ne semble pas avoir la primauté par rapport a Bél - Jupiter, comme il est de
coutume dans le Proche-Orient paien *!. Les pratiques gnostiques régionales, comme celles
des Kurdes yazidi ou des Syriens nusayri, semblent avoir, elles aussi, marqué les croyances 2.

La variété des noms retrouvés dans les prieres aux planetes, grecs, romains, persans,

mésopotamiens et hindous, témoignent de ce syncrétisme *3.

3TM. Tardieu, «Les calendriers en usage a Harran d'aprés les *'Ibn al-Nadim, The Fihrist, op.cit., vol. 2, p.754-771.

sources arabes et le commentaire de Simplicius de la Physi-  *2 En particulier, Mercure chevauchant le paon, voir D. Pingree,
que d'Aristote», dans I. Hadot (éd.), Simplicius, sa vie, son ceuvre, Picatrix, The Latin Version of Gayat-al-hakim (Pseudo-Magriti), Lon-
sa survie, Berlin, 1987, p.40-57 et T. Green, The City of the dres, The Warburg Institute, University of London, 1986, p. 67,
Moon God, Religious Traditions of Harran, EPRO., Leyde, E. . Brill, et édition d'apres des textes arabes de H. Ritter et M. Plessner,
1992, p. 149-161. «Picatrix», Das Ziel des Weisen von Pseudo-Magriti, Londres, The
38 Mas‘adi, Marij al-dhahab wa maadin al-djawhar, Les prairies d'or, Warburg Institute, 1962, p. 116.
Barbier Du Meynard, Pavet de Courteille (trad.), revue et 4 T. Green, «The Presence of the Goddess in Harrdn», dans
corrigée par Ch. Pellat, Paris, impr. nat., Cnrs, vol. 2, p.535. E.N.Lane (éd.), Cybele, Attis and Related Cults, Essays in Memory
3 Ibn al-Nadim, The Fihrist of 1bn al-Nadim, A Tenth Century Survey of M. J. Vermaseren, Leyde, E. J. Brill, 1996, p.93, p. 195 et
of Muslim Culture, B. Dodge (trad.), New York - Londres, Ibn al-Nadim, The Fihrist, op. cit., vol. 2, p. 755 et p. 765, p. 757
Columbia University Press, 1970, vol. 2, p. 760-761. et Picatrix, op.cit, p. 118, p.124; H. Ritter, M. Plessner, Das
10T, Green, The City, p.25-80 et p. 198-204. Ziel, op.cit., p. 215, p.224.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

35


http://www.tcpdf.org

36

ANNA CAIOZZO

Arabe Harranien Babylonien Grec Romain Persan Hindou
Mirrih Laris/Auris, Nergal Ares Mars Bahram | Angara ou
le Seigneur Aveugle Mangala
Zuhal Qirgis / Cronus / Nergal Cronos Saturne Kewan Sanaiscara
Kronos / Le Seigneur
des Heures

En 830, lors du passage par cette ville du calife al-Ma’miin *4, la population de Harran

N

fut accusée de polythéisme et sommée de se convertir a I’islam. Quelques irréductibles

continuerent a adorer les astres, si bien qu’en 933, la répression fut ordonnée par le muhtasib

de Bagdad et elle sévit régulicrement jusqu’a la destruction du dernier lieu de culte vers

1081 3. Certains éléments relatifs aux cultes planétaires qui se déroulaient a Harran nous

sont connus, entre autres, grace au Fihrist d’Ibn al-Nadim 46 ou aux récits d’al-Biraini

47 ot

d’al-Dimasqi *®. Certaines de ces croyances survécurent par le biais des doctrines ismaéliennes,

a I'image de celle des Ihwan al-Safa’, et par la diffusion d’écrits tel le Songe du sage ou

Gayat al-hakim *°, compilation de textes réalisée au XI¢ siecle .

Dans sa Cosmographie 3!

, al-Dimasqi décrit avec une certaine précision, les temples des

dieux planétaires et il fournit quelques informations sur le culte rendu aux astres. Saturne,

que I'on prie vétu de noir le samedi, est symbolisé par une idole de plomb. Sur les murs

du temple qui lui est consacré, il est peint sous divers traits, dont ceux d’un vieil indien 2.

Mars dont I’idole est en fer, est célébré le mardi par des desservants vétus de rouge >3.

Les prieres adressées aux deux planetes laissent paraitre la crainte, comme celle que les

adeptes destinent a Saturne >*:

« O seigneur [Saturne] dont le nom est auguste, la puissance grande, I’esprit sublime, é seigneur

Saturne, le froid, le sec, le ténébreux, le pernicieux, toi dont I’amour est sincére et qui es fidéle

a ta parole, le patron du solitaire, le profond dont les promesses sont siires, qui es las et fatigué,

4

kS

Ibn al-Nadim, The Fihrist, op. cit., vol. 2, p.751.

Ibid., p.752. Clest un chrétien, Abli Yasuf 13a¢ al-Qativ, qui

raconte le récit, et T. Green, The City, op.cit, p. 121-123. La

ville fut détruite par les Mongols.

0 T. Green, The City, op.cit., p. 188-189.

47 Al-Birani, The Chronology of Ancient Nations, al-Atdr al-bagya (390
H./1000), E. Sachau (trad.), Londres, W. H. Allen, 1879, p. 314
sq.

48 Al-Dimasqi, Manuel de la cosmographie du Moyen Age de Chems

ed-Din Abou Abdallah Mohammed ed-Dimishqi (Nukhbat al-dahr fi

‘agd’ib al-barr wa’ I-bahr), A. F. Mehren (trad.), Copenhague,

P. E. Leroux, 1874.

Gayat al-hakim, Das Ziel, op.cit., et D. Pingree, «Some of the

Sources of the Ghayat-al-Hakim», JWCI XLIII, 1980, p. I-15.

Ces textes décrivent les pratiques magiques des Harraniens,

l'aspect physique des planétes, les prieres qui leur sont adres-

sées et le rituel a observer dans leur invocation (couleurs,
attributs et vétements a revétir, nature de I'encens a briler,
etc.); voir les indications de l'astrologue al-TabarT qui est publié

4

by

3

4

°

5

=]

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

en frangais par Dozy, De Goeje; en latin par D. Pingree dans
['¢dition latine du Picatrix; en anglais dans le BEO en allemand
par D. Ritter, H. Plessner. Voir D. Pingree, al-Tabari, op. cit.,
p. 115 et p. 117, p. 126, et Picatrix, op.cit., p. 112-137 et
H. Ritter, Das Ziel, op.cit, invocations de Saturne, p.215-217,
de Mars, p.222-227. Pour prier Saturne, revétir des habits
noirs; pour prier Mars, revétir des vétements de couleur rouge.
Al-Tabari dans Dozy, De Goeje, «Mémoires posthumes de
M. Dozy contenant de nouveaux documents pour I'é¢tude de la
religion des Harraniens», dans Actes du vi¢ congrés international
des orientalistes tenu a Leyde en 1883, deuxieme partie, section
I, E. J. Brill, 1885, p.341-365 et al-Dimasqi, Manuel de la
cosmographie, op. cit., Saturne: «..une idole de plomb noir ou de
pierre noire», p.41; Mars: «..une idole de fer tenant un glaive
d'une main et une téte par les cheveux...».
52 Al-Dimasqi, Manuel de la cosmographie, op.cit., p.41.
53 Ibid., p. 42 et H. Ritter, D. Plessner, Das Ziel, op. cit., page 222.
5% Al-Tabari, Nouveaux documents, op.cit, p.351 et H. Ritter,
M. Plessner, Das Ziel, op.cit., p.215-217.

w


http://www.tcpdf.org

55
56

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

qui as plus de chagrin et de tristesse qu’aucun autre, qui ne goiites point la joie et le plaisir,

vieillard rusé, qui connais tous les artifices, qui es fourbe, sage, intelligent, qui causes la

prospérité ou la ruine, malheureux ou heureux est celui que tu rends tel! Je te conjure, 6 premier

pére, par tes grands bienfaits et tes nobles qualités, de faire pour moi ceci ou cela. »

Quant a Mars, on ’appelle le «dieu aveugle »; on le prie par peur de la colere dont
il anime les Ames °°, de tout le mal qu’il peut apporter, de la méchanceté qu’il développe

chez les hommes, de son tempérament sanguinaire et mauvais dont on doit se préserver>’.

Sens et portée de I'image

Mars, al-Mirrih, «le dieu aveugle» au gorgoneion

L’iconographie de Mars est dualiste car elle symbolise par ses attributs, vétements rouges, téte
tranchée et sabre, a la fois le guerrier qui protege, et celui que 1’on redoute pour sa puissance.

Mars, dont la nature est le feu, est maléfique pour tout le mal qu’il apporte, dont la guerre
et ses cohortes de calamités 3. Dans le calendrier des Harraniens, on le nomme «Mars»,
« Ares », « Bahram», des noms qui sont ceux des dieux de la guerre. Il est apparenté comme
Saturne *° a Nergal, divinité mésopotamienne archaique, malveillante, féroce, servie par des

démons qui propagent les fléaux redoutés par les hommes (peste, feu, guerre et famine

) 60‘

Diverses sources le décrivent et se recoupent en proposant une image quasi identique:

un guerrier tenant une téte coupée.

Dans I’ouvrage de magie d’origine harranienne, Gayat-al-hakim, Mars est présenté sous

les traits d’un homme couronné tenant un poignard et un glaive

61 comme le montre la

copie d’al-Qazwini conservée a Munich (Codex arab. 464), ou comme un homme tenant

une épée dans sa main droite et une torche dans la gauche (image proposée par le Ms. Revan

D. Pingree, Picatrix, op.cit., p. 124.

Mars se nomme Mara-Samya, le dieu aveugle, Picatrix, op. cit.,
p. 135 et H. Ritter, Das Ziel, op.cit, p.238, et ce, en dialecte
local. Mais en fait, il y aurait eu une confusion avec
Ba'alshamin, «le seigneur aux chiens», que l'on associe a Mars
dans le panthéon harranien. Voir T. Green, The City, op. cit.,
p. 155 sq. Ba'alshamin était en fait une divinité palmyréenne,
dieu de l'orage, des cultivateurs, des éleveurs et apparentée a
Jupiter - Zeus - Bél. A Harran, le seigneur aux chiens était une
divinité effrayante, citée avec le nom des autres divinités
adorées a Harran par Jacques de Sarugh dans son «Discours
sur la chute des idoles», M. Martin, «Discours de Jacques de
Sarugh sur la chute des idoles», ZDMG, 1875, p. 4-41 et p. 25:
«Satan désireux de tromper tous les hommes (...) avait donné (..)
Fdesse @ Nébo, a Bél et a dautres dieux, il avait trompé Harran
par l'intermédiaire de Sin, de Ba'alshamin, de Bar Nemré, de Marl
le dieu aux chiens et des déesses Tar'ata, Godlath.» Dieu effrayant,
son aspect rappelle celui de Nergal & Hatra: il est doté¢ d'une
grande téte chevelue, tient une hache et de l'autre main une
laisse retenant un molosse a trois tétes, sorte de cerbére

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

rappelant les fonctions infernales de Nergal, dieu des morts.
Ba'alshamin serait ainsi devenu Nergal.

57 D. Pingree, al-Tabari, p. 114.

8 Abi Ma‘Sar, The Abbreviation, op. cit., p. 63.

5% G. Furlani, La religione babilonese e assira, Bologne, N. Zanichelli,
1928-1929, p. 243-246. Comme T. Green le souligne, a Harran,
les attributs de Nergal recoupent ceux de Saturne et de Mars,
lors des fétes en particulier: «It is possible that both he and Saturn
continue to represent the two aspects of Nergal as god of the underworld
and as god of violent disposition.», The City op. cit., p. 154, p. 195
et p.214. Durant la période assyrienne, Nergal fut identifié a
Saturne et par la suite, les astrologues chaldéens associérent
Nergal & Mars a cause de leur nature guerriere et violente.

0 R. Ghirshman, Parthes et Sassanides, NRF - Gallimard, 1962,
pl. 98. Nergal était un dieu d'aspect effrayant: barbu, chevelu,
environné de scorpions et tenant un chien monstrueux a trois
tétes. Nergal était une divinité lugubre, infernale et sanguinaire.
Mars-al-Mirrih se contentera de la derniére caractéristique.

o' Sur les formes de Mars dans la Gayat al-hakim, H. Ritter et
M. Plessner, Das Ziel, op.cit, p. 118-119.

37


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

1660) %2, Mars est également décrit comme un homme en armure, chevauchant un lion, tenant
dans la main droite un glaive et dans la gauche une téte coupée . Ceux qui le prient doivent
revétir sa couleur rouge, le vétement des soldats et ils doivent porter des armes (épées)%*.

D’apreés le chroniqueur al-Dimasqi, a Harran, le temple de Mars était décoré de tapis
rouges, et diverses armes y étaient exposées. L’idole en fer de Mars avait 1’apparence d’un
homme tenant d’une main un glaive et de 1’autre il serrait par les cheveux une téte coupée
sanguinolente.

«...une idole de fer, tenant d’une main un glaive et de [l’autre une téte par les cheveux; le

glaive et la téte étaient sanglants 5. »

Dans le Tafhim, le traité d’astrologie d’al-Birtini, Mars est décrit casqué, montant un che-
val et tenant dans sa main gauche une téte coupée et dans la droite, une lance parée d’un
fanion et de roses rouges .

C’est également une image guerriere qu’il offre dans les plus anciennes représentations,
celles des métaux: le miroir du Caire de 548H./1153 ¢7, I’écritoire du British Museum, de
1281 %8, 1a boite du Victoria and Albert Museum de 1238-40 % et, bien sir, dans les mon-

naies du dynaste artuqide Yilik Arslan (fig. 20).

20. La planete Mars sur un dirham en cuivre portant
inscription au nom du calife abbasside Nasir li-Din Allah,
Amir al-Mu’'minin (575-622 H./1179-1225) du roi ayyubide
al-Malik al-Afdal (592H./1196) et du roi ayyubide al-Malik
al-Zahir 613H./1216 et du souverain de Diyar Bakir, Yiiliq
Arslan ibn Urtuq (580-597H./1184-1200). Avers, un guerrier
assis coiffé d’un casque, tenant une épée, une téte coupée
et deux grenades.

38

62 Al-Tabari dans Dozy, De Goege, Nouveatix documerts, op. cit., p. 361.

03 p, Pingree, Picatrix, op. cit.,, p. 65 et H. Ritter, Das Ziel, op. cit.,
p. 118.

 D. Pingree, Picatrix, op. cit., p. 124 et H. Ritter, Das Ziel, op. cit.,
p. 222 sq.

65 Al-Dimasqi, Manuel de la cosmographie, op. cit., p. 43.

66 Al-Birani, Tafhim, op. cit., p.253.

67 Les planétes dans un miroir mésopotamien, Le Caire, musée
d'Art islamique, 548H./1153, diam.: 17 cm, illustration, dans

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

A. U. Pope, P.Ackerman (éd.), A Survey of Persian Art, From
Prehistoric Times to the Present, Londres-New York, 19812
Ashiya Japan, SOPA, Maxwell Aley Literary Associates, vol. XIlI,
pl. 1031.

68 ||lustration dans R. Ward, Islamic Metalwork, Londres, The British
Museum, 1993, fig. 62, p. 83.

9 E. Baer, The Ruler, op. cit., p. 13-19, pl. 14.


http://www.tcpdf.org

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

Partout il est présenté comme un guerrier assis jambes croisées tenant une téte coupée
de la main gauche et un sabre a I’horizontale derriere son casque. Cette représentation est
celle des cosmographies avec quelques variantes (sabre, position du corps) 7°.

Le personnage de Mars a fait ’objet d’une élaboration iconographique complexe dont
les origines sont a la fois astronomiques, apotropaiques et mythologiques.

Mars est certes un dieu planétaire, mais I’iconographie de 'une des constellations pla-
cées dans le ciel par Eratosthéne et Aratos de Soles, ne manque pas de rappeler étrangement
celle du dieu sanguinaire. Il s’agit de Persée, le valeureux guerrier qui triompha de Méduse
et en exhiba fierement le trophée jusque dans les cieux. En effet, porté par le cheval Pégase,
Persée vola au secours de la princesse Andromede, fille de Céphée et de Cassiopée, enchainée
par Méduse a un rocher afin d’étre dévorée par un monstre marin. Méduse, dont le regard
pétrifiait les ennemis, fut décapitée par Persée.

Tout comme celle d’Hercule, la 1égende de Persée, héros sauveur et protecteur des cités
grecques du monde antique, pouvait €tre connue dans les milieux hellénisés comme
Carrhae-Harran. Les Harraniens auraient d’ailleurs reconnu le mythographe Aratos de Soles
pour I'un de leurs prophetes 7. De plus, certaines monnaies représentant Persée tenant la
téte de la Gorgone, a I'image de celles de Cyzique au V¢ siecle apr. J.-C. 7%, purent diffuser
cette iconographie au cours des siecles, comme ce fut le cas pour I’iconographie des signes
du zodiaque.

Par ailleurs, méme si les 1égendes mythologiques n’étaient pas connues du monde arabe,
elles firent 1’objet de réinterprétations. Ainsi, dans 1’iconographie astronomique du Livre des
Ertoiles fixes écrit, au X° sieécle par 1’astronome ‘Abd al-Rahman al-Siifi, Persée devint «le
porteur de la té€te de I'ogresse», hamil ra’s al-giil.

« Cette constellation est représentée par la figure d’un homme debout sur la jambe gauche, et

levant la jambe droite. Il tient sa main droite au-dessus de sa téte, portant la téte d’al-ghil

dans la main gauche 7. »

D’ailleurs dans son histoire universelle, les Prairies d’or, al-Mas“udi prétend que Persée
est a ’origine de 1’apparition de ces monstres tant redoutés des femmes, des enfants et des
voyageurs égarés 4,

Pourtant, dans I’ensemble des copies illustrées du Livre des Etoiles fixes et depuis sa
plus ancienne copie le manuscrit Marsh 144, daté de 1004-1005, la miniature représentant
Persée est celle d’un guerrier qui tient dans une main une épée et dans I’autre la té€te coupée
et sanguinolente d’un homme barbu et moustachu pourvu de deux crocs...

0 Les planétes dans la cosmographie d'al-Qazwini, ‘Aga'ib
al-mahligat wa gard’ib al-mawgidat, Munich, Bayer. Staatsbib,
Codex arab. 464, Irak, xu® siecle, Mars, fo16ro; les planétes
dans le Sarre Qazwini: Mars tenant la téte coupée et le sabre;
J. Badiee, An Islamic Cosmography: The Illustrations of the Sarre
Qazwini, PhD, University of Michigan, 1978; les planétes dans
la cosmographie d’al-Qazwini de Saint-Pétersbourg, Mars,
fo15ve (14,1 x 14 cm).

TUT. Green, The City, op.cit., p. 182.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

2G. Glotz, art. «Gorgone», DAGR, Paris, 1896, vol. 2,
p. 1615-1629 et p. 1629.

73 AI-Sfi, Kitab suwar al-kawakib, «Description des Etoiles fixes com-
posée au X° siécle de notre ére, par l'astronome persan» ‘Abd
al-Rahman al-Safi, H. C. F. C. Schjellerup (trad.),
Saint-Pétersbourg, Académie impériale des sciences, 1874, p. 87.
Al-Stifi, précise que la 12¢ étoile qui est marquée sur l'astrolabe
sappelle al-Gil, ibid., p. 87.

™ Mas‘udi, Les prairies d'or, op.cit., 2, p.452.

39


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Il est difficile de dater la transformation de Méduse et son identification a celle d’un
ogre ou d’une ogresse et déja, dans Le livre des quinze pierres fixes, un traité grec traduit
au IX® siecle par 1’astrologue Masha’allah, le troisieme paranatellon, caput algol ou «la téte
de la goule», est décrit comme une téte d’homme 2 longue barbe sanglante 7.

Ainsi dans le monde musulman, privée de sa coiffure ophidienne caractéristique, la téte
de Méduse devint masculine tout en conservant la personnalité d’un monstre.

La seconde origine iconographique de la planete Mars est d’essence apotropaique par la
présence méme de la téte de Méduse. Signalons & ce propos, que la plancte Mars est
représentée dans la plupart des miniatures tenant une téte coupée, privilege qu’elle partage
parfois avec Saturne.

Dans un manuscrit d’astrologie d’al-Stfi conservé au musée de Topkapi Sarayi, Les images
des constellations et des astres, (T.S.K., Ms. Revan 1707)7%, on peut voir Saturne sous la
forme d’un homme assis sur un loup vert, tenant une t€te coupée dans la main droite, et
une main coupée a la hauteur du poignet dans la gauche. Cette miniature est en tous points
conforme a la description donnée a la fois par al-Birtini dans le Tafhim’’, et par al-Razi
dans al-Sirr al-maktim ’®. De la méme facon, dans BNF, Ms. arabe 2487, un traité de ma-
gie rédigé au XI° siecle, Saturne est décrit comme une idole hindoue tenant dans ses mains
la téte coupée d’un homme 7°.

En effet, depuis la période archaique les té€tes monstrueuses ou coupées ont toujours eu
vocation 2 éloigner le mal qu’elles représentaient 8. La téte de Méduse était déja une figure
apotropaique, utilisée en Grece, mais également au Proche-Orient ancien. Des le VII® siecle,
les Assyriens en hériterent des Grecs ®'. Mais certains historiens penchent en faveur d’une
origine orientale de la Gorgone, puisque le monstre Humbaba est mésopotamien et que sa
téte aurait une vocation identique 8. Il est vrai que si la Gorgone vient d’Orient, les serpents
demeurent un élément spécifiquement grec que 1’on ne retrouve pas dans les tétes mons-

N

trueuses a vocations apotropaiques, comme le démontre également celle que tient la plancte

Mars 83.
5 R. P. Festugiére, La révélation, op.cit., p. 105. 8 C. A. Faraone, Talismans and Trojan Horses Guardian Statues in
76 Al-Sufi, Kitab suwar rawag al-kawakib wa al-nugim, Istanbul, Ancient Greek Myth and Ritual, New York - Oxford, Oxford Uni-
Topkapi Sarayi Library, Ms. Revan 1707, Syrie (?); Mamelik, versity Press, 1992, p.37-43.
milieu xive siécle. Z. Tanindi a publié quelques miniatures, &' R. Pettazoni, «Le origine della testa di Medusa», Bollettino d’Arte
dans: «Astrological Illustrations in Islamic Manuscripts», dans I, 1921-1922, p.491 sq., et C. Hopkins, «Assyrian Elements
International Congress of the History of Turkish Islamic Science and in the Perseus Gorgon Story», AJA 38, 1934, p.344-347.
Technology, 1ti, 14-18 septembre 1981, p. 71-88. 82 Ibid., p. 346.
7T Al-Birani, Tafhim, op. cit., p.253. 8 D. R. West, Some Cults of Greek Goddesses and Female Demons
78 Paris, B.n.F., Ms. ar. 2645, f© 95v°: «C'est un vieillard tenant of Oriental Origin, Darmstadt, Butzon & Bercker Kevalaer, 1995,
dans sa main droite une téte et dans sa main gauche, une p. 142-153.

main d’homme et il est monté sur un loup et remue les morts
avec son baton.»

E. Blochet, «Etudes sur le gnosticisme musulman», RSO 4,
40 1911, p. 267-300 et p. 284.

7

=3

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo


http://www.tcpdf.org

84

85

86

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

Il n’est pas inintéressant de noter que la Gorgone et le dieu Ares, c’est-a-dire Mars,
sont associés depuis les origines puisque le gorgoneion est I’embléme du dieu combattant,
d’abord celui d’Ares, puis celui de la déesse Athéna dont il orna le bouclier et I’égide 3*.

En Orient, Gorgone masculinisée devint une sorte de mauvais esprit comme le démon
Pazuzu, dont le théme est fréquemment sculpté sur les boucliers et les portes des cités
archaiques puis antiques 3.

Or, a Harran, d’apres les Rasa’il, un culte particulier était consacré a la Gorgone comme
puissant chef de tous les démons 8. Parmi les ustensiles indispensables 2 la célébration de
ce culte, on trouvait une aiguicre, des tiges de tamarisc, un couteau en fer et une bague ou
était gravée une effigie de la Gorgone Gurgds 37. On pronongait 1’incantation suivante :

«O Jurjas des Jurjas et Iblis des Iblis, le plus grand des démons, le plus grand de tous les

jinns! Je te prie, je te supplie et me jette a tes pieds, sachant que seule ta satisfaction me

délivrera, que seule ta bienveillance me sauvera car tu as bien suivi en moi le méme parcours
que la sensation, es venu habiter dans [’ame, disposant a ta guise de ce qui est placé sous les
rayons du Soleil 5. »

L’initiation aux mysteres sabéens se déroulait dans le temple de Gurgas. Un jeune homme
assistant pour la premiere fois aux mysteres, était choisi comme victime pour lui étre im-
molé, mais on lui substituait un coq en échange de son éternel silence %°.

Les cultes harraniens portaient, semble-t-il, la trace des anciens rites magiques babylo-
niens dans lesquels le démon femelle Lamashtt, a téte de lionne et corps de femme, était
exorcisé aux cours de rites propitiatoires. Par ailleurs, Harran était le centre bien connu
d’un lieu cultuel dédié a la Lune depuis des millénaires; or, dans les cultes lunaires et
orphiques, la Gorgone serait liée a Hécate, c’est-a-dire 1’aspect sombre de la Lune, contrai-
rement 2 Séléné . Hécate, manifeste sa présence a plusieurs reprises, par divers indices
dans le calendrier des fétes harraniennes et peut-étre, par I’existence de chiens sculptés sur

I'un des murs de la ville °!.

M. Halm-Tisserand, «Le Gorgoneion embléme d’Athéna, Intro-
duction du motif sur le bouclier et I'égide», Revue archéologique
2, 1986, p.245-267: «Les anciens ont établi un lien entre le
gorgoneion, Athéna, le guerrier, l'armement de bronze et ['égide. Le
regard étincelant de la déesse a été comparé a l'eil pétrifiant de la
Gorgone; tandis que le guerrier possédé par Mars se voyait assimilé
au monstre.» Op. cit., p. 266. Le gorgoneion fut introduit sur le
bouclier au milieu du vi¢ siécle av. J.-C.

C. A. Faraone, Talismans, op. cit., p.38; J. Teixidor, The Pagan
God, Popular Religion in the Greco-Roman Near East, Princeton,
Princeton University Press, 1977, p. 145: en Jordanie, en Syrie
et en Arabie, les tétes de Méduse ornant les murs des temples
et palais et Y. Hajjar, «Dieux et cultes non héliopolitains de
la Béga, de I'Hermon et de I'Abiténe a I'époque romaine»,
ANRW, 11, 18/4, 1990, p. 2499, Méduse ornait les plafonds des
escaliers et les corridors de l'autel du temple de Baalbek.

Y. Marquet, «Sabéens et lhwan al-Safa'», Studisl (P) 24, 1966,
p. 45 et «Sabéens et lhwan al-Safa’», Studisl (P) 25, 1967,
p. 86-91.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

7Y, Marquet, Sabéens, op.cit., 24, p.45.

88 Ibid., p. 46.

% Ibid., p. 47-49.

%0y, Marquet, Sabéens, op. cit., 25, p. 86.

I C’est Nergal qui est avant tout le «Seigneur aux chiens»,
divinité chtonienne comme Hécate et dont les fonctions sont
apparentées. Voir la représentation déja citée du Nergal d’Hatra
tenant un chien monstrueux a quatre tétes dans R. Ghirshman,
Parthes et Sassanides, op.cit., pl. 98 et D. S. Rice «Studies in
Medieval Harran», AnatStud 2, 1952, p. 66, pl. 7 a-b et
H.]. W. Drijvers, Cults and Beliefs at Edessa, Leyde, E. J. Brill,
1980, p. 44. En étudiant les discours et les homélies de Jacques
de Sarough sur la chute des idoles, prononcés au vi° siecle
apr. J.-C, J.-B. Segal, dans «Pagan Syriac Monuments in the
Vilayet of Urfa», AnatStud 3, 1953, p.7-115 et p. 108, présente
les principaux dieux paiens honorés & Edesse dont Mar et ses
chiens qui seraient Orion, le chasseur céleste suivi de Sirius
et du Grand Chien, autre interprétation possible pour ce bas-
relief de Harran.

41


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

La téte coupée et ensanglantée tenue par Mars dans les diverses représentations, chez
al-Qazwini et dans le Dagad’iq al-haqa’iq, ne serait donc pas une coincidence ni une simple
illustration de la fonction guerriere, mais un attribut a fonction hautement symbolique. Mars,
guerrier cruel et dangereux, apparait également comme une divinité utile, si ce n’est bien-
faisante, en protégeant la cité du pire des démons. Les prieres qui lui sont adressées évoquent,
sans aucun doute, cette préoccupation :

«0 Seigneur mauvais et inconstant, dpre et igné, toi qui aimes la révolte, le massacre et la

destruction, ’incendie et 'effusion de sang, nous t’apportons un sacrifice qui te ressemble; ac-

cepte-le de nous et délivre-nous de ton mal et de celui de tes esprits %2, »

Comme cela a été dit plus haut, le gorgoneion symbolise I’ogresse Gil, ’'une des incar-
nations du Mal dans les contes et légendes du monde arabo-musulman 3. La Giil est aussi
combattue et tuée par un autre guerrier, célébre pour son courage 2 la bataille, ‘Ali, gendre
du Prophéte, qui coupa sa téte en signe de victoire **. Cette transposition religieuse du mythe
montre a la fois son intégration dans la culture islamisée mais aussi sa signification comme
objet apotropaique, que les lapidaires orphiques véhiculerent dans tout le monde proche-
oriental a 1’époque hellénistique, et particulierement dans les milieux gnostiques comme
pouvaient I’étre ceux des Sabéens de Harran ?>. Les amulettes a téte de Méduse demeure-

rent fréquentes dans le monde byzantin médiéval %

, mais cette dernicre était alors désignée
sous le nom de Gylou dans les traités de magie et talismans de Jean Damasceéne ou de
Michel Psellos 7.

On peut observer que la planete Mars est rarement représentée dans les miniatures vue
de face, comme s’il s’agissait d’éviter le regard, non de la té€te, mais de la planete maléfique,
ce qui rejoint les croyances orientales relatives au mauvais ceil %%,

Il semblerait enfin, qu’aux sources iconographiques d’origine astronomique et talismanique
s’ajoute une derniere signification d’ordre alchimique. Cette derniere est relative a I’une des
cérémonies sabéennes décrites avec horreur par un certain nombre d’auteurs, dont Ibn
al-Nadim °°, al-Birtini '%°, Ibn Haldiin '°! ou al-Dimasqi. Ce dernier la décrit comme

appartenant a une sorte de rite anthropophage, en I’honneur de Mars, ou encore de Mercure.

2 Al-Dimasqi, Manuel de la cosmographie, op.cit., p.43. Grecs, elles attaquent les femmes et les jeunes enfants et pren-
% D. B. Mac Donald, J. Chelhod, art. «Ghil», E?, 2, p. 1078 sq. nent 'aspect de serpents pour entrer dans les demeures, voir
%4 R. Basset, «L'expédition du chateau d'or et le combat d'Ali R. P. Greenfield, Traditions of Belief in Late Byzantine Demonology,
contre le dragon», Giornale della sociéta asiatica italiana 7, 1893, Amsterdam, A. M. Hakkert Pub., 1988, p. 183-186 et A. A.Barb,
p. 3-81. «Antaura, the Mermaid and the Devil's Grand-Mother», JWI 29,
% 0On préconise, en effet, la fabrication d'un phylactére en corail 1966, p. 1-23 et J. Spier, «Medieval Byzantine Magical Amulets
pour éloigner les fantdomes, les cauchemars, les personnes and their Traditions», JWI 56, 1993, p. 25-62.
dangereuses et toutes les plaies de nature agricole comme % ). Russel, The Evil Eye in Early Byzantine Society, Archeological
sécheresse, rongeurs, gréle, criquets et sauterelles, Les lapidai- Evidence from Anemurium in Isauria, Vienne, Osterreichische
res grecs, R. Halleux, J. Schamp (trad.), Paris, 1985, Les Akademie des Wissenschaften, 1982, p.539-548.
Belles-Lettres, p. 161-162. % Ibn al-Nadim, The Filrist, op.cit, p.753 sq. Celui de I'enfant
9 A. Grabar, «Amulettes byzantines du Moyen Age», Lart paléo- réduit en gateau est assez saisissant, cf. Ibn al-Nadim, The
chrétien et l'art byzantin, Londres, Variorum Reprints, 1979, Fihrist, op. cit., p. 759.
p. 534-541 et pl. 1L 190 Al-Birani, The Chronology, op. cit., chap. xvi, p.316.
7 Ces démons femmes, Obyzouth, Lilith ou Lilitu chez les Su- ' Ibn Haldin, Discours sur ['histoire universelle. Mugaddima, op. cit.,
mériens, Lamashtli chez les Assyriens, Gylou chez les vol. 1, p.221.

42 Byzantins, sont tous apparentés a la Gorgone des anciens

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo


http://www.tcpdf.org

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

Ainsi au cours de la cérémonie dédiée a Mars, un jeune homme était sacrifié et son corps
laissé en décomposition dans un bain d’huile, puis la téte était récupérée un an plus tard et
offerte 2 I'idole en fer du dieu !°2. Al-Dimasqi, précise que cette téte douée de parole du-
rant une semaine, faisait office d’oracle et prédisait I’avenir de la ville pour I’année a
venir '03, Cette anecdote se retrouve a la fois dans la Gayat-al-hakim, dans un passage ré-
digé par 1’astrologue al-Tabari décrivant un rituel similaire ' et dans le Fihrist du
chroniqueur Ibn al-Nadim qui précise en revanche, que ce rituel était destiné a la planete
Mercure-Utarid 105

Les Sabéens étaient connus dans toute la région pour cette pratique, et on les surnom-
mait «les adorateurs de la Téte», titre dont les gratifia le calife al-Ma’'min, lors de son
passage a Harran 1%,

En fait, 'une des explications relatives a ce rite, releverait de la spécificité religieuse et
artisanale de Harran: outre I’histoire et 1’orientation gnostique et hermétisante des croyan-
ces de la ville (qui aurait été le siege de la derniere académie néo-platonicienne)'?’, la
spécialisation de ses habitants dans le travail des métaux, ouvre la voie de facon privilégiée
aux pratiques alchimiques '%3.

Mircea Eliade a démontré dans ses études, combien la sémantique propre a 1’alchimie
rappelait le lexique obstétrique des forgerons. Les termes «embryon», «cuisson», «dissolu-
tion», etc., ne renvoient pas a d’abominables crimes, mais aux pratiques artisanales des
forgerons dans le cadre de rites d’initiation. De la méme facon, toutes les autres étrangetés
signalées avec passion par les détracteurs de la ville (prostitution sacrée ou hiérogamie,
crémation de vieilles femmes, consommation de nouveau-nés, etc.), ne manquent pas d’évo-
quer les rites sacrificiels de substitution que les sociétés de forgerons indiennes ou africaines
pratiquent encore, afin d’obtenir le pardon des dieux pour les modifications subies par les
¢léments de la nature lors de la cuisson des métaux !%°. Ces rites, fort anciens en Mésopo-
tamie se pratiquaient déja durant les périodes archaiques, en usant de la méme
lexicographie '1°.

L’image de la planete Mars possede donc une tres forte connotation magique mais dans
les miniatures, elle porte également d’autres attributs.

192 Al-Dimasqi, Manuel de la cosmographie, op. cit., p.43 «.ils ' Ibid., vol. 2, p.751.
le mettaient [un jeune homme aux cheveux rouges] dans un 97 M. Tardieu, «Sabiens coraniques et Sabiens de Harran», JA

bassin rempli d’huile et de drogues qui servaient a accélerer la 274, 1986, p. 1-44.
putréfaction des chairs et de la peau. Aprés l'avoir fixé par les ' T. Green, The City, op.cit, p.178. Elle signale avec justesse
cordes au fond du bassin, ils l'y laissaient un an plongé dans qu'il existe, chez le Byzantin Michel Psellos, un rituel alchimi-
[huile. La décomposition terminée, ils prenaient la téte plongée que de ['ouroboros, et que la téte coupée du dragon, en
et la séparaient du tronc avec les veines et les tendons; aprés astrologie hindoue, a une signification cosmologique: celle de
quoi ils la portaient a lidole de fer...[...]. Ils prétendaient que Rahu et Ketu, les deux nceuds des éclipses lunaires.
cette téte leur disait pendant une semaine les accidents bons — '% M. Eliade, Forgerons et alchimistes, Paris, Flammarion, 1977,
ou mauvais pour 'année suivante.» p. 43-53, 53-59.
103 Ibid., p. 43. 110 Dans un texte trouvé dans la bibliothéque d'Assurbanipal dé-
104 Al-Tabari dans Dozy, De Goege, Nouveaux documents, crivant un rite pour le moins équivoque, le minerai est appelé
op. cit., p. 364-366 et H. Ritter, D. Plessner, Das Ziel, op. cit., «embryon». M. Eliade, Forgerons, ibid., chapitre 7 «Symbolisme
p. 237-341. et rituels métallurgiques babyloniens», p. 60-64.

19 Ibn al-Nadim, The Fihrist, op.cit., vol. 2, p.753-754.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

43


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Dans le Ms. persan 174, Mars brandit un animal semblable a un lion, ainsi qu'un scep-
tre a téte de lion.

Le lion est traditionnellement associé au Soleil, mais on peut comprendre sa présence en
se rappelant que la divinité mésopotamienne la plus apparentée a Mars, demeure Nergal

111

dont I’animal attribut était le lion "', et dont I’'une des hypostases constituait I’aspect guer-

rier; sur les kudurrus mésopotamiens la massue a téte de lion était déja représentée comme
symbole de ce méme dieu !,

Par ailleurs, au sein de la confrérie des dieux et héros de la guerre proche-orientaux,
signalons que le dieu Nergal est également associé a Héracles, habituellement figuré portant
un gourdin et une peau de lion sur 1’épaule !'3. Mars, porteur de la masse d’armes, n’est
donc pas éloigné de son homologue Héracles de Délos doté d’une peau de lion et d’une
massue aux vertus prophylactiques !'*. Implanté en Orient grice a Alexandre le Grand, Hé-
racles fut un demi-dieu populaire en Palmyréne et a Dura Europos ou il aurait joué un role
d’apotropaion, sorte de variante au gorgoneion (comme la Gorgone a Chypre a la fin du
VII® siecle). On peut ainsi observer de nombreuses tesseres ou Hercule figure en cuirasse et

115

calathos, tenant la bipenne et maitrisant un lion ou encore, tenant un lion mort d’une

main et le gourdin de I'autre, sur un bas-relief du musée de Damas (1" siecle apr. J.-C.) 16,

117; et

Hercule figure aussi dans une niche cultuelle de Palmyre, tenant en laisse deux lions
orne également des pieces de monnaies. Il est a signaler qu’a Hatra comme a Palmyre,
Héracles est identifié a Nergal, cette ancienne divinité chtonienne et infernale accompagnée
de ses chiens, dont la fonction apotropaique est a souligner a 1’image de celle de Cerbere;
enfin en Commagene, Hercule est ouvertement associé a Ares, et en Arménie ou en Iran, il
est assimilé a Verethraga, autre dieu de la guerre !'8,

Un autre fait démontre combien Mars, «dieu aveugle» des Sabéens, est également pro-
che a la fois d’Héracles et de Persée: au premier siecle, sous Tibere, la ville d’Argos
proclama un certain nombre de décrets en faveur de Persée et d’Héracles, deux tueurs de
monstres et protecteurs des voyageurs '1°,

Quant a la masse d’armes a téte de lion que tient Mars dans le Ms. persan 174, elle ne

manque de rappeler celles que les guerriers turcs saljiiqides auraient possédées, ornées a

M. Jastrow, Aspects of Religious Belief and Practise in Babylonia ~ ''® H. J. W. Drijvers, The Pantheon of Palmyra, Iconography of Reli-

and Assyria, New York - Londres, G. P.Putnam’s Sons, 1911, gion XV, Leyde, E. J. Brill, 1976, pl. XIV.
p. 108. "7 M. Galinowski, Les dieux de Palmyre, op. cit., p.2646.
112 E. Dhorme, La religion de Babylonie et d'Assyrie, Paris, 1949, p.39 "8 A, Hermarg, «Quelques remarques sur les origines proche-
et p.52. orientales de l'iconographie d’Héraclés», dans C. Bonnet,
13 H. Seyrig, «Hérakles-Nergal», Syria 24, 1945, p. 62-80 (tessére C. Jourdain-Annequin (éd.), Héracles, d'une rive a lautre de la
n° 11); D. Sourdel, Les cultes du Hauran a I'époque romaine, Paris, Meéditerranée. Bilans et perspectives, Rome, septembre 1989,
P. Geuthner, 1952, p. 32-34; |. Teixidor, The Pagan God, op. cit., Bruxelles - Rome, 1992, p. 129-138 et C. Bonnet, «Héraclés
p. 145. en Orient: interprétations et syncrétismes», dans Héraclés, d'une
114 p. Bruneau, «Apotropopaia déliens, la massue d'Héraclés», BCH rive a lautre, op. cit., p. 169-188.
88, 1964, 1, p. 165. 19 M. Piérart, «Les honneurs de Persée et d’Héraclés», dans Hé-
115 M. Galinowski, «Les dieux de Palmyre», dans W. Haase (éd.), raclés, d'une rive a l'autre, op.cit., p. 223-244.
44 ANRW, Band 1I, 18/4, 1990, p. 2605-2638, p. 2646.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo


http://www.tcpdf.org

120

12

122

12

[}

124

125

126

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

120

I’identique de tétes de lion ou d’autres animaux mais aussi que d’un point de vue

astrologique, Mars exerce sa tutelle sur les bétes sauvages et féroces comme le lion, animal
féroce et dangereux s’il en est 12!,

L’association de Mars au lion s’enrichit enfin d’une portée clairement talismanique; on
la retrouve dans les effigies décrites pour la fabrication de talismans dans la Gayat-al-hakim
ou dans le Tafhim d’al-Biruni qui décrit Mars sous 1’aspect d’un jeune homme assis sur
deux lions tenant dans sa main droite une épée et dans la gauche une hache de bataille '?%.

Dans une autre cosmographie en persan, illustrée d’al-Qazwini, le Ms. Revan 1660, Mars
tient le feu !** et le scorpion, deux autres fléaux contre lesquels on se protége comme le
montre la fabrication de talismans a leur effigie par Apollonios de Tyane !>*. Dans un des bas-
reliefs de la porte d’Urfa a Diyar Bakir, on pouvait voir un personnage nimbé tenant une

125 représentation

hache sur I’épaule et, dans sa main gauche, un scorpion tenu par la queue
habituelle de la planete Mars en domicile en Scorpion que 1’on observe dans diverses miniatu-
res astrologiques (fig. 6) '%°.

De ce fait, la miniature de la planete Mars (tenant la téte coupée, variante du gorgoneion,
maftrisant parfois un lion, brandissant le feu ou tenant parfois un scorpion dans lequel elle
est en domicile nocturne), se préte a une lecture polysémique: elle est a la fois la plancte
mais aussi une sorte de représentation talismanique permanente qui peut étre regardée sans
crainte, au mieux invoquée a titre propitiatoire. Le gorgoneion repousse le mal qu’il in-
carne, sans doute en réminiscence de ce fameux Gurgas chef des démons, I’antique gorgone
que les lapidaires gnostiques proposaient en nombre 27,

L’image de Mars est donc le produit d’un syncrétisme achevé entre un dieu mésopotamien,
Nergal, diverses divinités sanguinaires de la guerre (Mars, Ares, Verethraga), des héros (Per-
sée, Héracles) auxquels est associée I’image d’un grand démon Gurgas, la Gorgone, I’ antique
Lamashtii ou Gylou, démon intemporel devenu 1’ogre du monde musulman qui, dans le monde

byzantin, revét I’aspect d’un serpent ou d’un dragon pour entrer dans les demeures 128,

E. Esin, «L'arme zoomorphe du guerrier turc», dans Schriften
zur Geschichte und Kultur der Altaischen Volker, Akademie Verlag,
Berlin, 1974, p. 193, le héros Garsasp tient une masse d'arme
3 téte de taureau.

Al-Birtini, Tafhim, op. cit., p. 246.

Ibid., p. 253.

Il est vrai que divers types de feux existent, en particulier dans
la religion zoroastrienne; voir le chapitre 38 du Bundahisn, et
M. Mokri, La lumiére et le feu dans Ilran ancien, Louvain, Peeters,
1982, p. 9-32.

W. L. Duliére, «Protection contre les animaux nuisibles assu-
rée par Apollonios de Tyane dans Byzance et Antioche.
Evolution de son mythe», ByzZeit 63, 1970, p. 247-277.

A. Gabriel, Voyages archéologiques dans la Turquie orientale, Paris,
De Boccard, 1940, vol. I, p. 168.

Al-Qazwini, ‘Aga'ib al-mahligat wa gard'ib al-mawgidat, Istanbul,
T.S.K., Ms. Revan 1660, Shiraz, 1421, la planéte Mars tenant
ses habituels attributs (sabre et téte coupée) et le feu ainsi
que la Scorpion dans lequel elle est en domicile, fo 16roet Abil
Ma‘Sar, Kitab al-mawalid, Oxford, Bodl. L., Ms. Or. 133, fin xiv¢

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

siecle. Illustration dans S. Carboni, II-Kitdb, op. cit., pl. 8, Mars
en Scorpion, fo15ve. (13 x13,2); al-Qazwini, ‘Agd'ib al-mahligat
wa gard'ib al-mawgidat, Londres, British Library, Ms. Or. 12 220,
XVI® siécle (1503), fo24ve, Mars en jeune homme couronné
tenant deux scorpions par la queue; Kitab al-mawalid de la Keir
Collection et du ms. de Sarajevo, fo30ve et Ms. Keir, fo4ve. Mars
et le Scorpion sous Illustration fig. 28 dans S. Carboni, «Two
Fragments of a Jalayrid Astrological Treatise in the Keir
Collection and in the Oriental Institute in Sarajevo», IslArt II,
1987; Paris, BNF, Cabinet des manuscrits orientaux, Ms. ar.
2583, Abli Ma‘Sar, Kitab al-mawalid, le discours du premier
décan du Scorpion et de Mars sous le regard de Mars,
fo22v0 (13,5x20 c¢m); le discours du second décan du Scor-
pion et de Mars sous le regard du Soleil, fo23v° (13,5 x 20 cm),
le discours du troisieme décan du Scorpion et de Mars sous
le regard de Vénus, fo24ve (14,5 x 20 cm).

127°A. Delatte, P. Derchain, Les intailles magiques gréco-égyptienes,

Paris, Bibliotheque nationale, 1964, p.226-227, nes309-312.

128 R. P. Greenfield, Traditions, op. cit., p. 183-186.

45


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

La représentation de Mars en guerrier tenant une téte tranchée, doit donc étre regardée
comme celle d’un talisman permanent puisque c’est ainsi que le Livre III, chapitre 1 de la
Gayat al-hakim décrit I’'un des talismans de la planéte, qui monte toutefois un lion, I’une

des effigies les plus répandues des lapidaires gnostiques '%°.

L’image de Mars, archétype du guerrier, utile au pouvoir des rois, mais dangereux '3,
est donc talismanique et a ce titre apotropaique. On comprend ainsi pourquoi les dynastes
de haute Mésopotamie frapperent des dinars a I’effigie du guerrier qui devait leur permettre

de vaincre les dynastes voisins, voire les Croisés (fig. 20).

Saturne, al-Zuhal, anti-roi et sombre divinité

L’iconographie de Saturne est, avec celle de Mars, ’'une des plus intéressantes qui soit
pour tous les éléments syncrétiques qu’elle contient, conjuguant a la fois legs grec, zoroas-
trien et hindou.

D’un point de vue astrologique, Saturne est 1’astre maléfique par excellence, symbole de
vieillesse et de lenteur mais aussi de patience, de stabilité et de maturité 13!, Il patronne,
comme on 1’a dit, les étres, les animaux, les lieux et les objets laids et tristes '32.

A Harran, le culte de Saturne était célébré par des adeptes aux vétements et aux
accessoires noirs, afin de le prier a la maniere des juifs, religion sous sa tutelle '33.

La description des fresques de son temple par al-Dimasqi, montre a la fois la vocation
agricole du dieu et certaines influences hindoues:

«...un homme tirant I’eau du puits a [’aide d’une corde, un charpentier, un homme réfléchissant sur

les sciences occultes des anciens ou un roi assis sur un éléphant entouré de vaches et de buffles 3%, »

Et ce sont ces deux images que les miniatures font apparaitre: dans le Ms. persan 174,
Saturne est un homme a peau noire, torse et pieds nus, a la chevelure et barbe blanches '%

tenant divers outils et attributs.

129°C. W. King, The Gnostics and Their Remains, Londres, D. Nutt,  '** Al-Dimasqi, Manuel de la cosmographie, op.cit., p.4l.

1887, pl. J5. R. Klibansky, F. Saxl, E. Panofsky, Saturne et la mélancolie, Paris,
130 G. Dumézil, Heur et malheur du guerrier, Paris, Flammarion, NRF-Gallimard, 1979, p. 138. Les auteurs signalent, concernant
1985, p. 127: «Le guerrier est exposé par sa nature au péché de ce texte, que Saturne est présenté par ses activités. Soyons
par sa fonction, et pour le bien général, il est contraint de commettre plus nuancés: Saturne est ici représenté certes par quelques
des péchés, mais il dépasse vite cette borne et il péche contre les activités mais surtout par le signe du zodiaque avec lequel il
idéaux de tous les niveaux fonctionnels, y compris le sien.» On fusionne, c'est-a-dire le Verseau, ainsi que sous sa forme
peut noter que le talisman dans le monde islamique a pour d'idole indienne pensive et de vieille divinité hindoue, qui est
fonction de montrer le danger vaincu et d'éloigner le danger aussi la forme que les peintres persans lui donnent aux
potentiel: il a ainsi une double fonction comme le démontre xvesiécle dans les cosmographies d'al-Qazwini.
G. Canova dans son article sur les serpents, «Serpenti e Ainsi Saturne est représenté comme un roi a l'instar du Soleil
scorpioni nelle tradizioni arabo-islamiche», Quaderni di Studi ou de la Lune, mais aussi comme un signe du zodiaque.
Arabi 9, 1991, p.219-244 et p. 222-227. 135 R. Basset, Mille et un contes et légendes arabes, Paris, A. Mai-
131 Abli Ma‘Sar, The Abbreviation, op.cit., p.61 et D. Pingree, al- sonneuve, 1926, vol. 3, p.51. «Le roi d’Fgypte Malik eut une
Tabari, op.cit., p. 113. vision dans laquelle il lui sembla que deux personnages ailés fon-
132 Picatrix, op.cit., p. 117-118 et H. Ritter, Das Ziel, op. cit., p. 215- daient sur lui et I'emportaient en haut de la sphére. La, il fut placé
217 sq., al-Tabari, dans Dozy, De Goege, Nouveaux documents, en présence d'un vieillard noir ayant la barbe et les cheveux blancs
op. cit., p.344 et al-Birini, Tafhim, op.cit., p.240-254. (..) Le vieillard lui dit: «Je suis Kronos, cest-a-dire Saturne.»

133 D. Pingree, Picatrix, op.cit, p. 117, H. Ritter, Das Ziel, op.cit.,
46 p.215-217 et D. Pingree, al-Tabari, op.cit., p. 113.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo


http://www.tcpdf.org

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

L’association de la couleur noire a Saturne résulte probablement du manque de lumiere
émise par I’astre sombre, blafard, auquel on associa trés vite le plomb.

Dans la géographie astrologique, depuis la période hellénistique, Saturne régne ainsi sur
les pays des hommes noirs 13, celui des Zandj du Bas Irak, de 1’Abyssinie, de 1’Ethiopie,
et de I'Inde '*7, pays dont est originaire la princesse au pavillon noir, visitée le samedi,
jour de Saturne, par le prince Bahram Giir '3,

Tous les textes astrologiques nous le décrivant, ceux du Romain Firmicus Maternus, ceux
de Vettius Valens d’Antioche, ceux de son contemporain Ptolémée d’Alexandrie mais aussi
les textes indiens, soulignent les traits misérables de ceux qui sont marqués par son influence,
leur santé fréle, leur aspect physique rebutant et laid, leur caractere triste, fait de paresse et
de méchanceté '¥. 1l est a noter que toutes les miniatures concordent pour renvoyer de
Saturne cet aspect misérable, dépouillé, sans gloire: on observe la différence de traitement
dans la distribution de la palette, de la qualité des tissus ou des sieges que 1’on attribue a
la divinité (debout ou sur une sorte de si¢ge pliant).

Les attributs de Saturne sont d’un symbolisme polysémique. Que I’on se remémore la
confusion homonymique dont il jouit: a la fois « Chronos» le Temps mais aussi « Kronos »,
divinité grecque qui chatra son pere et dévora ses enfants. Deux détails iconographiques
rappellent ces lointaines origines.

Dans le Ms. persan 174 et dans le Ms. E. 7 de Saint-Pétersbourg (fig. 1-18), Saturne
tient une couronne qui rappelle que Saturne est 1’ancien roi détroné par ses enfants et qui,
selon Hésiode, régna sur les hommes dans une région hypothétique du Sud de la Méditer-
ranée. Il est aussi la planete la plus ancienne, que I’on prie pour son expérience et son
savoir. Toutefois s’il tient la couronne, il ne la porte pas, sorte d’image renversée du pou-
voir, contraire a celle du Soleil '4°. C’est ainsi que les Babyloniens 1’appréhendaient sous la
forme d’un Soleil noir et destructeur 4!,

A Harran, Saturne est appelé «Seigneur des Heures» donc le maitre du temps comme
Kronos et Zurvan, ce qui peut expliquer la clef qu’il tient comme Zurvan dans la miniature
du Ms. persan 174. Le zoroastrisme pénétra en Asie Mineure avec le panthéon des dieux
mazdéens : Mithra, Zurvan sous les Achéménides, diffusés par ceux que ’on appela les mages
hellénisés 42, Zurvan, le Temps infini (Zervan Akarana), rejoint Kronos roi des premiers
ages, que 1’on pria a I’époque romaine sous le nom d’El comme 1’'un des principaux dieux

des villes de Syrie-Phénicie '43.
136 Selon Firmicus Maternus, «Saturne fait les hommes noirs». '3 D. Pingree, Representation, op. cit., p. 257-258 et p. 260-262.
Cf. Mathesis, P. Monat (trad.), Paris, Les Belles-Lettres, 1994, %0 A. Bouché-Leclerq, L'astrologie grecque, op.cit., p.93.
vol. I, p.57. 1 M. Jastrow, Aspects, p. 107.
137 Al-Birtni, Tafhim, op. cit., p. 242. 142 F. Cumont, Les mystéres de Mithra, Bruxelles, 1913, p. 107 et
138 Nizami, of Ganja, Haft Paykar (The Seven Beauties), C. E. Wil- T. Green, The City, op.cit., p. 198, p.204.
son (trad.), Londres, 1924, p.7 et P. Chelkowski, Mirror of the '3 Y. Hajjar, «Divinités oraculaires et rites divinatoires en Syrie
Invisible World, Tales from the Khamseh of Nizami, New York, et en Phénicie a I'époque gréco-romaine», ANRW II, 18/4,
Metropolitan Museum of Art, 1975, p.73; al-Birtini, Tafhim, 1990, p. 2240.

op. cit., p. 242.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

47


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

44 ou les statues

Le dieu Zurvan, fut célébré dans divers sanctuaires syriens et levantins !
le représentent sous 1’aspect d’un hybride a corps d’homme et téte de lion parfois ailé, au
corps enveloppé par un reptile symbolisant la course du Soleil et tenant divers attributs
(sceptre, torche, foudre, clefs, machoire) 4.

La clef qu’il tient lui permet d’ouvrir ou de fermer a loisir la porte des cieux contrdlant
a la fois les planetes et les Ames dans leurs déplacements '4°,

Pourtant il est vénéré comme une divinité maléfique, comme le révele 1’inscription
«Ahriman », le Mal par excellence, inscrite sur bon nombre de ses statues. Comme ennemi

de la lumiere, feu noir, protecteur des rongeurs et dieu des ténebres '4’

il rejoint Nergal,
dieu mésopotamien des enfers, que 1’on identifie a Saturne dans la mythologie gréco-romaine.
Saturne que I’histoire du Proche-Orient connait sous le nom de Nergal, Baal, Kronos est un
dieu cruel, sanguinaire auquel étaient dédiés des rituels sacrificatoires. Ainsi dans les
miniatures d’al-Kazwini, il tient une sorte de faux qui n’est pas sans analogie avec la harpe
dont se servit Kronos pour chatrer Ouranos.

Toutefois, compte tenu des nombreux patronages astrologiques a caractére agricole, on
peut dire sans crainte que la fonction de la faux est celle réservée aux récoltes puisque le
dieu grec était a ’origine une divinité chtonienne, la personnification d’une force de la nature
avec Ouranos, Gaia, Hélios, Okéanos '“8. Cette personnalité fut également celle du Saturne
romain, que 1’on représente jusqu’en 354 dans le Calendrier de Philocalés comme un vieillard
a la chevelure et a la barbe fournies, encapuchonné, tenant la serpe ou la faucille. Saturne
posséde donc la fonction essentielle et bénéfique de protecteur des moissons 4%, charge qu’il

0

exerce toujours en astrologie islamique °° comme I’expliquent Abti Ma‘ar et al-Birlini en

le décrivant comme veillant sur les fermiers, présidant aux travaux des champs, aux labours

151 En outre, il

et aux activités de la ferme et au nettoyage des canaux d’adduction d’eau
tient d’autres instruments: pelle, pioche, tamis, chasse-mouches, panier, certains utilisés par
les cultivateurs, d’autres par les mineurs, professions qu’il parraine (fig. 16-17-18).

Saturne fermier, agriculteur, affublé d’un long bonnet, vétu d’un pantalon court et portant

une sorte de béche sur 1’épaule, telle est I'image que nous fournit le Ms. codex arab. 364 132,

48

14:

14

4

b

L. M. Hopfe, «Mithraism in Syria», ANRW II, 18/4, 1990, p. 2232:
statue du dieu léontocéphale de Beyrouth, pl. VII, n°78 et V.
Hajjar, «Dieux et cultes non héliopolitains de la Béqa’, de I'Her-
mon et de I'Abiténe a I'époque romaine», dans ANRW II, 18/4,
1990, p. 2551-2554. Le culte de Zurvan aurait été d’autant plus
répandu que le zurvanisme était probablement la religion officielle
sous les Sassanides; voir J. Duchesne-Guillemin, La religion de
['lran ancien, Paris, PUF, 1962, p. 278.

Ibid., p. 107-110 et R. Turcan, Mithra et le mithriacisme, Paris,
Les Belles-Lettres, 1993, p.88-89 et 99 et L. A. Campbell,
Mithraic Iconography, op. cit., p. 349-352. A Harran, se seraient
déroulés des sortes de mysteres mithriaques d'aprés le calen-
drier d'Ibn al-Nadim, en effet, les desservants portant des noms
d'animaux: chien, fourmi, etc., symboles des grades d'initiés
de Saturne et de Mercure dans les mysteres de Mithra; voir
Ibn al-Nadim, The Fihrist, op.cit., p. 770 et note 122, p. 770.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

146 ], Duchesne-Guillemin, La religion, op. cit., p.256. G. Azarpay,
Sogdian Painting, The Pictorial Epic in Oriental Art, Berkeley, 1981,
p. 142-143.

"7 H. S. Nyberg, «Questions de cosmologie et de cosmogonie
mazdéennes, JA, 1929, p.217.

148 J-A. Hild, art. «Saturne», Daremberg Saglio, DAGR, Graz,
19692, 4, p. 1083.

149 Ibid., p. 1085.

150 R. Klibansky, F. Saxl, E. Panofsky, Saturne, op. cit., p. 289.

151 Ibid., p. 206.

152 Ce qui correspond au costume des paysans cultivant la terre
dans les manuscrits contemporains, par exemple, dans le Li-
vre de la thériaque, Paris, BNF, Ms. arabe 2964, xi° siécle,
fo27re, les paysans sont torse nu, vétus d’'un pantalon s'arré-
tant au genou et celui de droite porte un bonnet conique.
R. Ettinghausen, La peinture arabe, Geneéve, Skira, 1979, p. 85.


http://www.tcpdf.org

153

154
155

156
157

158
15

°

160
16

162

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

On peut ainsi comprendre pourquoi les textes astrologiques insistent sur I’aspect négligé de
la planéte, portant des vétements malodorants, noirs et sales 133,

Dans le Ms. persan 174, il brandit un sorte de couteau, symbole de son pouvoir des-
tructeur comme le montrent les prieres propitiatoires de la Gayat-al-Hakim et les paroles
qu’al-Dimasqi met dans la bouche de ses adorateurs:

«Sois loué, 6 dieu a la nature duquel le mal est propre, qui ne fais jamais le bien mais a qui

le malheur et le contraire du bonheur sont voués; qui en contact avec le beau, ’enlaidis et qui

regardant I’heureux, le rends malheureux >*/ »

La terreur inspirée par Saturne est le produit d’une longue histoire dans laquelle ce dernier
cumule diverses personnalités violentes et sanguinaires. Au Proche-Orient, outre Nergal, il

fut Adar-Samdar, guerrier destructeur '3

puis Baal-Moloch des Phéniciens et des Carthagi-
nois, divinités auxquelles on vouait un culte accompagné de sacrifices humains jusqu’au
premier siecle de notre &re '°°. Selon [’Agriculture nabatéenne, compilation de sources

babyloniennes, syriaques et hermétiques %7

, des rituels agraires étaient organisés en
Mésopotamie, dont un culte du «squelette» (hayakil) rendu par les agriculteurs le 24 Qaniin
al-awwal 8. Ce rituel était-il voué a Saturne, planéte macabre comme la divinité Nergal,
patron des creuseurs de tombes et des activités mortuaires 139 ?

Autre attribut étrange qu’il détient dans le Ms. persan 174: une grenade amere, si ’on
en croit la liste des fruits qui lui sont associés selon le principe des analogies '°. La gre-
nade, symbole de fertilité, était offerte par les fideles au dieu Saturne dans les provinces
romanisées du Maghreb '°!. 11 est a noter que les dynastes locaux d’Anatolie et de haute
Mésopotamie ornaient leurs monnaies de ’effigie d’'un monarque tenant parfois une grenade
en signe de prospérité 192, a I'exemple des dirhams artugides de Nir al-Din Muhammad
(562H./1167-581H./185) '3, ou de Nasir al-Din Artuq Arslan (597H./201 - 637H./1239) 164,

Le dernier attribut est un rongeur (rat ou souris ?), que Saturne brandit de facon constante

et jusque dans les représentations les plus récentes (fig. 18-19) 163,

D. Pingree, «Representation of the Planets in Indian Astrology», ' Coins Collection Exhibition, Yapi Kredi Sikke Koleksiyonu Sergileri,
Indo-Iranian Journal VIII, 1966, p. 258-259, p. 260 et p. 262. Istanbul, 1994, Yapi Kredi Kiiltiir Merkezi, An Exhibition of Beylik
Al-Dimasqi, Manuel de la cosmographie, op. cit., p. 42. Period Coins, vol. 3, n°21: avers: dirham de Nir al-Din
F. Lenormant, «Les dieux de Babylone et de I'Assyrie», Revie Muhammad régnant sur Diyar Bakir et Hisn Kayfa, montrant
de France, 1877, p.544. un souverain couronné assis sur un trone et tenant une orbe;
J.-A. Hild, Saturnus, op. cit., p. 1083-1090 et p. 1085b. deux anges l'encadrent, les ailes déployées; année 576 H./1180.
Ibn Wahsiyya, al-Filaha al-nabatiyya, (L'agriculture nabatéenne), ' Ibid., n°30: dirham de Nasir al-Din Artuq Arslan régnant sur
d'origine harranienne et traduite au x¢ siécle du chaldéen en Mardin, montrant sur l'avers un homme barbu et assis jam-
arabe, serait a la base de toute la magie orientale médiévale bes croisées, tenant une orbe dans la main gauche; deux
selon Ibn Haldin, Mugaddima, op. cit., vol. 3, p. 1088. étoiles brillent de part et d'autre de sa téte; daté de 628H./
T. Fahd, al-Fildha al-nabatiyya, Damas, Ifapo, 1992, 1, p. 255 1230.

Al-Birtini, Tafhim, op.cit., p. 254. 165 Saturne tient le rat dans de nombreuses copies d'al-Qazwini
Ibid., p. 243. datées des xvi® et xvi® siecles. Voir le descriptif des miniatu-
M. Leglay, Saturne africain, Paris, De Boccard, 1966, p. 203. res dans le catalogue du British Museum, N. Titley, Miniatures
Voir en particulier F. Muthmann, Der Granatapffel, Symbol des from Persian Manuscripts, The British Library, British Museum
Lebens in der Alten Welt, Berne, Office du Livre, 1982, p. 149-166 Publication Ltd, 1977, Londres, B.L., Ms. Or. 1621, Bijapr,
et p. 167-174 et art. «Grenade», F. Vigouroux (éd.), Dictionnaire appartient a la librairie de ‘Adil Shah (1061H./1650), daté de
de la Bible, Paris, 1926, vol. 3, p.338-342 et art «Grenade», 1640, fo38re.; Londres, B.L., Ms. Or. 373, atelier du Deccan,
Dictionnaire des symboles, op. cit., p. 484-485. 1205H./1790, fo 44ve,

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

49


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Le rat appartient a la gamme des animaux nuisibles et dangereux sous sa tutelle, comme
I’explique al-Biruni dans le Tafhim, puisqu’il habite les lieux sombres et profonds associés
au dieu planétaire '6°,

La désignation de Saturne dans les textes astrologiques comme présidant aux épidémies
et aux catastrophes, dont les famines, rappellent que les démons mésopotamiens étaient
redoutés pour leur rdle de propagateurs de ces fléaux.

Le lien direct entre les épidémies et la présence de rongeurs est, certes, difficile a établir;
pourtant le rat, animal redouté pour les destructions occasionnées aux récoltes fut aussi
associé a la peste sans que I’on comprenne son rdle de vecteur. L’association de Saturne
aux épidémies et aux famines entre dans la longue tradition des démons porteurs de fléaux,
puisque étant par excellence la plancte maléfique ' et, de surcroit, associé aux mauvaises
odeurs, il annonce astrologiquement la propagation des épidémies %8, Autre coincidence: les
pestes, selon I’historien al-Tabari, viennent du Soudan, pays des Noirs, dont Saturne assure
la tutelle '6°.

Aux époques archaiques, Nergal '7°, dieu de la guerre comme Mars, mais aussi des morts
comme Saturne, apportait la peste entre autres fléaux. Dans la ville de Khuta, on le vénérait
sous le nom d’Irra, comme messager des épidémies 7!,

Un démon anatolien, Apollon smintheus fut redouté jusqu’au II° siecle pour les épidémies
et les invasions de rongeurs dont on le rendait responsable 72 Son épiclese de «smintheus »
indique qu’il est a la fois tueur de souris, ou dieu souris, et son effigie installée a la porte

de nombreuses villes !73

, avait pour vocation d’écarter ces deux fléaux '74. Apollon smintheus
se nommait Apollon - Lykeios en Laconie et comme lui présageait la peste. Or, dans le
Tafhim, Saturne est également associé au loup ', comme Hécate, déesse chtonienne de la
nuit, de la magie noire, liée aux cultes agraires 7.,

Depuis I’Antiquité, les villes d’Anatolie et de Mésopotamie plagaient a leurs portes de

nombreuses effigies d’animaux nuisibles (oiseaux, reptiles, rongeurs) et dangereux a des fins

166 Al-Biraini, Tafhim, op. cit., p.253. cause de sa nature violente et guerriére. Voir E. Dhorme, Les
167 Les démons et mauvais esprits étaient, dans le monde religions, op. cit., p.39; A. Bouché-Leclerq, Lastrologie, op. cit.,
préislamique, accusés de propager les épidémies; voir p. 41; T. Green, The City, op.cit, p. 154.

L. 1. Conrad, «Epidemic Disease in Forma and Popular Thought "' E. Dhorme, Les religions, op.cit., p.324 et p. 330.
in Early Society», dans T. Ranger, P.Slack (éd.), «Epidemics  '7? Les Orientaux (a Palmyre notamment) l'associaient davantage

and Ideas, Essays on the Historical Perception of Pestilence», a Mercure; cf. A. Bounni, «Les représentations d’Apollon en
Cambridge University Press, p.77-100 et p. 82. Palmyréne et dans le milieu syrien», dans L. Kahil, C. Augé

168 Concernant la peste, les médecins arabes pensaient que l'air (éd.), Mythologie gréco-romaine, mythologies périphériques. Etudes
impur en était porteur et par conséquent, afin de lutter contre d'iconographie, colloques internationaux du Cnrs, 593, Paris,
le fléau, il fallait purifier l'air par des fumigations; or, Saturne Cnrs, 1981, p. 107-112.

est par excellence la planéte des mauvaises odeurs et de l'air  '73 Ibid., p. 229.
fétide. Voir Abi Ma‘Sar, Madhal, Paris, BNF ar. 5902, op.cit, '™ C. A. Faraone, Talismans, op.cit., p. 62-65 et p. 124-125. D'autre

fo120ve et M. Ullmann, La médecine islamique, F. Hareau (trad.), part, Apollon lykeios (loup) était un dieu trés populaire en
Paris, PUF, 1995, p. 104-106. Anatolie et il donna son nom a la Lycie; or, dans les repré-
' Dols, The Black Death in the Middle East, Princeton, Princeton sentations talismaniques, Saturne est représenté sur un loup.
University Press, 1975, p. 15 et p. 17-42. 175 Al-Biraini, Tafhim, op. cit., p. 253.
70 Durant la période assyrienne Nergal était & la fois identifié & ' Art. «Hécate», J. Chevalier, A. Gheerbrant (éd.), Dictionnaires
i Saturne, comme divinité chtonienne et infernale et & Mars a des symboles, Paris, R. Laffont, 1969, rééd. 1982, p. 495.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo


http://www.tcpdf.org

17
17

17

18

7

=

9

S

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

apotropaiques et prophylactiques '”7. Les chroniques et les cosmographies arabes décrivent
ces talismans ornant les portes de villes !78. Apollonios de Tyane qui s’illustra en Asie
Mineure 7 et fit I’objet de 1’admiration des magiciens, est considéré a 1’époque islamique,
sous le nom de Baliniis, comme 1’un des maitres capable d’écarter les animaux nuisibles '8,

Gabir Ibn Hayyan, en particulier '8!

suivit son exemple et, dans Le grand livre des talismans
(Kitab al-talasim al-akbar), il explique les méthodes du maitre '82. L’installation de talismans
a l'entrée des villes est attestée par diverses sources archéologiques tels le lion de pierre
d’Alep, la porte du Talisman a Bagdad, ou littéraires, tel le récit d’al-Magqrizi sur les effigies
d’oiseaux protégeant la mosquée al-Azhar de leurs déjections '33. Ibn Shaddad en fonction
a Harran, écrivit que «deux jinns se trouvaient sur la tour de Bab al-Ma a Harran et
qu’ils étaient des talismans contre les serpents '3*».

Saturne était-il prié a titre propitiatoire pour les mémes raisons: éloigner souris et mala-
dies que le rat qu’il brandit symboliserait ?

A Harran, il aurait été associé au «Seigneur du Nord», chef des démons auxquels des
fétes apotropaiques étaient dédiées '8°. Dans la mythologie babylonienne, le chef des dé-
mons, Pazuzu, était redouté et un certain nombre de rites comme celui des gardiens de la
porte, permettaient de s’en préserver '8,

La collusion de Saturne avec nombre de divinités maléfiques est patente. Cependant, les
prieres et les diverses célébrations des harraniens a I’intention de Saturne-Kronos-Zuhal, et les
attributs démontrent son role ambigu de planéte malfaisante et indispensable. Utile comme les
outils qu’il tient (béche, faux, pelle) et qui rappellent qu’il préside a la fertilité et a 1’agricul-

ture, comme la divinité chtonienne d’époque romaine du méme nom '8’

, mais astre maléfique,
comme le rat destructeur de récoltes qu’il brandit a la fagon d’un talisman écartant le mal 83,
La dualité de la plancte se retrouve en permanence car Saturne est a la fois, et ce depuis les

origines, le dieu qui introduisit la souveraineté et celui qui fut parricide, infanticide et cannibale,

transgressant tous les tabous de la société et de 1’ordre moral, tout en incarnant I’age d’or

W. L. Duliere, Protection, op.cit., p. 254.

L'Abrégé des merveilles, B. Carra de Vaux (trad.), Paris, Sindbad,
1984, p. 154 et p.248. Description d'une ville dont chacune
des quatre portes abritait la statue d'un aigle, d’un vautour,
d'un lion et d’un chien, ou cette autre ot divers objets furent
fabriqués a l'image de créatures nuisibles (scorpions, gre-
nouilles, reptiles...) et dont le but était de les attirer et de les
neutraliser en les subjuguant.

W. L. Duliére, Protection, op.cit., p.256-258. Il installa des ta-
lismans & Byzance et & Edesse afin de chasser par leffigie de
I'animal nuisible tous ceux qui s'approcheraient de la ville tels
les moustiques, les mouches et les serpents a Byzance, les
scorpions a Antioche.

D'aprés Philostrates, il aurait chassé un démon d'Antioche, réglé
le cours du fleuve, et placé des talismans contre les souris et
les punaises; voir P. Kraus, Jabir Ibn Hayyan, Contributions a [his-
toire des idées scientifiques dans l'islam, Jabir et la science grecque,
Mémoires présentées a I'lnstitut d’Egypte, Le Caire, Ifao, 1942,
vol. 2, p.29%4.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

189

181 Ibn Halddn, Mugaddima, op. cit., p. 1088.

182 p_ Kraus, Jabir Ibn Hayyan, op. cit., vol. 2, p. 296.

183 Al-Magqrizi, «La mosquée al-Azhar», dans ]. Sauvaget, Histo-
riens arabes, Paris, A. Maisonneuve, 1946, p. 161.

184 D. S. Rice, Studies, op.cit., 2, p.36-84 et p. 36.

185 T, Green, The City, op.cit., p. 192-196.

18 D. Van Buren, «The Guardians of the Gate in the Akkadian
Period», Orientalia 16, 1947, p.312-332.

187 G. Furlani, La religione, op. cit., p.243.

188 E. Doutté, Magie et religion dans I'Afrique du Nord, Paris, 19842,
J. Maisonneuve, P. Geuthner, p. 144: jadis la coupole surmon-
tant le mihrab de la Qarawiyyin de Feés était surmontée de
talismans dont l'un préservait la mosquée des nids de rats.
D'aprés E. Doutté tous les talismans représentaient les animaux
quils étaient censés éloigner, ibid., p. 145.

189 H. S. Versnel, «Greek Myth and Ritual, The Case of Kronos»,
dans Interpretation of Greek Mythology, Londres - Sydney, Croom
Helm, 1987, p. 124-127 et R. Klibansky, F. Saxl, E. Panofsky,
Saturne, op. cit.,, p. 212.

51


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

La représentation de la planete montre d’ailleurs cette dualité puisque Saturne est
indifféremment représenté comme une idole hindoue (dans les cosmographies) ou comme
un paysan, en homme laborieux pauvrement vétu. Cette forme est celle qu’il revét dans les
manuscrits en arabe et dans le Traité des nativités d’Abu Ma‘Sar, ou on le voit dans une
constante activité, courant, béchant, toujours en mouvement, qu’il soit représenté comme
planete ou en domicile dans le Capricorne et le Verseau. Paradoxalement dans les cosmo-
graphies des XIV® et XV® siecles, il apparait hiératique, présenté comme un dieu planétaire
et non comme «un enfant des plandtes %0 ».

Mars est une divinité similaire a la fois nécessaire a la protection des cités et des habi-
tants, priée, elle aussi, pour tout le mal qu’elle peut apporter, en 1’occurrence des fléaux
bien peu différents de ceux que Saturne dispense.

Rappelons enfin, que Mars et Saturne, dans le calendrier des Sabéens de Harran, ont un
point commun: ils sont honorés au cours d’un pelerinage qui a lieu le 20 nisan, a Dayr
Hadi. Ce pelerinage célebre aussi les Sept démons, la Lune, le Chef des démons et le
Seigneur des Heures. Ainsi des rites propitiatoires conjoints sont effectués pour neutraliser
les deux divinités terribles °!, le «Seigneur des Heures» et le «Seigneur aveugle »...

On ne peut pas ne pas songer aux croyances zoroastriennes du Bundahisn qui rappellent
que les planetes, contrairement au zodiaque, sont maléfiques et qu’aux cotés d’Ahriman elles
combattent pour la cause du mal '°2. Mars et Saturne ont sans aucun doute conservé cette
vocation, puisque des sept planétes citées par les Ihwan al-Safa’, ce sont les deux seules
qu’ils qualifient de maléfiques.

Par ailleurs, si elles sont maléfiques, elles n’en demeurent pas moins au service de Dieu
en abritant chacune dans sa sphere différents anges aux vocations sinistres: Mars 1’ange

Malik, gardien des enfers et ses acolytes '3

et Saturne, les anges Nakir et Munkar qui
punissent dans le tombeau, mais aussi 1’ange de la mort et ses adjoints qui provoquent la
mort et s’emparent des ames '°*. Pourtant Saturne est associé a la plus haute des spheres,
celle qui mene vers le huitieme ciel dans la cosmologie islamique et donc vers al-Kursi, le
piédestal divin et ’entrée du Paradis. Dans la montée des ames vers Dieu, Saturne est 1’étape

ultime et, par conséquent, ne peut pas étre tout a fait mauvais !9,

190 R, Klibansky, F. Saxl, E. Panofsky, Saturne, op.cit, p.316 et de la souveraineté triomphante qui est cependant celle du
p. 318; nous nous démarquerons sur ce point de l'opinion des Soleil, de la Lune, de Jupiter, et méme de Mars qui porte
auteurs qui affirment p.316: «Clest un trait spécifiquement souvent une couronne.
occidental que de représenter les planétes comme des souverains tro-  '°' T. Green, The City, op. cit., p. 150.
nant, que l'on trouve dans ces manuscrits dérivés du Ms. BNF lat. "2 E. W. West, Pahlavi texts, Bundahisn-Bahman Yast, 1987, Delhi,
7330 conservé a Paris.» En tout état de cause, dans les ma- Unesco, vol. V, p. 34.

nuscrits arabes ou persans, les planétes sont représentées %Y. Marquet, La philosophie des Ihwan al-Safd’, op. cit., p. 121.
également comme des souverains ou des puissants du monde ' Ibid., p. 119.
islamique: le Soleil, est un roi, la Lune, son vizir, Mars le % R. Klibansky, F. Saxl, E. Panofsky, Saturne, op.cit., p. 234-248.

chef de guerre, Jupiter le cadi, et Saturne le roi déchu. En Saturne représente le discernement, I'entendement lié¢ a

dehors de Vénus, la courtisane, et surtout de Mercure, le I'expérience et au grand age, comme le signalent Macrobe,

scribe, les cinq autres figures sont empreintes de majesté. Il dans Le songe de Scipion et saint Ambroise avec «Les sept dons
52 est vrai que Saturne, représenté actif ne donne, pas limage de lesprit».

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo


http://www.tcpdf.org

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

On retiendra ainsi I’ambiguité de I’image des deux planetes craintes et conjurées par des

prieres dans les cultes astraux du Proche-Orient et jusqu’a une date avancée, images héritées

a la fois par les astrologues et par les sorciers faiseurs de talismans qui leur reconnaissent

cette double personnalité, de planete et d’apotropaia que les peintres transmettent ainsi au

monde dans un but didactique afin qu’il en fasse un usage adéquat.

Bibliographie

Abu Ma‘ar, Kitab al-mawalid, Oxford, Bodl.
L., Ms. Or. 133, fin XIV® siécle.

Abu Ma‘Sar al-Balhi, Kitab al-mudhal al-kabir
ila ‘ilm ahkam al-nugum, Liber Introductorii
Maioris ad Scientiam Judiciorum Astrorum,
R. Lemay (éd.), 7 vol., Naples, 1995, Istituto
Universitario Orientale.

Abu Ma‘ar, Kitab al-mawalid, Paris, BNF, Ca-
binet des manuscrits orientaux, Ms. ar. 2583.

Abu Maar, Kitab al-madhal, Paris, BNF, Ms.
arabe 5902 (ex-Schefer 9655), 325 H./937.

Abu Ma%ar, The Abbreviation of the Introduc-
tion to Astrology together with the Medieval
Latin Translation of Adelard of Bath, Ch.
Burnett, K. Yamamoto, M. Yan (trad.),
Leyde - New York - Cologne, E. J. Brill,
15, 1994.

Al-Biruni, The Book of Instruction in the
Elements of the Art of Astrology, Ghaznah,
1029, Ms. B.M. Or. 8349, trad. R. R.
Wright, Londres, Luzac, 1934.

Al-Biruni, The Chronology of Ancient Nations,
al-atar al-bagya (390H./1000), E. Sachau
(trad.), Londres, W. H. Allen, 1879.

Al-Dimasqi, Manuel de la cosmographie du
Moyen Age de Chems ed-Din Abou ‘Abdal-
lah Mohammed ed-Dimishqi (Nukhbat
al-dahr fi ‘aga’ib al-barr wa’l-bahr), F.
Mehren (trad.), Copenhague, P. E. Leroux,
1874.

Al-Masdi, Le livre de ’avertissement, B. Carra
de Vaux (trad.), Paris, impr. nat. E. Leroux,
Londres, Williams and Nordgate, 1896.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

Al-Mas‘udi, Miruj al-fahab wa macadin
al-djawhar, Les prairies d’or, Barbier du
Meynard et Pavet de Courteille (trad.), revue
et corrigée par Ch. Pellat, Paris, impr. nat.,
Cnrs, vol. 2, 1965.

Al-Qazwini, ‘Aga’ib al-mahligat wa gara’ib
al-mawgudat, Istanbul, TSK, Ms. Revan
1660, Shiraz, 1421.

Al- Qazwini, ‘Aga’ib al-mahligat wa gara’ib al-
mawgudat, Londres, British Library, Ms. Or.
12 220, (1503).

Al-Sufi, Kitab suwar al-kawakib, Description
des étoiles fixes composée au X° siecle de
notre ére, par l’astronome persan ‘Abd
al-Rahman al-Sufi, trad. H. C. F. C.
Schjellerup, Saint-Pétersbourg, Académie
impériale des sciences, 1874.

Al-Sufi, Kitab suwar al-rawag wa kawakib wa
-l-nugiim, Istanbul, Topkapi Sarayi Library,
Ms. Revan 1707, Syrie (?); Mameluk, milieu
XIVe siecle.

Al-Tabari dans Dozy, De Goeje, « Mémoires
posthumes de M. Dozy contenant de
nouveaux documents pour 1’étude de la
religion des Harraniens », dans Actes du VI°
congres international des orientalistes tenu a
Leyde en 1883, deuxieme partie, section 1,
Leyde, E. J. Brill, 1885.

Art. «Grenade », dans J. Chevalier, A. Gheerbrant
(éd.)., Dictionnaires des symboles, Paris,
R. Laffont, 1969, rééd. 1982, p. 484-485.

Art. «Grenade », Dictionnaire de la Bible,
Vigouroux (éd.), Paris, 3, 1926, p. 338-342.

53


http://www.tcpdf.org

54

Art. «Hécate», Dictionnaire des symboles,
op. cit., p.495.

Azarpay G., Sogdian Painting, The Pictorial
Epic in Oriental Art, Berkeley, 1981.

Badiee J., An Islamic Cosmography: The Illus-
trations of the Sarre Qazwini, PhD,
University of Michigan, 1978.

Baer E., «The Ruler in Cosmic Setting: A Note
on Medieval Islamic Iconography», dans
A. Daneshvari (éd.), Essays on Islamic Art
and Architecture, In Honor K. Otto-Dorn,
1981, p.T13-19.

Barb, A. A., «Antaura, the Mermaid and the
Devil’s Grand-Mother», JWI, 29, 1966,
p. 1-23.

Barrucand M., « The Miniatures of The Daqa’iq
al-haqa’iq (Bibliotheque nationale, Ms. pers.
174) A Testimony of Medieval Anatolia»,
IslArt TV, 1990-1991, p. 113-142.

Basset R., «L’expédition du Chateau d’or et le
combat d’All contre le dragon», Giornale
della sociéta asiatica italiana 7, 1893, p. 3-81.

Basset R., Mille et un contes et légendes arabes,
Paris, A. Maisonneuve, 1926.

Bidez J., Cumont. F., Les mages hellénisés,
Zoroastre, Ostaneés et Hystaspe, 2 vol., Paris,
Les Belles-Lettres, 1973

Blochet E., «Etudes sur le gnosticisme musul-
man», Rivista degli studi orientali 4, 1911,
p. 267-300.

Blochet E., Catalogue des manuscrits persans,
de la Bibliotheque nationale, Paris,
p. 145-147.

Blochet E., Les enluminures des manuscrits
orientaux, turcs, arabes, persans de la
Bibliotheque nationale, Paris, 1926.

Bonnet C., «Héracles en Orient: interprétations
et syncrétismes», dans C. Bonnet,
C. Jourdain-Annequin (éd.), L’autre de la
Meéditerranée. Bilans et perspectives, Rome,
septembre, 1989, Bruxelles, Rome, 1992,
p. 169-188.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

ANNA CAIOZZO

Bouché-Leclerq A., L’astrologie grecque, Paris,
1899.

Bounni A., «Les représentations d’Apollon en
Palmyréne et dans le milieu syrien», dans
L. Kahil et C. Augé (éd.), Mythologie
gréco-romaine, mythologies périphériques.
Etudes d’iconographie, colloques internatio-
naux du Cnrs, 593, Paris, Cnrs, 1981,
p. 107-112.

Bruneau Ph., «Apotropopaia déliens, la massue
d’Héracles», BCH 88, 1964, 1, page 165.
Biirgel J., «La fonction de I'image dans 1’ceuvre
de Nezami vue dans son contexte culturel et
religieux », dans Actes du colloque interna-
tional. Images et représentations en terre
d’islam, 1994, Strasbourg, université des
sciences humaines, éd. par H. Beikbaghban,

Téhéran, 1997, p. 124-141.

Caiozzo A., «Les rituels théophaniques imagés
et pratiques magiques: les anges planétaires
dans le manuscrit persan 174 de Paris»,
StudlIr 29/1, 2000, p. 109-140.

Caiozzo A., «Les talismans des planetes dans
les cosmographies en persan», Islam 77/2,
2001, p.221-262.

Caiozzo A., Images du ciel d’Orient au Moyen
Age (Une histoire du zodiaque et de son ico-
nographie dans les manuscrits d’astronomie,
d’astrologie et de littérature pseudo-
scientifique du Proche-Orient médiéval, turcs,
arabes et persans), Paris, PUPS, 2003.

Canova G., «Serpenti e scorpioni nelle tradizioni
arabo-islamiche », Quaderni di Studi Arabi 9,
1991, p. 219-244.

Carboni S., Il Kitab al-bulhan di Oxford,
Quaderni del Dipartimento di Studi Eurasiatici,
Universita degli Studi di Venezia, Turin, 1988.

Carboni, S., «Two Fragments of a Jalayrid
Astrological Treatise in the Keir Collection
and in the Oriental Institute in Sarajevo »,
Islamic Art 11, 1987, 149-186.


http://www.tcpdf.org

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

Chelkowski P., Mirror of the Invisible World,
Tales from the Khamseh of Nizami, New
York, Metropolitan Museum of Art, 1975.

Coins Collection Exhibition, Yapi Kredi Sikke
Koleksiyonu Sergileri, Istanbul, Yapi Kredi
Kiiltiir Merkezi, vol. 3, An Exhibition of
Beylik Period Coins, 1994.

Conrad, L., «Epidemic Disease in Forma and
Popular Thought in Early Society», dans
T. Ranger, P. Slack (éd.), Epidemics and
Ideas, Essays on the Historical Perception of
Pestilence, Cambridge University Press,
p- 77-100.

Cumont F., Les mystéres de Mithra, Bruxelles,
1913.

Delatte A., Derchain Ph., Les intailles magiques
gréco-égyptiennes, Paris, Bibliotheque natio-
nale, 1964.

Dhorme E., Les religions de Babylonie et
d’Assyrie, Paris, 1949.

Dols, The Black Death in the Middle East,
Princeton, Princeton University Press, 1975.

Doutté E., Magie et religion dans I’Afrique du
Nord, Paris, 1984 rééd. de 1908, J. Maison-
neuve, P. Geuthner.

Drijvers H. J. W., Cults and Beliefs at Edessa,
Leyde, E. J. Brill, 1980.

Drijvers H. J. W., The Pantheon of Palmyra
Iconography of Religion, XV, Leyde
E. J. Brill, 1976.

Duchesne-Guillemin J., La religion de [’'Iran
ancien, Paris, PUF, 1962.

Duliere W. L., «Protection contre les animaux
nuisibles assurée par Apollonios de Tyane
dans Byzance et Antioche. Evolution de son
mythe », ByzZeit 63, 1970, p. 247-277.

Dumézil G., Heuré et malheur du guerrier,
Paris, Flammarion, 1985.

Eliade, Forgerons et alchimistes, Paris, Flamma-
rion, 1977.

Esin E. «L’arme zoomorphe du guerrier turc »,

dans Schriften zur Geschichte und Kultur der

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

Altaischen Volker, Akademie Verlag, Berlin,
1974.

Ettinghausen R., La peinture arabe, Geneve,
Skira, 1979.

Fahd T., Ibn Wahsiyya, al-Filaha al-nabatiyya,
(L’agriculture nabatéenne), Damas, Ifapo, 1,
1992.

Faraone C. A., Talismans and Trojan Horses
Guardian Statues in Ancient Greek Myth and
Ritual, New York, Oxford, Oxford University
Press, 1992.

Festugiere R. P., La révélation d’Hermes
trismegiste, Paris, Les Belles-Lettres, vol. 1,
L’astrologie et les scienses occultes, 1981.

Firmicus Maternus, Mathesis, P. Monat (trad.),
Paris, Les Belles-Lettres, vol., 1, 1994.

Freedberg D., Le pouvoir des images, Paris,
Gérard Montfort, 19982

Furlani, La religione babilonese e assira,
Bologne, N. Zanichelli, 1928-1929.

Gabriel A., Voyages archéologiques dans la
Turquie orientale, vol. 1, Paris, De Boccard,
1940.

Galinowski M., «Les dieux de Palmyre», dans
W. Haase (éd.), ANRW 1II, 18/4, 1990,
p. 2605-2658.

Ghirshman R., Parthes et Sassanides, Paris,
NRF, Gallimard, 1962.

Glotz G., art. «Gorgone», DAGR, 2, Paris,
1896, p. 1615-1629.

Grabar A., «Amulettes byzantines du Moyen
Age», dans L’art paléochrétien et I’art by-
zantin, Londres, Variorum Reprints, 1979,
p- 534-541.

Graf von Bothmer H., Die Illustrationen des
Miinchner Qazwini von 1280 (Codex arab.
464), Ph. D., Miinich, 1971.

Green T., «The Presence of the Goddess in
Harran» dans E. N. Lane (éd.), Cybele, Attis
and Related Cults, Essays in Memory of
M. J. Vermaseren, Leyde, E. J. Brill, 1996,
p. 93. 35


http://www.tcpdf.org

56

Green T., The City of the Moon God, Religious
Traditions of Harran, EPRO, Leyde,
E. J. Brill, 1992.

Greenfield R. P. H., Traditions of Belief in Late
Byzantine Demonology, Amsterdam,
A. M. Hakkert Pub, 1988.

Hajjar Y., «Dieux et cultes non héliopolitains
de la Béqa“, de I’'Hermon et de 1’Abitene a
I’époque romaine», ANRW II, 18/4, 1990,
p- 2510-2604.

Hajjar Y., «Divinités oraculaires et rites
divinatoires en Syrie et en Phénicie a 1’épo-
que gréco-romaine», ANRW 1II, 18/4, 1990,
p. 2237-2320.

Halleux R., Schamp J., Les Lapidaires grecs,
Paris, Les Belles-Lettres, 1985.

Halm-Tisserand J., «Le Gorgoneion embleme
d’Athéna. Introduction du motif sur le
bouclier et 1’égide», RevArch 2, 1986,
p. 245-267.

Hermarg A., «Quelques remarques sur les
origines proche-orientales de 1’iconographie
d’Héracles », dans C. Bonnet, C. Jourdain-
Annequin (éd.), Héracles, d’une rive a
Uautre de la Méditerranée. Bilans et pers-
pectives, Rome, septembre 1989, Bruxelles,
Rome, 1992, p. 129-138.

Hild J.A., art. «Saturne», Daremberg-Saglio,
DAGR, Graz, 1911, 4, rééd. 1969,
p. 1083-1090.

Hopfe L. M., «Mithraism in Syria», ANRW II,
18/4, 1990, p. 2214-2235.

Hopkins C., «Assyrian Elements in the Perseus
Gorgon Story», AJA 38, 1934, p. 344-347.

Ibn al-Nadim, The Fihrist of Ibn al-Nadim, A
Tenth Century Survey of Muslim Culture,
trad. B. Dodge, New York, Londres,
Columbia University Press, vol. 2, 1970.

Ibn Halduin, Discours sur [’histoire universelle,
V. Monteil (trad.), Paris, Sinbad, vol. 1,
1978.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

ANNA CAIOZZO

Jastrow M., Aspects of Religious Belief and
Practise in Babylonia and Assyria, New
York-Londres, G. P. Putnam’s Son, 1911.

King C. W., The Gnostics and Their Remains,
Londres, D. Nutt, 1887.

Klibansky R., Saxl F., Panofsky E., Saturne et
la mélancolie, Paris, NRF-Gallimard, 1979.

Kraus P., Gabir Ibn Hayyan, Contributions a
Ihistoire des idées scientifiques dans l’islam,
vol. 2, Jabir et la science grecque, mémoi-
res présentées a I'Institut d’Egypte, Le Caire,
Ifao, 1942.

L’abrégé des merveilles, trad. B. Carra de Vaux,
Paris, Sinbad, 1984.

Lenormant F. «Les dieux de Babylone et de
I’Assyrie », Revue de France, 1877,
p- 534-560.

Mac Donald D. B., Chelhod J., art. «Ghil»,
EP, 2, p. 1078 sq.

Marquet Y., «Sabéens et Ihwan al-Safa’»,
Studlsl 24, 1966, p. 35-80.

Marquet Y., «Sabéens et Thwan al-Safa’»,
Studlsl 25, 1967, p. 77-109.

Marquet Y., La philosophie des IThwan al-Safa’.
Etudes et documents, these, Alger, 1973.
Martin M., «Discours de Jacques de Sarugh sur

la chute des idoles», ZDMG, 1875, p. 4-41.

Mokri M., La lumiere et le feu dans ['Iran
ancien, Louvain, Peeters, 1982.

Muthmann F., Der Granatapffel, Symbol des
Lebens in der Alten Welt, Berne, Office du
livre, 1982.

Nizami de Ganja, Haft Paykar (The Seven
Beauties), C. E. Wilson (trad.), Londres, 1924.

Nyberg H., «Questions de cosmologie et de
cosmogonie mazdéennes, JA, 1929,
p- 192-310.

Nyberg H., «Questions de cosmologie et de
cosmogonie mazdéennes, JA, 1931,
p- 193-244.

Pettazoni R. «Le origine della testa di Medusa »,
Bolletino d’Arte 11, 1921-1922, p. 491 sq.


http://www.tcpdf.org

LA REPRESENTATION D’AL-MIRRIH ET D’AL-ZUHAL, PLANETES MALEFIQUES ET APOTROPAIA

Piérart M., «Les honneurs de Persée et d’Héra-
cles», dans Héracles, d’une rive a [’autre,
op. cit., p.223-244.

Pingree D., « Astronomy and Astrology in India
and Iran», Isis 54, 1963, p. 229-246.

Pingree D., «Masha’allah, Some Sasanian and
Syriac Sources», dans G. F. Hourani (éd.),
Essays on Islamic Philosophy and Sciences,
Albany, 1975, p. 5-14.

Pingree D., «Representation of the Planets in
Indian Astrology », Indo-Iranian Journal
VIII, 1966, p.249-267.

Pingree D., Picatrix, The Latin Version of
Ghayat-al-hakim (pseudo-Magriti), Londres,
The Warburg Institute, University of London,
1986.

Pingree D., «Some of the Sources of the
Ghayat-al-Hakim », JWI XLIII, 1980, p. 1-15.

Pingree D., «al-Tabari, The Prayers to the
Planets» dans P. Lory, A. Regourd (éd.),
Islam et sciences occultes, BEO XLIV,
Damas, 1993, p. 105-118.

Pingree, The Thousands of Abui Ma‘sar, Kitab
al-’uluf, D. Pingree (éd.), Londres, The
Warburg Institute, 1968.

Pope A., Ackerman P. (éd.), A Survey of Persian
Art, From Prehistoric Times to the Present,
Londres - New York, réimpr. en 1981 par
Ashiya Japan, SOPA, Maxwell Aley Literary
Associates.

Ptolémée, Tetrabiblos, trad. A. Verse, Paris, Les
Belles-Lettres, 1990.

Rice D. S., «Studies in Medieval Harran »,
AnatStud 2, 1952, p. 36-84.

Rice D. S., «The Seasons and the Labours of
the Months in Islamic Art», ArsOr 1, 1954,
p- 1-38.

Richard F., Catalogues des manuscrits persans,
anciens fonds, Paris, Bibliotheque nationale,
1989.

Rigaud D., «Reflexions sur les wusages

apotropaiques de 1’image peinte: autour de

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

quelques peintures murales novaraises du
Quattrocento », Cahiers du léopard d’or V,
1996, p. 155-173.

Ritter H., Plessner M. (trad.), «Picatrix», Das
Ziel des Weisen von Pseudo-Magriti,
Londres, The Warburg Institute, 1962.

Russel J., The Evil Eye in Early Byzantine Society,
Archeological Evidence from Anemurium in
Isauria, Vienne, 1982, Oterreichischen
Akademie des Wissenschaften.

Sauvaget J., Historiens arabes, Paris, A. Mai-
sonneuve, 1946.

Saxl F., «Beitrige zu einer Geschichte der
Planetendarstellungen im Orient und
Okzident », Islam 3, 1912, p. 151-177.

Segal J. B., dans «Pagan Syriac Monuments in
the Vilayet of Urfa», AnatStud 3, 1953,
p.- 97-120.

Seyrig H., «Hérakles-Nergal », Syria 24, 1945,
p. 62-80.

Sourdel D., Les cultes du Hauran a [’époque
romaine, Paris, P. Geuthner, 1952.

Spier J., «Medieval Byzantine Magical Amulets
and their Traditions», JWI 56, 1993,
p- 25-62.

Stchoukine Y., Les peintures des manuscrits de la
Khamseh de Nizami, Paris, P. Geuthner, 1977.

Tanindi Z., « Astrological Illustrations in Islamic
Manuscripts », dans International Congress of
the History of Turkish Islamil75.

Science and Technology, Itii, 14-18 septembre
1981, p. 71-88.

Tardieu M., «Les calendriers en usage a Harran
d’apres les sources arabes et le commentaire
de Simplicius de la Physique d’Aristote »,
I. Hadot (éd.), Simplicius, sa vie, son ceuvre,
sa survie, Berlin, 1987, p. 40-57.

Tardieu M., «Sabiens coraniques et Sabiens de
Harran», JA 274, 1986, p. 1-44.

Teixidor J., The Pagan God, Popular Religion
in the Greco-Roman Near East, Princeton,

Princeton University Press, 1977.

57


http://www.tcpdf.org

58

Titley N., Miniatures from Persian Manuscripts,
The British Library, Londres, British
Museum Publication Ltd, 1977.

Ullmann M., La médecine islamique, F. Hareau
(trad.), Paris, PUF, 1995.

Vadet J.-C., «Une défense de I’astrologie dans
le Madhal d’Abu Ma%ar al-Balhi», Anlsl 5,
1963, p. 131-180.

Van Buren D., «The Guardians of the Gate in
the Akkadian Period», Orientalia 16, 1947,
p. 312-332.

Versnel H. S., «Greek Myth and Ritual, The
Case of Kronos», dans Interpretation of
Greek Mythology, Londres -Sydney, Croom
Helm, 1987, p. 124-127.

Anlsl 37 (2003), p. 23-58 Anna Caiozzo

ANNA CAIOZZO

Ward. R., Islamic Metalwork, Londres, The
British Museum, 1993.

West D. R., Some Cults of Greek Goddesses
and Female Deamons of Oriental Origin,
Darmstadt, Butzon & Bercker Kevalaer,
1995.

West E. W., Pahlavi texts, Bundahisn-Bahman
Yarit, vol. V, Delhi, Unesco, 1987.


http://www.tcpdf.org



