
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 37 (2003), p. 23-58

Anna Caiozzo

La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


Annales islamologiques 37—2003

23

Anna CAIOZZO

La représentation d’al-Mirrî≈
et d’al-ZuÌal, planètes maléfiques
et apotropaia

LE RÔLE et la fonction de l’image à l’époque médiévale ont fait l’objet de nombreux
travaux, tant dans le monde musulman que dans le monde occidental. La valeur
apotropaïque de l’image religieuse n’est plus un thème novateur; bien des historiens

l’ont analysée pour l’art religieux occidental 1. Toutefois dans le monde islamique médié-
val, il n’est pas concevable de parler du pouvoir religieux des images, sinon pour évoquer
la survivance interdite d’anciennes pratiques magiques, reconverties par les astrologues ou
les sectes shî©ites, en doctrines néo-platoniciennes tournées vers Dieu.

L’image a parfois une fonction dissimulée et la valeur de l’image ou de la représenta-
tion ne peut s’établir qu’en comparaison de l’utilisation de thèmes semblables. J.-C. Bürgel,
dans son article sur la fonction de l’image dans le monde iranien médiéval, nous parle des
cas particulièrement significatifs illustrant l’œuvre du poète NîÂæmî: le portrait de Ωîrîn et
celui des sept princesses 2.

Les images astrologiques, comme les images magiques, sont plus que toute autre concer-
nées par une lecture à plusieurs niveaux. Si nous prenons le cas des talismans des planètes
représentés dans les cosmographies en persan 3, nous pouvons noter que la fonction didactique
est plus qu’évidente; de même, les rituels angélologiques figurés dans le Daqæ’iq al-Ìaqæ’iq
(Paris, BNF, Ms. persan 174) sont porteurs d’enseignements sur la fabrication des talismans 4.

Or, les images des planètes peuvent s’avérer à bien des égards, beaucoup plus connotées
qu’on ne pourrait le penser de prime abord. Certes, le Soleil, roi des planètes, est souvent
le thème central de bien des métaux, car il symbolise à la fois le pouvoir et une sorte de

1 Voir les études variées portant sur l’usage apotropaïque des
images religieuses, D. Freedberg, Le pouvoir des images, 1998,
Paris, Gérard Montfort, ou celles de D. Rigaud, dont
«Réflexions sur les usages apotropaïques de l’image peinte:
autour de quelques peintures murales novaraises du Quattro-
cento», Cahiers du Léopard d’or V, 1996, p. 155-173.

2 J.-C. Bürgel, «La fonction de l’image dans l’œuvre de Nezæmî
vue dans son contexte culturel et religieux», dans

H. Beikbaghban (éd.), Actes du colloque international, Images et
représentations en terre d’islam, 1994, Strasbourg, université des
sciences humaines, Téhéran, 1997, p. 124-141.

3 A. Caiozzo, «Les talismans des planètes dans les cosmogra-
phies en persan», Islam 77, 2001, p. 221-262.

4 A. Caiozzo «Les rituels théophaniques imagés et pratiques
magiques: les anges planétaires dans le manuscrit persan 174
de Paris», StudIr 29, 2000, p. 109-140.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

24

royauté cosmique mise en valeur par Eva Baer 5; la Lune, de son côté, symbole du calen-
drier musulman, est un thème très courant, diffusé depuis les monnaies jusqu’aux plateaux,
aiguières et autres récipients.

En comparaison, les autres planètes n’ont pas la même audience. Pourtant Vénus, joueuse
de ©ud, est peut-être cette musicienne que l’on voit sur les monnaies du calife al-Mu†î© et
Jupiter est indirectement présent sur les pièces artuqides représentant le signe zodiacal du
Sagittaire, alors que le scribe Mercure est absent des thèmes décoratifs.

En dehors du Soleil 6, deux planètes présentent un intérêt iconographique majeur: Saturne
et Mars 7. Les représentations de Mars et Saturne, contrairement à celle des cinq autres
planètes, délivrent un grand nombre d’informations à la fois de nature cosmologique,
astrologique et magique, et qui ne peuvent échapper à un public averti.

Ces deux planètes sont considérées dans les doctrines religieuses d’inspiration
néoplatonicienne (celles des I≈wæn al-∑afæ’ par exemple), et dans les doctrines astrologiques
préislamiques, puis arabo-persanes, comme des planètes maléfiques et néfastes pour les
hommes.

Pourtant, leur intérêt est grand car elles sont, d’un point de vue iconographique, le produit
d’un remarquable syncrétisme, beaucoup moins élaboré chez les autres planètes, que l’on
identifie plus aisément à l’une des grandes divinités babyloniennes archaïques, comme le
montra naguère F. Saxl 8. Mars et Saturne sont dotés de certains attributs qui vont à la fois
les désigner comme des planètes maléfiques et dangereuses, mais aussi comme des apotropaia
à vocation prophylactique et, de ce fait, utiles à tous ceux qui souhaiteraient utiliser leur
effigie à des fins talismaniques.

Images de Mars et Saturne dans les miniatures et les métaux

Dans les manuscrits à peintures du XIIIe au XVe siècle, Mars et Saturne se caractérisent par
une iconographie relativement constante, tant dans leurs couleurs que dans leurs attributs.

L’un des plus anciens manuscrits à peintures connus présentant des planètes est le Daqæ’iq
al-Ìaqæ’iq, (Paris, BNF, Ms. persan 174, Aqsaræy, en 670H./1272) 9, un compendium de
magie divinatoire. Il contient six représentations des planètes en conjonction avec la Lune.
En raison des influences centre-asiatiques qui ont présidé, entre autres, à l’illustration de ce
manuscrit, les planètes sont dessinées comme des divinités hindoues ou zoroastriennes, dotées
de plusieurs bras.

5 E. Baer, «The Ruler in Cosmic Setting: A Note on Medieval
Islamic Iconography», dans A. Daneshvari (éd.), Essays on Islamic
Art and Architecture, In Honor K. Otto-Dorn, 1981, p. 13-19.

6 Ibid., p. 13-19.
7 Mars est représenté de façon assez courante dans les monnaies

des dynastes mésopotamiens, voir plus bas note 163.
8 Soleil –Ωama‡, Jupiter – Bêl – Mardºk; Mercure – Nabº; Vénus –

I‡tar et Sîn – Lune, et F. Saxl, «Beiträge zu einer Geschichte
der Planetendarstellungen im Orient und Okzident», Islam 3,
1912, p. 151-177.

9 F. Richard, Catalogues des manuscrits persans, anciens fonds, Paris,
1989, Bibliothèque nationale, p. 193 sq.; E. Blochet, Les enlu-
minures des manuscrits orientaux, turcs, arabes, persans de la
Bibliothèque nationale, Paris, 1926, p. 18-19 et p. 70-72, et E.
Blochet, Catalogue des manuscrits persans op. cit., p. 145-147;
M. Barrucand, «The Miniatures of The Daqæ’iq al-Ìaqæ’iq
(Bibliothèque nationale, Pers. 174) A Testimony of Medieval
Anatolia», IslArt IV, 1990-1991, p. 113-142.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

25

Saturne, par exemple (fº 109rº), apparaît sous les traits d’un vieillard à la peau foncée, à
demi vêtu, le bas du corps enveloppé dans une sorte de pagne beige. Il tient dans ses mains
divers objets: une couronne, des clefs, un poignard, un rat, un petit panier et, devant la
poitrine une sorte de fruit rond, peut-être une grenade (fig. 1).

Mars (fº 110rº) est un guerrier vêtu d’une longue robe rouge sous une courte cotte de
mailles et de jambières, il porte une sorte de heaume (casque et collerette). Son visage est rose
et ses cheveux, barbe et moustaches sont roux. C’est le seul des six personnages à être debout.
Il brandit dans chacune de ses quatre mains: une tête coupée, un sceptre ou une masse d’arme
à tête de lion, une épée ou un sabre et une bête semblable à un lion (fig. 2).

La seconde représentation des planètes est une copie de ¢AÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib
al-mawÏºdæt d’al-Qazwînî 10, conservée à Munich (Bayerische Staatsbibliothek, Codex Monac.
arab. 464, Wæsi†, 679H./1280).

Mars (fº 16rº) couronné, est assis jambes croisées, il porte une robe bleue sous une bras-
sière rouge croisée sur la poitrine, une large ceinture lui enveloppe l’abdomen et il tient de sa
main gauche une tête coupée et de la droite une épée qu’il brandit à hauteur de sa tête (fig. 3).

Saturne (fº 17rº), dont la miniature est de plus petite taille est un homme âgé à barbe
blanche, à peau sombre, et assis de profil sur une sorte de chaise antique, revêtu simple-
ment d’un court pantalon jaune, d’un tricot bleu et d’un long bonnet rouge en poils ou en
laine. Il tient, posée sur son épaule gauche, une sorte de bêche (fig. 4).

D’autres représentations datant de la fin du XIVe siècle sont conservées dans deux copies
illustrées du Kitæb al-mawælîd d’Abº Ma©‡ar. La première copie appartient à un compen-
dium, le Kitæb al-bulhæn d’Oxford (Bodl. Lib., Ms. Or. 133) et fut composée pour le sultan
AÌmad Íalayr de Bagdad (1382-1410). Mars et Saturne apparaissent plusieurs fois en tant
que planètes, aux côtés du signe du zodiaque dans lequel ils sont en domicile (fºª 2vº, 15vº,
19vº, 21vº); puis en décans dans l’une des trois petites vignettes situées en dessous du
cadre principal (fºª 2vº-25rº); sous l’aspect des divers métiers qui leur sont associés (fº 25vº-
fº 26rº), et présidant aux deux climats régis par chacune d’elles (fºª 41rº 47vº). Enfin, Saturne
est dessiné en exaltation et en chute (fº 26vº).

Mars apparaît sous les traits d’un jeune homme casqué vêtu de rouge, ou parfois d’une
cotte de mailles, tenant soit une masse d’armes, soit une épée, soit une hache et dans la
main gauche une tête coupée (fig. 5-6).

Saturne, quant à lui, demeure ce vieil Indien à barbe blanche, bonnet conique rouge, à
demi vêtu d’un pantalon rouge et tenant une pioche, une pelle, une faux dans la main droite
(fig. 7-8).

La seconde copie du Kitæb al-mawælîd d’Abº Ma©‡ar, également d’époque jalayride, est
divisée entre la Keir Collection et la bibliothèque de Sarajevo 11. Elle propose des images
assez voisines des précédentes, quoique d’une plus grande originalité par la composition et

10 Cette copie a donné lieu à la première étude sur l’iconogra-
phie des planètes dans l’art islamique, réalisée par F. Saxl.
Beiträge op. cit., p. 151-177, et voir H. C. Graf von Bothmer,
Die Illustrationen des Münchner Qazwînî von 1280 (Codex
arab. 464), PhD, Munich, 1971.

11 S. Carboni, «Two Fragments of a Jalayrid Astrological Treatise
in the Keir Collection and in the Oriental Institute in Sara-
jevo», IslArt II, 1987, p. 149-186.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

26

1. La planète Saturne tenant une couronne, un poignard, des
clefs, un rat et un panier dans le Daqæ’iq al-Ìaqæ’iq (Paris,
BNF, Ms. persan 174), Aqsaræy, 670H./1272, fº 109rº.

2. La planète Mars tenant un sabre, une masse d’armes, une
tête coupée et une bête sauvage dans le Daqæ’iq al-Ìaqæ’iq
(Paris, BNF, Ms. persan 174), Aqsaræy, 670H./1272, fº 110rº.

3. Mars dans la cosmographie d’al-Qazwînî, ©AÏæ’ib
al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Munich, Bayer.
Staatsbib., Codex arab. 464, Irak, XIIIe siècle, fº 16rº.

4. Saturne dans la cosmographie d’al-Qazwînî, ©AÏæ’ib
al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Munich, Bayer.
Staatsbib., Codex arab. 464, Irak, XIIIe siècle, fº 17rº.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

27

5. Mars en Bélier et les décans: Mars, Soleil et Vénus, Kitæb
al-mawælîd, Oxford, Bodl. L., Ms. Or. 133, fin XIVe siècle,
fº 2vº.

6. Mars en Scorpion et les décans: Mars, Soleil, Vénus.
Kitæb al-mawælîd, Oxford, Bodl. L., Ms. Or. 133, fin XIVe

siècle, fº 15vº.

7. Saturne en Capricorne et les décans: Jupiter, Mars et
Soleil, Kitæb al-mawælîd, Oxford, Bodl. L., Ms. Or. 133, fin
XIVe siècle, fº 19vº.

8. Saturne en Verseau et les décans: Vénus, Mercure et
Lune. Kitæb al-mawælîd, Oxford, Bodl. L., Ms. Or. 133, fin
XIVe siècle, fº 21vº.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

28

les attributs des personnages (fig. 9-10). Saturne, vêtu et enturbanné, tient une hallebarde et
Mars le feu dans le décan du Capricorne, par exemple. Les personnages supplémentaires
apparaissant dans les cinq vignettes sont les Ìudºd, ou termes 12, figurés par les planètes
dotées de leurs habituels attributs.

De nombreuses copies illustrées de cosmographies arabes et persanes des XIVe et XVe

siècles, celle d’al-Qazwînî, ¢AÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt ou d’autres auteurs
(TuÌfat al-fiaræ’ib), possèdent, elles aussi, des séries de planètes. Sur une quinzaine de ma-
nuscrits consultés d’époque timouride ou turkmène 13, on peut voir de façon constante Mars
en guerrier vêtu de rouge ou d’orangé, tenant son habituelle tête tranchée et une épée (fig. 11-
12-13-14).

Une copie d’époque timouride, le Ms. Revan 1660 (Shiraz, 1421) 14 conservée à Istanbul
au musée de Topkapi, offre une légère variante: Mars doté de quatre bras tient une épée,
le feu, une tête coupée et un scorpion à l’image d’une des plus anciennes représentations
des planètes conservée sur le Vaso Vescovali, un bol iranien du XIIe siècle (fig. 15) 15.

Quant à Saturne, à demi vêtu d’un pantalon principalement rouge, sa carnation foncée
l’emporte. Il apparaît surtout comme une vieille divinité indienne brandissant divers attri-
buts: une pioche ou une pelle, un bol, un rosaire, un tamis, un scorpion ou un rat, parfois
le feu ou une couronne. On peut le voir sous ces traits dans une cosmographie d’époque
timouride (Manchester, Ms. Ryl. Pers. 37, fig. 16) 16, dans deux cosmographies turkmènes
(Vienne, ÖNB, Codex N.F. 155 17, Istanbul, Suleymaniyye, Ms. FætiÌ 4172 18, (fig. 17-18)
et dans la cosmographie de Saint-Pétersbourg, Ms. E7, peut-être plus tardive 19 (fig. 19).

On peut donc noter la grande pérennité des traits relevés chez Mars et Saturne: l’un est
un guerrier, l’autre un paysan ou une idole hindoue tenant de mystérieux attributs.

12 A. Bouché-Leclerq, L’astrologie grecque, Paris, 1899, p. 206: «On
entend par termes ou confins des fractions de signes séparées par
des bornes intérieures et distribuées dans chaque signe entre les cinq
planètes, à titre de propriété domaniale représentant leur influence
spécifique et équivalent à leur présence réelle.». Il existe deux sys-
tèmes: celui des Égyptiens et celui de Ptolémée, ibid., p. 207-211.

13 Voir l’étude d’ensemble, dans Images du ciel d’Orient au Moyen
Âge (Une histoire du zodiaque et de son iconographie dans les
manuscrits d’astronomie, d’astrologie et de littérature pseudo-
scientifique du Proche-Orient médiéval, turcs, arabes et persans),
Paris, P.U.P.S., 2003, IIIe partie, chapitre III, «Les cosmogra-
phies en persan», p. 274-316.

14 Al-Qazwînî, ©AÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Istanbul,
Topkapi Sarayi Müzesi, Ms. Revan 1660, Shiraz, 824 H./1421,
le prince Ibræhîm Sul†æn de toute évidence, voir F. ÇaÏman,
Z. Tanindi, Islamic Miniature Painting, Istanbul, 1979, p. 20 et
F. E. Karatay, Topkapi Sarayi Müzesi Kütüphanesi Farsça Yazmalar
Katalo…u, Istanbul, 1961, nº 193.

15 W. Hartner, «The Vaso Vescovali in the British Museum, A
Study in Islamic Astrological Iconography», Kunst des Orients
9, 1973, p. 99-130 et R. H. Pinder-Wilson, «An Islamic Bronze
Bowl», British Quarterly XVI/3, Londres, 1951, p. 85-87.

16 Al-Qazwînî, ©AÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Manches-
ter, John Rylands Library, Ms. Ryl. Pers. 37 (ex–Bland), daterait
du milieu XVe siècle (c. 1440). Décrit par B. W. Robinson,
Persian Paintings in the John Rylands Library, Londres, Cambridge
University Press, 1980, p. 35-69.

17 TuÌfat al-fiaræ’ib, Vienne, Österreichische Nationalbibliothek,
Ms. N. F. 155, Tabriz (?), Rabî© II 897H./1492, dessiné par Pîr
Îusayn. Manuscrit décrit et de nombreuses illustrations
publiées par D. Duda, Islamische Handschriften I, Persische
Handschriften, Textband, Vienne, Verlag der Österreichische
Akademie der Wissenschaften, 1983, vol. 1, p. 76 sq.

18 Al-Qazwînî, ©AÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Istanbul,
Bibliothèque Süleymaniyye, Ms. FætiÌ 4172, 906H./1501
(AÈÈoyunlu, Iran occidental).

19 De Bagdad à Ispahan, manuscrits islamiques de l’Institut d’études
orientales de Saint-Pétersbourg, Académie des sciences de Russie, Pa-
ris-Musées, Venise, 1994, p. 136-143 et pour la datation
possible voir les conclusions de S. Carboni, «Constellations,
Giants and Angels from al-Qazwînî Manuscripts», Oxford Studies
in Islamic Art X, 1995, p. 83-98.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

29

9. Le Lion et le Soleil sous le regard de Mars, troisième
décan dans le Kitæb al-mawælîd de la Keir Collection et du
ms. de Sarajevo. Les termes, Saturne, Mercure, Jupiter, Vénus
et Mars. Keir Coll., fº 23vº et Ms. Sarajevo, fº 19vº.

10. Saturne et le Capricorne sous le regard du deuxième décan
Mars dans le Kitæb al-mawælîd de la Keir Collection et du ms.
de Sarajevo. Les termes: Mercure, Jupiter, Vénus, Saturne,
Mars. Keir Coll., fº 37vº et Ms. Sarajevo, fº 18vº.

11. La planète Mars d’après la cosmographie d’al-Qazwînî,
©AÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Manchester,
John Rylands Library, Ms. Pers. Ryl. 37, Shiraz, c. 1440,
fº 23rº.

12. La planète Mars d’après la cosmographie d’al-Qazwînî,
©AÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Londres, Bri-
tish Library, Ms. Add. 23 564, Shiraz, 845H./1441, fº 21vº.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

30

13. La planète Mars d’après la cosmographie persane TuÌfat
al-fiaræ’ib, Vienne, Ö.N.B., Ms. N.F. 155, Tabriz (?), 1492,
fº 21vº.

14. Mars d’après la cosmographie d’al-Qazwînî, ©AÏæ’ib
al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Saint-Pétersbourg,
bibliothèque de l’Académie des sciences, Ms. E7, fº 15vº.

15. Les planètes dans le Vaso Vescovali (d’après Lanci), de
droite à gauche: le Soleil; le Dragon; Jupiter; Saturne; la
Lune; Vénus, Mercure, Mars.

16. La planète Saturne d’après la cosmographie d’al-Qazwînî,
©AÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Manchester,
John Rylands Library, Ms. Pers. Ryl. 37, Shiraz, c. 1440,
fº 24rº.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

31

17. La planète Saturne d’après la cosmographie persane
TuÌfat al-fiaræ’ib, Vienne, O.N.B., Ms. N.F. 155, Tabriz (?),
1492, fº 22rº.

18. La planète Saturne, d’après la cosmographie d’al-Qazwînî,
©AÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Istanbul,
Bibliothèque Süleymaniyye, Ms. FætiÌ 4172, 906 H./1501,
fº 24rº.

19. Saturne d’après la cosmographie d’al-Qazwînî, ©AÏæ’ib
al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Saint-Pétersbourg,
bibliothèque de l’Académie des sciences, Ms. E7, fº 16vº.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

32

Le rôle des planètes et leur tutelle sur le microcosme
ou la signification astrologique de l’iconographie

La personnalité religieuse puis astrologique de Mars et Saturne s’est construite au fil
des siècles. Ils appartiennent comme les cinq autres planètes à un système philosophico-
religieux mis en place par les mages persans et chaldéens puis par les hermétistes et les
gnostiques de l’époque hellénistique, qui donnèrent à l’astrologie ses lettres de noblesse 20.

De ces doctrines élaborées entre le Ve siècle av. J.-C. et le second siècle de notre
ère, on retiendra le Tetrabiblos de Ptolémée 21, l’un des ouvrages phares avec le Corpus
hermeticum 22. Les astrologues arabo-persans s’inspirèrent de ces textes, mais aussi de
traités grecs ou hindous, traduits à l’époque sassanide 23, afin de composer de véritables
traités, à l’image du Mad≈al d’Abº Ma©‡ar au IXe siècle 24, ou du Tafhîm d’al-Bîrºnî au
XIe siècle 25.

L’influence de l’islam transforma ainsi les anciennes pratiques astrolâtres du Proche-
Orient en un système où tous les agents de l’Univers entrent au service de Dieu.

Au Xe siècle, dans leur encyclopédie, les Rasæ’il, les I≈wæn al-∑afæ’ firent la syn-
thèse de croyances néo-platoniciennes, d’anciennes pratiques gnostiques et de leurs propres
croyances ismaéliennes 26. Selon leur enseignement, les planètes règnent sur le micro-
cosme et patronnent métaux, lieux, professions, qualités et défauts des différents types
d’êtres vivants (hommes, animaux, et végétaux). Chaque planète, agent de Dieu, est porteuse
d’une série de qualités et d’archétypes, qu’elle distribue au monde terrestre par hiérophanie
et donc par le biais des anges à son service. Saturne, dont les anges malfaisants sont
porteurs de mort et de tourment, patronne le plomb noir et toutes les choses sombres,
obscures et effrayantes 27. Mars est un astre maléfique qui symbolise l’action, la colère,
la fierté et veille, entre autres, sur les métaux comme le fer, utilisé pour la fabrication
des armes 28.

20 J. Bidez, F. Cumont, Les mages hellénisés, Zoroastre, Ostanès
et Hystaspe, 2 vol., Paris, Les Belles-Lettres, 1973.

21 C. Ptolémée, Tetrabiblos, A. Verse (trad.), Paris, Les Belles-
Lettres, 1990.

22 R. P. Festugière, La révélation d’Hermès trismegiste, Paris, Les
Belles Lettres, vol. 1, L’astrologie et les sciences occultes, Pa-
ris, 1981.

23 D. Pingree, The Thousands of Abº Ma©‡ar, Kitæb al-ulºf,
D. Pingree (éd.), Londres, The Warburg Institute, 1968;
D. Pingree, «Astronomy and Astrology in India and Iran»,
Isis 54, 1963, p. 229-246; D. Pingree, «Mæshæ’allæh, Some
Sasanian and Syriac Sources», dans G. F. Hourani (éd.), Essays
on Islamic Philosophy and Sciences, Albany, 1975, p. 5-14.

24 Abº Ma©‡ar al-Bal≈î, Kitæb al-mud≈al al-kabîr ilæ ©ilm aÌkæm
al-nujºm, Liber Introductorii Maioris ad Scientiam Judiciorum
Astrorum, R. Lemay (éd.), 7 vol., Naples, Istituto Universitario
Orientale, 1995.

25 Al-Bîrºnî, Tafhîm, The Book of Instruction in the Elements of
the Art of Astrology, Written in Ghaznah on 1029 A.D., Reproduced
from British Museum Ms. Or. 8349, R. R. Wright (éd. et trad.),
Londres, Luzac, 1934.

26 Y. Marquet, La philosophie des I≈wæn al-∑afæ’. Études et documents,
thèse, Alger, 1973.

27 Ibid., p. 118.
28 Ibid., p. 120-121.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

33

Les différents astres sont ainsi les émetteurs d’influx divins qui permettent aux qua-
tre éléments de descendre sur terre et de marquer de leurs propriétés toutes les choses
existantes. Chacun de ces astres est associé à l’un des quatre éléments et deux des qua-
tre propriétés qui leurs sont liées 29:

ÉLÉMENTS terre air eau feu

SAISONS hiver été automne printemps

HUMEURS bile noire sang pituite bile jaune

COULEURS noir rouge blanc feu

PLANÈTES Saturne Jupiter Lune/Vénus Soleil/Mars

PROPRIÉTÉS sec (froid) humide (chaud) froid (humide) chaud (sec)

SAVEURS acide doux salé amer

D’après Abº Ma©‡ar, Mad≈al, BNF, Ms. arabe 5902, fº 45vº 30.

Mars est sec et chaud, et Saturne, froid et sec. Par analogie ils vont patronner chacun
un ensemble de choses fort différentes en fonction des climats ou zones de la terre qui leur
sont dévolus par le biais de la géographie astrologique.

Une évocation poétique et allégorique de la géographie astrologique fait l’objet de l’un
des cinq contes (⁄amsa) du poète persan al-NîÂæmî 31, le Haft Paykar qui raconte l’histoire
du roi Bahræm Gºr et des sept princesses. Chacune d’elles, originaire d’un des sept cli-
mats, lui raconte une histoire édifiante dont la morale relève du caractère de la planète qui
exerce sa tutelle sur le pays d’où elle vient. Le samedi, jour de Saturne, il se rend au
pavillon noir, celui de la princesse indienne. Le mardi, jour de Mars, il est accueilli par la
princesse russe du pavillon rouge.

On possède une représentation explicite de ce phénomène dans le Kitæb al-bulhæn
d’Oxford 32 où l’on peut voir une série de sept miniatures composées de paysages urbains
surmontés d’un petit médaillon dans lequel chaque planète apparaît comme une sorte de
divinité tutélaire:

– le premier climat gouverné par Saturne est attribué aux pays des Indiens et des Noirs;
– le troisième climat celui de Mars, vêtu de rouge signale le printemps et un jeune homme

habillé à l’occidentale (chapeau et bottes rouges) 33.

29 Ibid., p. 159-160. Mas©ºdî, Le livre de l’avertissement, B. Carra
de Vaux (trad.), Paris, impr. nat. E. Leroux, Londres, Williams
& Nordgate, 1896, p. 12-13, nous donne une vision un peu
similaire des quatre éléments dont ils sont l’émanation: «La
sphère tourne d’un mouvement circulaire qui lui est naturel et qui
est perpétuel, et tandis qu’elle tourne, entraînant les étoiles fixées
sur elle, les qualités essentielles se produisent et les quatre éléments,
le feu, l’eau, l’air et la terre se répandent.»

30 J.-C. Vadet «Une défense de l’astrologie dans le Mad≈al d’Abº
Ma©‡ar al-Bal≈î», AnIsl 5, Le Caire, 1963, p. 165.

31 Il date du XIIe siècle (595H./1198-99). Peu d’anciens manus-
crits sont conservés et le plus ancien date de 718H./1318 et

celui du British Museum (Or. 13.297, Bagdad) de 788-90H./
1386-88, Y. Stchoukine, Les peintures des manuscrits de la
Khamseh de Nizâmî, Paris, P. Geuthner, 1977, p. 85-86 et
P. J. Chelkowski, Mirror of the Invisible World, Tales from the
Khamseh of Nizâmî, New York, Metropolitan Museum of Art,
1975, p. 73-117 et C. E. Wilson, The Haft Paykar, The Seven
Beauties by NîÂæmî of Ganja, Londres, 1924, vol. 1, p. 113-114.

32 D. S. Rice, The Saisons and Labors, op. cit., p. 9-11 et S. Carboni,
Il Kitæb, op. cit., p. 38-41.

33 Ibid., p. 10-12.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

34

Les astrologues Abº Ma©‡ar et al-Bîrºnî nous décrivent en détail, les mondes sous la
tutelle de ces deux astres. Saturne par sa nature sombre 34, patronne les hommes noirs, les
pays comme l’Éthiopie, l’Abyssinie, l’Afrique noire, le pays des Zandj (Bas Irak), l’Inde,
mais aussi les lieux obscurs et solitaires, tristes et isolés, caverneux, et souterrains, où vivent
des animaux nuisibles qui font des trous, ceux qui piquent et sont venimeux (rats, serpents,
etc.) et qui aiment se cacher, des bêtes noires, des plantes noires (olives), aux mauvaises
odeurs, amères ou qui brûlent (poivre) des objets noirs et laids (le fer, le plomb, les pierres
lourdes).

Saturne veille aussi sur différentes activités telles qu’on les voit dans la miniature des
enfants des planètes du Kitæb al-bulhæn 35: fermiers, agriculteurs, distributeurs d’eau,
fossoyeurs, opérant le curage de canaux, travailleurs manuels, constructeurs de bâtiments,
travailleurs de la terre (bêcher, labourer, planter les semences), ceux qui débutent des actions.
Les catégories sous sa protection sont les esclaves noirs, les serviteurs, les eunuques, les
tyrans, les moribonds, les voleurs, les démons et les choses anciennes telle la vieillesse, les
pères, les grands-pères, les frères aînés, et la religion des juifs (la plus ancienne religion
monothéiste).

Saturne exerce son influence sur une catégorie de qualités et de défauts: il indique la
vérité, mais également le mal, le malheur, l’affliction, la pauvreté, l’exil, la solitude, la lai-
deur, la lubricité, le mensonge et la mystification, les secrets, la mort… Les éléments du
corps qu’il commande sont la bile noire, la peau, les cheveux, les os, les ongles.

Quant à Mars 36, il règne sur les pays d’Occident non musulmans comme la Syrie, la
Grèce, la Slavonie, les pays du Nord-Ouest. Les propriétés qui lui sont associées sont le
chaud et le sec, le genre masculin, l’amertume, et la couleur rouge sombre. Dans le Kitæb
al-bulhæn, les «enfants de la planète» exercent des métiers salissants ou sanguinaires (guer-
riers, bergers, bouchers, vétérinaires, chirurgiens, bourreaux, forgerons, brigands, pilleurs de
tombes et détrousseurs de cadavres). Mars protège certaines catégories: les chefs, la cavale-
rie, les opposants au régime et les vastes assemblées, les sujets jeunes ainsi que les frères
cadets et il veille sur les sectes et les idolâtres.

Mars, dont les qualités morales sont la force de caractère, la recherche de la gloire, le
courage, l’imagination de l’esprit, provoque de nombreux maux par ses excès (guerre, cri-
ses, brigandage). Le natif de Mars se repère à de grands défauts: menteur, sacrilège,
impétueux, parlant mal, ami infidèle, prétentieux, coléreux, dur, débauché, adultère, pous-
sant les gens au mal, changeant, insolent, obscène, manifestant peu de piété.

Les animaux sous son commandement sont féroces (lion, léopard, loup, sanglier, serpents
venimeux) et les espèces végétales qui relèvent de sa tutelle, amères (radis, moutarde, oignon,
ail, poire sauvage, amande amère).

34 Abº Ma©‡ar, The Abbreviation of the Introduction to Astrology
together with the Medieval Latin Translation of Adelard of Bath,
Ch. Burnett, K. Yamamoto, M. Yano (éd.), Leyde - New York
- Cologne, E. J. Brill, 1994, p. 61 et al-Bîrºnî, Tafhîm, op. cit.,
p. 240-241-246-247-248-251-252-253-254.

35 S. Carboni, Il Kitæb, op. cit., pl. 13, et surtout E. Baer,
«Representation of Planets. Children in Turkish Manuscripts»,
BSOAS 31, 1968, p. 526-533.

36 Al-Bîrºnî, Tafhîm, op. cit., p. 240-241, p. 246-248, p. 251-254.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

35

Il est associé au feu destructeur et aux objets en fer ou cuits au feu, et de couleur rouge,
et certains lieux subissent son patronage malveillant (incendies, prisons, temples du feu,
forges, fours de potiers, etc.).

Mars commande l’odorat et le toucher, les veines, les organes génitaux, les jambes, la
narine droite et certaines maladies comme les fièvres…

Toutes ces indications nous permettent d’appréhender ce que l’on pouvait redouter de
ces deux planètes contrairement à Vénus et Jupiter, petit et grand bonheurs des astrologues,
du Soleil et de la Lune, les luminaires qui permettent souffle, vie et croissance des choses
vivantes, ou même de Mercure considéré comme neutre.

Réminiscences ou survie des cultes planétaires?

Ces deux planètes nous sont également connues grâce à l’un des derniers grands cultes
proche-orientaux dédiés aux planètes du Proche-Orient, celui de la ville de Carrhae devenue
Îarræn, qui perpétua son culte aux astres divinisés jusqu’au XIe siècle. Ce culte des planètes
fut l’un des plus syncrétiques qui soient comme en témoigne l’étude de ses calendriers 37;
il s’inscrit dans le contexte de la Haute Mésopotamie, dans une ville qui depuis les épo-
ques archaïques vouait un culte particulier au dieu Sîn, c’est-à-dire la Lune. Cette région
fut soumise à de nombreuses influences religieuses, celles des mages persans zoroastriens,
des astrologues chaldéens et elle aurait abrité, selon Mas©ºdî, la dernière académie néo-pla-
tonicienne du Proche-Orient 38.

Le panthéon local est composé d’un mélange de dieux gréco-romains (Saturne, Vénus,
Arès), de dieux locaux proche-orientaux (Bæl, Belit ou Balthæ, Tammuz, Gad, seigneur de
la Bonne Fortune) 39, de dieux babyloniens (Sîn, Nabº ou Nabiq), mais aussi issus du
zoroastrisme (le Temps, le Soleil ailé) 40. La hiérarchie des dieux reste difficile à déterminer,
mais le Soleil ne semble pas avoir la primauté par rapport à Bêl - Jupiter, comme il est de
coutume dans le Proche-Orient païen 41. Les pratiques gnostiques régionales, comme celles
des Kurdes yazîdî ou des Syriens nuÒayrî, semblent avoir, elles aussi, marqué les croyances 42.

La variété des noms retrouvés dans les prières aux planètes, grecs, romains, persans,
mésopotamiens et hindous, témoignent de ce syncrétisme 43.

37 M. Tardieu, «Les calendriers en usage à Îarræn d’après les
sources arabes et le commentaire de Simplicius de la Physi-
que d’Aristote», dans I. Hadot (éd.), Simplicius, sa vie, son œuvre,
sa survie, Berlin, 1987, p. 40-57 et T. Green, The City of the
Moon God, Religious Traditions of Îarræn, EPRO., Leyde, E. J. Brill,
1992, p. 149-161.

38 Mas©ºdî, Mºrºj al-dhahab wa macædin al-djawhar, Les prairies d’or,
Barbier Du Meynard, Pavet de Courteille (trad.), revue et
corrigée par Ch. Pellat, Paris, impr. nat., Cnrs, vol. 2, p. 535.

39 Ibn al-Nadîm, The Fihrist of Ibn al-Nadîm, A Tenth Century Survey
of Muslim Culture, B. Dodge (trad.), New York - Londres,
Columbia University Press, 1970, vol. 2, p. 760-761.

40 T. Green, The City, p. 25-80 et p. 198-204.

41 Ibn al-Nadîm, The Fihrist, op. cit., vol. 2, p. 754-771.
42 En particulier, Mercure chevauchant le paon, voir D. Pingree,

Picatrix, The Latin Version of flæyat-al-Ìakîm (Pseudo-MaÏrî†î), Lon-
dres, The Warburg Institute, University of London, 1986, p. 67,
et édition d’après des textes arabes de H. Ritter et M. Plessner,
«Picatrix», Das Ziel des Weisen von Pseudo-MaÏrî†î, Londres, The
Warburg Institute, 1962, p. 116.

43 T. Green, «The Presence of the Goddess in Îarræn», dans
E. N. Lane (éd.), Cybele, Attis and Related Cults, Essays in Memory
of M. J. Vermaseren, Leyde, E. J. Brill, 1996, p. 93, p. 195 et
Ibn al-Nadîm, The Fihrist, op. cit., vol. 2, p. 755 et p. 765, p. 757
et Picatrix, op. cit., p. 118, p. 124; H. Ritter, M. Plessner, Das
Ziel, op. cit., p. 215, p. 224.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

36

Arabe Îarrænien Babylonien Grec Romain Persan Hindou

Mirrî≈≈ Lærîs/Arîs, Nergal Arès Mars Bahræm Angæræ ou
le Seigneur Aveugle Mangala

ZuÌal Qirqis / Cronus / Nergal Cronos Saturne Kewæn Sanaiscara
Kronos / Le Seigneur
des Heures

En 830, lors du passage par cette ville du calife al-Ma’mºn 44, la population de Îarræn
fut accusée de polythéisme et sommée de se convertir à l’islam. Quelques irréductibles
continuèrent à adorer les astres, si bien qu’en 933, la répression fut ordonnée par le muÌtasib
de Bagdad et elle sévit régulièrement jusqu’à la destruction du dernier lieu de culte vers
1081 45. Certains éléments relatifs aux cultes planétaires qui se déroulaient à Îarræn nous
sont connus, entre autres, grâce au Fihrist d’Ibn al-Nadîm 46 ou aux récits d’al-Bîrºnî 47 et
d’al-Dima‡qî 48. Certaines de ces croyances survécurent par le biais des doctrines ismaéliennes,
à l’image de celle des I≈wæn al-∑afæ’, et par la diffusion d’écrits tel le Songe du sage ou
flæyat al-Ìakîm 49, compilation de textes réalisée au XIe siècle 50.

Dans sa Cosmographie 51, al-Dima‡qî décrit avec une certaine précision, les temples des
dieux planétaires et il fournit quelques informations sur le culte rendu aux astres. Saturne,
que l’on prie vêtu de noir le samedi, est symbolisé par une idole de plomb. Sur les murs
du temple qui lui est consacré, il est peint sous divers traits, dont ceux d’un vieil indien 52.
Mars dont l’idole est en fer, est célébré le mardi par des desservants vêtus de rouge 53.

Les prières adressées aux deux planètes laissent paraître la crainte, comme celle que les
adeptes destinent à Saturne 54:

«Ô seigneur [Saturne] dont le nom est auguste, la puissance grande, l’esprit sublime, ô seigneur

Saturne, le froid, le sec, le ténébreux, le pernicieux, toi dont l’amour est sincère et qui es fidèle

à ta parole, le patron du solitaire, le profond dont les promesses sont sûres, qui es las et fatigué,

44 Ibn al-Nadîm, The Fihrist, op. cit., vol. 2, p. 751.
45 Ibid., p. 752. C’est un chrétien, Abº Yºsuf ï‡a© al-Qa†î©î, qui

raconte le récit, et T. Green, The City, op. cit., p. 121-123. La
ville fut détruite par les Mongols.

46 T. Green, The City, op. cit., p. 188-189.
47 Al-Bîrºnî, The Chronology of Ancient Nations, al-ÆÚær al-bæqya (390

H./1000), E. Sachau (trad.), Londres, W. H. Allen, 1879, p. 314
sq.

48 Al-Dima‡qî, Manuel de la cosmographie du Moyen Âge de Chems
ed-Din Abou Abdallah Mohammed ed-Dimishqi (Nukhbat al-dahr fî
©aÏæ’ib al-barr wa’ l-baÌr), A. F. Mehren (trad.), Copenhague,
P. E. Leroux, 1874.

49 flæyat al-Ìakîm, Das Ziel, op. cit., et D. Pingree, «Some of the
Sources of the Ghæyat-al-Îakîm», JWCI XLIII, 1980, p. 1-15.

50 Ces textes décrivent les pratiques magiques des Harraniens,
l’aspect physique des planètes, les prières qui leur sont adres-
sées et le rituel à observer dans leur invocation (couleurs,
attributs et vêtements à revêtir, nature de l’encens à brûler,
etc.); voir les indications de l’astrologue al-™abarî qui est publié

en français par Dozy, De Goeje; en latin par D. Pingree dans
l’édition latine du Picatrix; en anglais dans le BEO en allemand
par D. Ritter, H. Plessner. Voir D. Pingree, al-™abarî, op. cit.,
p. 115 et p. 117, p. 126, et Picatrix, op. cit., p. 112-137 et
H. Ritter, Das Ziel, op. cit., invocations de Saturne, p. 215-217,
de Mars, p. 222-227. Pour prier Saturne, revêtir des habits
noirs; pour prier Mars, revêtir des vêtements de couleur rouge.

51 Al-™abarî dans Dozy, De Goeje, «Mémoires posthumes de
M. Dozy contenant de nouveaux documents pour l’étude de la
religion des Harrâniens», dans Actes du VIe congrès international
des orientalistes tenu à Leyde en 1883, deuxième partie, section
1, E. J. Brill, 1885, p. 341-365 et al-Dima‡qî, Manuel de la
cosmographie, op. cit., Saturne: «…une idole de plomb noir ou de
pierre noire», p. 41; Mars: «…une idole de fer tenant un glaive
d’une main et une tête par les cheveux…».

52 Al-Dima‡qî, Manuel de la cosmographie, op. cit., p. 41.
53 Ibid., p. 42 et H. Ritter, D. Plessner, Das Ziel, op. cit., page 222.
54 Al-™abarî, Nouveaux documents, op. cit., p. 351 et H. Ritter,

M. Plessner, Das Ziel, op. cit., p. 215-217.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

37

qui as plus de chagrin et de tristesse qu’aucun autre, qui ne goûtes point la joie et le plaisir,

vieillard rusé, qui connais tous les artifices, qui es fourbe, sage, intelligent, qui causes la

prospérité ou la ruine, malheureux ou heureux est celui que tu rends tel! Je te conjure, ô premier

père, par tes grands bienfaits et tes nobles qualités, de faire pour moi ceci ou cela.»

Quant à Mars, on l’appelle le «dieu aveugle 55»; on le prie par peur de la colère dont
il anime les âmes 56, de tout le mal qu’il peut apporter, de la méchanceté qu’il développe
chez les hommes, de son tempérament sanguinaire et mauvais dont on doit se préserver 57.

Sens et portée de l’image

Mars, al-Mirrî≈, «le dieu aveugle» au gorgoneion

L’iconographie de Mars est dualiste car elle symbolise par ses attributs, vêtements rouges, tête
tranchée et sabre, à la fois le guerrier qui protège, et celui que l’on redoute pour sa puissance.

Mars, dont la nature est le feu, est maléfique pour tout le mal qu’il apporte, dont la guerre
et ses cohortes de calamités 58. Dans le calendrier des Harraniens, on le nomme «Mars»,
«Arès», «Bahræm», des noms qui sont ceux des dieux de la guerre. Il est apparenté comme
Saturne 59 à Nergal, divinité mésopotamienne archaïque, malveillante, féroce, servie par des
démons qui propagent les fléaux redoutés par les hommes (peste, feu, guerre et famine) 60.

Diverses sources le décrivent et se recoupent en proposant une image quasi identique:
un guerrier tenant une tête coupée.

Dans l’ouvrage de magie d’origine harranienne, flæyat-al-Ìakîm, Mars est présenté sous
les traits d’un homme couronné tenant un poignard et un glaive 61, comme le montre la
copie d’al-Qazwînî conservée à Munich (Codex arab. 464), ou comme un homme tenant
une épée dans sa main droite et une torche dans la gauche (image proposée par le Ms. Revan

55 D. Pingree, Picatrix, op. cit., p. 124.
56 Mars se nomme Mara-Samya, le dieu aveugle, Picatrix, op. cit.,

p. 135 et H. Ritter, Das Ziel, op. cit., p. 238, et ce, en dialecte
local. Mais en fait, il y aurait eu une confusion avec
Ba’alshamîn, «le seigneur aux chiens», que l’on associe à Mars
dans le panthéon harranien. Voir T. Green, The City, op. cit.,
p. 155 sq. Ba’alshamîn était en fait une divinité palmyréenne,
dieu de l’orage, des cultivateurs, des éleveurs et apparentée à
Jupiter - Zeus - Bêl. À Îarræn, le seigneur aux chiens était une
divinité effrayante, citée avec le nom des autres divinités
adorées à Îarræn par Jacques de Sarugh dans son «Discours
sur la chute des idoles», M. Martin, «Discours de Jacques de
Sarugh sur la chute des idoles», ZDMG, 1875, p. 4-41 et p. 25:
«Satan désireux de tromper tous les hommes (…) avait donné (…)
Édesse à Nébo, à Bêl et à d’autres dieux, il avait trompé Îarræn
par l’intermédiaire de Sîn, de Ba’alshamîn, de Bar Nemré, de Marî
le dieu aux chiens et des déesses Tar’ata, Godlath.» Dieu effrayant,
son aspect rappelle celui de Nergal à Hatra: il est doté d’une
grande tête chevelue, tient une hache et de l’autre main une
laisse retenant un molosse à trois têtes, sorte de cerbère

rappelant les fonctions infernales de Nergal, dieu des morts.
Ba’alshamîn serait ainsi devenu Nergal.

57 D. Pingree, al-™abarî, p. 114.
58 Abº Ma©‡ar, The Abbreviation, op. cit., p. 63.
59 G. Furlani, La religione babilonese e assira, Bologne, N. Zanichelli,

1928-1929, p. 243-246. Comme T. Green le souligne, à Îarræn,
les attributs de Nergal recoupent ceux de Saturne et de Mars,
lors des fêtes en particulier: «It is possible that both he and Saturn
continue to represent the two aspects of Nergal as god of the underworld
and as god of violent disposition.», The City op. cit., p. 154, p. 195
et p. 214. Durant la période assyrienne, Nergal fut identifié à
Saturne et par la suite, les astrologues chaldéens associèrent
Nergal à Mars à cause de leur nature guerrière et violente.

60 R. Ghirshman, Parthes et Sassanides, NRF - Gallimard, 1962,
pl. 98. Nergal était un dieu d’aspect effrayant: barbu, chevelu,
environné de scorpions et tenant un chien monstrueux à trois
têtes. Nergal était une divinité lugubre, infernale et sanguinaire.
Mars–al-Mirrî≈ se contentera de la dernière caractéristique.

61 Sur les formes de Mars dans la flæyat al-Ìakîm, H. Ritter et
M. Plessner, Das Ziel, op. cit., p. 118-119.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

38

1660) 62. Mars est également décrit comme un homme en armure, chevauchant un lion, tenant
dans la main droite un glaive et dans la gauche une tête coupée 63. Ceux qui le prient doivent
revêtir sa couleur rouge, le vêtement des soldats et ils doivent porter des armes (épées) 64.

D’après le chroniqueur al-Dima‡qî, à Îarræn, le temple de Mars était décoré de tapis
rouges, et diverses armes y étaient exposées. L’idole en fer de Mars avait l’apparence d’un
homme tenant d’une main un glaive et de l’autre il serrait par les cheveux une tête coupée
sanguinolente.

«… une idole de fer, tenant d’une main un glaive et de l’autre une tête par les cheveux; le

glaive et la tête étaient sanglants 65.»

Dans le Tafhîm, le traité d’astrologie d’al-Bîrºnî, Mars est décrit casqué, montant un che-
val et tenant dans sa main gauche une tête coupée et dans la droite, une lance parée d’un
fanion et de roses rouges 66.

C’est également une image guerrière qu’il offre dans les plus anciennes représentations,
celles des métaux: le miroir du Caire de 548H./1153 67, l’écritoire du British Museum, de
1281 68, la boîte du Victoria and Albert Museum de 1238-40 69 et, bien sûr, dans les mon-
naies du dynaste artuqide Yülük Arslæn (fig. 20).

20. La planète Mars sur un dirham en cuivre portant
inscription au nom du calife abbasside NæÒir li-Dîn Allæh,
Amîr al-Mu’minîn (575-622 H./1179-1225) du roi ayyºbide
al-Malik al-Af∂al (592H./1196) et du roi ayyºbide al-Malik
al-Åæhir 613H./1216 et du souverain de Diyær Bakîr, Yülüq
Arslæn ibn Urtuq (580-597H./1184-1200). Avers, un guerrier
assis coiffé d’un casque, tenant une épée, une tête coupée
et deux grenades.

62 Al-™abarî dans Dozy, De Goege, Nouveaux documents, op. cit., p. 361.
63 D. Pingree, Picatrix, op. cit., p. 65 et H. Ritter, Das Ziel, op. cit.,

p. 118.
64 D. Pingree, Picatrix, op. cit., p. 124 et H. Ritter, Das Ziel, op. cit.,

p. 222 sq.
65 Al-Dima‡qî, Manuel de la cosmographie, op. cit., p. 43.
66 Al-Bîrºnî, Tafhîm, op. cit., p. 253.
67 Les planètes dans un miroir mésopotamien, Le Caire, musée

d’Art islamique, 548H./1153, diam.: 17 cm, illustration, dans

A. U. Pope, P. Ackerman (éd.), A Survey of Persian Art, From
Prehistoric Times to the Present, Londres – New York, 19812,
Ashiya Japan, SOPA, Maxwell Aley Literary Associates, vol. XIII,
pl. 1031.

68 Illustration dans R. Ward, Islamic Metalwork, Londres, The British
Museum, 1993, fig. 62, p. 83.

69 E. Baer, The Ruler, op. cit., p. 13-19, pl. 14.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

39

Partout il est présenté comme un guerrier assis jambes croisées tenant une tête coupée
de la main gauche et un sabre à l’horizontale derrière son casque. Cette représentation est
celle des cosmographies avec quelques variantes (sabre, position du corps) 70.

Le personnage de Mars a fait l’objet d’une élaboration iconographique complexe dont
les origines sont à la fois astronomiques, apotropaïques et mythologiques.

Mars est certes un dieu planétaire, mais l’iconographie de l’une des constellations pla-
cées dans le ciel par Eratosthène et Aratos de Soles, ne manque pas de rappeler étrangement
celle du dieu sanguinaire. Il s’agit de Persée, le valeureux guerrier qui triompha de Méduse
et en exhiba fièrement le trophée jusque dans les cieux. En effet, porté par le cheval Pégase,
Persée vola au secours de la princesse Andromède, fille de Céphée et de Cassiopée, enchaînée
par Méduse à un rocher afin d’être dévorée par un monstre marin. Méduse, dont le regard
pétrifiait les ennemis, fut décapitée par Persée.

Tout comme celle d’Hercule, la légende de Persée, héros sauveur et protecteur des cités
grecques du monde antique, pouvait être connue dans les milieux hellénisés comme
Carrhae-Îarræn. Les Harraniens auraient d’ailleurs reconnu le mythographe Aratos de Soles
pour l’un de leurs prophètes 71. De plus, certaines monnaies représentant Persée tenant la
tête de la Gorgone, à l’image de celles de Cyzique au Ve siècle apr. J.-C. 72, purent diffuser
cette iconographie au cours des siècles, comme ce fut le cas pour l’iconographie des signes
du zodiaque.

Par ailleurs, même si les légendes mythologiques n’étaient pas connues du monde arabe,
elles firent l’objet de réinterprétations. Ainsi, dans l’iconographie astronomique du Livre des
Étoiles fixes écrit, au Xe siècle par l’astronome ¢Abd al-RaÌmæn al-∑ºfî, Persée devint «le
porteur de la tête de l’ogresse», Ìæmil ra’s al-fiºl.

«Cette constellation est représentée par la figure d’un homme debout sur la jambe gauche, et

levant la jambe droite. Il tient sa main droite au-dessus de sa tête, portant la tête d’al-ghûl

dans la main gauche 73.»

D’ailleurs dans son histoire universelle, les Prairies d’or, al-Mas©ºdî prétend que Persée
est à l’origine de l’apparition de ces monstres tant redoutés des femmes, des enfants et des
voyageurs égarés 74.

Pourtant, dans l’ensemble des copies illustrées du Livre des Étoiles fixes et depuis sa
plus ancienne copie le manuscrit Marsh 144, daté de 1004-1005, la miniature représentant
Persée est celle d’un guerrier qui tient dans une main une épée et dans l’autre la tête coupée
et sanguinolente d’un homme barbu et moustachu pourvu de deux crocs…

70 Les planètes dans la cosmographie d’al-Qazwînî, ©AÏæ’ib
al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Munich, Bayer. Staatsbib,
Codex arab. 464, Irak, XIIIe siècle, Mars, fº 16rº; les planètes
dans le Sarre Qazwînî: Mars tenant la tête coupée et le sabre;
J. Badiee, An Islamic Cosmography: The Illustrations of the Sarre
Qazwînî, PhD, University of Michigan, 1978; les planètes dans
la cosmographie d’al-Qazwînî de Saint-Pétersbourg, Mars,
fº 15vº (14,1 _ 14 cm).

71 T. Green, The City, op. cit., p. 182.

72 G. Glotz, art. «Gorgone», DAGR, Paris, 1896, vol. 2,
p. 1615-1629 et p. 1629.

73 Al-∑ºfî, Kitæb Òuwar al-kawækib, «Description des Étoiles fixes com-
posée au Xe siècle de notre ère, par l’astronome persan» ©Abd
al-RaÌmæn  al-∑ºfî,  H. C. F. C. Schjellerup (trad.),
Saint-Pétersbourg, Académie impériale des sciences, 1874, p. 87.
Al-∑ºfî, précise que la 12e étoile qui est marquée sur l’astrolabe
s’appelle al-flºl, ibid., p. 87.

74 Mas©ºdî, Les prairies d’or, op. cit., 2, p. 452.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

40

Il est difficile de dater la transformation de Méduse et son identification à celle d’un
ogre ou d’une ogresse et déjà, dans Le livre des quinze pierres fixes, un traité grec traduit
au IXe siècle par l’astrologue Mæshæ’allæh, le troisième paranatellon, caput algol ou «la tête
de la goule», est décrit comme une tête d’homme à longue barbe sanglante 75.

Ainsi dans le monde musulman, privée de sa coiffure ophidienne caractéristique, la tête
de Méduse devint masculine tout en conservant la personnalité d’un monstre.

La seconde origine iconographique de la planète Mars est d’essence apotropaïque par la
présence même de la tête de Méduse. Signalons à ce propos, que la planète Mars est
représentée dans la plupart des miniatures tenant une tête coupée, privilège qu’elle partage
parfois avec Saturne.

Dans un manuscrit d’astrologie d’al-∑ºfî conservé au musée de Topkapi Sarayi, Les images
des constellations et des astres, (T.S.K., Ms. Revan 1707) 76, on peut voir Saturne sous la
forme d’un homme assis sur un loup vert, tenant une tête coupée dans la main droite, et
une main coupée à la hauteur du poignet dans la gauche. Cette miniature est en tous points
conforme à la description donnée à la fois par al-Bîrºnî dans le Tafhîm 77, et par al-Ræzî
dans al-Sirr al-maktºm 78. De la même façon, dans BNF, Ms. arabe 2487, un traité de ma-
gie rédigé au XIIe siècle, Saturne est décrit comme une idole hindoue tenant dans ses mains
la tête coupée d’un homme 79.

En effet, depuis la période archaïque les têtes monstrueuses ou coupées ont toujours eu
vocation à éloigner le mal qu’elles représentaient 80. La tête de Méduse était déjà une figure
apotropaïque, utilisée en Grèce, mais également au Proche-Orient ancien. Dès le VIIe siècle,
les Assyriens en héritèrent des Grecs 81. Mais certains historiens penchent en faveur d’une
origine orientale de la Gorgone, puisque le monstre Humbaba est mésopotamien et que sa
tête aurait une vocation identique 82. Il est vrai que si la Gorgone vient d’Orient, les serpents
demeurent un élément spécifiquement grec que l’on ne retrouve pas dans les têtes mons-
trueuses à vocations apotropaïques, comme le démontre également celle que tient la planète
Mars 83.

75 R. P. Festugière, La révélation, op. cit., p. 105.
76 Al-∑ºfî, Kitæb Òuwar rawaÏ al-kawækib wa al-nuÏºm, Istanbul,

Topkapi Sarayi Library, Ms. Revan 1707, Syrie (?); Mamelºk,
milieu XIVe siècle. Z. Tanindi a publié quelques miniatures,
dans: «Astrological Illustrations in Islamic Manuscripts», dans
International Congress of the History of Turkish Islamic Science and
Technology, Itü, 14-18 septembre 1981, p. 71-88.

77 Al-Bîrºnî, Tafhîm, op. cit., p. 253.
78 Paris, B.n.F., Ms. ar. 2645, fo 95vo: «C’est un vieillard tenant

dans sa main droite une tête et dans sa main gauche, une
main d’homme et il est monté sur un loup et remue les morts
avec son bâton.»

79 E. Blochet, «Études sur le gnosticisme musulman», RSO 4,
1911, p. 267-300 et p. 284.

80 C. A. Faraone, Talismans and Trojan Horses Guardian Statues in
Ancient Greek Myth and Ritual, New York - Oxford, Oxford Uni-
versity Press, 1992, p. 37-43.

81 R. Pettazoni, «Le origine della testa di Medusa», Bollettino d’Arte
II, 1921-1922, p. 491 sq., et C. Hopkins, «Assyrian Elements
in the Perseus Gorgon Story», AJA 38, 1934, p. 344-347.

82 Ibid., p. 346.
83 D. R. West, Some Cults of Greek Goddesses and Female Demons

of Oriental Origin, Darmstadt, Butzon & Bercker Kevalaer, 1995,
p. 142-153.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

41

Il n’est pas inintéressant de noter que la Gorgone et le dieu Arès, c’est-à-dire Mars,
sont associés depuis les origines puisque le gorgoneion est l’emblème du dieu combattant,
d’abord celui d’Arès, puis celui de la déesse Athéna dont il orna le bouclier et l’égide 84.

En Orient, Gorgone masculinisée devint une sorte de mauvais esprit comme le démon
Pazuzu, dont le thème est fréquemment sculpté sur les boucliers et les portes des cités
archaïques puis antiques 85.

Or, à Îarræn, d’après les Rasæ’il, un culte particulier était consacré à la Gorgone comme
puissant chef de tous les démons 86. Parmi les ustensiles indispensables à la célébration de
ce culte, on trouvait une aiguière, des tiges de tamarisc, un couteau en fer et une bague où
était gravée une effigie de la Gorgone ÍurÏæs 87. On prononçait l’incantation suivante:

«Ô Jurjæs des Jurjæs et Iblîs des Iblîs, le plus grand des démons, le plus grand de tous les

jinns! Je te prie, je te supplie et me jette à tes pieds, sachant que seule ta satisfaction me

délivrera, que seule ta bienveillance me sauvera car tu as bien suivi en moi le même parcours

que la sensation, es venu habiter dans l’âme, disposant à ta guise de ce qui est placé sous les

rayons du Soleil 88.»

L’initiation aux mystères sabéens se déroulait dans le temple de ÍurÏæs. Un jeune homme
assistant pour la première fois aux mystères, était choisi comme victime pour lui être im-
molé, mais on lui substituait un coq en échange de son éternel silence 89.

Les cultes harraniens portaient, semble-t-il, la trace des anciens rites magiques babylo-
niens dans lesquels le démon femelle Lamashtº, à tête de lionne et corps de femme, était
exorcisé aux cours de rites propitiatoires. Par ailleurs, Îarræn était le centre bien connu
d’un lieu cultuel dédié à la Lune depuis des millénaires; or, dans les cultes lunaires et
orphiques, la Gorgone serait liée à Hécate, c’est-à-dire l’aspect sombre de la Lune, contrai-
rement à Séléné 90. Hécate, manifeste sa présence à plusieurs reprises, par divers indices
dans le calendrier des fêtes harraniennes et peut-être, par l’existence de chiens sculptés sur
l’un des murs de la ville 91.

84 M. Halm-Tisserand, «Le Gorgoneion emblème d’Athéna, Intro-
duction du motif sur le bouclier et l’égide», Revue archéologique
2, 1986, p. 245-267: «Les anciens ont établi un lien entre le
gorgoneion, Athéna, le guerrier, l’armement de bronze et l’égide. Le
regard étincelant de la déesse a été comparé à l’œil pétrifiant de la
Gorgone; tandis que le guerrier possédé par Mars se voyait assimilé
au monstre.» Op. cit., p. 266. Le gorgoneion fut introduit sur le
bouclier au milieu du VIe siècle av. J.-C.

85 C. A. Faraone, Talismans, op. cit., p. 38; J. Teixidor, The Pagan
God, Popular Religion in the Greco-Roman Near East, Princeton,
Princeton University Press, 1977, p. 145: en Jordanie, en Syrie
et en Arabie, les têtes de Méduse ornant les murs des temples
et palais et Y. Hajjar, «Dieux et cultes non héliopolitains de
la Béqa’, de l’Hermon et de l’Abitène à l’époque romaine»,
ANRW, II, 18/4, 1990, p. 2499, Méduse ornait les plafonds des
escaliers et les corridors de l’autel du temple de Baalbek.

86 Y. Marquet, «Sabéens et I≈wæn al-∑afæ’», StudIsl (P) 24, 1966,
p. 45 et «Sabéens et I≈wæn al-∑afæ’», StudIsl (P) 25, 1967,
p. 86-91.

87 Y. Marquet, Sabéens, op. cit., 24, p. 45.
88 Ibid., p. 46.
89 Ibid., p. 47-49.
90 Y. Marquet, Sabéens, op. cit., 25, p. 86.
91 C’est Nergal qui est avant tout le «Seigneur aux chiens»,

divinité chtonienne comme Hécate et dont les fonctions sont
apparentées. Voir la représentation déjà citée du Nergal d’Hatra
tenant un chien monstrueux à quatre têtes dans R. Ghirshman,
Parthes et Sassanides, op. cit., pl. 98 et D. S. Rice «Studies in
Medieval Îarræn», AnatStud 2, 1952, p. 66, pl. 7 a-b et
H. J. W. Drijvers, Cults and Beliefs at Edessa, Leyde, E. J. Brill,
1980, p. 44. En étudiant les discours et les homélies de Jacques
de Sarough sur la chute des idoles, prononcés au VIe siècle
apr. J.-C, J.-B. Segal, dans «Pagan Syriac Monuments in the
Vilayet of Urfa», AnatStud 3, 1953, p. 7-115 et p. 108, présente
les principaux dieux païens honorés à Édesse dont Mær et ses
chiens qui seraient Orion, le chasseur céleste suivi de Sirius
et du Grand Chien, autre interprétation possible pour ce bas-
relief de Îarræn.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

42

La tête coupée et ensanglantée tenue par Mars dans les diverses représentations, chez
al-Qazwînî et dans le Daqæ’iq al-Ìaqæ’iq, ne serait donc pas une coïncidence ni une simple
illustration de la fonction guerrière, mais un attribut à fonction hautement symbolique. Mars,
guerrier cruel et dangereux, apparaît également comme une divinité utile, si ce n’est bien-
faisante, en protégeant la cité du pire des démons. Les prières qui lui sont adressées évoquent,
sans aucun doute, cette préoccupation:

«Ô Seigneur mauvais et inconstant, âpre et igné, toi qui aimes la révolte, le massacre et la

destruction, l’incendie et l’effusion de sang, nous t’apportons un sacrifice qui te ressemble; ac-

cepte-le de nous et délivre-nous de ton mal et de celui de tes esprits 92.»

Comme cela a été dit plus haut, le gorgoneion symbolise l’ogresse flºl, l’une des incar-
nations du Mal dans les contes et légendes du monde arabo-musulman 93. La flºl est aussi
combattue et tuée par un autre guerrier, célèbre pour son courage à la bataille, ¢Ælî, gendre
du Prophète, qui coupa sa tête en signe de victoire 94. Cette transposition religieuse du mythe
montre à la fois son intégration dans la culture islamisée mais aussi sa signification comme
objet apotropaïque, que les lapidaires orphiques véhiculèrent dans tout le monde proche-
oriental à l’époque hellénistique, et particulièrement dans les milieux gnostiques comme
pouvaient l’être ceux des Sabéens de Îarræn 95. Les amulettes à tête de Méduse demeurè-
rent fréquentes dans le monde byzantin médiéval 96, mais cette dernière était alors désignée
sous le nom de Gylou dans les traités de magie et talismans de Jean Damascène ou de
Michel Psellos 97.

On peut observer que la planète Mars est rarement représentée dans les miniatures vue
de face, comme s’il s’agissait d’éviter le regard, non de la tête, mais de la planète maléfique,
ce qui rejoint les croyances orientales relatives au mauvais œil 98.

Il semblerait enfin, qu’aux sources iconographiques d’origine astronomique et talismanique
s’ajoute une dernière signification d’ordre alchimique. Cette dernière est relative à l’une des
cérémonies sabéennes décrites avec horreur par un certain nombre d’auteurs, dont Ibn
al-Nadîm 99, al-Bîrºnî 100, Ibn ⁄aldºn 101 ou al-Dima‡qî. Ce dernier la décrit comme
appartenant à une sorte de rite anthropophage, en l’honneur de Mars, ou encore de Mercure.

92 Al-Dima‡qî, Manuel de la cosmographie, op. cit., p. 43.
93 D. B. Mac Donald, J. Chelhod, art. «Ghºl», E2, 2, p. 1078 sq.
94 R. Basset, «L’expédition du château d’or et le combat d’Alî

contre le dragon», Giornale della sociéta asiatica italiana 7, 1893,
p. 3-81.

95 On préconise, en effet, la fabrication d’un phylactère en corail
pour éloigner les fantômes, les cauchemars, les personnes
dangereuses et toutes les plaies de nature agricole comme
sécheresse, rongeurs, grêle, criquets et sauterelles, Les lapidai-
res grecs, R. Halleux, J. Schamp (trad.), Paris, 1985, Les
Belles-Lettres, p. 161-162.

96 A. Grabar, «Amulettes byzantines du Moyen Âge», L’art paléo-
chrétien et l’art byzantin, Londres, Variorum Reprints, 1979,
p. 534-541 et pl. III.

97 Ces démons femmes, Obyzouth, Lilith ou Lilîtu chez les Su-
mériens, Lamashtº chez les Assyriens, Gylou chez les
Byzantins, sont tous apparentés à la Gorgone des anciens

Grecs, elles attaquent les femmes et les jeunes enfants et pren-
nent l’aspect de serpents pour entrer dans les demeures, voir
R. P. Greenfield, Traditions of Belief in Late Byzantine Demonology,
Amsterdam, A. M. Hakkert Pub., 1988, p. 183-186 et A. A. Barb,
«Antaura, the Mermaid and the Devil’s Grand-Mother», JWI 29,
1966, p. 1-23 et J. Spier, «Medieval Byzantine Magical Amulets
and their Traditions», JWI 56, 1993, p. 25-62.

98 J. Russel, The Evil Eye in Early Byzantine Society, Archeological
Evidence from Anemurium in Isauria, Vienne, Österreichische
Akademie des Wissenschaften, 1982, p. 539-548.

99 Ibn al-Nadîm, The Fihrist, op. cit., p. 753 sq. Celui de l’enfant
réduit en gâteau est assez saisissant, cf. Ibn al-Nadîm, The
Fihrist, op. cit., p. 759.

100 Al-Bîrºnî, The Chronology, op. cit., chap. XVIII, p. 316.
101 Ibn ⁄aldºn, Discours sur l’histoire universelle. Muqaddima, op. cit.,

vol. 1, p. 221.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

43

Ainsi au cours de la cérémonie dédiée à Mars, un jeune homme était sacrifié et son corps
laissé en décomposition dans un bain d’huile, puis la tête était récupérée un an plus tard et
offerte à l’idole en fer du dieu 102. Al-Dima‡qî, précise que cette tête douée de parole du-
rant une semaine, faisait office d’oracle et prédisait l’avenir de la ville pour l’année à
venir 103. Cette anecdote se retrouve à la fois dans la flæyat-al-Ìakîm, dans un passage ré-
digé par l’astrologue al-™abarî décrivant un rituel similaire 104 et dans le Fihrist du
chroniqueur Ibn al-Nadîm qui précise en revanche, que ce rituel était destiné à la planète
Mercure-©U†ærid 105.

Les Sabéens étaient connus dans toute la région pour cette pratique, et on les surnom-
mait «les adorateurs de la Tête», titre dont les gratifia le calife al-Ma’mºn, lors de son
passage à Îarræn 106.

En fait, l’une des explications relatives à ce rite, relèverait de la spécificité religieuse et
artisanale de Îarræn: outre l’histoire et l’orientation gnostique et hermétisante des croyan-
ces de la ville (qui aurait été le siège de la dernière académie néo-platonicienne) 107, la
spécialisation de ses habitants dans le travail des métaux, ouvre la voie de façon privilégiée
aux pratiques alchimiques 108.

Mircea Eliade a démontré dans ses études, combien la sémantique propre à l’alchimie
rappelait le lexique obstétrique des forgerons. Les termes «embryon», «cuisson», «dissolu-
tion», etc., ne renvoient pas à d’abominables crimes, mais aux pratiques artisanales des
forgerons dans le cadre de rites d’initiation. De la même façon, toutes les autres étrangetés
signalées avec passion par les détracteurs de la ville (prostitution sacrée ou hiérogamie,
crémation de vieilles femmes, consommation de nouveau-nés, etc.), ne manquent pas d’évo-
quer les rites sacrificiels de substitution que les sociétés de forgerons indiennes ou africaines
pratiquent encore, afin d’obtenir le pardon des dieux pour les modifications subies par les
éléments de la nature lors de la cuisson des métaux 109. Ces rites, fort anciens en Mésopo-
tamie se pratiquaient déjà durant les périodes archaïques, en usant de la même
lexicographie 110.

L’image de la planète Mars possède donc une très forte connotation magique mais dans
les miniatures, elle porte également d’autres attributs.

102 Al-Dima‡qî, Manuel de la cosmographie, op. cit., p. 43 «…ils
le mettaient [un jeune homme aux cheveux rouges] dans un
bassin rempli d’huile et de drogues qui servaient à accélerer la
putréfaction des chairs et de la peau. Après l’avoir fixé par les
cordes au fond du bassin, ils l’y laissaient un an plongé dans
l’huile. La décomposition terminée, ils prenaient la tête plongée
et la séparaient du tronc avec les veines et les tendons; après
quoi ils la portaient à l’idole de fer…[…]. Ils prétendaient que
cette tête leur disait pendant une semaine les accidents bons
ou mauvais pour l’année suivante.»

103 Ibid., p. 43.
104 Al-™abarî dans Dozy, De Goege, Nouveaux documents,

op. cit., p. 364-366 et H. Ritter, D. Plessner, Das Ziel, op. cit.,
p. 237-341.

105 Ibn al-Nadîm, The Fihrist, op. cit., vol. 2, p. 753-754.

106 Ibid., vol. 2, p. 751.
107 M. Tardieu, «Sâbiens coraniques et Sâbiens de Harrân», JA

274, 1986, p. 1-44.
108 T. Green, The City, op. cit., p. 178. Elle signale avec justesse

qu’il existe, chez le Byzantin Michel Psellos, un rituel alchimi-
que de l’ouroboros, et que la tête coupée du dragon, en
astrologie hindoue, a une signification cosmologique: celle de
Ræhu et Ketu, les deux nœuds des éclipses lunaires.

109 M. Eliade, Forgerons et alchimistes, Paris, Flammarion, 1977,
p. 43-53, 53-59.

110 Dans un texte trouvé dans la bibliothèque d’Assurbanipal dé-
crivant un rite pour le moins équivoque, le minerai est appelé
«embryon». M. Eliade, Forgerons, ibid., chapitre 7 «Symbolisme
et rituels métallurgiques babyloniens», p. 60-64.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

44

Dans le Ms. persan 174, Mars brandit un animal semblable à un lion, ainsi qu’un scep-
tre à tête de lion.

Le lion est traditionnellement associé au Soleil, mais on peut comprendre sa présence en
se rappelant que la divinité mésopotamienne la plus apparentée à Mars, demeure Nergal
dont l’animal attribut était le lion 111, et dont l’une des hypostases constituait l’aspect guer-
rier; sur les kudurrus mésopotamiens la massue à tête de lion était déjà représentée comme
symbole de ce même dieu 112.

Par ailleurs, au sein de la confrérie des dieux et héros de la guerre proche-orientaux,
signalons que le dieu Nergal est également associé à Héraclès, habituellement figuré portant
un gourdin et une peau de lion sur l’épaule 113. Mars, porteur de la masse d’armes, n’est
donc pas éloigné de son homologue Héraclès de Délos doté d’une peau de lion et d’une
massue aux vertus prophylactiques 114. Implanté en Orient grâce à Alexandre le Grand, Hé-
raclès fut un demi-dieu populaire en Palmyrène et à Dºra Europos où il aurait joué un rôle
d’apotropaion, sorte de variante au gorgoneion (comme la Gorgone à Chypre à la fin du
VIIe siècle). On peut ainsi observer de nombreuses tessères où Hercule figure en cuirasse et
calathos, tenant la bipenne et maîtrisant un lion 115 ou encore, tenant un lion mort d’une
main et le gourdin de l’autre, sur un bas-relief du musée de Damas (Ier siècle apr. J.-C.) 116.
Hercule figure aussi dans une niche cultuelle de Palmyre, tenant en laisse deux lions 117; et
orne également des pièces de monnaies. Il est à signaler qu’à Hatra comme à Palmyre,
Héraclès est identifié à Nergal, cette ancienne divinité chtonienne et infernale accompagnée
de ses chiens, dont la fonction apotropaïque est à souligner à l’image de celle de Cerbère;
enfin en Commagène, Hercule est ouvertement associé à Arès, et en Arménie ou en Iran, il
est assimilé à Verethraga, autre dieu de la guerre 118.

Un autre fait démontre combien Mars, «dieu aveugle» des Sabéens, est également pro-
che à la fois d’Héraclès et de Persée: au premier siècle, sous Tibère, la ville d’Argos
proclama un certain nombre de décrets en faveur de Persée et d’Héraclès, deux tueurs de
monstres et protecteurs des voyageurs 119.

Quant à la masse d’armes à tête de lion que tient Mars dans le Ms. persan 174, elle ne
manque de rappeler celles que les guerriers turcs saljºqides auraient possédées, ornées à

111 M. Jastrow, Aspects of Religious Belief and Practise in Babylonia
and Assyria, New York - Londres, G. P. Putnam’s Sons, 1911,
p. 108.

112 E. Dhorme, La religion de Babylonie et d’Assyrie, Paris, 1949, p. 39
et p. 52.

113 H. Seyrig, «Héraklès-Nergal», Syria 24, 1945, p. 62-80 (tessère
nº 11); D. Sourdel, Les cultes du Hauran à l’époque romaine, Paris,
P. Geuthner, 1952, p. 32-34; J. Teixidor, The Pagan God, op. cit.,
p. 145.

114 P. Bruneau, «Apotropopaia déliens, la massue d’Héraclès», BCH
88, 1964, 1, p. 165.

115 M. Galinowski, «Les dieux de Palmyre», dans W. Haase (éd.),
ANRW, Band II, 18/4, 1990, p. 2605-2658, p. 2646.

116 H. J. W. Drijvers, The Pantheon of Palmyra, Iconography of Reli-
gion XV, Leyde, E. J. Brill, 1976, pl. XIV.

117 M. Galinowski, Les dieux de Palmyre, op. cit., p. 2646.
118 A. Hermarg, «Quelques remarques sur les origines proche-

orientales de l’iconographie d’Héraclès», dans C. Bonnet,
C. Jourdain-Annequin (éd.), Héraclès, d’une rive à l’autre de la
Méditerranée. Bilans et perspectives, Rome, septembre 1989,
Bruxelles - Rome, 1992, p. 129-138 et C. Bonnet, «Héraclès
en Orient: interprétations et syncrétismes», dans Héraclès, d’une
rive à l’autre, op. cit., p. 169-188.

119 M. Piérart, «Les honneurs de Persée et d’Héraclès», dans Hé-
raclès, d’une rive à l’autre, op. cit., p. 223-244.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

45

l’identique de têtes de lion ou d’autres animaux 120 mais aussi que d’un point de vue
astrologique, Mars exerce sa tutelle sur les bêtes sauvages et féroces comme le lion, animal
féroce et dangereux s’il en est 121.

L’association de Mars au lion s’enrichit enfin d’une portée clairement talismanique; on
la retrouve dans les effigies décrites pour la fabrication de talismans dans la flæyat-al-Ìakîm
ou dans le Tafhîm d’al-Bîrºnî qui décrit Mars sous l’aspect d’un jeune homme assis sur
deux lions tenant dans sa main droite une épée et dans la gauche une hache de bataille 122.

Dans une autre cosmographie en persan, illustrée d’al-Qazwînî, le Ms. Revan 1660, Mars
tient le feu 123 et le scorpion, deux autres fléaux contre lesquels on se protège comme le
montre la fabrication de talismans à leur effigie par Apollonios de Tyane 124. Dans un des bas-
reliefs de la porte d’Urfa à Diyær Bakîr, on pouvait voir un personnage nimbé tenant une
hache sur l’épaule et, dans sa main gauche, un scorpion tenu par la queue 125, représentation
habituelle de la planète Mars en domicile en Scorpion que l’on observe dans diverses miniatu-
res astrologiques (fig. 6) 126.

De ce fait, la miniature de la planète Mars (tenant la tête coupée, variante du gorgoneion,
maîtrisant parfois un lion, brandissant le feu ou tenant parfois un scorpion dans lequel elle
est en domicile nocturne), se prête à une lecture polysémique: elle est à la fois la planète
mais aussi une sorte de représentation talismanique permanente qui peut être regardée sans
crainte, au mieux invoquée à titre propitiatoire. Le gorgoneion repousse le mal qu’il in-
carne, sans doute en réminiscence de ce fameux ÍurÏæs chef des démons, l’antique gorgone
que les lapidaires gnostiques proposaient en nombre 127.

L’image de Mars est donc le produit d’un syncrétisme achevé entre un dieu mésopotamien,
Nergal, diverses divinités sanguinaires de la guerre (Mars, Arès, Verethraga), des héros (Per-
sée, Héraclès) auxquels est associée l’image d’un grand démon ÍurÏæs, la Gorgone, l’antique
Lamashtº ou Gylou, démon intemporel devenu l’ogre du monde musulman qui, dans le monde
byzantin, revêt l’aspect d’un serpent ou d’un dragon pour entrer dans les demeures 128.

120 E. Esin, «L’arme zoomorphe du guerrier turc», dans Schriften
zur Geschichte und Kultur der Altaischen Völker, Akademie Verlag,
Berlin, 1974, p. 193, le héros flar‡æsp tient une masse d’arme
à tête de taureau.

121 Al-Bîrºnî, Tafhîm, op. cit., p. 246.
122 Ibid., p. 253.
123 Il est vrai que divers types de feux existent, en particulier dans

la religion zoroastrienne; voir le chapitre 38 du Bundahi‡n, et
M. Mokri, La lumière et le feu dans l’Iran ancien, Louvain, Peeters,
1982, p. 9-32.

124 W. L. Dulière, «Protection contre les animaux nuisibles assu-
rée par Apollonios de Tyane dans Byzance et Antioche.
Évolution de son mythe», ByzZeit 63, 1970, p. 247-277.

125 A. Gabriel, Voyages archéologiques dans la Turquie orientale, Paris,
De Boccard, 1940, vol. 1, p. 168.

126 Al-Qazwînî, ©AÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Istanbul,
T.S.K., Ms. Revan 1660, Shiraz, 1421, la planète Mars tenant
ses habituels attributs (sabre et tête coupée) et le feu ainsi
que la Scorpion dans lequel elle est en domicile, fº 16rº et Abº
Ma©‡ar, Kitæb al-mawælîd, Oxford, Bodl. L., Ms. Or. 133, fin XIVe

siècle. Illustration dans S. Carboni, Il-Kitæb, op. cit., pl. 8, Mars
en Scorpion, fº 15vº. (13 _ 13,2); al-Qazwînî, ©AÏæ’ib al-ma≈lºqæt
wa fiaræ’ib al-mawÏºdæt, Londres, British Library, Ms. Or. 12 220,
XVIe siècle (1503), fº 24vº, Mars en jeune homme couronné
tenant deux scorpions par la queue; Kitæb al-mawælîd de la Keir
Collection et du ms. de Sarajevo, fº 30vº et Ms. Keir, fº 4vº. Mars
et le Scorpion sous Illustration fig. 28 dans S. Carboni, «Two
Fragments of a Jalayrid Astrological Treatise in the Keir
Collection and in the Oriental Institute in Sarajevo», IslArt II,
1987; Paris, BNF, Cabinet des manuscrits orientaux, Ms. ar.
2583, Abº Ma©‡ar, Kitæb al-mawælîd, le discours du premier
décan du Scorpion et de Mars sous le regard de Mars,
fº 22vº (13,5x20 cm); le discours du second décan du Scor-
pion et de Mars sous le regard du Soleil, fº 23vº (13,5 _ 20 cm),
le discours du troisième décan du Scorpion et de Mars sous
le regard de Vénus, fº 24vº (14,5 _ 20 cm).

127 A. Delatte, P. Derchain, Les intailles magiques gréco-égyptiennes,
Paris, Bibliothèque nationale, 1964, p. 226-227, nºª 309-312.

128 R. P. Greenfield, Traditions, op. cit., p. 183-186.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

46

La représentation de Mars en guerrier tenant une tête tranchée, doit donc être regardée
comme celle d’un talisman permanent puisque c’est ainsi que le Livre III, chapitre III de la
flæyat al-Ìakîm décrit l’un des talismans de la planète, qui monte toutefois un lion, l’une
des effigies les plus répandues des lapidaires gnostiques 129.

L’image de Mars, archétype du guerrier, utile au pouvoir des rois, mais dangereux 130,
est donc talismanique et à ce titre apotropaïque. On comprend ainsi pourquoi les dynastes
de haute Mésopotamie frappèrent des dinars à l’effigie du guerrier qui devait leur permettre
de vaincre les dynastes voisins, voire les Croisés (fig. 20).

Saturne, al-ZuÌal, anti-roi et sombre divinité

L’iconographie de Saturne est, avec celle de Mars, l’une des plus intéressantes qui soit
pour tous les éléments syncrétiques qu’elle contient, conjuguant à la fois legs grec, zoroas-
trien et hindou.

D’un point de vue astrologique, Saturne est l’astre maléfique par excellence, symbole de
vieillesse et de lenteur mais aussi de patience, de stabilité et de maturité 131. Il patronne,
comme on l’a dit, les êtres, les animaux, les lieux et les objets laids et tristes 132.

À Îarræn, le culte de Saturne était célébré par des adeptes aux vêtements et aux
accessoires noirs, afin de le prier à la manière des juifs, religion sous sa tutelle 133.

La description des fresques de son temple par al-Dima‡qî, montre à la fois la vocation
agricole du dieu et certaines influences hindoues:

«…un homme tirant l’eau du puits à l’aide d’une corde, un charpentier, un homme réfléchissant sur

les sciences occultes des anciens ou un roi assis sur un éléphant entouré de vaches et de buffles 134.»

Et ce sont ces deux images que les miniatures font apparaître: dans le Ms. persan 174,
Saturne est un homme à peau noire, torse et pieds nus, à la chevelure et barbe blanches 135

tenant divers outils et attributs.

129 C. W. King, The Gnostics and Their Remains, Londres, D. Nutt,
1887, pl. J5.

130 G. Dumézil, Heur et malheur du guerrier, Paris, Flammarion,
1985, p. 127: «Le guerrier est exposé par sa nature au péché de
par sa fonction, et pour le bien général, il est contraint de commettre
des péchés, mais il dépasse vite cette borne et il pèche contre les
idéaux de tous les niveaux fonctionnels, y compris le sien.» On
peut noter que le talisman dans le monde islamique a pour
fonction de montrer le danger vaincu et d’éloigner le danger
potentiel: il a ainsi une double fonction comme le démontre
G. Canova dans son article sur les serpents, «Serpenti e
scorpioni nelle tradizioni arabo-islamiche», Quaderni di Studi
Arabi 9, 1991, p. 219-244 et p. 222-227.

131 Abº Ma©‡ar, The Abbreviation, op. cit., p. 61 et D. Pingree, al-
™abarî, op. cit., p. 113.

132 Picatrix, op. cit., p. 117-118 et H. Ritter, Das Ziel, op. cit., p. 215-
217 sq., al-™abarî, dans Dozy, De Goege, Nouveaux documents,
op. cit., p. 344 et al-Bîrºnî, Tafhîm, op. cit., p. 240-254.

133 D. Pingree, Picatrix, op. cit., p. 117, H. Ritter, Das Ziel, op. cit.,
p. 215-217 et D. Pingree, al-™abarî, op. cit., p. 113.

134 Al-Dima‡qî, Manuel de la cosmographie, op. cit . , p. 41.
R. Klibansky, F. Saxl, E. Panofsky, Saturne et la mélancolie, Paris,
NRF-Gallimard, 1979, p. 138. Les auteurs signalent, concernant
ce texte, que Saturne est présenté par ses activités. Soyons
plus nuancés: Saturne est ici représenté certes par quelques
activités mais surtout par le signe du zodiaque avec lequel il
fusionne, c’est-à-dire le Verseau, ainsi que sous sa forme
d’idole indienne pensive et de vieille divinité hindoue, qui est
aussi la forme que les peintres persans lui donnent aux
XVe siècle dans les cosmographies d’al-Qazwînî.
Ainsi Saturne est représenté comme un roi à l’instar du Soleil
ou de la Lune, mais aussi comme un signe du zodiaque.

135 R. Basset, Mille et un contes et légendes arabes, Paris, A. Mai-
sonneuve, 1926, vol. 3, p. 51. «Le roi d’Égypte Mælik eut une
vision dans laquelle il lui sembla que deux personnages ailés fon-
daient sur lui et l’emportaient en haut de la sphère. Là, il fut placé
en présence d’un vieillard noir ayant la barbe et les cheveux blancs
(…) Le vieillard lui dit: «Je suis Kronos, c’est-à-dire Saturne.»

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

47

L’association de la couleur noire à Saturne résulte probablement du manque de lumière
émise par l’astre sombre, blafard, auquel on associa très vite le plomb.

Dans la géographie astrologique, depuis la période hellénistique, Saturne règne ainsi sur
les pays des hommes noirs 136, celui des Zandj du Bas Irak, de l’Abyssinie, de l’Éthiopie,
et de l’Inde 137, pays dont est originaire la princesse au pavillon noir, visitée le samedi,
jour de Saturne, par le prince Bahræm Íºr 138.

Tous les textes astrologiques nous le décrivant, ceux du Romain Firmicus Maternus, ceux
de Vettius Valens d’Antioche, ceux de son contemporain Ptolémée d’Alexandrie mais aussi
les textes indiens, soulignent les traits misérables de ceux qui sont marqués par son influence,
leur santé frêle, leur aspect physique rebutant et laid, leur caractère triste, fait de paresse et
de méchanceté 139. Il est à noter que toutes les miniatures concordent pour renvoyer de
Saturne cet aspect misérable, dépouillé, sans gloire: on observe la différence de traitement
dans la distribution de la palette, de la qualité des tissus ou des sièges que l’on attribue à
la divinité (debout ou sur une sorte de siège pliant).

Les attributs de Saturne sont d’un symbolisme polysémique. Que l’on se remémore la
confusion homonymique dont il jouit: à la fois «Chronos» le Temps mais aussi «Kronos»,
divinité grecque qui châtra son père et dévora ses enfants. Deux détails iconographiques
rappellent ces lointaines origines.

Dans le Ms. persan 174 et dans le Ms. E. 7 de Saint-Pétersbourg (fig. 1-18), Saturne
tient une couronne qui rappelle que Saturne est l’ancien roi détrôné par ses enfants et qui,
selon Hésiode, régna sur les hommes dans une région hypothétique du Sud de la Méditer-
ranée. Il est aussi la planète la plus ancienne, que l’on prie pour son expérience et son
savoir. Toutefois s’il tient la couronne, il ne la porte pas, sorte d’image renversée du pou-
voir, contraire à celle du Soleil 140. C’est ainsi que les Babyloniens l’appréhendaient sous la
forme d’un Soleil noir et destructeur 141.

À Îarræn, Saturne est appelé «Seigneur des Heures» donc le maître du temps comme
Kronos et Zurvæn, ce qui peut expliquer la clef qu’il tient comme Zurvæn dans la miniature
du Ms. persan 174. Le zoroastrisme pénétra en Asie Mineure avec le panthéon des dieux
mazdéens: Mithra, Zurvæn sous les Achéménides, diffusés par ceux que l’on appela les mages
hellénisés 142. Zurvæn, le Temps infini (Zervan Akarana), rejoint Kronos roi des premiers
âges, que l’on pria à l’époque romaine sous le nom d’El comme l’un des principaux dieux
des villes de Syrie-Phénicie 143.

136 Selon Firmicus Maternus, «Saturne fait les hommes noirs».
Cf. Mathesis, P. Monat (trad.), Paris, Les Belles-Lettres, 1994,
vol. 1, p. 57.

137 Al-Bîrºnî, Tafhîm, op. cit., p. 242.
138 NiÂæmî, of Ganja, Haft Paykar (The Seven Beauties), C. E. Wil-

son (trad.), Londres, 1924, p. 7 et P. Chelkowski, Mirror of the
Invisible World, Tales from the Khamseh of Nizâmî, New York,
Metropolitan Museum of Art, 1975, p. 73; al-Bîrºnî, Tafhîm,
op. cit., p. 242.

139 D. Pingree, Representation, op. cit., p. 257-258 et p. 260-262.
140 A. Bouché-Leclerq, L’astrologie grecque, op. cit., p. 93.
141 M. Jastrow, Aspects, p. 107.
142 F. Cumont, Les mystères de Mithra, Bruxelles, 1913, p. 107 et

T. Green, The City, op. cit., p. 198, p. 204.
143 Y. Hajjar, «Divinités oraculaires et rites divinatoires en Syrie

et en Phénicie à l’époque gréco-romaine», ANRW II, 18/4,
1990, p. 2240.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

48

Le dieu Zurvæn, fut célébré dans divers sanctuaires syriens et levantins 144 où les statues
le représentent sous l’aspect d’un hybride à corps d’homme et tête de lion parfois ailé, au
corps enveloppé par un reptile symbolisant la course du Soleil et tenant divers attributs
(sceptre, torche, foudre, clefs, mâchoire) 145.

La clef qu’il tient lui permet d’ouvrir ou de fermer à loisir la porte des cieux contrôlant
à la fois les planètes et les âmes dans leurs déplacements 146.

Pourtant il est vénéré comme une divinité maléfique, comme le révèle l’inscription
«Ahriman», le Mal par excellence, inscrite sur bon nombre de ses statues. Comme ennemi
de la lumière, feu noir, protecteur des rongeurs et dieu des ténèbres 147 il rejoint Nergal,
dieu mésopotamien des enfers, que l’on identifie à Saturne dans la mythologie gréco-romaine.
Saturne que l’histoire du Proche-Orient connaît sous le nom de Nergal, Baal, Kronos est un
dieu cruel, sanguinaire auquel étaient dédiés des rituels sacrificatoires. Ainsi dans les
miniatures d’al-Ëazwînî, il tient une sorte de faux qui n’est pas sans analogie avec la harpe
dont se servit Kronos pour châtrer Ouranos.

Toutefois, compte tenu des nombreux patronages astrologiques à caractère agricole, on
peut dire sans crainte que la fonction de la faux est celle réservée aux récoltes puisque le
dieu grec était à l’origine une divinité chtonienne, la personnification d’une force de la nature
avec Ouranos, Gaïa, Hélios, Okéanos 148. Cette personnalité fut également celle du Saturne
romain, que l’on représente jusqu’en 354 dans le Calendrier de Philocalès comme un vieillard
à la chevelure et à la barbe fournies, encapuchonné, tenant la serpe ou la faucille. Saturne
possède donc la fonction essentielle et bénéfique de protecteur des moissons 149, charge qu’il
exerce toujours en astrologie islamique 150 comme l’expliquent Abº Ma©‡ar et al-Bîrºnî en
le décrivant comme veillant sur les fermiers, présidant aux travaux des champs, aux labours
et aux activités de la ferme et au nettoyage des canaux d’adduction d’eau 151. En outre, il
tient d’autres instruments: pelle, pioche, tamis, chasse-mouches, panier, certains utilisés par
les cultivateurs, d’autres par les mineurs, professions qu’il parraine (fig. 16-17-18).

Saturne fermier, agriculteur, affublé d’un long bonnet, vêtu d’un pantalon court et portant
une sorte de bêche sur l’épaule, telle est l’image que nous fournit le Ms. codex arab. 364 152.

144 L. M. Hopfe, «Mithraism in Syria», ANRW II, 18/4, 1990, p. 2232:
statue du dieu léontocéphale de Beyrouth, pl. VII, nº 78 et Y.
Hajjar, «Dieux et cultes non héliopolitains de la Béqa’, de l’Her-
mon et de l’Abitène à l’époque romaine», dans ANRW II, 18/4,
1990, p. 2551-2554. Le culte de Zurvæn aurait été d’autant plus
répandu que le zurvanisme était probablement la religion officielle
sous les Sassanides; voir J. Duchesne-Guillemin, La religion de
l’Iran ancien, Paris, PUF, 1962, p. 278.

145 Ibid., p. 107-110 et R. Turcan, Mithra et le mithriacisme, Paris,
Les Belles-Lettres, 1993, p. 88-89 et 99 et L. A. Campbell,
Mithraic Iconography, op. cit., p. 349-352. À Îarræn, se seraient
déroulés des sortes de mystères mithriaques d’après le calen-
drier d’Ibn al-Nadîm, en effet, les desservants portant des noms
d’animaux: chien, fourmi, etc., symboles des grades d’initiés
de Saturne et de Mercure dans les mystères de Mithra; voir
Ibn al-Nadîm, The Fihrist, op. cit., p. 770 et note 122, p. 770.

146 J. Duchesne-Guillemin, La religion, op. cit., p. 256. G. Azarpay,
Sogdian Painting, The Pictorial Epic in Oriental Art, Berkeley, 1981,
p. 142-143.

147 H. S. Nyberg, «Questions de cosmologie et de cosmogonie
mazdéennes, JA, 1929, p. 217.

148 J.-A. Hild, art. «Saturne», Daremberg Saglio, DAGR, Graz,
19692, 4, p. 1083.

149 Ibid., p. 1085.
150 R. Klibansky, F. Saxl, E. Panofsky, Saturne, op. cit., p. 289.
151 Ibid., p. 206.
152 Ce qui correspond au costume des paysans cultivant la terre

dans les manuscrits contemporains, par exemple, dans le Li-
vre de la thériaque, Paris, BNF, Ms. arabe 2964, XIIe siècle,
fº 27rº, les paysans sont torse nu, vêtus d’un pantalon s’arrê-
tant au genou et celui de droite porte un bonnet conique.
R. Ettinghausen, La peinture arabe, Genève, Skira, 1979, p. 85.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

49

On peut ainsi comprendre pourquoi les textes astrologiques insistent sur l’aspect négligé de
la planète, portant des vêtements malodorants, noirs et sales 153.

Dans le Ms. persan 174, il brandit un sorte de couteau, symbole de son pouvoir des-
tructeur comme le montrent les prières propitiatoires de la flæyat-al-Îakîm et les paroles
qu’al-Dima‡qî met dans la bouche de ses adorateurs:

«Sois loué, ô dieu à la nature duquel le mal est propre, qui ne fais jamais le bien mais à qui

le malheur et le contraire du bonheur sont voués; qui en contact avec le beau, l’enlaidis et qui

regardant l’heureux, le rends malheureux 154!»

La terreur inspirée par Saturne est le produit d’une longue histoire dans laquelle ce dernier
cumule diverses personnalités violentes et sanguinaires. Au Proche-Orient, outre Nergal, il
fut Adar-Samdar, guerrier destructeur 155 puis Baal-Moloch des Phéniciens et des Carthagi-
nois, divinités auxquelles on vouait un culte accompagné de sacrifices humains jusqu’au
premier siècle de notre ère 156. Selon l’Agriculture nabatéenne, compilation de sources
babyloniennes, syriaques et hermétiques 157, des rituels agraires étaient organisés en
Mésopotamie, dont un culte du «squelette» (hayækil) rendu par les agriculteurs le 24 Qanºn
al-awwal 158. Ce rituel était-il voué à Saturne, planète macabre comme la divinité Nergal,
patron des creuseurs de tombes et des activités mortuaires 159?

Autre attribut étrange qu’il détient dans le Ms. persan 174: une grenade amère, si l’on
en croit la liste des fruits qui lui sont associés selon le principe des analogies 160. La gre-
nade, symbole de fertilité, était offerte par les fidèles au dieu Saturne dans les provinces
romanisées du Maghreb 161. Il est à noter que les dynastes locaux d’Anatolie et de haute
Mésopotamie ornaient leurs monnaies de l’effigie d’un monarque tenant parfois une grenade
en signe de prospérité 162, à l’exemple des dirhams artuqides de Nºr al-Dîn MuÌammad
(562H./1167-581H./185) 163, ou de NaÒîr al-Dîn Artuq Arslæn (597H./201 - 637H./1239) 164.

Le dernier attribut est un rongeur (rat ou souris?), que Saturne brandit de façon constante
et jusque dans les représentations les plus récentes (fig. 18-19) 165.

153 D. Pingree, «Representation of the Planets in Indian Astrology»,
Indo-Iranian Journal VIII, 1966, p. 258-259, p. 260 et p. 262.

154 Al-Dima‡qî, Manuel de la cosmographie, op. cit., p. 42.
155 F. Lenormant, «Les dieux de Babylone et de l’Assyrie», Revue

de France, 1877, p. 544.
156 J.-A. Hild, Saturnus, op. cit., p. 1083-1090 et p. 1085b.
157 Ibn WaÌ‡iyya, al-FilæÌa al-naba†iyya, (L’agriculture nabatéenne),

d’origine harranienne et traduite au Xe siècle du chaldéen en
arabe, serait à la base de toute la magie orientale médiévale
selon Ibn ⁄aldºn, Muqaddima, op. cit., vol. 3, p. 1088.

158 T. Fahd, al-FilæÌa al-naba†iyya, Damas, Ifapo, 1992, 1, p. 255
159 Al-Bîrºnî, Tafhîm, op. cit., p. 254.
160 Ibid., p. 243.
161 M. Leglay, Saturne africain, Paris, De Boccard, 1966, p. 203.
162 Voir en particulier F. Muthmann, Der Granatapffel, Symbol des

Lebens in der Alten Welt, Berne, Office du Livre, 1982, p. 149-166
et p. 167-174 et art. «Grenade», F. Vigouroux (éd.), Dictionnaire
de la Bible, Paris, 1926, vol. 3, p. 338-342 et art «Grenade»,
Dictionnaire des symboles, op. cit., p. 484-485.

163 Coins Collection Exhibition, Yapi Kredi Sikke Koleksiyonu Sergileri,
Istanbul, 1994, Yapi Kredi Kültür Merkezi, An Exhibition of Beylik
Period Coins, vol. 3, nº 21: avers: dirham de Nºr al-Dîn
MuÌammad régnant sur Diyær Bakîr et ÎiÒn Kayfæ, montrant
un souverain couronné assis sur un trône et tenant une orbe;
deux anges l’encadrent, les ailes déployées; année 576 H./1180.

164 Ibid., nº 30: dirham de NæÒir al-Dîn Artuq Arslæn régnant sur
Mærdîn, montrant sur l’avers un homme barbu et assis jam-
bes croisées, tenant une orbe dans la main gauche; deux
étoiles brillent de part et d’autre de sa tête; daté de 628H./
1230.

165 Saturne tient le rat dans de nombreuses copies d’al-Qazwînî
datées des XVIIe et XVIIIe siècles. Voir le descriptif des miniatu-
res dans le catalogue du British Museum, N. Titley, Miniatures
from Persian Manuscripts, The British Library, British Museum
Publication Ltd, 1977, Londres, B.L., Ms. Or. 1621, Bijapºr,
appartient à la librairie de ©Ædil Shæh (1061H./1650), daté de
1640, fº 38rº.; Londres, B.L., Ms. Or. 373, atelier du Deccan,
1205H./1790, fº 44vº.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

50

Le rat appartient à la gamme des animaux nuisibles et dangereux sous sa tutelle, comme
l’explique al-Bîrºnî dans le Tafhîm, puisqu’il habite les lieux sombres et profonds associés
au dieu planétaire 166.

La désignation de Saturne dans les textes astrologiques comme présidant aux épidémies
et aux catastrophes, dont les famines, rappellent que les démons mésopotamiens étaient
redoutés pour leur rôle de propagateurs de ces fléaux.

Le lien direct entre les épidémies et la présence de rongeurs est, certes, difficile à établir;
pourtant le rat, animal redouté pour les destructions occasionnées aux récoltes fut aussi
associé à la peste sans que l’on comprenne son rôle de vecteur. L’association de Saturne
aux épidémies et aux famines entre dans la longue tradition des démons porteurs de fléaux,
puisque étant par excellence la planète maléfique 167 et, de surcroît, associé aux mauvaises
odeurs, il annonce astrologiquement la propagation des épidémies 168. Autre coïncidence: les
pestes, selon l’historien al-™abarî, viennent du Soudan, pays des Noirs, dont Saturne assure
la tutelle 169.

Aux époques archaïques, Nergal 170, dieu de la guerre comme Mars, mais aussi des morts
comme Saturne, apportait la peste entre autres fléaux. Dans la ville de Khºta, on le vénérait
sous le nom d’Irra, comme messager des épidémies 171.

Un démon anatolien, Apollon smintheus fut redouté jusqu’au IIe siècle pour les épidémies
et les invasions de rongeurs dont on le rendait responsable 172. Son épiclèse de «smintheus»
indique qu’il est à la fois tueur de souris, ou dieu souris, et son effigie installée à la porte
de nombreuses villes 173, avait pour vocation d’écarter ces deux fléaux 174. Apollon smintheus
se nommait Apollon - Lykeïos en Laconie et comme lui présageait la peste. Or, dans le
Tafhîm, Saturne est également associé au loup 175, comme Hécate, déesse chtonienne de la
nuit, de la magie noire, liée aux cultes agraires 176.

Depuis l’Antiquité, les villes d’Anatolie et de Mésopotamie plaçaient à leurs portes de
nombreuses effigies d’animaux nuisibles (oiseaux, reptiles, rongeurs) et dangereux à des fins

166 Al-Bîrºnî, Tafhîm, op. cit., p. 253.
167 Les démons et mauvais esprits étaient, dans le monde

préislamique, accusés de propager les épidémies; voir
L. I. Conrad, «Epidemic Disease in Forma and Popular Thought
in Early Society», dans T. Ranger, P. Slack (éd.), «Epidemics
and Ideas, Essays on the Historical Perception of Pestilence»,
Cambridge University Press, p. 77-100 et p. 82.

168 Concernant la peste, les médecins arabes pensaient que l’air
impur en était porteur et par conséquent, afin de lutter contre
le fléau, il fallait purifier l’air par des fumigations; or, Saturne
est par excellence la planète des mauvaises odeurs et de l’air
fétide. Voir Abº Ma©‡ar, Mad≈al, Paris, BNF ar. 5902, op. cit.,
fº 120vº et M. Ullmann, La médecine islamique, F. Hareau (trad.),
Paris, PUF, 1995, p. 104-106.

169 Dols, The Black Death in the Middle East, Princeton, Princeton
University Press, 1975, p. 15 et p. 17-42.

170 Durant la période assyrienne Nergal était à la fois identifié à
Saturne, comme divinité chtonienne et infernale et à Mars à

cause de sa nature violente et guerrière. Voir E. Dhorme, Les
religions, op. cit., p. 39; A. Bouché-Leclerq, L’astrologie, op. cit.,
p. 41; T. Green, The City, op. cit., p. 154.

171 E. Dhorme, Les religions, op. cit., p. 324 et p. 330.
172 Les Orientaux (à Palmyre notamment) l’associaient davantage

à Mercure; cf. A. Bounni, «Les représentations d’Apollon en
Palmyrène et dans le milieu syrien», dans L. Kahil, C. Augé
(éd.), Mythologie gréco-romaine, mythologies périphériques. Études
d’iconographie, colloques internationaux du Cnrs, 593, Paris,
Cnrs, 1981, p. 107-112.

173 Ibid., p. 229.
174 C. A. Faraone, Talismans, op. cit., p. 62-65 et p. 124-125. D’autre

part, Apollon lykeios (loup) était un dieu très populaire en
Anatolie et il donna son nom à la Lycie; or, dans les repré-
sentations talismaniques, Saturne est représenté sur un loup.

175 Al-Bîrºnî, Tafhîm, op. cit., p. 253.
176 Art. «Hécate», J. Chevalier, A. Gheerbrant (éd.), Dictionnaires

des symboles, Paris, R. Laffont, 1969, rééd. 1982, p. 495.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

51

apotropaïques et prophylactiques 177. Les chroniques et les cosmographies arabes décrivent
ces talismans ornant les portes de villes 178. Apollonios de Tyane qui s’illustra en Asie
Mineure 179 et fit l’objet de l’admiration des magiciens, est considéré à l’époque islamique,
sous le nom de Balînºs, comme l’un des maîtres capable d’écarter les animaux nuisibles 180.
Íæbir Ibn Îayyæn, en particulier 181 suivit son exemple et, dans Le grand livre des talismans
(Kitæb al-†alæsim al-akbar), il explique les méthodes du maître 182. L’installation de talismans
à l’entrée des villes est attestée par diverses sources archéologiques tels le lion de pierre
d’Alep, la porte du Talisman à Bagdad, ou littéraires, tel le récit d’al-Maqrîzî sur les effigies
d’oiseaux protégeant la mosquée al-Azhar de leurs déjections 183. Ibn Shaddæd en fonction
à Îarræn, écrivit que «deux jinns se trouvaient sur la tour de Bæb al-Mæ’ à Îarræn et
qu’ils étaient des talismans contre les serpents 184».

Saturne était-il prié à titre propitiatoire pour les mêmes raisons: éloigner souris et mala-
dies que le rat qu’il brandit symboliserait?

À Îarræn, il aurait été associé au «Seigneur du Nord», chef des démons auxquels des
fêtes apotropaïques étaient dédiées 185. Dans la mythologie babylonienne, le chef des dé-
mons, Pazuzu, était redouté et un certain nombre de rites comme celui des gardiens de la
porte, permettaient de s’en préserver 186.

La collusion de Saturne avec nombre de divinités maléfiques est patente. Cependant, les
prières et les diverses célébrations des harraniens à l’intention de Saturne-Kronos-ZuÌal, et les
attributs démontrent son rôle ambigu de planète malfaisante et indispensable. Utile comme les
outils qu’il tient (bêche, faux, pelle) et qui rappellent qu’il préside à la fertilité et à l’agricul-
ture, comme la divinité chtonienne d’époque romaine du même nom 187, mais astre maléfique,
comme le rat destructeur de récoltes qu’il brandit à la façon d’un talisman écartant le mal 188.

La dualité de la planète se retrouve en permanence car Saturne est à la fois, et ce depuis les
origines, le dieu qui introduisit la souveraineté et celui qui fut parricide, infanticide et cannibale,
transgressant tous les tabous de la société et de l’ordre moral, tout en incarnant l’âge d’or 189.

177 W. L. Dulière, Protection, op. cit., p. 254.
178 L’Abrégé des merveilles, B. Carra de Vaux (trad.), Paris, Sindbad,

1984, p. 154 et p. 248. Description d’une ville dont chacune
des quatre portes abritait la statue d’un aigle, d’un vautour,
d’un lion et d’un chien, ou cette autre où divers objets furent
fabriqués à l’image de créatures nuisibles (scorpions, gre-
nouilles, reptiles…) et dont le but était de les attirer et de les
neutraliser en les subjuguant.

179 W. L. Dulière, Protection, op. cit., p. 256-258. Il installa des ta-
lismans à Byzance et à Édesse afin de chasser par l’effigie de
l’animal nuisible tous ceux qui s’approcheraient de la ville tels
les moustiques, les mouches et les serpents à Byzance, les
scorpions à Antioche.

180 D’après Philostrates, il aurait chassé un démon d’Antioche, réglé
le cours du fleuve, et placé des talismans contre les souris et
les punaises; voir P. Kraus, Jæbir Ibn Îayyæn, Contributions à l’his-
toire des idées scientifiques dans l’islam, Jæbir et la science grecque,
Mémoires présentées à l’Institut d’Égypte, Le Caire, Ifao, 1942,
vol. 2, p. 294.

181 Ibn ⁄aldºn, Muqaddima, op. cit., p. 1088.
182 P. Kraus, Jæbir Ibn Îayyæn, op. cit., vol. 2, p. 296.
183 Al-Maqrîzî, «La mosquée al-Azhar», dans J. Sauvaget, Histo-

riens arabes, Paris, A. Maisonneuve, 1946, p. 161.
184 D. S. Rice, Studies, op. cit., 2, p. 36-84 et p. 36.
185 T. Green, The City, op. cit., p. 192-196.
186 D. Van Buren, «The Guardians of the Gate in the Akkadian

Period», Orientalia 16, 1947, p. 312-332.
187 G. Furlani, La religione, op. cit., p. 243.
188 E. Doutté, Magie et religion dans l’Afrique du Nord, Paris, 19842,

J. Maisonneuve, P. Geuthner, p. 144: jadis la coupole surmon-
tant le miÌræb de la Qarawiyyîn de Fès était surmontée de
talismans dont l’un préservait la mosquée des nids de rats.
D’après E. Doutté tous les talismans représentaient les animaux
qu’ils étaient censés éloigner, ibid., p. 145.

189 H. S. Versnel, «Greek Myth and Ritual, The Case of Kronos»,
dans Interpretation of Greek Mythology, Londres - Sydney, Croom
Helm, 1987, p. 124-127 et R. Klibansky, F. Saxl, E. Panofsky,
Saturne, op. cit., p. 212.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

52

La représentation de la planète montre d’ailleurs cette dualité puisque Saturne est
indifféremment représenté comme une idole hindoue (dans les cosmographies) ou comme
un paysan, en homme laborieux pauvrement vêtu. Cette forme est celle qu’il revêt dans les
manuscrits en arabe et dans le Traité des nativités d’Abº Ma©‡ar, où on le voit dans une
constante activité, courant, bêchant, toujours en mouvement, qu’il soit représenté comme
planète ou en domicile dans le Capricorne et le Verseau. Paradoxalement dans les cosmo-
graphies des XIVe et XVe siècles, il apparaît hiératique, présenté comme un dieu planétaire
et non comme «un enfant des planètes 190».

Mars est une divinité similaire à la fois nécessaire à la protection des cités et des habi-
tants, priée, elle aussi, pour tout le mal qu’elle peut apporter, en l’occurrence des fléaux
bien peu différents de ceux que Saturne dispense.

Rappelons enfin, que Mars et Saturne, dans le calendrier des Sabéens de Îarræn, ont un
point commun: ils sont honorés au cours d’un pèlerinage qui a lieu le 20 nisan, à Dayr
⁄adî. Ce pèlerinage célèbre aussi les Sept démons, la Lune, le Chef des démons et le
Seigneur des Heures. Ainsi des rites propitiatoires conjoints sont effectués pour neutraliser
les deux divinités terribles 191, le «Seigneur des Heures» et le «Seigneur aveugle»…

On ne peut pas ne pas songer aux croyances zoroastriennes du Bundahi‡n qui rappellent
que les planètes, contrairement au zodiaque, sont maléfiques et qu’aux côtés d’Ahriman elles
combattent pour la cause du mal 192. Mars et Saturne ont sans aucun doute conservé cette
vocation, puisque des sept planètes citées par les I≈wæn al-∑afæ’, ce sont les deux seules
qu’ils qualifient de maléfiques.

Par ailleurs, si elles sont maléfiques, elles n’en demeurent pas moins au service de Dieu
en abritant chacune dans sa sphère différents anges aux vocations sinistres: Mars l’ange
Mælik, gardien des enfers et ses acolytes 193 et Saturne, les anges Nakîr et Munkar qui
punissent dans le tombeau, mais aussi l’ange de la mort et ses adjoints qui provoquent la
mort et s’emparent des âmes 194. Pourtant Saturne est associé à la plus haute des sphères,
celle qui mène vers le huitième ciel dans la cosmologie islamique et donc vers al-Kursî, le
piédestal divin et l’entrée du Paradis. Dans la montée des âmes vers Dieu, Saturne est l’étape
ultime et, par conséquent, ne peut pas être tout à fait mauvais 195.

190 R. Klibansky, F. Saxl, E. Panofsky, Saturne, op. cit., p. 316 et
p. 318; nous nous démarquerons sur ce point de l’opinion des
auteurs qui affirment p. 316: «C’est un trait spécifiquement
occidental que de représenter les planètes comme des souverains trô-
nant, que l’on trouve dans ces manuscrits dérivés du Ms. BNF lat.
7330 conservé à Paris.» En tout état de cause, dans les ma-
nuscrits arabes ou persans, les planètes sont représentées
également comme des souverains ou des puissants du monde
islamique: le Soleil, est un roi, la Lune, son vizir, Mars le
chef de guerre, Jupiter le cadi, et Saturne le roi déchu. En
dehors de Vénus, la courtisane, et surtout de Mercure, le
scribe, les cinq autres figures sont empreintes de majesté. Il
est vrai que Saturne, représenté actif ne donne, pas l’image

de la souveraineté triomphante qui est cependant celle du
Soleil, de la Lune, de Jupiter, et même de Mars qui porte
souvent une couronne.

191 T. Green, The City, op. cit., p. 150.
192 E. W. West, Pahlavi texts, Bundahi‡n-Bahman Ya‡t, 1987, Delhi,

Unesco, vol. V, p. 34.
193 Y. Marquet, La philosophie des I≈wæn al-∑afæ’, op. cit., p. 121.
194 Ibid., p. 119.
195 R. Klibansky, F. Saxl, E. Panofsky, Saturne, op. cit., p. 234-248.

Saturne représente le discernement, l’entendement lié à
l’expérience et au grand âge, comme le signalent Macrobe,
dans Le songe de Scipion et saint Ambroise avec «Les sept dons
de l’esprit».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

53

On retiendra ainsi l’ambiguïté de l’image des deux planètes craintes et conjurées par des
prières dans les cultes astraux du Proche-Orient et jusqu’à une date avancée, images héritées
à la fois par les astrologues et par les sorciers faiseurs de talismans qui leur reconnaissent
cette double personnalité, de planète et d’apotropaia que les peintres transmettent ainsi au
monde dans un but didactique afin qu’il en fasse un usage adéquat.

Bibliographie

Abº Ma©‡ar, Kitæb al-mawælîd, Oxford, Bodl.

L., Ms. Or. 133, fin XIVe siècle.

Abº Ma©‡ar al-Bal≈î, Kitæb al-mud≈al al-kabîr

ilæ ©ilm aÌkæm al-nuÏºm, Liber Introductorii

Maioris ad Scientiam Judiciorum Astrorum,

R. Lemay (éd.), 7 vol., Naples, 1995, Istituto

Universitario Orientale.

Abº Ma©‡ar, Kitæb al-mawælîd, Paris, BNF, Ca-

binet des manuscrits orientaux, Ms. ar. 2583.

Abº Ma©‡ar, Kitæb al-mad≈al, Paris, BNF, Ms.

arabe 5902 (ex-Schefer 9655), 325 H./937.

Abº Ma©‡ar, The Abbreviation of the Introduc-

tion to Astrology together with the Medieval

Latin Translation of Adelard of Bath, Ch.

Burnett, K. Yamamoto, M. Yan (trad.),

Leyde - New York - Cologne, E. J. Brill,

15, 1994.

Al-Bîrºnî, The Book of Instruction in the

Elements of the Art of Astrology, Ghaznah,

1029, Ms. B.M. Or. 8349, trad. R. R.

Wright, Londres, Luzac, 1934.

Al-Bîrºnî, The Chronology of Ancient Nations,

al-atær al-bæqya (390H./1000), E. Sachau

(trad.), Londres, W. H. Allen, 1879.

Al-Dima‡qî, Manuel de la cosmographie du

Moyen Âge de Chems ed-Din Abou ‘Abdal-

lah Mohammed ed-Dimishqi (Nukhbat

al-dahr fî ©aÏæ’ib al-barr wa’l-baÌr), F.

Mehren (trad.), Copenhague, P. E. Leroux,

1874.

Al-Mas©ºdî, Le livre de l’avertissement, B. Carra

de Vaux (trad.), Paris, impr. nat. E. Leroux,

Londres, Williams and Nordgate, 1896.

Al-Mas©ºdî, Mºrºj al-ƒahab wa macædin

al-djawhar, Les prairies d’or, Barbier du

Meynard et Pavet de Courteille (trad.), revue

et corrigée par Ch. Pellat, Paris, impr. nat.,

Cnrs, vol. 2, 1965.

Al-Qazwînî, ©AÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib

al-mawÏºdæt, Istanbul, TSK, Ms. Revan

1660, Shiraz, 1421.

Al- Qazwînî, ©AÏæ’ib al-ma≈lºqæt wa fiaræ’ib al-

mawÏºdæt, Londres, British Library, Ms. Or.

12 220, (1503).

Al-∑ºfî, Kitæb suwar al-kawækib, Description

des étoiles fixes composée au Xe siècle de

notre ère, par l’astronome persan ¢Abd

al-RaÌmæn al-∑ºfî, trad. H. C. F. C.

Schjellerup, Saint-Pétersbourg, Académie

impériale des sciences, 1874.

Al-∑ºfî, Kitæb Òuwar al-rawaÏ wa kawækib wa

-l-nuÏºm, Istanbul, Topkapi Sarayi Library,

Ms. Revan 1707, Syrie (?); Mamelºk, milieu

XIVe siècle.

Al-™abarî dans Dozy, De Goeje, «Mémoires

posthumes de M. Dozy contenant de

nouveaux documents pour l’étude de la

religion des Îarræniens», dans Actes du VIe

congrès international des orientalistes tenu à

Leyde en 1883, deuxième partie, section 1,

Leyde, E. J. Brill, 1885.

Art. «Grenade», dans J. Chevalier, A. Gheerbrant

(éd.)., Dictionnaires des symboles, Paris,

R. Laffont, 1969, rééd. 1982, p. 484-485.

Art. «Grenade», Dictionnaire de la Bible,

Vigouroux (éd.), Paris, 3, 1926, p. 338-342.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

54

Art. «Hécate», Dictionnaire des symboles,

op. cit., p. 495.

Azarpay G., Sogdian Painting, The Pictorial

Epic in Oriental Art, Berkeley, 1981.

Badiee J., An Islamic Cosmography: The Illus-

trations of the Sarre Qazwînî, PhD,

University of Michigan, 1978.

Baer E., «The Ruler in Cosmic Setting: A Note

on Medieval Islamic Iconography», dans

A. Daneshvari (éd.), Essays on Islamic Art

and Architecture, In Honor K. Otto-Dorn,

1981, p.T13-19.

Barb, A. A., «Antaura, the Mermaid and the

Devil’s Grand-Mother», JWI, 29, 1966,

p. 1-23.

Barrucand M., «The Miniatures of The Daqæ’iq

al-Ìaqæ’iq (Bibliothèque nationale, Ms. pers.

174) A Testimony of Medieval Anatolia»,

IslArt IV, 1990-1991, p. 113-142.

Basset R., «L’expédition du Château d’or et le

combat d’Alî contre le dragon», Giornale

della sociéta asiatica italiana 7, 1893, p. 3-81.

Basset R., Mille et un contes et légendes arabes,

Paris, A. Maisonneuve, 1926.

Bidez J., Cumont. F., Les mages hellénisés,

Zoroastre, Ostanès et Hystaspe, 2 vol., Paris,

Les Belles-Lettres, 1973

Blochet E., «Études sur le gnosticisme musul-

man», Rivista degli studi orientali 4, 1911,

p. 267-300.

Blochet E., Catalogue des manuscrits persans,

de la Bibliothèque nationale, Paris,

p. 145-147.

Blochet E., Les enluminures des manuscrits

orientaux, turcs, arabes, persans de la

Bibliothèque nationale, Paris, 1926.

Bonnet C., «Héraclès en Orient: interprétations

et syncrétismes», dans C. Bonnet,

C. Jourdain-Annequin (éd.), L’autre de la

Méditerranée. Bilans et perspectives, Rome,

septembre, 1989, Bruxelles, Rome, 1992,

p. 169-188.

Bouché-Leclerq A., L’astrologie grecque, Paris,

1899.

Bounni A., «Les représentations d’Apollon en

Palmyrène et dans le milieu syrien», dans

L. Kahil et C. Augé (éd.), Mythologie

gréco-romaine, mythologies périphériques.

Études d’iconographie, colloques internatio-

naux du Cnrs, 593, Paris, Cnrs, 1981,

p. 107-112.

Bruneau Ph., «Apotropopaia déliens, la massue

d’Héraclès», BCH 88, 1964, 1, page 165.

Bürgel J., «La fonction de l’image dans l’œuvre

de Nezâmî vue dans son contexte culturel et

religieux», dans Actes du colloque interna-

tional. Images et représentations en terre

d’islam, 1994, Strasbourg, université des

sciences humaines, éd. par H. Beikbaghban,

Téhéran, 1997, p. 124-141.

Caiozzo A., «Les rituels théophaniques imagés

et pratiques magiques: les anges planétaires

dans le manuscrit persan 174 de Paris»,

StudIr 29/1, 2000, p. 109-140.

Caiozzo A., «Les talismans des planètes dans

les cosmographies en persan», Islam 77/2,

2001, p. 221-262.

Caiozzo A., Images du ciel d’Orient au Moyen

Âge (Une histoire du zodiaque et de son ico-

nographie dans les manuscrits d’astronomie,

d’astrologie et de littérature pseudo-

scientifique du Proche-Orient médiéval, turcs,

arabes et persans), Paris, PUPS, 2003.

Canova G., «Serpenti e scorpioni nelle tradizioni

arabo-islamiche», Quaderni di Studi Arabi 9,

1991, p. 219-244.

Carboni S., Il Kitæb al-bulhæn di Oxford,

Quaderni del Dipartimento di Studi Eurasiatici,

Università degli Studi di Venezia, Turin, 1988.

Carboni, S., «Two Fragments of a Jalayrid

Astrological Treatise in the Keir Collection

and in the Oriental Institute in Sarajevo»,

Islamic Art II, 1987, 149-186.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

55

Chelkowski P., Mirror of the Invisible World,

Tales from the Khamseh of Nîzâmî, New

York, Metropolitan Museum of Art, 1975.

Coins Collection Exhibition, Yapi Kredi Sikke

Koleksiyonu Sergileri, Istanbul, Yapi Kredi

Kültür Merkezi, vol. 3, An Exhibition of

Beylik Period Coins, 1994.

Conrad, L., «Epidemic Disease in Forma and

Popular Thought in Early Society», dans

T. Ranger, P. Slack (éd.), Epidemics and

Ideas, Essays on the Historical Perception of

Pestilence, Cambridge University Press,

p. 77-100.

Cumont F., Les mystères de Mithra, Bruxelles,

1913.

Delatte A., Derchain Ph., Les intailles magiques

gréco-égyptiennes, Paris, Bibliothèque natio-

nale, 1964.

Dhorme E., Les religions de Babylonie et

d’Assyrie, Paris, 1949.

Dols, The Black Death in the Middle East,

Princeton, Princeton University Press, 1975.

Doutté E., Magie et religion dans l’Afrique du

Nord, Paris, 1984 rééd. de 1908, J. Maison-

neuve, P. Geuthner.

Drijvers H. J. W., Cults and Beliefs at Edessa,

Leyde, E. J. Brill, 1980.

Drijvers H. J. W., The Pantheon of Palmyra

Iconography of Religion, XV, Leyde

E. J. Brill, 1976.

Duchesne-Guillemin J., La religion de l’Iran

ancien, Paris, PUF, 1962.

Dulière W. L., «Protection contre les animaux

nuisibles assurée par Apollonios de Tyane

dans Byzance et Antioche. Évolution de son

mythe», ByzZeit 63, 1970, p. 247-277.

Dumézil G., Heuré et malheur du guerrier,

Paris, Flammarion, 1985.

Eliade, Forgerons et alchimistes, Paris, Flamma-

rion, 1977.

Esin E. «L’arme zoomorphe du guerrier turc»,

dans Schriften zur Geschichte und Kultur der

Altaischen Völker, Akademie Verlag, Berlin,

1974.

Ettinghausen R., La peinture arabe, Genève,

Skira, 1979.

Fahd T., Ibn WaÌ‡iyya, al-FilæÌa al-naba†iyya,

(L’agriculture nabatéenne), Damas, Ifapo, 1,

1992.

Faraone C. A., Talismans and Trojan Horses

Guardian Statues in Ancient Greek Myth and

Ritual, New York, Oxford, Oxford University

Press, 1992.

Festugière R. P., La révélation d’Hermès

trismegiste, Paris, Les Belles-Lettres, vol. 1,

L’astrologie et les scienses occultes, 1981.

Firmicus Maternus, Mathesis, P. Monat (trad.),

Paris, Les Belles-Lettres, vol., 1, 1994.

Freedberg D., Le pouvoir des images, Paris,

Gérard Montfort, 19982.

Furlani, La religione babilonese e assira,

Bologne, N. Zanichelli, 1928-1929.

Gabriel A., Voyages archéologiques dans la

Turquie orientale, vol. 1, Paris, De Boccard,

1940.

Galinowski M., «Les dieux de Palmyre», dans

W. Haase (éd.), ANRW II, 18/4, 1990,

p. 2605-2658.

Ghirshman R., Parthes et Sassanides, Paris,

NRF, Gallimard, 1962.

Glotz G., art. «Gorgone», DAGR, 2, Paris,

1896, p. 1615-1629.

Grabar A., «Amulettes byzantines du Moyen

Âge», dans L’art paléochrétien et l’art by-

zantin, Londres, Variorum Reprints, 1979,

p. 534-541.

Graf von Bothmer H., Die Illustrationen des

Münchner Qazwînî von 1280 (Codex arab.

464), Ph. D., Münich, 1971.

Green T., «The Presence of the Goddess in

Îarræn» dans E. N. Lane (éd.), Cybele, Attis

and Related Cults, Essays in Memory of

M. J. Vermaseren, Leyde, E. J. Brill, 1996,

p. 93.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

56

Green T., The City of the Moon God, Religious

Traditions of Îarræn, EPRO, Leyde,

E. J. Brill, 1992.

Greenfield R. P. H., Traditions of Belief in Late

Byzantine Demonology, Amsterdam,

A. M. Hakkert Pub, 1988.

Hajjar Y., «Dieux et cultes non héliopolitains

de la Béqâ©, de l’Hermon et de l’Abitène à

l’époque romaine», ANRW II, 18/4, 1990,

p. 2510-2604.

Hajjar Y., «Divinités oraculaires et rites

divinatoires en Syrie et en Phénicie à l’épo-

que gréco-romaine», ANRW II, 18/4, 1990,

p. 2237-2320.

Halleux R., Schamp J., Les Lapidaires grecs,

Paris, Les Belles-Lettres, 1985.

Halm-Tisserand J., «Le Gorgoneion emblème

d’Athéna. Introduction du motif sur le

bouclier et l’égide», RevArch 2, 1986,

p. 245-267.

Hermarg A., «Quelques remarques sur les

origines proche-orientales de l’iconographie

d’Héraclès», dans C. Bonnet, C. Jourdain-

Annequin (éd.), Héraclès, d’une rive à

l’autre de la Méditerranée. Bilans et pers-

pectives, Rome, septembre 1989, Bruxelles,

Rome, 1992, p. 129-138.

Hild J.A., art. «Saturne», Daremberg-Saglio,

DAGR, Graz, 1911, 4, rééd. 1969,

p. 1083-1090.

Hopfe L. M., «Mithraism in Syria», ANRW II,

18/4, 1990, p. 2214-2235.

Hopkins C., «Assyrian Elements in the Perseus

Gorgon Story», AJA 38, 1934, p. 344-347.

Ibn al-Nadîm, The Fihrist of Ibn al-Nadîm, A

Tenth Century Survey of Muslim Culture,

trad. B. Dodge, New York, Londres,

Columbia University Press, vol. 2, 1970.

Ibn ⁄aldºn, Discours sur l’histoire universelle,

V. Monteil (trad.), Paris, Sinbad, vol. 1,

1978.

Jastrow M., Aspects of Religious Belief and

Practise in Babylonia and Assyria, New

York-Londres, G. P. Putnam’s Son, 1911.

King C. W., The Gnostics and Their Remains,

Londres, D. Nutt, 1887.

Klibansky R., Saxl F., Panofsky E., Saturne et

la mélancolie, Paris, NRF-Gallimard, 1979.

Kraus P., Íæbir Ibn Îayyæn, Contributions à

l’histoire des idées scientifiques dans l’islam,

vol. 2, Jæbir et la science grecque, mémoi-

res présentées à l’Institut d’Égypte, Le Caire,

Ifao, 1942.

L’abrégé des merveilles, trad. B. Carra de Vaux,

Paris, Sinbad, 1984.

Lenormant F. «Les dieux de Babylone et de

l’Assyrie», Revue de France, 1877,

p. 534-560.

Mac Donald D. B., Chelhod J., art. «Ghºl»,

EI2, 2, p. 1078 sq.

Marquet Y., «Sabéens et I≈wæn al-∑afæ’»,

StudIsl 24, 1966, p. 35-80.

Marquet Y., «Sabéens et I≈wæn al-∑afæ’»,

StudIsl 25, 1967, p. 77-109.

Marquet Y., La philosophie des I≈wæn al-∑afæ’.

Études et documents, thèse, Alger, 1973.

Martin M., «Discours de Jacques de Sarugh sur

la chute des idoles», ZDMG, 1875, p. 4-41.

Mokri M., La lumière et le feu dans l’Iran

ancien, Louvain, Peeters, 1982.

Muthmann F., Der Granatapffel, Symbol des

Lebens in der Alten Welt, Berne, Office du

livre, 1982.

NîÂæmî de Ganja, Haft Paykar (The Seven

Beauties), C. E. Wilson (trad.), Londres, 1924.

Nyberg H., «Questions de cosmologie et de

cosmogonie mazdéennes, JA, 1929,

p. 192-310.

Nyberg H., «Questions de cosmologie et de

cosmogonie mazdéennes, JA, 1931,

p. 193-244.

Pettazoni R. «Le origine della testa di Medusa»,

Bolletino d’Arte II, 1921-1922, p. 491 sq.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LA REPRÉSENTATION D’AL-MIRRï⁄ ET D’AL-ZUÎAL, PLANÈTES MALÉFIQUES ET APOTROPAIA

57

Piérart M., «Les honneurs de Persée et d’Héra-

clès», dans Héraclès, d’une rive à l’autre,

op. cit., p. 223-244.

Pingree D., «Astronomy and Astrology in India

and Iran», Isis 54, 1963, p. 229-246.

Pingree D., «Mæshæ’allæh, Some Sasanian and

Syriac Sources», dans G. F. Hourani (éd.),

Essays on Islamic Philosophy and Sciences,

Albany, 1975, p. 5-14.

Pingree D., «Representation of the Planets in

Indian Astrology», Indo-Iranian Journal

VIII, 1966, p. 249-267.

Pingree D., Picatrix, The Latin Version of

Ghæyat-al-Ìakîm (pseudo-MaÏrî†î), Londres,

The Warburg Institute, University of London,

1986.

Pingree D., «Some of the Sources of the

Ghæyat-al-Îakîm», JWI XLIII, 1980, p. 1-15.

Pingree D., «al-™abarî, The Prayers to the

Planets» dans P. Lory, A. Regourd (éd.),

Islam et sciences occultes, BEO XLIV,

Damas, 1993, p. 105-118.

Pingree, The Thousands of Abº Ma©‡ar, Kitæb

al-’ulºf, D. Pingree (éd.), Londres, The

Warburg Institute, 1968.

Pope A., Ackerman P. (éd.), A Survey of Persian

Art, From Prehistoric Times to the Present,

Londres - New York, réimpr. en 1981 par

Ashiya Japan, SOPA, Maxwell Aley Literary

Associates.

Ptolémée, Tetrabiblos, trad. A. Verse, Paris, Les

Belles-Lettres, 1990.

Rice D. S., «Studies in Medieval Îarræn»,

AnatStud 2, 1952, p. 36-84.

Rice D. S., «The Seasons and the Labours of

the Months in Islamic Art», ArsOr 1, 1954,

p. 1-38.

Richard F., Catalogues des manuscrits persans,

anciens fonds, Paris, Bibliothèque nationale,

1989.

Rigaud D., «Reflexions sur les usages

apotropaïques de l’image peinte: autour de

quelques peintures murales novaraises du

Quattrocento», Cahiers du léopard d’or V,

1996, p. 155-173.

Ritter H., Plessner M. (trad.), «Picatrix», Das

Ziel des Weisen von Pseudo-MaÏrî†î,

Londres, The Warburg Institute, 1962.

Russel J., The Evil Eye in Early Byzantine Society,

Archeological Evidence from Anemurium in

Isauria, Vienne, 1982, Öterreichischen

Akademie des Wissenschaften.

Sauvaget J., Historiens arabes, Paris, A. Mai-

sonneuve, 1946.

Saxl F., «Beiträge zu einer Geschichte der

Planetendarstellungen im Orient und

Okzident», Islam 3, 1912, p. 151-177.

Segal J. B., dans «Pagan Syriac Monuments in

the Vilayet of Urfæ», AnatStud 3, 1953,

p. 97-120.

Seyrig H., «Héraklès-Nergal», Syria 24, 1945,

p. 62-80.

Sourdel D., Les cultes du Hauran à l’époque

romaine, Paris, P. Geuthner, 1952.

Spier J., «Medieval Byzantine Magical Amulets

and their Traditions», JWI 56, 1993,

p. 25-62.

Stchoukine Y., Les peintures des manuscrits de la

Khamseh de Nizâmî, Paris, P. Geuthner, 1977.

Tanindi Z., «Astrological Illustrations in Islamic

Manuscripts», dans International Congress of

the History of Turkish Islami175.

 Science and Technology, Itü, 14-18 septembre

1981, p. 71-88.

Tardieu M., «Les calendriers en usage à Îarræn

d’après les sources arabes et le commentaire

de Simplicius de la Physique d’Aristote»,

I. Hadot (éd.), Simplicius, sa vie, son œuvre,

sa survie, Berlin, 1987, p. 40-57.

Tardieu M., «Sâbiens coraniques et Sâbiens de

Harrân», JA 274, 1986, p. 1-44.

Teixidor J., The Pagan God, Popular Religion

in the Greco-Roman Near East, Princeton,

Princeton University Press, 1977.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANNA CAIOZZO

58

Titley N., Miniatures from Persian Manuscripts,

The British Library, Londres, British

Museum Publication Ltd, 1977.

Ullmann M., La médecine islamique, F. Hareau

(trad.), Paris, PUF, 1995.

Vadet J.-C., «Une défense de l’astrologie dans

le Mad≈al d’Abº Ma©‡ar al-Bal≈î», AnIsl 5,

1963, p. 131-180.

Van Buren D., «The Guardians of the Gate in

the Akkadian Period», Orientalia 16, 1947,

p. 312-332.

Versnel H. S., «Greek Myth and Ritual, The

Case of Kronos», dans Interpretation of

Greek Mythology, Londres -Sydney, Croom

Helm, 1987, p. 124-127.

Ward. R., Islamic Metalwork, Londres, The

British Museum, 1993.

West D. R., Some Cults of Greek Goddesses

and Female Deamons of Oriental Origin,

Darmstadt, Butzon & Bercker Kevalaer,

1995.

West E. W., Pahlavi texts, Bundahi‡n-Bahman

Ya‡t, vol. V, Delhi, Unesco, 1987.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 23-58    Anna Caiozzo
La représentation d’al-Mirrīḫ et d’al-Zuḥal, planètes maléfiques et apotropaia.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



