MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 37 (2003), p. 355-381
Stéphane Pradines

Le mihrab swabhili: I’évolution d’'une architecture islamique en Afrique
subsaharienne.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Stéphane PRADINES

3

Le mihrab swalhili:
I'évolution d’une architecture
islamique en Afrique subsaharienne

A-SWAHILI, ou ceux du rivage, désigne les habitants de la cdte d’Afrique orientale,

entre 38° et 50° de longitude est, 11° de latitude nord et 25° de latitude sud.

La cote orientale bénéficie de vents de mousson qui soufflent d’avril a aoit dans
un sens, puis changent d’orientation de décembre a mars. Ce systeme cyclique permettait
aux bateaux arabes et indiens d’aborder facilement les cdtes africaines puis de repartir vers
leur point d’origine tout aussi aisément. Mogadiscio, en Somalie, forme la limite nord de
I’aire culturelle swahilie. La portion de cbte entre cette cité et 1’archipel de Lamu est
surnommée le Bénadir, mot arabo-persan signifiant la cdre des ports. La limite sud de la
culture swahilie correspond a la baie de Sofala du Mozambique actuel. C’est dans cette
région que les islamisés venaient chercher 'or dont ils avaient besoin. A I’époque médié-
vale, les géographes arabes divisaient la cdte africaine en quatre régions: les navigateurs
touchaient d’abord le pays des barbares ou Bildd al-Barbar, venait ensuite le pays des Zandj
ou Bildd al-Zandj, situé entre le fleuve somalien Shebele et 1'ile de Zanzibar!, puis ils
arrivaient au pays de Sofala, Bildd al-Sufdla, zone comprise entre les embouchures du Zam-
béze et du Limpopo, appelée aussi I'or de Sofala ou Sufdla al-dhahab, enfin certains marins
allaient jusqu’au mystérieux pays des Wik-wdk, la grande ile de Madagascar.

Lors d’un colloque sur le theme du mihrab tenu a Paris en 1980, la partie occidentale de
I’océan Indien n’a pas été considérée et fera donc 1’objet de la présente contribution 2. Comme
dans les autres pays islamiques, le mihrab — ici orienté au nord — concentre 1’essentiel du
décor de la mosquée. Les mihrabs swahilis posseédent un style qui leur est propre, tant au
niveau architectural que dans I’ornementation. En 1966, 1’ouvrage de Peter Garlake, The Early
Islamic Architecture of the East African Coast, a marqué une étape décisive dans 1’étude de

! Ce toponyme vient de Zandj al-barr, la terre des Zandj. Voir Brill, 1988, 180 p. Mon article est issu d'une communication
G.S.P. Freeman-Grenville, The East African Coast (Select Documents présentée au xi° congrés de I'Afemam, le vendredi 3 juillet
from the First to the Earlier Nineteenth Century), Oxford, Claren- 1998 dans le cadre d'un colloque-table ronde intitulé «Unité
don Press, 1962, p.29. et diversité des sociétés et des cultures musulmanes», animé
2 A. Papadopoulo (dir.), Le mihrab dans l'architecture et la religion par Thierry Bianquis et Pierre Guichard.
musulmanes. Actes du Colloque international de 1980, Paris, 355

Annales islamologiques 37—2003

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

STEPHANE PRADINES

I’architecture swahilie. Peter Garlake réalisa un inventaire systématique de toutes les ruines
des cdtes tanzanienne, kenyane et somalienne. Il fut le premier a affirmer le caractere autoch-
tone de I’architecture swabhilie et présenta une évolution simplifiée de la forme des mihrabs
swabhilis, divisés en quatre groupes: préclassique, classique, néo-classique et maniériste 3. J’ai
choisi d’analyser les 48 mihrabs les plus représentatifs et les mieux conservés sur un corpus
de 70 mihrabs relevés en plan et en élévation par Peter Garlake. Mon étude chronologique des
mihrdbs swahilis est fondée sur des €léments architecturaux et décoratifs. L’intérét de cette
analyse réside dans son approche globale de I’aire culturelle swahilie (fig. 1 et 2); les mihrabs
y sont décrits par des criteres qualitatifs, I’analyse des critéres métriques n’ayant pas donné de
résultats significatifs. Le choix des variables devait avoir une valeur chronologique et les
criteres trop généraux furent éliminés car ils faussaient la sériation dans le temps. Les 9
criteres retenus portent sur les formes de décorations et les techniques architecturales: niches
dans les montants, paroi interne a arcature, moulures cordées, céramiques insérées, arc brisé
simple, arc trilobé, minbar en niche, paroi interne cannelée et décors de stuc; ces criteres
énumérés sont codés de A a I (fig. 3). Les résultats de cette typo-chronologie permettent
d’identifier 8 styles de mihrabs que j’ai associés a un modele éponyme (fig. 4 et 5). Les
groupes de mihrabs identifiés ont été datés par la stratigraphie des fouilles archéologiques et
par I’étude d’inscriptions datées, quand elles faisaient partie de 1’unité stylistique du batiment.

L’islamisation de la cote

Selon le Kitab al-Zandj et les chroniques de Pate 4, I'islamisation de la cdte swahilie
remonterait au VII° siecle. En 696, le calife ‘Abd al-Malik b. Marwan aurait envoyé des
Syriens construire 35 villes sur les rivages africains. Mais les annales d’Oman, écrites au
sébut du XI siecle, relatent des faits certainement plus proches de la réalité °: les freres
Sulayman et Sa“id auraient quitté Oman avec leurs proches pour se réfugier en Afrique lors
de la conquéte de leur pays par ‘Abd al-Malik en 692. Cette migration forcée démontre
que I’Afrique fut un lieu de refuge des minorités religieuses persécutées des le VII® siecle.

Jodo de Barros ©

nous apprend qu’une secte chiite, peut-étre karmate, quitte le port d’Al-
Hasa et fonde les cités de Mogadiscio, Barawa, Merka et Zanzibar entre 887 et 924.

Les Zaydites constituent un deuxieme groupe chiite persécuté par les Abbassides qui
s’exile vers la mer Rouge et les cotes africaines. Ils sont repérés a Pate en 7607 et au

Yémen au X¢ siecle, ol ils forment une communauté encore active de nos jours 8. Jodo de

3 p. Garlake, The Early Islamic Architecture of the East African Coast, 7). S. Trimingham, Islam in East Africa, Oxford, Clarendon Press,
Nairobi, Biea, 1966, p.59-75 et 116. 1964, 198 p. et M. Horton, Shanga. The Archaeology of a Muslim
* Les Swahilis possédaient des archives - nyaraka - les chroni- Trading Community on the Coast of East Africa. Londres, Biea,
ques des grandes cités-Etats de la cote, les plus renommées 1996, p.422-423.
étant les chroniques de Kilwa, éditées partiellement par J. de 8 R. Pouwels, «The East African Coast, c. 780 to 1900 C.E.»,
Barros en 1552 et les chroniques de Pate, transcrites par le The History of Islam in Africa, N. Levtzion et R. Pouwels (ed.),
capitaine Stigand entre 1890 et 1903. Oxford, James Currey, 2000, p. 256.

5 A. G. Mathew, «Songo Mnara», TNR, 1959, n°53, p. 102.
6. de Barros, Decadas Da Asia, dos feitos gie os Portuguezes fizeram
356 no descubrimento, e conquista dos mares, e terras do Oriente, 1552.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

LE MIHRAB SWAHILI: L’EVOLUTION D'UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

Barros parle aussi de cette vague de migrants zaydites qui se seraient adaptés aux us et
coutumes des autochtones; les Shirdzi, qui arrivent a Kilwa en 957, trouvent une mosquée
qui-était peut étre zaydite °. A la fin du X¢ siécle, les Shirdzi développent le chiisme sur les
cotes africaines ' et introduisent une architecture élaborée avec des mihribs aux arcatures
trilobées et des inscriptions coufiques finement sculptées, tel Kizimkazi ou Tumbatu !l
L’architecture shirazi présente des affinités stylistiques avec des tombes et des mihrabs du
Nord-Ouest de 1’Inde qui abritait plusieurs foyers de marchands ismaéliens, notamment dans
le delta du Sind, dans les golfes de Kutch et de Cambay, au Gujerat '°.

Les Ibadites, chassés du golfe Persique et d’Arabie du Sud, forment une autre communauté
chiite réfugiée en Afrique '3. Ainsi, en 1224, YAqt relate que les dirigeants de Pemba étaient
des chiites émigrés de Kiifa. Les chroniques de Kilwa précisent que deux fréres professaient
cette doctrine dans la cité en 1116 et, selon Marc Horton, la grande mosquée de Ras
Mkumbuu, a Pemba, était peut-étre un édifice ibadite '4.

Pendant les premiers siccles de I’hégire, la cote swahilie n’est que faiblement islamisée,
malgré I’arrivée de réfugiés politiques et de minorités religieuses. Au X° siecle, Ibn Hawkal
et al-Masudi précisent que les Zandj adoraient de nombreux dieux et des idoles °. Au XII°
siecle, la situation n’a guere évoluée et al-Idrisi déclare que la plupart des villes zandj étaient
paiennes et que les habitants de Barawa vénéraient des pierres dressées '°. Un changement
se produit au XII® siecle, lorsque Yaqat décrit de nombreuses communautés musulmanes

installées sur les rivages africains.

En 1331, Ibn Battiita rencontre des Shaféites sur toute la cote 7. La généralisation du

N

sunnisme sur la cOte orientale serait a imputer aux contacts avec les commercants du

Hadramaout !3. Les habitants de Kilwa se sont convertis au sunnisme au XIII® siécle avec

I’avénement de la dynastie mahdali, de confession shaféite !° et d’aprés Ibn al-Mujawir, une

©

J. de Barros, Decade 1, livre VII in Freeman-Grenville, 1962,

p.32 et 81.

19 M. Horton, op. cit., p.423-425.

''La stéle funéraire somalienne de Barawa, datée de 1105, peut
étre intégrée a cette école architecturale (S. Pradines, «Le
mihrab swahili: évolution locale et influences du monde
arabe», xi° congrés de I'Afemam, 1998).

12 En 1504, les communautés indiennes de Mombasa étaient a
majorité des Ismaéliens venus du Guijerat. Ces Indiens bohra
appartenaient a une branche nizarite, dite musta‘lite. Les Gujerati
musulmans deviennent minoritaires avec la domination portu-
gaise de l'océan Indien. Les Khoja et les Bohra reprennent les
rénes du commerce maritime avec l'indépendance du sultanat
d’'Oman et réintroduisent le schisme ismaélien en Afrique en-
tre le xvi© et le xix® siécle, mais celui-ci n'aura pas de véritable
impact sur une cote définitivement convertie au sunnisme. Sur
les mihrabs indiens, on consultera A. Nabi Khan, «Introduc-
tion et propagation du mihrab dans l'architecture islamique du
Pakistan», Le mihrdb dans larchitecture et la religion musulmanes,
Leiden, Brill, 1988, p. 158-159.

13 Les Ibadites forment une section modérée du mouvement

kharijite. Les Ibadites omanais reviennent en Afrique en 1836,

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines

sous le sultanat de Zanzibar, bien tolérés par les sunnites, ils
restérent néanmoins minoritaires. (A. Sheriff, «Mosques,
Merchants and Landowners in Zanzibar Stone Town», The
History and Conservation of Zanzibar Stone Town, Sheriff A. (ed.),
Nairobi, James Currey, 1995, p.46-66).

'* M. Horton, op. cit., p.421-422.

'S Ibn Hawkal, Kitab al-masalik wa [-mamalik, 356/967 in
A. G. Mathew, «The East African Coast until the Coming of the
Portuguese», History of East Africa, Oliver R. et Mathew G. (ed.),
Oxford, Clarendon Press, 1963, vol. 1, p. 105.

16 G.S.P. Freeman-Grenville, The East African Coast (Select Documents
from the First to the Earlier Nineteenth Century), Oxford, Claren-
don Press, 1962, p.4l.

"7 Ibn Battata, Voyages d'lbn Battuta [Tuhfat al-nuzzar fi ghard'ib
al-amsar wa-'adjd’ib al-asfar, 756/1357], trad. C. Defremery et
B. Sanguinetti, Paris, Imprimerie nationale, 1949 (1 éd. 1853),
vol. 2: 465 p.

'8 M. Horton, op. cit., p.427.

9 A. Sheriff, «Le peuplement et I'islamisation», Zanzibar
aujourd’hui, Le Cour Grandmaison C. et Crozon A. (dir)), Paris:
Karthala-IFRA, 1998, p.27.

357


http://www.tcpdf.org

STEPHANE PRADINES

école professait cette doctrine a Kilwa 2. A partir du x1ve siécle, tous les groupes chiites
semblent avoir été absorbés par les sunnites shaféites ?!. Six siecles ont donc été néces-
saires pour aboutir a une islamisation compléte de la cote; cette islamisation reste intimement
liée a l'utilisation de I’arabe comme langue véhiculaire pour les transactions commerciales.
L’islam swabhili, tolérant et syncrétique, s’est donc imposé en douceur par I’intermédiaire
de petits groupes de marchands et de réfugiés politiques arabo-persans.

Les mosquées swalhilies

L’étude des premieres mosquées swahilies repose, pour I’instant, sur les fouilles archéo-
logiques de Mark Horton dans 1’archipel de Lamu et sur nos propres recherches a Gedi au
Kenya 2. Horton a fouillé la grande mosquée de Shanga datée du XIV® siecle dans son état
final, mais qui aurait été fondée au 1X¢ siecle 2. Entre 1015 et 1035, la mosquée de Shanga
est reconstruite avec des murs constitués d’un parement de blocs en corail marin. C’est au
cours du XI°¢ siecle que les batisseurs swabhilis adoptent le corail pour la construction de
leurs mosquées 2*. Ce matériau est utilisé pour la confection des murs jusqu’au XII® siecle.
Son extraction étant peu aisée, il sera ensuite réservé aux sculptures fines des pourtours des
mihrdbs. Le corail de mer est remplacé par le calcaire corallien a partir du XII® siecle.
Cette roche fossile forme le substrat géologique de tout le littoral de la cote orientale. Les
blocs sont exploités dans des carrieres a ciel ouvert, non loin du lieu de construction. Les
premiers batiments sont montés avec un appareil régulier lié avec de la chaux. A la fin du
XIv® siecle, les mosquées en pierre se généralisent et finissent par atteindre des dimensions
importantes, comme la grande mosquée de Gedi qui mesure 26 m de long. A partir de cette
période, les murs des édifices sont érigés a 1’aide d’un coffrage de moellons irréguliers noyés
dans du mortier de chaux .

Selon les traditions orales de nombreuses cités swabhilies, les premieres mosquées en pierre
sont associées aux Shirdzis. Ces mosquées posseédent une orientation nord-nord-ouest au lieu
d’étre tournées plein nord vers La Mecque. Mark Horton pensait que 1’orientation nord-
nord-ouest de la mosquée primitive de Shanga était due a un manque de connaissances
géographiques de la part des batisseurs 2°. Mais son hypothése n’était basée que sur 1’exemple

358

Anlsl 37 (2003), p. 355-381

20 J.-C. Wilkinson, «Oman and East Africa: New Light on Early

Kilwa History from the Omani Sources», IJAHS, 1981, vol.14-
2, p.272-304.

Sheriff, op. cit., p.29.

M. Horton, «Primitive Islam and Architecture in East Africa»,
Mugarnas, 1991, n°8, Leiden, Brill, p.103-116; S. Pradines,
«Nouvelles recherches archéologiques sur le site de Gedi
(Kenya, mission de juillet-aotit 1999)», Nyame Akuma, 2000,
n° 53, University of Alberta, Bulletin of the Society of Africanist
Archaeologists, p.22-28 et S. Pradines, «Une mosquée du xi®
siécle & Gede (Kenya, mission de juillet-aolit 2001)», Nyame
Akuma, 2001, n° 56, University of Alberta, Bulletin of the Society
of Africanist Archaeologists, p.23-28.

Stéphane Pradines

2 Les trois premiéres structures, datées de 750 & 790, sont
soumises a controverse et ne sont peut-étre pas des mosquées
mais les restes d'une unité domestique. Selon les datations '*C
de M. Horton, la premiére mosquée de Shanga remonte a 825
de notre ére.

2 M. Horton, 1991; H. Wright, «Early Islam (Oceanic Trade and
Town Development on Nzwani: the Comorian Archipelago in
the xith- xvth Centuries A.D)», Azania, 1992, n°27, p.81-128,
et le mihrab daté de Kizimkazi.

35S, Pradines, 2000, p.22.

26 M. Horton, 1996, p. 229.


http://www.tcpdf.org

LE MIHRAB SWAHILI: L’EVOLUTION D'UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

de Shanga, nous avons maintenant recensé deux autres cas similaires: les grandes mosquées
de Gedi et de Manda, toutes les deux orientées comme Shanga. En fait, les batisseurs étaient
certainement d’une origine ethnique et d’une confession différente, puisque ’on passe au
XI1ve siecle, de chiites venus des rivages du golfe Persique et de 1'Inde a des sunnites
essentiellement hadramfs.

Les mosquées swabhilies ont une salle de priere rectangulaire flanquée d’ailes latérales
étroites, faisant généralement un tiers de la largeur de la salle centrale (fig. 6). Ces mosquées
n’ont pas de tour-minaret et sont bordées d’une petite cour ou se pratiquent les ablutions.
Certaines mosquées comportent une rangée centrale de piliers placée face au mihrab. La
niche du mihrab n’est pas intégrée dans le mur et forme une protubérance quadrangulaire a
Iextérieur de la mosquée. Les plans des mosquées swahilies ont de nombreuses ressem-
blances avec leurs homologues d’Arabie du Sud, notamment des rivages de 1’Hadramaout
et de ’Oman ?’. Seules deux mosquées se démarquent considérablement du modele swahili
et peuvent étre reliées a des traditions étrangeres: il s’agit de la grande mosquée de Fakhr
al-Din a Mogadiscio, en Somalie et de la grande mosquée de Kilwa, en Tanzanie.

En 1224, Yaqit constate que Mogadiscio est la ville la plus importante de la cote. Cette
croissance entraine de profonds remaniements de la cité, notamment par la création d’un
nouveau centre urbain ?® et la construction de la mosquée de Fakhr al-Din dans la partie
orientale du quartier d’Omar Wani. L’édifice religieux, de plan carré, est doté d’une salle
de priere encadrée par deux chambres latérales est-ouest (fig. 7). La salle s’ouvre sur une
petite cour intérieure avec un portique surmonté d’une voite polygonale a pans plats. Trois
portes au sud de la cour donnent sur la rue; deux des portes sont surmontées de trois bosses
coniques décorées de fines cannelures. Le pourtour de la porte principale est décoré de
plaques en marbre blanc sculptées de motifs floraux et calligraphiques 2. Une plaque en
marbre avec un bas-relief est insérée dans la niche du mihrdb et représente une lampe de
mosquée suspendue par une chaine qui pend du sommet d’une arche a six lobes. Au-dessus
de cette dernicre, une tuile glacurée ornée d’un mihrdb recticurviligne porte une inscription
au nom de Hajji ibn Mohammed ibn Abdallah *°, datée de 1269. Or, c’est précisément cette
année-la qu’Abu Bakr b. Fakhr al-Din fonde un sultanat ayant pour sicge Mogadiscio.
L’incrustation de céramique dans les mihrabs et 'utilisation de voflites coniques dans les
mosquées de Fakhr al-Din, Mwana et Ungwana sont des traditions décoratives qui
s’implantent en Afrique orientale entre le XIII® et le XIVv® siecle. Nous pensons qu’il s’agit
d’un phénomene développé par des Seldjoukides venus du golfe Persique a la demande des

2P, Costa, Historic Mosques and Shrines of Oman, BAR 938, 2001,

2

2

8

°

Anlsl 37 (2003), p. 355-381

Archaeopress, Oxford, p.223.

S. Pradines, Fortifications et urbanisation swahili, BAR, Cambridge
Monographs in African Archaeology, Archaeopress, a paraitre.
Ces dalles de marbre blanc finement sculptées étaient fabri-
quées et exportées du Gujarat. Outre celle de Mogadiscio, deux
autres plaques ont été recensées, I'une dans un mausolée des
sultans de Kilwa en Tanzanie, et l'autre a Kingany a Mada-
gascar (S. Pradines, «Larchéologie swahilie et la collection

Stéphane Pradines

Révoil au musée de 'Homme (Paris)», Mvita, 1999, Nairobi:
Regional Centre for Archaeology National Museums of Kenya,
p.23-26, et E. Lambourn, «The Decoration of the Fakhr al-Din
Mosque in Mogadishu and Other Pieces of Gujerati Marble
Carving on the East African Coast», Azania, 1999, n°34, p. 71
et 77).

30 Cependant la tradition précise que la mosquée a été fondée
par Abu Bakr bin Fakhr al-Din.

359


http://www.tcpdf.org

STEPHANE PRADINES

sultans de Mogadiscio. Les premieres coupoles d’Afrique orientale sont les plus sophistiquées ;
en effet la coupole polygonale a pans plats de la mosquée de Fakhr al-Din est constituée
de pierres de taille admirablement ajustées. Cette forme architecturale rappelle les édifices
religieux d’Anatolie seldjoukide, notamment la mosquée de Divrigi, datée de 1228.

En Tanzanie, la grande mosquée de Kilwa est érigée entre 1131 et 11703'. Son plan
initial ne différe pas du modele swahili que nous avons décrit précédemment, il s’agit d’un
rectangle de 11,8 m sur 7,8 m (fig. 8). Par ailleurs, toutes les mosquées du XII° siecle, dites
shirdzi, semblent avoir les mémes proportions 32, ainsi la mosquée de Shanga forme un
rectangle de 10,28 m sur 7,23m. Les chroniques de Kilwa indiquent que la grande mosquée
est agrandie vers le sud en 1302 et qu’une grande coupole est ajoutée sur le coté oriental 33.
Cette rénovation correspond a un changement de dynastie, Kilwa étant maintenant dirigée
par les Mahdali. L’extension sud s’écroule en 1331, a cause d’un tremblement de terre.
Entre 1421 et 1442, Sulayman ibn Mohammed fait restaurer 1’édifice et couvrir de domes
toute la zone sud sur le modele de la grande coupole 3*. La multiplication des domes et
leur organisation en alternance avec des volites en berceaux n’est pas sans rappeler les
mosquées indiennes tughlugs du X1ve® siecle ou des édifices bahmanides plus tardifs, du xXv¢
siecle 3, ce qui laisserait penser que les architectes de la grande mosquée de Kilwa étaient

originaires du Deccan 3.

L’évolution des mihrabs swabhilis

Le groupe I ou style de Kizimkazi

Un soubassement quadrangulaire en moellons de corail marin indique la présence d’un
mihrdb maconné a Shanga dés le X1° sicle *’, cependant, les plus anciens mihrabs swahilis
connus, encore en élévation, remontent au XII° siecle. Le mihrab du groupe 1 est assez bien
déterminé morphologiquement par une niche avec des arcatures surmontées d’une frise de
motifs géométriques, de petites niches aveugles ou de mihradbs miniatures comme a
Kizimkazi, Tumbatu, Kisimani Mafia et Songo Mnara (fig. 9 et 10). L’entrée de la niche
est encadrée par des colonnes engagées, parfois elle est surmontée d’une demi-coupole can-

360

Anlsl 37 (2003), p. 355-381

he}

)

N. Chittick, Kilwa, an Islamic Trading City on the East African
Coast, Nairobi, Biea, 1974, 2 vols, 514 p. et Freeman-Gren-
ville, 1962, p. 122-125.

La mosquée que nous avons trouvée sous la grande mosquée
de Gedi a aussi une taille similaire, sa création remonte au
début du xu° siécle.

Cela est attesté par les chroniques de Kilwa et les fouilles de
N. Chittick, 1974, p. 65-66. Certains auteurs ont li¢ la fabrica-
tion de coupoles hémisphériques d'Afrique orientale a I'Inde
de la période bahmanide. Selon J. Gray, la grande mosquée
de Kilwa est a rapprocher de la mosquée de Gulbarga dans

Stéphane Pradines

le Deccan, datée de 1358-1377. J. Gray, «The Wadebuli and
the Wadiba», TNR, 1954, n°36, Dar-es-Salaam, Government
Printer, p.22-42.

34 Consulter J. de Barros, 1552, et N. Chittick, 1974.

35 R. Lewcock, «Architectural Connections Between Africa and
Parts of the Indian Ocean Littoral», AARP, 1976, n°9, p. 13-23.

36 D'aprés les Portugais, des communautés indiennes sont implan-
tées sur toute la cote orientale, des marchands gujeratis sont
observés & Mombasa en 1504 et on trouve un magon indien
travaillant a Fort Jésus en 1593.

37 Horton, 1996, p.203-208.


http://www.tcpdf.org

LE MIHRAB SWAHILI: L’EVOLUTION D'UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

nelée. Ce groupe prend naissance au XII® et persiste jusqu’au XIV¢ siecle 38. Ce type de mihrab
est situé au sud de la cdte orientale, autour des iles de Zanzibar et Mafia, ainsi qu’a Mada-
gascar avec la mosquée de Nosy Manja %.

Le mihrab de Kizimkazi, sur I’ile de Zanzibar, est orné d’inscriptions coufiques gravées
dans le cadre, les montants et I'intérieur de la niche. Ces inscriptions furent citées par Pearce
en 1920, puis étudiées par Flury en 1922 0. Le texte a droite du mihrab est un passage du
Coran qui porte la date de 1107. Les montants du mihrab sont décorés de colonnettes tor-
ses engagées. Le site de Tumbatu, au nord de I'flle de Zanzibar, possede un mihrab retrouvé
dans un contexte stratigraphique du début du XIv® sic¢cle, mais la mosquée remonte au XII°
siecle 4. Le mihrab restitué a une structure composée d’une arche trilobée avec trois vous-
sures, des chapiteaux supportés par trois pilastres polygonaux et une colonnette torsadée.
La niche est décorée de cannelures, de motifs en arétes de poisson et d’inscriptions en
coufique fleuri qui courent au niveau des chapiteaux et a l’intérieur de 1’abside. Cinq ni-
ches trilobées surmontent 1’épigraphe dans la niche 4. La grande mosquée de Songo Mnara
a un mihrab encadré de moulures gravées en arétes de poisson et d’un arc trilobé. La niche
est ornée d’une arcature de douze niches surmontée d’une frise représentant des mihrabs
miniatures découpés finement dans des éléments en pierre de corail. Elle est couverte d’une
voiite en cul-de-four cannelée. Cette mosquée remonte au XII° siecle . Kisimani Mafia est
un site qui compte trois ruines de mosquées. De la premieére mosquée, il ne reste que le
mihrab dont les murs de la niche sont rythmés par onze arcatures surmontées d’une frise
de ronds et de petits lobes. La deuxieme mosquée est un batiment de 9,25 m sur 7,25m. Le
mihrdb est composé d’une abside a redans surmontée d’une frise en platre. Les pieces de
monnaies découvertes dans cinq sols en platre, permettent de dater 1’édifice de 1240-1290 #4.

Le mihrdb du groupe 1 disparait brutalement au XIv® siecle, car il exigeait une grande
technicité et ne correspondait plus a la demande des mouvements religieux sunnites qui vont
lui succéder. Ce type fera une timide réapparition au XIX® siecle, avec les mihrdbs du groupe
8 comme Kisikimto.

3 La représentation sur plaques, de 0,66 cm de large et de 1,50 and Monumental Inscriptions», Siraf, 1985, n° 15, The British

a 1,60m de haut, du mihrdb de type 1 a été reconnue par Institute of Persian Studies, p. 84-85.
Monik Kervran dans une mosquée ‘uylinide de Bahrain, datée I Horton, 1992, p.7.
de la premiere moitié du xu® siécle (M. Kervran, «La mosquée 42 Tous ces éléments architecturaux, taillés dans du corail de mer,

al-Khamis & Bahrain: son histoire et ses inscriptions», Archisl, rappellent Kizimkazi. Dés lors, Mark Horton a proposé que

1990, ne 1, Paris, Maisonneuve et Larose, p.31-45 et 48-49). l'arche de Kizimkazi soit une piéce originale de la mosquée

Le systeme des plaques-mihrabs avec des caractéres coufiques, du xu® siécle et non pas une restauration de 1772 (C. Clark

se retrouve aussi dans les réaménagements fatimides de la et M.Horton, Zanzibar Archaeological Survey 1984/85, Zanzibar,

mosquée d'Ibn Talln au Caire. Report for the Ministry of Information, Culture and Sport, 1985,
39 Voir P. Vérin, Les échelles anciennes du commerce sur les cotes non publié, 79 p. et 1992, p.7).

nord de Madagascar, thése, université de Lille 11l, 1975, p.543-  ** A. Mathew, «Songo Mnara», TNR, 1959, n°53, p. 155-160.
544. C. Poirier, «Terre d'islam en mer malgache», bulletin de * G.S.P. Freeman-Grenville, The Medieval History of the Coast of

['Académie malgache, 1954, numéro spécial, Tananarive, Impri- Tanganyika (with special reference to recent archaeological
merie officielle, p.71-116. discoveries), Londres: Oxford University Press, 1962, 238 p.
40'S. Flury, «The Kufic Inscriptions of Kizimkazi Mosque, Zanzi-
bar, 1107 A.D.», JRAS, 1922, p.257-264. N. Lowick, «The Coins ﬂ

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

STEPHANE PRADINES

Le groupe 2 ou style de Tongoni

Le mihrab du groupe 2 ou style de Tongoni apparait au début du XIII® siecle. Contrairement
a son prédécesseur, ce type de mihrdb tres austére ne possede pas de décoration incisée ou
sculptée. L’entrée de la niche est surmontée d’une arche brisée reposant sur deux a trois
moulures qui flanquent les cotés de la niche. L’encadrement rectangulaire saillant n’est pas
décoré ; parfois deux niches encadrent I’ouverture du mihrdb comme & Tongoni, daté par une
inscription de 1214 ou Ras Mkumbuu occupé de 1200 a 1300. L’abside du mihrab, de plan
semi-circulaire ou en demi-cercle brisé, a une profondeur moyenne de 1,25 m et projette un
édicule carré a I’extérieur de la mosquée. La niche est surmontée d’une vofite en cul-de-four.
Ce type de mihrab, assez simple, se retrouve dans certaines petites mosquées jusqu’a 1’arrivée
des Portugais, comme a Jumba au X1v® siccle et Takwa au XVv¢ siecle (fig. 11).

Le groupe 3 ou style de Mogadiscio

C’est 2 la fin du XI® siécle qu’apparaissent les mihrabs du groupe 3. A cette époque, la
ville de Mogadiscio connait une grande prospérité économique, résultant de 1’expansion du
commerce maritime. Deux mosquées de Mogadiscio sont datées par des inscriptions du XIII®
siecle, cela est révélateur de la vitalité architecturale de la cité a cette époque: la mosquée
d’Arba Rukun, située dans le quartier d’Omar Wani, posséde une qgibla avec une inscription
de 1268 et dédicacée au nom du fondateur: Khusri, fils de Mohammad al-Shirdzi; et une
plaque au-dessus de I’entrée du minaret de la jamia de Mogadiscio porte une inscription de
1238, date de la fin de la dynastie ‘uyinide de Bahrain.

Le groupe 3 est caractérisé par la présence de céramiques insérées dans les tympans et par
un arc en accolade, fendu au sommet. Les mihrabs de ce type ont toujours un cadre sans
ornementation, en légere saillie et des pilastres engagés surmontés de petits chapiteaux plats;
ces pilastres se fondent parfois dans les montants par la multiplication des moulures sur les
cOtés du mihrab. Les mihrabs de Mbweni et Shengejuu sont les plus représentatifs du groupe 3
(fig. 12), que nous appelons aussi le style de Mogadiscio par référence éponyme. L’arche
swahilie n’utilise pas de clef de vofite et laisse les deux segments d’arc reposer I'un sur
I’autre. Cette technique, que certains ont qualifié maladroitement d’encorbellement, présente
une fente caractéristique au sommet de 1’arche. Cette fente est particulierement visible dans
les mihrdbs du style de Mogadiscio. Les arcs en accolade des mihrabs somaliens rappellent
d’ailleurs certains portails et fenétres d’églises éthiopiennes, datés du début du XIII® siecle 4.

362

% Lors d'une mission en Ethiopie en février 2003, j'ai pu constater

que l'église Saint-Georges de Lalibela, Beta Giyorgis, posséde
des fenétres encadrées par deux moulures et surmontées d'une
arche en accolade comme les mihrabs swahilis; hélas, les liens
architecturaux entre I'Ethiopie chrétienne et la cote islamisée
n'ont toujours pas fait I'objet d'une étude approfondie. Un autre
lien de IEthiopie avec 'océan Indien et la mer Rouge est visible
a Fasil Gemb, le chateau de Fasiladas & Gondar, construit en

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines

1636. Les murs des pieces du rez-de-chaussée sont ornés de
niches aveugles avec des moulures en platre représentant des
mihrabs & arcs polylobés. Selon Hassan b. Ahmad al-Haymi,
ambassadeur yéménite & Gondar en 1648, le chateau aurait
été construit par un architecte indien; voir S. Munro-Hay,
Ethiopia, The Unknown Land. A Cultural and Historical Guide, 2002,
Tauris, Londres, p. 121.


http://www.tcpdf.org

LE MIHRAB SWAHILI: L’EVOLUTION D'UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

Le groupe 3 tire ses racines des mihrabs précédents, car les mihrabs de Kiburugeni, Tumbatu
et Kisimani Mafia forment un ensemble de transition entre les groupes 2 et 3. Les moulures se
multiplient autour de I’arche et des montants et accroissent la profondeur des mihrdbs comme
a Shengejuu. Les tympans du mihrdb de Mbweni recoivent les premieres céramiques incrustées.

Dans la mosquée de Kaole n°2, I’arche du mihrab est formée par un Y renversé, qui
est la projection des deux blocs des tympans. C’est une véritable arche a voussoirs qui
utilise pleinement les poussées verticales latérales. Ce type d’arche apparait entre la fin du
XIve et le début xve© siecle a Shengejuu, dans la jamia d’Ungwana au Kenya et a Rasini en
Somalie. L’arche en Y renversé semble originaire du Bénadir. Le mihrab somalien de Rasini
forme d’ailleurs un élément régional intermédiaire a la fin du X1v® siecle (fig. 13). Son arche
en accolade et ses bosses coniques en corail se rattachent directement au style de Mogadiscio.
Le pourtour de la niche est recouvert de plaques sculptées formant un décor exubérant de
motifs géométriques. Les chambranles sont ornés de panneaux de corail incisés. L’arche en
Y renversé surmonte plusieurs moulures d’arches en accolade. Les bosses coniques, avec
des lignes gravées qui descendent de la pointe, sont visibles au-dessus du mihrab de Rasini,
des portes de la mosquée de Fakhr al-Din, de la porte du minaret de la jamia de Mogadiscio,
mais aussi dans la mosquée de Mgangani au Kenya et au-dessus des portes du «palais» de
Somana au Mozambique “°.

Le groupe 4 ou style de Chwaka

Le commerce swahili atteint son apogée entre le milieu du XIve® siecle et la fin du xv¢
siecle; cette prospérité donne naissance a trois nouveaux types de mihrabs recouverts de
décors tres raffinés. Le mihrab du groupe 4 est caractérisé par une riche ornementation
composée de céramiques incrustées, de médaillons, de rosettes et de moulures en corail de
mer. Les décors couvrants sont de plus en plus raffinés et au XVve siecle, les céramiques
enchassées se multiplient sur les tympans, le linteau, les écoincons et 1’architrave. Parfois
ce sont des bosselages hémisphériques en corail qui remplacent les porcelaines. Les bosses
en corail hémisphériques sont caractéristiques des mihrabs du XIve® siecle. Ces demi-spheres
en relief sont gravées de motifs floraux ou géométriques dessinant d’harmonieuses arabesques,
leur diametre ne dépasse pas 10 cm. Sur le cadre, des moulures simples alternent avec des
moulures cordées ou des moulures sculptées en arétes de poisson, comme dans les mihrabs
de Takwa, de Gedi et de Chwaka (fig.15).

Au XVe¢ siecle, le mihrab de la grande mosquée de Gedi est décoré de 13 porcelaines
bleues et blanches insérées dans les tympans et dans l'intrados de 1’abside (fig. 14)%’. On
dénombre 12 céramiques qui ornent les écoincons et les pieds-droits du mihrab de la jamia

4

EY

Cette forme de décoration a Somana révéle un dynamisme 7 James Kirkman a retrouvé des porcelaines chinoises bleues et

architectural des ports du Mozambique, liés au sultanat de blanches au pied de la niche.

Mogadiscio. Voir R. T. Duarte, Northern Mozambique in the Swa-

hili World (an Archaeological Approach), 1993, Uppsala, Cbna,

p.118-119. 363

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

STEPHANE PRADINES

de Chwaka, 17 dans le mihrab de Mafui, mais c’est la mosquée de Tundwa qui détient le
record avec plus de 50 céramiques enchissées dans le mur de qibla. Cette utilisation de la
vaisselle, comme élément de décoration des giblas ou des mihrédbs, est aussi reconnue en
Oman dans la mosquée Shawadhna de Nizwa, datée de 1530 et ornée d’incrustations de
coupes de porcelaines bleues et blanches 3.

Le groupe 5 ou style de Mnarani

Le mihrab du groupe 5 est orné, lui aussi, de bosses et de moulures en corail marin,
ainsi que de céramiques incrustées (fig. 16 et 17). Sa particularité vient de son abside ryth-
mée par des moulures en platre de section triangulaire; sa volte en cul-de-four est aussi
striée de cannelures. Le cadre saillant est un peu plus grand qu’a la période précédente, il
est a Ungwana n° 2, de 3,3 sur 2,85 m, avec une profondeur d’abside de 1,65 m. Le sol de
la niche est souvent surélevé par rapport au sol de la salle de priere. Ce groupe, daté entre
le xX1ve et le XV© siecle, est représenté par les mihrdbs des mosquées de Sima, Domoni,
Jemadari, Mafui et des grandes mosquées de Kilwa et Mnarani.

La mosquée Mkiri wa Shirdzi est située dans la ville de Domoni, sur I’fle d’Anjouan
(Comores). Les fouilles d’Henri Wright ont permis de dater cette mosquée de la fin du
XI1ve siecle 4. Le mihrab est doté d’un arc en plein cintre, encadré d’arcs en accolade et
surmonté de quatre ouvertures découpées finement entre les deux, des sortes d’occulis.
L’architrave et le linteau sont constitués de panneaux rectangulaires renfoncés et séparés
par des segments de moulures cordées. Chaque panneau est une plaque de corail gravée
d’entrelacs géométriques de deux sortes. Les tympans sont renfoncés, mais non ornés, sauf
dans la partie qui encadre les arcs en accolade, ou I'on trouve des segments de moulures
cordées. Les montants qui encadrent I’entrée de la niche sont décorés de moulures cordées
et de listeaux. Au-dessus des chapiteaux engagés, des assises claires contiennent des pla-
ques de corail imbriquées. Ces plaques sont décorées des mémes motifs géométriques que
I’architrave et forment une frise qui court a l’intérieur de l’abside qui fait 1,65 m de
profondeur et 97 cm de large. Sous la frise, la paroi est rythmée par des listeaux avec une
moulure cordée 2 intervalle régulier. La voite est en cul-de-four cannelée >°.

Enfin, le mihrdb de Mnarani de Kilifi est le plus représentatif du groupe 5. Il est surmonté
d’un arc brisé avec cinq voussures °!, des tympans ornés de bosses en corail, dans lesquelles
sont gravées des croix, des volutes et des motifs végétaux. Des pilastres & chapiteaux
soutiennent I’arche. Les murs de la niche sont complétement cannelés comme la voiite en

8 M. Kervran, 1996, p.126-127. écoingons ornés de motifs circulaires et géométrico-floraux

# H. Wright, «Early Islam (Oceanic Trade and Town Development (M. Kervran, «Mihrab omanais du xvi¢ siécle: un curieux exem-
on Nzwani: the Comorian Archipelago in the xith-xvth ple de conservatisme de lart du stuc iranien des époques
Centuries A.D.)», Azania, 1992, n°27, p.81-128. seldjoukide et mongole», Archisl, 1996, n°6, p.121).

0 La grande mosquée omanaise de Bahla, datée de 1494, pos-  °']. Kirkman, Men and Monuments on the East African Coast, Lon-
séde un type de mihrdb similaire avec une niche dres, Lutterworth Press, 1964, 224 p.

ﬁ semi-circulaire, une volte en cul-de-four nervuré et des

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

LE MIHRAB SWAHILI: L’EVOLUTION D'UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

cul-de-four. Des versets du Coran en caracteres naskhi sont sculptés sur I’architrave, les
montants du mihrab et le long de I’arche 2. Ces panneaux sont encadrés de motifs cordés
sculptés dans des briquettes de corail marin.

Le groupe 6 ou style de Tundwa

Ce groupe mineur possede des éléments décoratifs des types 4 et 5 et date de la méme
période. La particularité de ce type de mihrdb réside dans la forme de son arcature, en
ogive ou en arc en plein cintre, comme a Tundwa, Kilindini de Mombasa, Msuka Mjini,
Kilwa n°4 et Ungwana n°2.

Le groupe 7 ou style de Lamu

La présence portugaise dans I’océan Indien marque un ralentissement de I’activité archi-
tecturale des Swahilis et peu de mosquées sont construites entre 1498 et 1698. Au XVvII®
siecle, les mosquées adoptent un plan général carré, avec une salle de priere plus ramassée
sur elle-méme comme a Kisikimto, Bwana Tamu dans la ville de Pate, ou encore a Chole
sur I'ile de Mafia. Le plafond est soutenu par deux a trois rangées de larges piliers
octogonaux, comme a Shala Fatani sur I'lle de Faza. Les piliers sont reliés entre eux par
des arches surhaussées et massives qui remplacent définitivement I’emploi de poutres
maitresses, comme dans les mosquées du fort de Siyu, Chole ou Kisikimto.

Le groupe 7 est caractérisé par l'utilisation généralisée du platre dans 1’ornementation
des mihrabs et ’adoption de I’arche trilobée >3. La répartition des mihrabs de type 7 est en
relation avec 1’émergence d’une nouvelle force politique dans ’archipel Lamu *: la cité de
Pate qui s’oppose a la domination portugaise de Mombasa. Le mihrab du groupe 7 est défini
a partir du groupe de mosquées de I’archipel Lamu et particulierement celles des villes de
Siyu, Faza, Pate et Lamu (fig. 18). Les tympans du mihrdb sont toujours décorés de
céramiques incrustées comme a Pate. Les bosses en platre tendent a remplacer le corail. Le
cadre du mihrab est fréquemment orné de panneaux en platre aux motifs géométriques incisés.
Ce décor couvrant et complexe n’a pas la qualité de représentation des panneaux du XIv¢
siecle. Les pilastres sont absents a I’entrée de 1’abside du mihrdb, ils sont supplantés par
un bloc de montants décoré de panneaux comme dans la jamia de Siyu. L’intérieur de 1’ab-
side est rythmé de moulures en platre a section triangulaire; la vofite en cul-de-four est
aussi striée de cannelures sur sa surface interne.

52.G. S. P. Freeman-Grenville et B. Martin (1973) ont établi un African Arts, 1973, n°6-2, Los Angeles, University of California,
corpus des inscriptions arabes qui se consacre a I'ensemble p. 46-49.
de laire culturelle swahilie, de la Somalie aux Comores. Ce 54 Au xx¢ siécle, P. Lienhardt constate l'influence culturelle de la
travail compléte un catalogue d'inscriptions somaliennes, réédité ville de Lamu a travers sa madrasa, Ribat al-Riyadah, qui attire,
par B. Martin en 1968. a lanniversaire du Prophete, des visiteurs venus des cotes de
53], de V. Allen, «Swahili Architecture in the Later Middle Ages», Somalie, de Mombasa, et méme de Zanzibar et Pemba
African Arts, 1974, n°7-2, Los Angeles, University of California, (P. Lienhardt et D. Phil, «The Mosque College of Lamu and
p. 42-47, 66-68, 83-84, et U. Ghaidan, «Swahili Plasterwork», its Social Background», TNR, 1959, n°53, p.228-242). ﬁ

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

STEPHANE PRADINES

Les mihrabs tanzaniens de Simambaya > et d’Utondwe possédent des inscriptions datées
respectivement de 1796 et 1782, celui de N’nalalo 2 Lamu remonte a 1753 . Le mihrab
du groupe 7 ou style de Lamu se maintient du XVII® jusqu’a la fin du XVII® siecle. L’éclosion

5

de ce nouveau type architectural est aussi observée au Yémen >’ ol les mihrabs ont aussi

des arcs trilobés, parfois outrepassés et ajourés, influence des immigrés indiens 3.

Le groupe 8 ou style de Zanzibar

L’architecture swahilie connait une reprise éphémere sous le sultanat de Zanzibar au XIx©
siecle. Les mosquées de Mboamaji et Mkwaja sont représentatives de la période zanzibarite,
ce sont de petits édifices de plan carré avec un lieu d’ablution limité a la partie sud. Le
toit de la salle de priere est soutenu par de gros piliers octogonaux ou des piles reliés aux
pilastres des murs latéraux par des arcades en arc brisé. Le mur de la gibla est occupé par
trois cellules qui forment un arrangement tripartite. Le mihrdb est encadré a I’ouest par une
piece réservée a I'imam et a I’est par un minbar enclavé. Le minbar est souvent enfermé
dans une niche communiquant par une porte avec le mihrab, parfois les deux éléments
partagent la méme niche %°.

Les mihrabs du groupe 8 sont caractérisés par des arcs polylobés, festonnés, ou distor-
dus et par des décors sculptés dans le stuc ®°. L’intérieur de I’abside, de plan quadrangulaire,
est ornementé d’arcatures en stuc rappelant la tradition tanzanienne antérieure (type 1). Un
toit en pente simple couvre la structure et remplace 1’habituelle voiite en cul-de-four (fig. 19).
Par exemple, le mihrdb de Chole, sur I’lle de Mafia, a une profonde arcature de six niches
sous une frise de carrés. Le mihrdb de Kua est composé sept niches quadrangulaires domi-
nées par une frise de mihrdbs miniatures, le mihrab de la jamia de Kua a une arcature de
huit longues niches séparées par des moulures cordées verticales, le minbar a proximité,
rentre dans le mur de la gibla. Enfin le mihrdb de Kisimkimto, de plan quadrangulaire, a
une arcature de onze niches surmontée d’une frise de mihrabs miniatures. C’est un des ra-
res mihrdbs de la cote orientale africaine a posséder une arche recticurviligne; il ressemble
fortement au mihrab de Kipumbwe, daté du XIX® siecle ©!.

5

b}

366

Anlsl 37 (2003), p. 355-381

5

5

5

6

N

@

Il est a noter que les mosquées omanaises de la méme période
sont trés proches des modéles swahilis avec des travées pa-
ralleles a la gibla et un mihrab protubérant; l'une de ces
mosquées omanaises s'appelle aussi Simambaya, elle est datée
de 1725-1765 (P. Costa, et S. Kite, «The Architecture of Salalah
and the Dhofar Littoral», Journal of Oman Studies, 1985, vol. 7,
Ministry of Culture, p. 148-149).

F. Siravo, A. Pulver, Planning Lamu: Conservation of an East
African Seaport, NMK, Nairobi, 1986: 57.

Notamment & Surat: Paul Bonnenfant, communication person-
nelle, 1999.

J'ai pu observer ces arcatures lors d'une mission archéologique
au Pakistan en janvier 1999. S. Pradines, «L'influence indienne
dans l'architecture swahilie», Swahili Forum VI, 1999, AAP ne 60,
université de Koln, Institut fiir Afrikanistik, p. 103-120.

Stéphane Pradines

%' G. R. Smith, «A Recessed Minbar in the Mosque of
Simambaya», Azania, 1973, n°8, p. 154-156.

80 G.S.P. Freeman-Grenville, «Some Preliminary Observations on
Medieval Mosques near Dar es Salaam», TNR, 1954, ne 36,
Dar-es-Salaam, Government Printer, p. 64-70.

6], Schacht a recensé en Tanzanie des mosquées datées du xix®
et du début xx° siecle: Mboamaji de 1856-1870, Bweni Kuu
de 1850-1870, la jamia de Pangani de 1902 et la mosquée de
Tambareni de 1907. Au Kenya, Mambrui date de 1880, la jamia
de Malindi de 1893 et une mosquée de Lamu de 1920.
J. Schacht, «An Unknown Type of Minbar and its Historical
Signifiance», ArsOr, université du Michigan, 1957, n°2,
p. 149-173.


http://www.tcpdf.org

LE MIHRAB SWAHILI: L’EVOLUTION D'UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

Ce groupe de mihrdbs se rencontre autour de 1’ile de Zanzibar et sur les cotes tanza-
niennes (fig.2 et 4), il exprime le dernier stade de I’évolution architecturale des mihrabs
swahilis supplantés par des modeles importés de la péninsule Arabique et de I'Inde. Fait
troublant, les mihrabs a arcature du groupe 1 et 8 sont localisés principalement autour de
Zanzibar, Pemba et Mafia. Les mihrabs du groupe 1 apparaissent lorsque Zanzibar et Pemba
entretiennent des relations commerciales avec des négociants persans et nous pensons que
la similitude entre les groupes 1 et 8 caractérise des mihrabs chiites ©2, car de nombreux

mihrabs omanais et indiens appartiennent a ce mouvement.

Les Africains de la cdte orientale n’ont pas recu passivement les techniques architecturales
du monde musulman; il y a eu des choix dans les solutions adoptées. Toutes les idées
n’ont pas été acceptées, ainsi I’arc outrepassé est inconnu, de méme que les muquarnas et
les mosquées a cour centrale. Les populations cdtieres ont intégré certains éléments étrangers
dans leur style architectural, comme les coupoles ou les céramiques incrustées, parfois avec
un temps d’adaptation plus long, comme pour I’arc polylobé. Les influences architecturales
du monde musulman proviennent essentiellement des pays du sud de la péninsule Arabique,
du golfe Persique et de I’Inde. Notre typologie apporte de nouvelles informations sur
I’évolution locale des mihrabs swabhilis et les apports étrangers sont autant d’indices pour
I’établissement d’une carte des relations historiques dans 1’océan Indien. Enfin, 1’étude des
mosquées nous donne de précieux renseignements sur 1’islamisation en Afrique subsaharienne.

62 J.-C. Penrad, «la présence isma‘ilienne en Afrique de I'Est», «Mosques, Population and Urban Development in Mombasa»,
Marchands et hommes d'affaires asiatiques dans l'océan Indien et Hadith, B. A. Ogot (dir.), Nairobi, East African Publishing House,
la mer de Chine, me-xx¢ siécles, Lombard D. et Aubin J. (ed.), 1968, n°1, p.47-100.

Paris, Ehess, 1988, p.221-235, et F. Berg et B. J. Walter,

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines

367


http://www.tcpdf.org

STEPHANE PRADINES

Ras Hafun

Mogadiscio

Kisimayo

Bur Gao
Kiamboni
She Jafari

Mambrui
Malindi

Océan Indien

368 Vumba Kuu

1. Carte des sites médiévaux et modernes de Somalie et du Kenya.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines



http://www.tcpdf.org

LE MIHRAB SWAHILI: L’EVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

Petukiza 5 Moa _
Boma la Ndani
Chongoliani > Toten Chwaka
Tanga
Ndumi
Tongoni Ras
Pemba
Muhembo Mkumbuu
Pangani Pujini
Bweni Kuu | Kiungani
Bweni Ndogo / Marungu
Kipumbwe
: Kisikimto
Bar al-Zandj /mkwaja Tumbatu
Mafui i
Saadani
Zanzibar
Utondwe
Bagamoyo
Kaole Mbweni
Kizimkazi
Kunduchi
Msasani
Stahibu ] Ras Makobe
Ukutani Mboamaji
Dege
o Kimbiji
Banderini Sala Kutani
Makungo
Kisiju Kwale
Kilindoni Jibondo
Chole
Kisimani@ Mafia
Kua
e30Nngo Songo
. Mtitimira
Bar al-Muli Sanje Majoma
Kilwa
D) Sanje ya Kati
Songo Mnara
Océan Indien

2. Carte des sites médiévaux et modernes de Tanzanie.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines

369


http://www.tcpdf.org

STEPHANE PRADINES

SITES CRITERES
ABCDEFGHTI
SIMA -l el
DOMONI - — - - - - -
RAS KIAMBONE _I__

KISKICHINI =
JAMIA MOGADISCIO I

| - |
R SR A |
S e |
| RS | EENSURN | BN | e | |
| RS RIS | e |
e B S R S e R
Bh! NS T e R P R
B O N e R R
R SRR SR R S e e

RAS MKUMBUU
TONGONI
KILWA 1 e
KILWA 2

10 MBWENI

11 KAOLE 2

12 JAMIA UNGWANA -
13 TAKWA -
14 GEDI 1 I
15 SHENGEJUU =
16 JAMIA CHWAKA

17 JAMIA MNARANI s |

Wo-IToau i W

18 UNGWANA 2 - -
19 JEMADARI - -
20 JAMIA MANDA 00— - - - -
21 BWANA BAKARI --E0-1-
22 BWANA TAMU 000000 - - - - - -
23 PATE 3 -
24 PATE 4 B--8-1-
25 SHALA FATANI - - —— - -

26 FORT SIU A
27 MNARA SIU _I..._ =

| . .|

28 JAMIA SIU
29 JAMIA KITOKA
30 KIMBIJI

31 JAMIA KUA Il
32 KUA 1 -8 - -

|
|
L

| .

50
i
i

|

33 SONGO MNARA -
34 KIZIMKAZI <

|
|
| =

35 KISIMANI MAFIA

37 NDUMI

36 CHOLE MAFIA I e
38 MBOAMAJI ~---F8-
39 KIPUMBWE BE---80-
TR S R I ke

40 KISIKIMTO

42 MKWAJZA =000 - - - -
43 MAFUI = I I
44 KILINDINI S Ll S
45 MSURA MJINI l _______
46 TUNDWA -—— l ---1
47 MGANGANI I ______
48 RASINI -----1-

370

3. Sériation, données avant classement.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

LE MIHRAB SWAHILI: L’EVOLUTION D'UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

SITES CLASSES CRITERES CLASSES

EDCHIEFG -AB

3 RASKIAMBONE = = J------ =6
4 KISKICHINI B -—-—---- =
32 KA Y- R =
35 KISIMANI MAFIA = Hf - - - - - — &

6 RASMRUMBUU @ H--—— - — — o
7 TONGONI 0B ———-—-- =
11 RROLE2 = R === £
29 JAMIA RITORA = QR —— - — —— 2
30 KIMBIJI = QR -——-—-- =
10 vmeweyr .. BR----- s
15 SHENGEJUU I ————— e
44 KILINDINI Sl

9 KITIWA2 = BRR----- Sl
12 JAMIA UNGWANA = HB- - - — — St
14 GEDI 1

16 JAMIA CHWAKA

13 TARWA s

8 KILWA 1 :
43 MAFUI i-

48 RASINI - -
1 siMA

17 JAMIA MNARANI
2  DOMONI

19 JEMADARI iy

18 UNGWANA 2 =
21 BWANA BAKARI -
46 TUNDWA -
20 JAMIA MANDA - - =
25 SHALA FATANI - -
22 BWANA TAMU - -

| -
0 K |
| R EEnIRERSTE
[ 5 sos Asumeatng s i 5 sRE Al actae: | W
e SR R A |
| R |
) Pk A R |
o]
R B e |

24 PATE 4 BS: [aks
36 CHOLE MAFIA —
5 JAMIA MOGADISCIO -8-1
23 PATE 3 - - -
45 MSURA MJINI - - =
47 MGANGANI - - =
27 MNARA SIU - - I

| EERRERNEE R | |
| AR N |
S (O
| S

28 JAMIA SIU sl
26 FORT SIU Rl
37 NDUMI - - -

31 JAMIA KUA —l|_l__ _I

33 SONGO MNARA - - ——I_ =

34 KIZIMRAZI i

C1
SRS |
Ao
ST | EEA
NN §

i
41 BWENI KUU - - -
42 MKWAJA - ==
40 KISIKIMTO - - -
38 MBOAMAJI - - ==
39 KIPUMBWE -— ==

371

4. Sériation, classement affiné des sites et des critéres.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

STEPHANE PRADINES

1782

Temps
( © ol v
; 1
1214
;11‘ SN 1238
N E
o o o
m\i 1302
4
1440
. . 1498-
occupation portugaise 1698
ih;“/ 2
i

() Bl
ﬁ* Hmj 1856

Complexité du décor

372

5. Typologie des mihrabs swabhilis.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

LE MIHRAB SWAHILI: L’EVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

0 5m
| . |

6. Grande mosquée de Gedi (Kenya), 1340-1400.

0 5m
[ I . |

373

7. Mosquée de Fakhr al-Din, Mogadiscio (Somalie), 1269.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

STEPHANE PRADINES

Mosquee
shlra2|

XI¢ siécle

374

8. Grande mosquée de Kilwa (Tanzanie), 1331-1442.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

LE MIHRAB SWAHILI: L’EVOLUTION D'UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

9. Groupe 1, Kizimkazi, Zanzibar.

=

375

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

STEPHANE PRADINES

11. Groupe 2, Kaole 2, Tanzanie.

376

12. Groupe 3, Shengejuu, Kenya.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

LE MIHRAB SWAHILI: L’EVOLUTION D'UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

@

\ Ul 117
=
n:o:trﬂ] | il _[_:En:o:u

377

13. Groupe 3-4, Rasini, Somalie.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

STEPHANE PRADINES

14. Groupe 4, Gedi, Kenya.

378

15. Groupe 4, Chwaka (ile de Pemba), Tanzanie.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org

16. ‘Groupe 5, Mnarani de K111f1,‘Kén§;a.

379

Lo

—hﬂﬂﬁﬂ,ﬁ.

LE MIHRAB SWAHILI: LEVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

Stéphane Pradines

17. Groupe 5, Mnarani de Kilifi, Kenya.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381


http://www.tcpdf.org

18. Groupe 7, Siyu et Bwana Bakari de Pate (archipel de Lamu), Kenya.

380

Stéphane Pradines

Anlsl 37 (2003), p. 355-381


http://www.tcpdf.org

LE MIHRAB SWAHILI: L’EVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

\

381

19. Groupe 8, Kipumbwe, Tanzanie.

Anlsl 37 (2003), p. 355-381 Stéphane Pradines


http://www.tcpdf.org



