
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 37 (2003), p. 355-381

Stéphane Pradines

Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique
subsaharienne.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


Annales islamologiques 37—2003

355

Stéphane PRADINES

Le mihrâb swahili:
l’évolution d’une architecture
islamique en Afrique subsaharienne

WA-SWAHILI, ou ceux du rivage, désigne les habitants de la côte d’Afrique orientale,
entre 38º et 50º de longitude est, 11º de latitude nord et 25º de latitude sud.
La côte orientale bénéficie de vents de mousson qui soufflent d’avril à août dans

un sens, puis changent d’orientation de décembre à mars. Ce système cyclique permettait
aux bateaux arabes et indiens d’aborder facilement les côtes africaines puis de repartir vers
leur point d’origine tout aussi aisément. Mogadiscio, en Somalie, forme la limite nord de
l’aire culturelle swahilie. La portion de côte entre cette cité et l’archipel de Lamu est
surnommée le Bénadir, mot arabo-persan signifiant la côte des ports. La limite sud de la
culture swahilie correspond à la baie de Sofala du Mozambique actuel. C’est dans cette
région que les islamisés venaient chercher l’or dont ils avaient besoin. À l’époque médié-
vale, les géographes arabes divisaient la côte africaine en quatre régions: les navigateurs
touchaient d’abord le pays des barbares ou Bilâd al-Barbar, venait ensuite le pays des Zandj
ou Bilâd al-Zandj, situé entre le fleuve somalien Shebele et l’île de Zanzibar 1, puis ils
arrivaient au pays de Sofala, Bilâd al-Sufâla, zone comprise entre les embouchures du Zam-
bèze et du Limpopo, appelée aussi l’or de Sofala ou Sufâla al-dhahab, enfin certains marins
allaient jusqu’au mystérieux pays des Wâk-wâk, la grande île de Madagascar.

Lors d’un colloque sur le thème du mihrâb tenu à Paris en 1980, la partie occidentale de
l’océan Indien n’a pas été considérée et fera donc l’objet de la présente contribution 2. Comme
dans les autres pays islamiques, le mihrâb – ici orienté au nord – concentre l’essentiel du
décor de la mosquée. Les mihrâbs swahilis possèdent un style qui leur est propre, tant au
niveau architectural que dans l’ornementation. En 1966, l’ouvrage de Peter Garlake, The Early
Islamic Architecture of the East African Coast, a marqué une étape décisive dans l’étude de

1 Ce toponyme vient de Zandj al-barr, la terre des Zandj. Voir
G.S.P. Freeman-Grenville, The East African Coast (Select Documents
from the First to the Earlier Nineteenth Century), Oxford, Claren-
don Press, 1962, p. 29.

2 A. Papadopoulo (dir.), Le mihrab dans l’architecture et la religion
musulmanes. Actes du Colloque international de 1980, Paris,

Brill, 1988, 180 p. Mon article est issu d’une communication
présentée au XIIe congrès de l’Afemam, le vendredi 3 juillet
1998 dans le cadre d’un colloque-table ronde intitulé «Unité
et diversité des sociétés et des cultures musulmanes», animé
par Thierry Bianquis et Pierre Guichard.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


STÉPHANE PRADINES

356

l’architecture swahilie. Peter Garlake réalisa un inventaire systématique de toutes les ruines
des côtes tanzanienne, kenyane et somalienne. Il fut le premier à affirmer le caractère autoch-
tone de l’architecture swahilie et présenta une évolution simplifiée de la forme des mihrâbs
swahilis, divisés en quatre groupes: préclassique, classique, néo-classique et maniériste 3. J’ai
choisi d’analyser les 48 mihrâbs les plus représentatifs et les mieux conservés sur un corpus
de 70 mihrâbs relevés en plan et en élévation par Peter Garlake. Mon étude chronologique des
mihrâbs swahilis est fondée sur des éléments architecturaux et décoratifs. L’intérêt de cette
analyse réside dans son approche globale de l’aire culturelle swahilie (fig. 1 et 2); les mihrâbs
y sont décrits par des critères qualitatifs, l’analyse des critères métriques n’ayant pas donné de
résultats significatifs. Le choix des variables devait avoir une valeur chronologique et les
critères trop généraux furent éliminés car ils faussaient la sériation dans le temps. Les 9
critères retenus portent sur les formes de décorations et les techniques architecturales: niches
dans les montants, paroi interne à arcature, moulures cordées, céramiques insérées, arc brisé
simple, arc trilobé, minbar en niche, paroi interne cannelée et décors de stuc; ces critères
énumérés sont codés de A à I (fig. 3). Les résultats de cette typo-chronologie permettent
d’identifier 8 styles de mihrâbs que j’ai associés à un modèle éponyme (fig. 4 et 5). Les
groupes de mihrâbs identifiés ont été datés par la stratigraphie des fouilles archéologiques et
par l’étude d’inscriptions datées, quand elles faisaient partie de l’unité stylistique du bâtiment.

L’islamisation de la côte

Selon le Kitâb al-Zandj et les chroniques de Pate 4, l’islamisation de la côte swahilie
remonterait au VIIe siècle. En 696, le calife ©Abd al-Malik b. Marwân aurait envoyé des
Syriens construire 35 villes sur les rivages africains. Mais les annales d’Oman, écrites au
sébut du XI siècle, relatent des faits certainement plus proches de la réalité 5: les frères
Sulaymân et Sa©id auraient quitté Oman avec leurs proches pour se réfugier en Afrique lors
de la conquête de leur pays par ©Abd al-Malik en 692. Cette migration forcée démontre
que l’Afrique fut un lieu de refuge des minorités religieuses persécutées dès le VIIe siècle.
João de Barros 6 nous apprend qu’une secte chiite, peut-être karmate, quitte le port d’Al-
Hasa et fonde les cités de Mogadiscio, Barawa, Merka et Zanzibar entre 887 et 924.

Les Zaydites constituent un deuxième groupe chiite persécuté par les Abbassides qui
s’exile vers la mer Rouge et les côtes africaines. Ils sont repérés à Pate en 760 7 et au
Yémen au Xe siècle, où ils forment une communauté encore active de nos jours 8. João de

3 P. Garlake, The Early Islamic Architecture of the East African Coast,
Nairobi, Biea, 1966, p. 59-75 et 116.

4 Les Swahilis possédaient des archives – nyaraka – les chroni-
ques des grandes cités-États de la côte, les plus renommées
étant les chroniques de Kilwa, éditées partiellement par J. de
Barros en 1552 et les chroniques de Pate, transcrites par le
capitaine Stigand entre 1890 et 1903.

5 A. G. Mathew, «Songo Mnara», TNR, 1959, nº 53, p. 102.
6 J. de Barros, Decadas Da Ásia, dos feitos qie os Portuguezes fizeram

no descubrimento, e conquista dos mares, e terras do Oriente, 1552.

7 J. S. Trimingham, Islam in East Africa, Oxford, Clarendon Press,
1964, 198 p. et M. Horton, Shanga. The Archaeology of a Muslim
Trading Community on the Coast of East Africa. Londres, Biea,
1996, p. 422-423.

8 R. Pouwels, «The East African Coast, c. 780 to 1900 C.E.»,
The History of Islam in Africa, N. Levtzion et R. Pouwels (ed.),
Oxford, James Currey, 2000, p. 256.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

357

Barros parle aussi de cette vague de migrants zaydites qui se seraient adaptés aux us et
coutumes des autochtones; les Shirâzi, qui arrivent à Kilwa en 957, trouvent une mosquée
qui-était peut être zaydite 9. À la fin du Xe siècle, les Shirâzi développent le chiisme sur les
côtes africaines 10 et introduisent une architecture élaborée avec des mihrâbs aux arcatures
trilobées et des inscriptions coufiques finement sculptées, tel Kizimkazi ou Tumbatu 11.
L’architecture shirâzi présente des affinités stylistiques avec des tombes et des mihrâbs du
Nord-Ouest de l’Inde qui abritait plusieurs foyers de marchands ismaéliens, notamment dans
le delta du Sind, dans les golfes de Kutch et de Cambay, au Gujerat 12.

Les Ibadites, chassés du golfe Persique et d’Arabie du Sud, forment une autre communauté
chiite réfugiée en Afrique 13. Ainsi, en 1224, Yâqût relate que les dirigeants de Pemba étaient
des chiites émigrés de Kûfa. Les chroniques de Kilwa précisent que deux frères professaient
cette doctrine dans la cité en 1116 et, selon Marc Horton, la grande mosquée de Ras
Mkumbuu, à Pemba, était peut-être un édifice ibadite 14.

Pendant les premiers siècles de l’hégire, la côte swahilie n’est que faiblement islamisée,
malgré l’arrivée de réfugiés politiques et de minorités religieuses. Au Xe siècle, Ibn Hawkal
et al-Masudi précisent que les Zandj adoraient de nombreux dieux et des idoles 15. Au XIIe

siècle, la situation n’a guère évoluée et al-Idrisi déclare que la plupart des villes zandj étaient
païennes et que les habitants de Barawa vénéraient des pierres dressées 16. Un changement
se produit au XIIIe siècle, lorsque Yâqût décrit de nombreuses communautés musulmanes
installées sur les rivages africains.

En 1331, Ibn Battûta rencontre des Shaféites sur toute la côte 17. La généralisation du
sunnisme sur la côte orientale serait à imputer aux contacts avec les commerçants du
Hadramaout 18. Les habitants de Kilwa se sont convertis au sunnisme au XIIIe siècle avec
l’avènement de la dynastie mahdalî, de confession shaféite 19 et d’après Ibn al-Mujâwir, une

9 J. de Barros, Decade I, livre VIII in Freeman-Grenville, 1962,
p. 32 et 81.

10 M. Horton, op. cit., p. 423-425.
11 La stèle funéraire somalienne de Barawa, datée de 1105, peut

être intégrée à cette école architecturale (S. Pradines, «Le
mihrâb swahili: évolution locale et influences du monde
arabe», XIIe congrès de l’Afemam, 1998).

12 En 1504, les communautés indiennes de Mombasa étaient à
majorité des Ismaéliens venus du Gujerat. Ces Indiens bohra
appartenaient à une branche nizarite, dite musta©lite. Les Gujerati
musulmans deviennent minoritaires avec la domination portu-
gaise de l’océan Indien. Les Khoja et les Bohra reprennent les
rênes du commerce maritime avec l’indépendance du sultanat
d’Oman et réintroduisent le schisme ismaélien en Afrique en-
tre le XVIIe et le XIXe siècle, mais celui-ci n’aura pas de véritable
impact sur une côte définitivement convertie au sunnisme. Sur
les mihrâbs indiens, on consultera A. Nabi Khan, «Introduc-
tion et propagation du mihrâb dans l’architecture islamique du
Pakistan», Le mihrâb dans l’architecture et la religion musulmanes,
Leiden, Brill, 1988, p. 158-159.

13 Les Ibadites forment une section modérée du mouvement
kharijite. Les Ibadites omanais reviennent en Afrique en 1836,

sous le sultanat de Zanzibar, bien tolérés par les sunnites, ils
restèrent néanmoins minoritaires. (A. Sheriff, «Mosques,
Merchants and Landowners in Zanzibar Stone Town», The
History and Conservation of Zanzibar Stone Town, Sheriff A. (ed.),
Nairobi, James Currey, 1995, p. 46-66).

14 M. Horton, op. cit., p. 421-422.
15 Ibn Hawkal, Kitâb al-masâlik wa l-mamâlik, 356/967 in

A. G. Mathew, «The East African Coast until the Coming of the
Portuguese», History of East Africa, Oliver R. et Mathew G. (ed.),
Oxford, Clarendon Press, 1963, vol. 1, p. 105.

16 G.S.P. Freeman-Grenville, The East African Coast (Select Documents
from the First to the Earlier Nineteenth Century), Oxford, Claren-
don Press, 1962, p. 41.

17 Ibn Battûta, Voyages d’Ibn Battuta [Tuhfat al-nuzzâr fi gharâ’ib
al-amsâr wa-‘adjâ’ib al-asfâr, 756/1357], trad. C. Defremery et
B. Sanguinetti, Paris, Imprimerie nationale, 1949 (1re éd. 1853),
vol. 2: 465 p.

18 M. Horton, op. cit., p. 427.
19 A. Sheriff, «Le peuplement et l ’islamisation», Zanzibar

aujourd’hui, Le Cour Grandmaison C. et Crozon A. (dir.), Paris:
Karthala-IFRA, 1998, p. 27.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


STÉPHANE PRADINES

358

école professait cette doctrine à Kilwa 20. À partir du XIVe siècle, tous les groupes chiites
semblent avoir été absorbés par les sunnites shaféites 21. Six siècles ont donc été néces-
saires pour aboutir à une islamisation complète de la côte; cette islamisation reste intimement
liée à l’utilisation de l’arabe comme langue véhiculaire pour les transactions commerciales.
L’islam swahili, tolérant et syncrétique, s’est donc imposé en douceur par l’intermédiaire
de petits groupes de marchands et de réfugiés politiques arabo-persans.

Les mosquées swahilies

L’étude des premières mosquées swahilies repose, pour l’instant, sur les fouilles archéo-
logiques de Mark Horton dans l’archipel de Lamu et sur nos propres recherches à Gedi au
Kenya 22. Horton a fouillé la grande mosquée de Shanga datée du XIVe siècle dans son état
final, mais qui aurait été fondée au IXe siècle 23. Entre 1015 et 1035, la mosquée de Shanga
est reconstruite avec des murs constitués d’un parement de blocs en corail marin. C’est au
cours du XIe siècle que les bâtisseurs swahilis adoptent le corail pour la construction de
leurs mosquées 24. Ce matériau est utilisé pour la confection des murs jusqu’au XIIe siècle.
Son extraction étant peu aisée, il sera ensuite réservé aux sculptures fines des pourtours des
mihrâbs. Le corail de mer est remplacé par le calcaire corallien à partir du XIIIe siècle.
Cette roche fossile forme le substrat géologique de tout le littoral de la côte orientale. Les
blocs sont exploités dans des carrières à ciel ouvert, non loin du lieu de construction. Les
premiers bâtiments sont montés avec un appareil régulier lié avec de la chaux. À la fin du
XIVe siècle, les mosquées en pierre se généralisent et finissent par atteindre des dimensions
importantes, comme la grande mosquée de Gedi qui mesure 26 m de long. À partir de cette
période, les murs des édifices sont érigés à l’aide d’un coffrage de moellons irréguliers noyés
dans du mortier de chaux 25.

Selon les traditions orales de nombreuses cités swahilies, les premières mosquées en pierre
sont associées aux Shirâzis. Ces mosquées possèdent une orientation nord-nord-ouest au lieu
d’être tournées plein nord vers La Mecque. Mark Horton pensait que l’orientation nord-
nord-ouest de la mosquée primitive de Shanga était due à un manque de connaissances
géographiques de la part des bâtisseurs 26. Mais son hypothèse n’était basée que sur l’exemple

20 J.-C. Wilkinson, «Oman and East Africa: New Light on Early
Kilwa History from the Omani Sources», IJAHS, 1981, vol.14-
2, p. 272-304.

21 Sheriff, op. cit., p. 29.
22 M. Horton, «Primitive Islam and Architecture in East Africa»,

Muqarnas, 1991, nº 8, Leiden, Brill, p. 103-116; S. Pradines,
«Nouvelles recherches archéologiques sur le site de Gedi
(Kenya, mission de juillet-août 1999)», Nyame Akuma, 2000,
nº 53, University of Alberta, Bulletin of the Society of Africanist
Archaeologists, p. 22-28 et S. Pradines, «Une mosquée du XIIe

siècle à Gede (Kenya, mission de juillet-août 2001)», Nyame
Akuma, 2001, nº 56, University of Alberta, Bulletin of the Society
of Africanist Archaeologists, p. 23-28.

23 Les trois premières structures, datées de 750 à 790, sont
soumises à controverse et ne sont peut-être pas des mosquées
mais les restes d’une unité domestique. Selon les datations 14C
de M. Horton, la première mosquée de Shanga remonte à 825
de notre ère.

24 M. Horton, 1991; H. Wright, «Early Islam (Oceanic Trade and
Town Development on Nzwani: the Comorian Archipelago in
the XIth- XVth Centuries A.D)», Azania, 1992, nº 27, p. 81-128,
et le mihrâb daté de Kizimkazi.

25 S. Pradines, 2000, p. 22.
26 M. Horton, 1996, p. 229.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

359

de Shanga, nous avons maintenant recensé deux autres cas similaires: les grandes mosquées
de Gedi et de Manda, toutes les deux orientées comme Shanga. En fait, les bâtisseurs étaient
certainement d’une origine ethnique et d’une confession différente, puisque l’on passe au
XIVe siècle, de chiites venus des rivages du golfe Persique et de l’Inde à des sunnites
essentiellement hadramîs.

Les mosquées swahilies ont une salle de prière rectangulaire flanquée d’ailes latérales
étroites, faisant généralement un tiers de la largeur de la salle centrale (fig. 6). Ces mosquées
n’ont pas de tour-minaret et sont bordées d’une petite cour où se pratiquent les ablutions.
Certaines mosquées comportent une rangée centrale de piliers placée face au mihrâb. La
niche du mihrâb n’est pas intégrée dans le mur et forme une protubérance quadrangulaire à
l’extérieur de la mosquée. Les plans des mosquées swahilies ont de nombreuses ressem-
blances avec leurs homologues d’Arabie du Sud, notamment des rivages de l’Hadramaout
et de l’Oman 27. Seules deux mosquées se démarquent considérablement du modèle swahili
et peuvent être reliées à des traditions étrangères: il s’agit de la grande mosquée de Fakhr
al-Dîn à Mogadiscio, en Somalie et de la grande mosquée de Kilwa, en Tanzanie.

En 1224, Yâqût constate que Mogadiscio est la ville la plus importante de la côte. Cette
croissance entraîne de profonds remaniements de la cité, notamment par la création d’un
nouveau centre urbain 28 et la construction de la mosquée de Fakhr al-Dîn dans la partie
orientale du quartier d’Omar Wani. L’édifice religieux, de plan carré, est doté d’une salle
de prière encadrée par deux chambres latérales est-ouest (fig. 7). La salle s’ouvre sur une
petite cour intérieure avec un portique surmonté d’une voûte polygonale à pans plats. Trois
portes au sud de la cour donnent sur la rue; deux des portes sont surmontées de trois bosses
coniques décorées de fines cannelures. Le pourtour de la porte principale est décoré de
plaques en marbre blanc sculptées de motifs floraux et calligraphiques 29. Une plaque en
marbre avec un bas-relief est insérée dans la niche du mihrâb et représente une lampe de
mosquée suspendue par une chaîne qui pend du sommet d’une arche à six lobes. Au-dessus
de cette dernière, une tuile glaçurée ornée d’un mihrâb recticurviligne porte une inscription
au nom de Hajji ibn Mohammed ibn Abdallah 30, datée de 1269. Or, c’est précisément cette
année-là qu’Abu Bakr b. Fakhr al-Dîn fonde un sultanat ayant pour siège Mogadiscio.
L’incrustation de céramique dans les mihrâbs et l’utilisation de voûtes coniques dans les
mosquées de Fakhr al-Dîn, Mwana et Ungwana sont des traditions décoratives qui
s’implantent en Afrique orientale entre le XIIIe et le XIVe siècle. Nous pensons qu’il s’agit
d’un phénomène développé par des Seldjoukides venus du golfe Persique à la demande des

27 P. Costa, Historic Mosques and Shrines of Oman, BAR 938, 2001,
Archaeopress, Oxford, p. 223.

28 S. Pradines, Fortifications et urbanisation swahili, BAR, Cambridge
Monographs in African Archaeology, Archaeopress, à paraître.

29 Ces dalles de marbre blanc finement sculptées étaient fabri-
quées et exportées du Gujarât. Outre celle de Mogadiscio, deux
autres plaques ont été recensées, l’une dans un mausolée des
sultans de Kilwa en Tanzanie, et l’autre à Kingany à Mada-
gascar (S. Pradines, «L’archéologie swahilie et la collection

Révoil au musée de l’Homme (Paris)», Mvita, 1999, Nairobi:
Regional Centre for Archaeology National Museums of Kenya,
p. 23-26, et E. Lambourn, «The Decoration of the Fakhr al-Dîn
Mosque in Mogadishu and Other Pieces of Gujerati Marble
Carving on the East African Coast», Azania, 1999, nº 34, p. 71
et 77).

30 Cependant la tradition précise que la mosquée a été fondée
par Abu Bakr bin Fakhr al-Dîn.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


STÉPHANE PRADINES

360

sultans de Mogadiscio. Les premières coupoles d’Afrique orientale sont les plus sophistiquées;
en effet la coupole polygonale à pans plats de la mosquée de Fakhr al-Dîn est constituée
de pierres de taille admirablement ajustées. Cette forme architecturale rappelle les édifices
religieux d’Anatolie seldjoukide, notamment la mosquée de Divrigi, datée de 1228.

En Tanzanie, la grande mosquée de Kilwa est érigée entre 1131 et 1170 31. Son plan
initial ne diffère pas du modèle swahili que nous avons décrit précédemment, il s’agit d’un
rectangle de 11,8 m sur 7,8 m (fig. 8). Par ailleurs, toutes les mosquées du XIIe siècle, dites
shirâzi, semblent avoir les mêmes proportions 32, ainsi la mosquée de Shanga forme un
rectangle de 10,28 m sur 7,23m. Les chroniques de Kilwa indiquent que la grande mosquée
est agrandie vers le sud en 1302 et qu’une grande coupole est ajoutée sur le côté oriental 33.
Cette rénovation correspond à un changement de dynastie, Kilwa étant maintenant dirigée
par les Mahdalî. L’extension sud s’écroule en 1331, à cause d’un tremblement de terre.
Entre 1421 et 1442, Sulaymân ibn Mohammed fait restaurer l’édifice et couvrir de dômes
toute la zone sud sur le modèle de la grande coupole 34. La multiplication des dômes et
leur organisation en alternance avec des voûtes en berceaux n’est pas sans rappeler les
mosquées indiennes tughluqs du XIVe siècle ou des édifices bahmanides plus tardifs, du XVe

siècle 35, ce qui laisserait penser que les architectes de la grande mosquée de Kilwa étaient
originaires du Deccan 36.

L’évolution des mihrâbs swahilis

Le groupe 1 ou style de Kizimkazi

Un soubassement quadrangulaire en moellons de corail marin indique la présence d’un
mihrâb maçonné à Shanga dès le XIe siècle 37, cependant, les plus anciens mihrâbs swahilis
connus, encore en élévation, remontent au XIIe siècle. Le mihrâb du groupe 1 est assez bien
déterminé morphologiquement par une niche avec des arcatures surmontées d’une frise de
motifs géométriques, de petites niches aveugles ou de mihrâbs miniatures comme à
Kizimkazi, Tumbatu, Kisimani Mafia et Songo Mnara (fig. 9 et 10). L’entrée de la niche
est encadrée par des colonnes engagées, parfois elle est surmontée d’une demi-coupole can-

31 N. Chittick, Kilwa, an Islamic Trading City on the East African
Coast, Nairobi, Biea, 1974, 2 vols, 514 p. et Freeman-Gren-
ville, 1962, p. 122-125.

32 La mosquée que nous avons trouvée sous la grande mosquée
de Gedi a aussi une taille similaire, sa création remonte au
début du XIIe siècle.

33 Cela est attesté par les chroniques de Kilwa et les fouilles de
N. Chittick, 1974, p. 65-66. Certains auteurs ont lié la fabrica-
tion de coupoles hémisphériques d’Afrique orientale à l’Inde
de la période bahmanide. Selon J. Gray, la grande mosquée
de Kilwa est à rapprocher de la mosquée de Gulbarga dans

le Deccan, datée de 1358-1377. J. Gray, «The Wadebuli and
the Wadiba», TNR, 1954, nº 36, Dar-es-Salaam, Government
Printer, p. 22-42.

34 Consulter J. de Barros, 1552, et N. Chittick, 1974.
35 R. Lewcock, «Architectural Connections Between Africa and

Parts of the Indian Ocean Littoral», AARP, 1976, nº 9, p. 13-23.
36 D’après les Portugais, des communautés indiennes sont implan-

tées sur toute la côte orientale, des marchands gujeratis sont
observés à Mombasa en 1504 et on trouve un maçon indien
travaillant à Fort Jésus en 1593.

37 Horton, 1996, p. 203-208.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

361

nelée. Ce groupe prend naissance au XIIe et persiste jusqu’au XIVe siècle 38. Ce type de mihrâb
est situé au sud de la côte orientale, autour des îles de Zanzibar et Mafia, ainsi qu’à Mada-
gascar avec la mosquée de Nosy Manja 39.

Le mihrâb de Kizimkazi, sur l’île de Zanzibar, est orné d’inscriptions coufiques gravées
dans le cadre, les montants et l’intérieur de la niche. Ces inscriptions furent citées par Pearce
en 1920, puis étudiées par Flury en 1922 40. Le texte à droite du mihrâb est un passage du
Coran qui porte la date de 1107. Les montants du mihrâb sont décorés de colonnettes tor-
ses engagées. Le site de Tumbatu, au nord de l’île de Zanzibar, possède un mihrâb retrouvé
dans un contexte stratigraphique du début du XIVe siècle, mais la mosquée remonte au XIIe

siècle 41. Le mihrâb restitué a une structure composée d’une arche trilobée avec trois vous-
sures, des chapiteaux supportés par trois pilastres polygonaux et une colonnette torsadée.
La niche est décorée de cannelures, de motifs en arêtes de poisson et d’inscriptions en
coufique fleuri qui courent au niveau des chapiteaux et à l’intérieur de l’abside. Cinq ni-
ches trilobées surmontent l’épigraphe dans la niche 42. La grande mosquée de Songo Mnara
a un mihrâb encadré de moulures gravées en arêtes de poisson et d’un arc trilobé. La niche
est ornée d’une arcature de douze niches surmontée d’une frise représentant des mihrâbs
miniatures découpés finement dans des éléments en pierre de corail. Elle est couverte d’une
voûte en cul-de-four cannelée. Cette mosquée remonte au XIIIe siècle 43. Kisimani Mafia est
un site qui compte trois ruines de mosquées. De la première mosquée, il ne reste que le
mihrâb dont les murs de la niche sont rythmés par onze arcatures surmontées d’une frise
de ronds et de petits lobes. La deuxième mosquée est un bâtiment de 9,25 m sur 7,25m. Le
mihrâb est composé d’une abside à redans surmontée d’une frise en plâtre. Les pièces de
monnaies découvertes dans cinq sols en plâtre, permettent de dater l’édifice de 1240-1290 44.

Le mihrâb du groupe 1 disparaît brutalement au XIVe siècle, car il exigeait une grande
technicité et ne correspondait plus à la demande des mouvements religieux sunnites qui vont
lui succéder. Ce type fera une timide réapparition au XIXe siècle, avec les mihrâbs du groupe
8 comme Kisikimto.

38 La représentation sur plaques, de 0,66 cm de large et de 1,50
à 1,60 m de haut, du mihrâb de type 1 a été reconnue par
Monik Kervran dans une mosquée ‘uyûnide de Bahrain, datée
de la première moitié du XIIe siècle (M. Kervran, «La mosquée
al-Khamis à Bahrain: son histoire et ses inscriptions», ArchIsl,
1990, nº 1, Paris, Maisonneuve et Larose, p. 31-45 et 48-49).
Le système des plaques-mihrâbs avec des caractères coufiques,
se retrouve aussi dans les réaménagements fatimides de la
mosquée d’Ibn Tûlûn au Caire.

39 Voir P. Vérin, Les échelles anciennes du commerce sur les côtes
nord de Madagascar, thèse, université de Lille III, 1975, p. 543-
544. C. Poirier, «Terre d’islam en mer malgache», bulletin de
l’Académie malgache, 1954, numéro spécial, Tananarive, Impri-
merie officielle, p. 71-116.

40 S. Flury, «The Kufic Inscriptions of Kizimkazi Mosque, Zanzi-
bar, 1107 A.D.», JRAS, 1922, p. 257-264. N. Lowick, «The Coins

and Monumental Inscriptions», Siraf, 1985, nº 15, The British
Institute of Persian Studies, p. 84-85.

41 Horton, 1992, p. 7.
42 Tous ces éléments architecturaux, taillés dans du corail de mer,

rappellent Kizimkazi. Dès lors, Mark Horton a proposé que
l’arche de Kizimkazi soit une pièce originale de la mosquée
du XIIe siècle et non pas une restauration de 1772 (C. Clark
et M.Horton, Zanzibar Archaeological Survey 1984/85, Zanzibar,
Report for the Ministry of Information, Culture and Sport, 1985,
non publié, 79 p. et 1992, p. 7).

43 A. Mathew, «Songo Mnara», TNR, 1959, nº 53, p. 155-160.
44 G.S.P. Freeman-Grenville, The Medieval History of the Coast of

Tanganyika (with special reference to recent archaeological
discoveries), Londres: Oxford University Press, 1962, 238 p.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


STÉPHANE PRADINES

362

Le groupe 2 ou style de Tongoni

Le mihrâb du groupe 2 ou style de Tongoni apparaît au début du XIIIe siècle. Contrairement
à son prédécesseur, ce type de mihrâb très austère ne possède pas de décoration incisée ou
sculptée. L’entrée de la niche est surmontée d’une arche brisée reposant sur deux à trois
moulures qui flanquent les côtés de la niche. L’encadrement rectangulaire saillant n’est pas
décoré; parfois deux niches encadrent l’ouverture du mihrâb comme à Tongoni, daté par une
inscription de 1214 ou Ras Mkumbuu occupé de 1200 à 1300. L’abside du mihrâb, de plan
semi-circulaire ou en demi-cercle brisé, a une profondeur moyenne de 1,25 m et projette un
édicule carré à l’extérieur de la mosquée. La niche est surmontée d’une voûte en cul-de-four.
Ce type de mihrâb, assez simple, se retrouve dans certaines petites mosquées jusqu’à l’arrivée
des Portugais, comme à Jumba au XIVe siècle et Takwa au XVe siècle (fig. 11).

Le groupe 3 ou style de Mogadiscio

C’est à la fin du XIIIe siècle qu’apparaissent les mihrâbs du groupe 3. À cette époque, la
ville de Mogadiscio connaît une grande prospérité économique, résultant de l’expansion du
commerce maritime. Deux mosquées de Mogadiscio sont datées par des inscriptions du XIIIe

siècle, cela est révélateur de la vitalité architecturale de la cité à cette époque: la mosquée
d’Arba Rukun, située dans le quartier d’Omar Wani, possède une qibla avec une inscription
de 1268 et dédicacée au nom du fondateur: Khusrû, fils de Mohammad al-Shirâzi; et une
plaque au-dessus de l’entrée du minaret de la jamia de Mogadiscio porte une inscription de
1238, date de la fin de la dynastie ‘uyûnide de Bahrain.

Le groupe 3 est caractérisé par la présence de céramiques insérées dans les tympans et par
un arc en accolade, fendu au sommet. Les mihrâbs de ce type ont toujours un cadre sans
ornementation, en légère saillie et des pilastres engagés surmontés de petits chapiteaux plats;
ces pilastres se fondent parfois dans les montants par la multiplication des moulures sur les
côtés du mihrâb. Les mihrâbs de Mbweni et Shengejuu sont les plus représentatifs du groupe 3
(fig. 12), que nous appelons aussi le style de Mogadiscio par référence éponyme. L’arche
swahilie n’utilise pas de clef de voûte et laisse les deux segments d’arc reposer l’un sur
l’autre. Cette technique, que certains ont qualifié maladroitement d’encorbellement, présente
une fente caractéristique au sommet de l’arche. Cette fente est particulièrement visible dans
les mihrâbs du style de Mogadiscio. Les arcs en accolade des mihrâbs somaliens rappellent
d’ailleurs certains portails et fenêtres d’églises éthiopiennes, datés du début du XIIIe siècle 45.

45 Lors d’une mission en Éthiopie en février 2003, j’ai pu constater
que l’église Saint-Georges de Lalibela, Beta Giyorgis, possède
des fenêtres encadrées par deux moulures et surmontées d’une
arche en accolade comme les mihrâbs swahilis; hélas, les liens
architecturaux entre l’Éthiopie chrétienne et la côte islamisée
n’ont toujours pas fait l’objet d’une étude approfondie. Un autre
lien de l’Éthiopie avec l’océan Indien et la mer Rouge est visible
à Fasil Gemb, le château de Fasiladas à Gondar, construit en

1636. Les murs des pièces du rez-de-chaussée sont ornés de
niches aveugles avec des moulures en plâtre représentant des
mihrâbs à arcs polylobés. Selon Hassan b. Ahmad al-Haymî,
ambassadeur yéménite à Gondar en 1648, le château aurait
été construit par un architecte indien; voir S. Munro-Hay,
Ethiopia, The Unknown Land. A Cultural and Historical Guide, 2002,
Tauris, Londres, p. 121.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

363

Le groupe 3 tire ses racines des mihrâbs précédents, car les mihrâbs de Kiburugeni, Tumbatu
et Kisimani Mafia forment un ensemble de transition entre les groupes 2 et 3. Les moulures se
multiplient autour de l’arche et des montants et accroissent la profondeur des mihrâbs comme
à Shengejuu. Les tympans du mihrâb de Mbweni reçoivent les premières céramiques incrustées.

Dans la mosquée de Kaole nº 2, l’arche du mihrâb est formée par un Y renversé, qui
est la projection des deux blocs des tympans. C’est une véritable arche à voussoirs qui
utilise pleinement les poussées verticales latérales. Ce type d’arche apparaît entre la fin du
XIVe et le début XVe siècle à Shengejuu, dans la jamia d’Ungwana au Kenya et à Rasini en
Somalie. L’arche en Y renversé semble originaire du Bénadir. Le mihrâb somalien de Rasini
forme d’ailleurs un élément régional intermédiaire à la fin du XIVe siècle (fig. 13). Son arche
en accolade et ses bosses coniques en corail se rattachent directement au style de Mogadiscio.
Le pourtour de la niche est recouvert de plaques sculptées formant un décor exubérant de
motifs géométriques. Les chambranles sont ornés de panneaux de corail incisés. L’arche en
Y renversé surmonte plusieurs moulures d’arches en accolade. Les bosses coniques, avec
des lignes gravées qui descendent de la pointe, sont visibles au-dessus du mihrâb de Rasini,
des portes de la mosquée de Fakhr al-Dîn, de la porte du minaret de la jamia de Mogadiscio,
mais aussi dans la mosquée de Mgangani au Kenya et au-dessus des portes du «palais» de
Somana au Mozambique 46.

Le groupe 4 ou style de Chwaka

Le commerce swahili atteint son apogée entre le milieu du XIVe siècle et la fin du XVe

siècle; cette prospérité donne naissance à trois nouveaux types de mihrâbs recouverts de
décors très raffinés. Le mihrâb du groupe 4 est caractérisé par une riche ornementation
composée de céramiques incrustées, de médaillons, de rosettes et de moulures en corail de
mer. Les décors couvrants sont de plus en plus raffinés et au XVe siècle, les céramiques
enchâssées se multiplient sur les tympans, le linteau, les écoinçons et l’architrave. Parfois
ce sont des bosselages hémisphériques en corail qui remplacent les porcelaines. Les bosses
en corail hémisphériques sont caractéristiques des mihrâbs du XIVe siècle. Ces demi-sphères
en relief sont gravées de motifs floraux ou géométriques dessinant d’harmonieuses arabesques,
leur diamètre ne dépasse pas 10 cm. Sur le cadre, des moulures simples alternent avec des
moulures cordées ou des moulures sculptées en arêtes de poisson, comme dans les mihrâbs
de Takwa, de Gedi et de Chwaka (fig.15).

Au XVe siècle, le mihrâb de la grande mosquée de Gedi est décoré de 13 porcelaines
bleues et blanches insérées dans les tympans et dans l’intrados de l’abside (fig. 14) 47. On
dénombre 12 céramiques qui ornent les écoinçons et les pieds-droits du mihrâb de la jamia

46 Cette forme de décoration à Somana révèle un dynamisme
architectural des ports du Mozambique, liés au sultanat de
Mogadiscio. Voir R. T. Duarte, Northern Mozambique in the Swa-
hili World (an Archaeological Approach), 1993, Uppsala, Cbna,
p. 118-119.

47 James Kirkman a retrouvé des porcelaines chinoises bleues et
blanches au pied de la niche.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


STÉPHANE PRADINES

364

de Chwaka, 17 dans le mihrâb de Mafui, mais c’est la mosquée de Tundwa qui détient le
record avec plus de 50 céramiques enchâssées dans le mur de qibla. Cette utilisation de la
vaisselle, comme élément de décoration des qiblas ou des mihrâbs, est aussi reconnue en
Oman dans la mosquée Shawâdhnâ de Nizwa, datée de 1530 et ornée d’incrustations de
coupes de porcelaines bleues et blanches 48.

Le groupe 5 ou style de Mnarani

Le mihrâb du groupe 5 est orné, lui aussi, de bosses et de moulures en corail marin,
ainsi que de céramiques incrustées (fig. 16 et 17). Sa particularité vient de son abside ryth-
mée par des moulures en plâtre de section triangulaire; sa voûte en cul-de-four est aussi
striée de cannelures. Le cadre saillant est un peu plus grand qu’à la période précédente, il
est à Ungwana nº 2, de 3,3 sur 2,85 m, avec une profondeur d’abside de 1,65 m. Le sol de
la niche est souvent surélevé par rapport au sol de la salle de prière. Ce groupe, daté entre
le XIVe et le XVe siècle, est représenté par les mihrâbs des mosquées de Sima, Domoni,
Jemadari, Mafui et des grandes mosquées de Kilwa et Mnarani.

La mosquée Mkiri wa Shirâzi est située dans la ville de Domoni, sur l’île d’Anjouan
(Comores). Les fouilles d’Henri Wright ont permis de dater cette mosquée de la fin du
XIVe siècle 49. Le mihrâb est doté d’un arc en plein cintre, encadré d’arcs en accolade et
surmonté de quatre ouvertures découpées finement entre les deux, des sortes d’occulis.
L’architrave et le linteau sont constitués de panneaux rectangulaires renfoncés et séparés
par des segments de moulures cordées. Chaque panneau est une plaque de corail gravée
d’entrelacs géométriques de deux sortes. Les tympans sont renfoncés, mais non ornés, sauf
dans la partie qui encadre les arcs en accolade, où l’on trouve des segments de moulures
cordées. Les montants qui encadrent l’entrée de la niche sont décorés de moulures cordées
et de listeaux. Au-dessus des chapiteaux engagés, des assises claires contiennent des pla-
ques de corail imbriquées. Ces plaques sont décorées des mêmes motifs géométriques que
l’architrave et forment une frise qui court à l’intérieur de l’abside qui fait 1,65 m de
profondeur et 97 cm de large. Sous la frise, la paroi est rythmée par des listeaux avec une
moulure cordée à intervalle régulier. La voûte est en cul-de-four cannelée 50.

Enfin, le mihrâb de Mnarani de Kilifi est le plus représentatif du groupe 5. Il est surmonté
d’un arc brisé avec cinq voussures 51, des tympans ornés de bosses en corail, dans lesquelles
sont gravées des croix, des volutes et des motifs végétaux. Des pilastres à chapiteaux
soutiennent l’arche. Les murs de la niche sont complètement cannelés comme la voûte en

48 M. Kervran, 1996, p. 126-127.
49 H. Wright, «Early Islam (Oceanic Trade and Town Development

on Nzwani: the Comorian Archipelago in the XIth-XVth
Centuries A.D.)», Azania, 1992, nº 27, p. 81-128.

50 La grande mosquée omanaise de Bahla, datée de 1494, pos-
sède un type de mihrâb similaire avec une niche
semi-circulaire, une voûte en cul-de-four nervuré et des

écoinçons ornés de motifs circulaires et géométrico-floraux
(M. Kervran, «Mihrab omanais du XVIe siècle: un curieux exem-
ple de conservatisme de l’art du stuc iranien des époques
seldjoukide et mongole», ArchIsl, 1996, nº 6, p. 121).

51 J. Kirkman, Men and Monuments on the East African Coast, Lon-
dres, Lutterworth Press, 1964, 224 p.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

365

cul-de-four. Des versets du Coran en caractères naskhî sont sculptés sur l’architrave, les
montants du mihrâb et le long de l’arche 52. Ces panneaux sont encadrés de motifs cordés
sculptés dans des briquettes de corail marin.

Le groupe 6 ou style de Tundwa

Ce groupe mineur possède des éléments décoratifs des types 4 et 5 et date de la même
période. La particularité de ce type de mihrâb réside dans la forme de son arcature, en
ogive ou en arc en plein cintre, comme à Tundwa, Kilindini de Mombasa, Msuka Mjini,
Kilwa nº 4 et Ungwana nº 2.

Le groupe 7 ou style de Lamu

La présence portugaise dans l’océan Indien marque un ralentissement de l’activité archi-
tecturale des Swahilis et peu de mosquées sont construites entre 1498 et 1698. Au XVIIe

siècle, les mosquées adoptent un plan général carré, avec une salle de prière plus ramassée
sur elle-même comme à Kisikimto, Bwana Tamu dans la ville de Pate, ou encore à Chole
sur l’île de Mafia. Le plafond est soutenu par deux à trois rangées de larges piliers
octogonaux, comme à Shala Fatani sur l’île de Faza. Les piliers sont reliés entre eux par
des arches surhaussées et massives qui remplacent définitivement l’emploi de poutres
maîtresses, comme dans les mosquées du fort de Siyu, Chole ou Kisikimto.

Le groupe 7 est caractérisé par l’utilisation généralisée du plâtre dans l’ornementation
des mihrâbs et l’adoption de l’arche trilobée 53. La répartition des mihrâbs de type 7 est en
relation avec l’émergence d’une nouvelle force politique dans l’archipel Lamu 54: la cité de
Pate qui s’oppose à la domination portugaise de Mombasa. Le mihrâb du groupe 7 est défini
à partir du groupe de mosquées de l’archipel Lamu et particulièrement celles des villes de
Siyu, Faza, Pate et Lamu (fig. 18). Les tympans du mihrâb sont toujours décorés de
céramiques incrustées comme à Pate. Les bosses en plâtre tendent à remplacer le corail. Le
cadre du mihrâb est fréquemment orné de panneaux en plâtre aux motifs géométriques incisés.
Ce décor couvrant et complexe n’a pas la qualité de représentation des panneaux du XIVe

siècle. Les pilastres sont absents à l’entrée de l’abside du mihrâb, ils sont supplantés par
un bloc de montants décoré de panneaux comme dans la jamia de Siyu. L’intérieur de l’ab-
side est rythmé de moulures en plâtre à section triangulaire; la voûte en cul-de-four est
aussi striée de cannelures sur sa surface interne.

52 G. S. P. Freeman-Grenville et B. Martin (1973) ont établi un
corpus des inscriptions arabes qui se consacre à l’ensemble
de l’aire culturelle swahilie, de la Somalie aux Comores. Ce
travail complète un catalogue d’inscriptions somaliennes‚ réédité
par B. Martin en 1968.

53 J. de V. Allen, «Swahili Architecture in the Later Middle Ages»,
African Arts, 1974, nº 7-2, Los Angeles, University of California,
p. 42-47, 66-68, 83-84, et U. Ghaidan, «Swahili Plasterwork»,

African Arts, 1973, nº 6-2, Los Angeles, University of California,
p. 46-49.

54 Au XXe siècle, P. Lienhardt constate l’influence culturelle de la
ville de Lamu à travers sa madrasa, Ribât al-Riyâdah, qui attire,
à l’anniversaire du Prophète, des visiteurs venus des côtes de
Somalie, de Mombasa, et même de Zanzibar et Pemba
(P. Lienhardt et D. Phil, «The Mosque College of Lamu and
its Social Background», TNR, 1959, nº 53, p. 228-242).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


STÉPHANE PRADINES

366

Les mihrâbs tanzaniens de Simambaya 55 et d’Utondwe possèdent des inscriptions datées
respectivement de 1796 et 1782, celui de N’nalalo à Lamu remonte à 1753 56. Le mihrâb
du groupe 7 ou style de Lamu se maintient du XVIIe jusqu’à la fin du XVIIIe siècle. L’éclosion
de ce nouveau type architectural est aussi observée au Yémen 57 où les mihrâbs ont aussi
des arcs trilobés, parfois outrepassés et ajourés, influence des immigrés indiens 58.

Le groupe 8 ou style de Zanzibar

L’architecture swahilie connaît une reprise éphémère sous le sultanat de Zanzibar au XIXe

siècle. Les mosquées de Mboamaji et Mkwaja sont représentatives de la période zanzibarite,
ce sont de petits édifices de plan carré avec un lieu d’ablution limité à la partie sud. Le
toit de la salle de prière est soutenu par de gros piliers octogonaux ou des piles reliés aux
pilastres des murs latéraux par des arcades en arc brisé. Le mur de la qibla est occupé par
trois cellules qui forment un arrangement tripartite. Le mihrâb est encadré à l’ouest par une
pièce réservée à l’imam et à l’est par un minbar enclavé. Le minbar est souvent enfermé
dans une niche communiquant par une porte avec le mihrâb, parfois les deux éléments
partagent la même niche 59.

Les mihrâbs du groupe 8 sont caractérisés par des arcs polylobés, festonnés, ou distor-
dus et par des décors sculptés dans le stuc 60. L’intérieur de l’abside, de plan quadrangulaire,
est ornementé d’arcatures en stuc rappelant la tradition tanzanienne antérieure (type 1). Un
toit en pente simple couvre la structure et remplace l’habituelle voûte en cul-de-four (fig. 19).
Par exemple, le mihrâb de Chole, sur l’île de Mafia, a une profonde arcature de six niches
sous une frise de carrés. Le mihrâb de Kua est composé sept niches quadrangulaires domi-
nées par une frise de mihrâbs miniatures, le mihrâb de la jamia de Kua a une arcature de
huit longues niches séparées par des moulures cordées verticales, le minbar à proximité,
rentre dans le mur de la qibla. Enfin le mihrâb de Kisimkimto, de plan quadrangulaire, a
une arcature de onze niches surmontée d’une frise de mihrâbs miniatures. C’est un des ra-
res mihrâbs de la côte orientale africaine à posséder une arche recticurviligne; il ressemble
fortement au mihrâb de Kipumbwe, daté du XIXe siècle 61.

55 Il est à noter que les mosquées omanaises de la même période
sont très proches des modèles swahilis avec des travées pa-
rallèles à la qibla et un mihrâb protubérant; l’une de ces
mosquées omanaises s’appelle aussi Simambaya, elle est datée
de 1725-1765 (P. Costa, et S. Kite, «The Architecture of Salalah
and the Dhofar Littoral», Journal of Oman Studies, 1985, vol. 7,
Ministry of Culture, p. 148-149).

56 F. Siravo, A. Pulver, Planning Lamu: Conservation of an East
African Seaport, NMK, Nairobi, 1986: 57.

57 Notamment à Surat: Paul Bonnenfant, communication person-
nelle, 1999.

58 J’ai pu observer ces arcatures lors d’une mission archéologique
au Pakistan en janvier 1999. S. Pradines, «L’influence indienne
dans l’architecture swahilie», Swahili Forum VI, 1999, AAP nº 60,
université de Köln, Institut für Afrikanistik, p. 103-120.

59 G. R. Smith, «A Recessed Minbar in the Mosque of
Simambaya», Azania, 1973, nº 8, p. 154-156.

60 G.S.P. Freeman-Grenville, «Some Preliminary Observations on
Medieval Mosques near Dar es Salaam», TNR, 1954, nº 36,
Dar-es-Salaam, Government Printer, p. 64-70.

61 J. Schacht a recensé en Tanzanie des mosquées datées du XIXe

et du début XXe siècle: Mboamaji de 1856-1870, Bweni Kuu
de 1850-1870, la jamia de Pangani de 1902 et la mosquée de
Tambareni de 1907. Au Kenya, Mambrui date de 1880, la jamia
de Malindi de 1893 et une mosquée de Lamu de 1920.
J. Schacht, «An Unknown Type of Minbar and its Historical
Signifiance», ArsOr, université du Michigan, 1957, nº 2,
p. 149-173.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

367

Ce groupe de mihrâbs se rencontre autour de l’île de Zanzibar et sur les côtes tanza-
niennes (fig. 2 et 4), il exprime le dernier stade de l’évolution architecturale des mihrâbs
swahilis supplantés par des modèles importés de la péninsule Arabique et de l’Inde. Fait
troublant, les mihrâbs à arcature du groupe 1 et 8 sont localisés principalement autour de
Zanzibar, Pemba et Mafia. Les mihrâbs du groupe 1 apparaissent lorsque Zanzibar et Pemba
entretiennent des relations commerciales avec des négociants persans et nous pensons que
la similitude entre les groupes 1 et 8 caractérise des mihrâbs chiites 62, car de nombreux
mihrâbs omanais et indiens appartiennent à ce mouvement.

Les Africains de la côte orientale n’ont pas reçu passivement les techniques architecturales
du monde musulman; il y a eu des choix dans les solutions adoptées. Toutes les idées
n’ont pas été acceptées, ainsi l’arc outrepassé est inconnu, de même que les muquarnas et
les mosquées à cour centrale. Les populations côtières ont intégré certains éléments étrangers
dans leur style architectural, comme les coupoles ou les céramiques incrustées, parfois avec
un temps d’adaptation plus long, comme pour l’arc polylobé. Les influences architecturales
du monde musulman proviennent essentiellement des pays du sud de la péninsule Arabique,
du golfe Persique et de l’Inde. Notre typologie apporte de nouvelles informations sur
l’évolution locale des mihrâbs swahilis et les apports étrangers sont autant d’indices pour
l’établissement d’une carte des relations historiques dans l’océan Indien. Enfin, l’étude des
mosquées nous donne de précieux renseignements sur l’islamisation en Afrique subsaharienne.

62 J.-C. Penrad, «La présence isma©ilienne en Afrique de l’Est»,
Marchands et hommes d’affaires asiatiques dans l’océan Indien et
la mer de Chine, IIIe-XXe siècles, Lombard D. et Aubin J. (ed.),
Paris, Ehess, 1988, p. 221-235, et F. Berg et B. J. Walter,

«Mosques, Population and Urban Development in Mombasa»,
Hadith, B. A. Ogot (dir.), Nairobi, East African Publishing House,
1968, nº 1, p. 47-100.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


STÉPHANE PRADINES

368

Ras Hafun

Obbia

Mereg

Mogadiscio
Merka

Barawa

Kisimayo

Bur Gao
Kiamboni

She Jafari

Shanga

Takwa
PateLamu

Mwana
Shaka

Ungwana

Manda

Ngomeni
Mambrui

MalindiGedi

Kilifi
Mnarani Kitoka

Jumba la Mtwana
Mtwapa

Mombasa
Tiwi

Kongo
Diani

Tumbe
Shimoni

Wasini
Vumba Kuu

Aden

Zeila
Berbera

Bilad al-Barbar

Bénadir

Bilad 
al-Zandj

Océan Indien

1. Carte des sites médiévaux et modernes de Somalie et du Kenya.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

369

Pemba

Zanzibar

Mafia

Petukiza
Boma la Ndani

Chongoliani Toten Chwaka

Marungu
Bweni Kuu

Kisikimto

Kizimkazi

Mbweni

Stahibu
Ukutani

Dege
Kimbiji
Sala Kutani

Jibondo

Songo Songo

Sanje Majoma

Pujini

Moa

Tanga
Ndumi

Tongoni

Pangani
Kiungani

Bweni Ndogo
Kipumbwe

Saadani

Utondwe

Bagamoyo
Kaole

Kunduchi
Msasani

Ras Makobe
Mboamaji

Banderini
Makungo 

Kisiju
Kwale

Chole

Kua

Kilindoni

Kisimani

Mtitimira

Kilwa 
Sanje ya Kati
Songo Mnara

Mkwaja
Mafui

Muhembo

Tumbatu

Ras
Mkumbuu

Océan Indien

Bar al-Zandj

Bar al-Muli

2. Carte des sites médiévaux et modernes de Tanzanie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


STÉPHANE PRADINES

370
3. Sériation, données avant classement.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

371
4. Sériation, classement affiné des sites et des critères.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


STÉPHANE PRADINES

372

Complexité du décor

Temps

1107

1214

1238

1302

1440

1498-
1698

1782

1856

1

2

3

4

5 6

7

8

occupation portugaise

5. Typologie des mihrâbs swahilis.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

373

0 5m

6. Grande mosquée de Gedi (Kenya), 1340-1400.

7. Mosquée de Fakhr al-Dîn, Mogadiscio (Somalie), 1269.

0 5m

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


STÉPHANE PRADINES

374

0 5m

8. Grande mosquée de Kilwa (Tanzanie), 1331-1442.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

375

9. Groupe 1, Kizimkazi, Zanzibar.

10. Groupe 1, Songo Mnara, Tanzanie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


STÉPHANE PRADINES

376

11. Groupe 2, Kaole 2, Tanzanie.

12. Groupe 3, Shengejuu, Kenya.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

377

13. Groupe 3-4, Rasini, Somalie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


STÉPHANE PRADINES

378

14. Groupe 4, Gedi, Kenya.

15. Groupe 4, Chwaka (île de Pemba), Tanzanie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

379

16. Groupe 5, Mnarani de Kilifi, Kenya.

17. Groupe 5, Mnarani de Kilifi, Kenya.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


18. Groupe 7, Siyu et Bwana Bakari de Pate (archipel de Lamu), Kenya.

380

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE MIHRÂB SWAHILI: L’ÉVOLUTION D’UNE ARCHITECTURE ISLAMIQUE EN AFRIQUE SUBSAHARIENNE

381
19. Groupe 8, Kipumbwe, Tanzanie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 37 (2003), p. 355-381    Stéphane Pradines
Le mihrâb swahili: l’évolution d’une architecture islamique en Afrique subsaharienne.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



