
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 36 (2002), p. 117-137

Julien Loiseau

L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les
biographies du Manhal al-Ṣāfī.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


Annales islamologiques 36 – 2002

117

Julien LOISEAU

L’émir en sa maison
Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire,

d’après les biographies du Manhal al-∑æfî

«LA FONDATION de cet édifice béni a été ordonnée par Sa très noble Grandeur, élevée, notre
maître le grand émir, respectable, bien servi, le champion de la foi, le combattant,
le défenseur des frontières, l’assisté de Dieu, le vainqueur, (…), le maréchal, l’appui

des rois, la distinction des sultans, Sayf al-dîn ManÏak, silæÌdær d’al-Malik al-MuÂaffar, que
Dieu fasse durer pour lui le bonheur et lui fasse atteindre son désir en ce monde et dans
l’autre 1.»

Le bandeau épigraphique, en façade, rappelle aux voisins, aux passants et aux hôtes, les
titres, la fonction et les attributs d’un ancien mamlºk d’al-NæÒir MuÌammad b. Qalæwºn,
appelé à occuper les plus hautes fonctions de l’État: l’émir Sayf al-dîn ManÏak al-Yºsufî
al-NæÒirî 2. L’«édifice béni» (al-makæn al-mubærak) dont l’inscription sanctionne la construc-
tion au Caire en 1346, alors que ManÏak n’est encore que le silæÌdær du sultan, n’est ni la
mosquée ni le mausolée qu’il fonde trois ans plus tard près de Bæb al-wazîr, mais sa
demeure. Maqrîzî dira: sa dær, Ibn Tafirî Birdî: son bayt 3.

1 N. Élisséeff, D.S. Rice, G. Wiet (éd.), Répertoire chronologique
d’épigraphie arabe XVI, Le Caire, 1964, nº 6048, p. 35-36. La
translittération du nom est modifiée.

2 Acheté et affranchi par al-NæÒir MuÌammad b. Qalæwºn pen-
dant son troisième sultanat (1311-1341), il s’illustre dans la
chronique à partir du règne d’al-∑æliÌ Ismæ©îl (1342-1345), le
quatrième fils de son ancien maître à accéder au sultanat. Gou-
verneur de la province de Damas, quelques mois en 1357 et
1358, plus longuement à partir de 1365, il accède en 1373
au rang le plus élevé de la hiérarchie mamelouke en devenant
næ’ib al-sal†ana – ou lieutenant du sultan pour reprendre la tra-
duction classique de M. Gaudefroy-Demombynes –, auprès
d’al-A‡raf Ωa©bæn (1363-1377). Il conserve cet office jusqu’à sa
mort, un an plus tard. Cf. Ibn Tafirî Birdî, Al-Manhal al-∑æfî
wa-l-Mustawfî ba©d al-Wæfî, manuscrit d’Istanbul, Topkapi Serai
nº 3018 (IMPH Tærî≈ nº 841) [désormais cité «ms. Topkapi»],
fºª 798 vº - 800 rº; G. Wiet, Les biographies du Manhal al-Safi, MIE

19, 1932, notice nº 2535; M. Gaudefroy-Demombynes, La Syrie
à l’époque des Mamelouks d’après les auteurs arabes. Description
géographique, économique et administrative précédée d’une introduc-
tion sur l’organisation gouvernementale, BAH 3, Paris, 1923,
p. LV-LVI: la définition des fonctions correspondant à chaque
titre, fondée sur le ∑ubÌ al-A©‡æ’ d’al-Qalqa‡andî, mort en 1418,
est surtout valable pour la fin du XIVe siècle.

3 Le silæÌdær ou amîr silæÌ est l’émir chargé des armes du sultan
et le responsable de l’arsenal sultanien: cf. M. Gaudefroy-
Demombynes, op. cit., p. LVII. Sur les fondations pieuses de
l’émir ManÏak au Caire, cf. Al-Maqrîzî, Kitæb al-mawæ©iÂ
wa-l-i©tibær fî ƒikr al-≈i†a† wa-l-æÚær II, Bûlâq, 1853, p. 320-323;
Ibn Tafirî Birdî, op. cit., ms. Topkapi, fº 800 rº; M. Van Berchem,
Matériaux pour un Corpus Inscriptionum Arabicarum I, Égypte,
MMAF 19/1, Paris, 1894, p. 207-209, nº 152-153. Sur sa
demeure, cf. Al-Maqrîzî, op. cit., vol. II, p. 324, l. 1 et Ibn Tafirî
Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. IV, 1986, nº 784, p. 102.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


JULIEN LOISEAU

118

Décrivant ses vestiges et commentant l’inscription en 1894, Max Van Berchem ajoute:
«Les auteurs parlent de ce bel édifice, qui devint, après Mandjak, la propriété d’autres
grands émirs. Ce rare débris de l’architecture civile au XIVe siècle rappelle encore un
souvenir: c’est là qu’est né, vers 812 [de l’Hégire, soit 1409-1410 de l’ère chrétienne],
l’historien d’Égypte Abu l-MaÌâsin 4.»

Cette notation érudite est à elle seule fort évocatrice. Abº al-MaÌæsin Yºsuf b. Tafirî
Birdî, l’un des principaux historiographes du sultanat mamelouk, naît au Caire, dans une
des zones résidentielles privilégiées par ces grands officiers d’origine servile, qui parcou-
rent et gouvernent le Proche-Orient depuis déjà plus d’un siècle et demi: hors de l’ancien
Caire fatimide, à l’ombre de la Citadelle où réside l’un des leurs, le sultan. Le père de
l’auteur, l’émir Tafirî Birdî al-Åæhirî, est l’un des officiers les plus influents depuis la fin
du sultanat d’al-Åæhir Barqºq dont il était un des mamlºk, et sous le règne de son fils
al-NæÒir FaraÏ. Il est nommé l’année suivante gouverneur de la province de Damas, où il
meurt deux ans plus tard, au plus fort de l’affrontement entre le sultan et nombre de ses
émirs entrés en rébellion 5. L’enfant est placé chez sa sœur, l’épouse d’un qæ∂î Ìanafite
puis d’un grand qæ∂î ‡æfi©ite, avant d’être pris en main par d’anciens mamlºk de son
père qui vont parfaire l’autre versant de son éducation 6. De la demeure de l’émir ManÏak,
chez les Banº Tafirî Birdî, il ne sera désormais plus question.

Ibn Tafirî Birdî partage ainsi le destin de ces enfants d’émirs mamelouks, les awlæd
al-næs. Première génération née en Égypte, de mères autochtones parfois, le système du
renouvellement des troupes et de leurs officiers par le recrutement servile les empêche
assez largement – et de plus en plus nettement à partir de la fin du XIVe siècle –, d’hé-
riter du pouvoir et des ressources détenus par leurs pères, ou, à tout le moins, de
prétendre atteindre aux mêmes rangs dans l’armée et dans l’État. Fils d’anciens esclaves
de diverses origines, convertis mais peu ou mal arabisés, c’est dans la société civile
égyptienne, et dans la langue autochtone, qu’ils doivent chercher le plus souvent leur
voie. Tous, loin s’en faut, ne renient pas leur origine. Mais ils sont peu nombreux à
tenir ce grand écart dans une société aussi polarisée 7. Ibn Tafirî Birdî non seulement y

4 M. Van Berchem, op. cit., p. 738, s’appuyant sur F. Wüstenfeld,
Die Geschichtschreiber der Araber und ihre Werke, Göttingen, 1882,
p. 220, lequel ne cite pas ses sources. L’information est en fait
donnée par AÌmad al-MarÏî, disciple et copiste d’Ibn Tafirî
Birdî, dans une biographie de l’auteur qui figure à l’amorce
de plusieurs manuscrits de sa grande chronique: les NuÏºm
al-Zæhira. Elle est reprise par al-•awharî (1416-1495), dans la
notice qu’il consacre à Ibn Tafirî Birdî, dans l’obituaire de l’an-
née 874/1469-1470 de sa chronique Inbæ’ al-HaÒr bi-Abnæ’
al-©AÒr (éd. Î. Îaba‡î, Le Caire, 1970, p. 175), et par al-Sa≈æwî
(1427-1497) dans son grand dictionnaire biographique, Al-∆aw’
al-læmi© li-ahl al-qarn al-tæsi© X, éd. Î. Al-Qudsî, Le Caire, 1355
H./1936, notice nº 1178, p. 305.

5 Al-Åæhir Barqºq a régné de 1382 à 1389 et de 1390 à 1399,
son fils al-NæÒir Fara…, de 1399 à 1412 hormis quelques mois
en 1405. Sur l’émir Tafirî Birdî al-Åæhirî, cf. Ibn Tafirî Birdî,

op. cit., éd. du Caire, vol. IV, 1986, nº 760, p. 31-43 et G. Wiet,
op. cit., nº 751.

6 Cf. A. DarraÏ, «La vie d’Abº l-MaÌæsin Ibn Tafirî Birdî et son
œuvre», AnIsl 11, 1972, p. 165 et D.P. Little, «Historiography of
the Ayyºbid and Mamlºk Epochs», dans C.F. Petry (éd.), The
Cambrige History of Egypt I, Islamic Egypt, 640-1517, Cambridge,
1998, p. 439.

7 Le problème historiographique des awlæd al-næs a été très lar-
gement renouvelé, mais principalement pour la période
baÌride. Pour une mise au point générale et récente, cf.
U. Haarmann, «Joseph’s Law – the Careers and Activities of
Mamluk Descendants Before the Ottoman Conquest of Egypt»,
dans Th. Philipp, U. Haarmann (éd.), The Mamluks in Egyptian
Politics and Society, Cambridge, 1998, p. 55-84. Sur les aspects
économiques et sociaux de la question, cf. U. Haarmann, «The
Sons of Mamluks as Fief-Holders in Late Medieval Egypt»,

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’ÉMIR EN SA MAISON, D’APRÈS LES BIOGRAPHIES DU MANHAL AL-∑ÆFï

119

parvient – évoluant à la cour, hormis quelques éclipses, jusqu’à sa mort en 1470, comme
dans le milieu plus hostile des ©ulamæ’ égyptiens 8 –, mais, surtout, illustre cette double
appartenance. C’est en une langue arabe marquée de dialectalismes égyptiens que son
œuvre de chroniqueur et de biographe raconte la cour du Caire et la société des émirs,
avec un luxe de détails qui en fait une des sources majeures de l’histoire de l’Égypte
mamelouke.

Les émirs qui peuplent et animent son Manhal al-∑æfî, un des principaux recueils
biographiques composés dans l’Égypte du XVe siècle, illustrent l’ensemble de l’histoire
du sultanat depuis le meurtre du sultan ayyoubide et la prise du pouvoir par al-Mu©izz
Aybak en 1250, jusqu’à la fin du règne d’al-Åæhir Íaqmaq (1438-1453) et l’avènement
d’al-A‡raf Aynæl. Figures célèbres de l’époque glorieuse d’al-ManÒºr Qalæwºn et de ses
descendants, ou grands émirs et officiers à la carrière plus obscure, contemporains de
son père ou de son propre temps, certains sont encore vivants quand il couche par écrit
leur carrière. De chacun, on apprend avant tout, et souvent exclusivement, les étapes de
son cursus, son parcours dans l’État, sanctionnés par un titre et un rang, jalonnés par les
honneurs ou les disgrâces, fixés aussi parfois dans la pierre, par la construction ou l’achat
d’une demeure, l’institution d’une fondation pieuse, l’édification d’un mausolée. De tous
les édifices mentionnés dans les biographies du Manhal al-∑æfî, la demeure – dær ou
bayt – connaît les occurrences les plus nombreuses 9. Mais d’une notice à l’autre, le détail
que l’auteur peut ou croit bon de fournir, le contexte de la mention, sa portée quant à la
renommée de l’émir, plus encore la signification qu’elle peut prendre quant au déroule-
ment de sa carrière, peuvent varier considérablement. Il nous faudra donc dans un premier
temps comprendre la structure et l’écriture de ce dictionnaire, si l’on veut saisir ensuite
la portée de ces mentions éparses.

Historiographe de cour, et, tout autant, mémorialiste de l’aristocratie militaire, Ibn Tafirî
Birdî est sans doute l’un des auteurs les mieux placés pour nous faire comprendre ce
lien organique qui s’est établi à l’époque mamelouke entre les émirs et la ville. Nouant
son destin politique, son patrimoine et sa renommée, la question de la demeure de l’émir
est aussi celle de sa maison, de son prestige et de sa reconduction. Autour d’un type
d’édifice et de ses mentions, c’est l’histoire de la ville et celle du pouvoir qui s’éclairent
l’une l’autre.

dans T. Khalidi (éd.), Land Tenure and Social Transformation in
the Middle East, Beyrouth, 1984, p. 141-168 et D.S. Richards,
«Mamluk Amirs and Their Families and Households», dans
Th. Philipp, U. Haarmann (éd.), op. cit., p. 32-54. Sur leur rôle
culturel, cf. U. Haarmann, «Arabic in Speech, Turkish in
Lineage: Mamluks and Their Sons in the Intellectual Life of
Fourteenth-Century Egypt and Syria», JSS 33/1, 1988,
p. 81-114.

8 Cf. W. Popper, «Sakhæwî’s Criticism of Ibn Taghrî Birdî», dans
Studi orientalistici in onore di Giorgio Levi della Vida, vol. II,

Pubblicazioni dell’ Istituto per l’Oriente, nº 52, Rome, 1956,
p. 371-389.

9 L’auteur du Manhal al-∑æfî emploie de manière parfaitement in-
terchangeable les termes de bayt et de dær. La valeur sociale que
véhicule ce dernier dans l’œuvre d’al-Maqrîzî s’est étendu chez
lui au mot bayt: de fait, dans ces notices, il n’est de demeures
mentionnées que nobles. Cette contamination n’est pas sans
rapport avec la polysémie du terme: le bayt est aussi cette unité
sociale et politique que constituent la famille et la familia de
l’émir, ses serviteurs et ses mamlºk, autrement dit: sa maison.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


JULIEN LOISEAU

120

Le Manhal al-∑æfî:
tableau d’un pouvoir, mémoires d’une génération

Le Manhal al-∑æfî dans l’historiographie mamelouke

Cet ouvrage d’Ibn Tafirî Birdî est l’une des belles pièces de l’historiographie mamelouke,
l’une des plus riches historiographies de langue arabe. La dimension encyclopédique des
œuvres de cette époque, l’immense travail de compilation dont elles résultent, l’enregistre-
ment qu’elles effectuent de textes par ailleurs perdus, ont été soulignés depuis longtemps 10.
Les ouvrages à caractère plus proprement historique – chroniques et littérature biographique
pour l’essentiel – ont fait l’objet de travaux remarquables, particulièrement en Allemagne
et dans le monde anglo-saxon 11. Mais, sous l’effet d’une historiographie encore souvent
dominée par la question des croisades, et, plus récemment, par celle des Mongols, c’est
l’époque dite des Mamelouks baÌrides (1250-1382) qui a, le plus souvent, retenu l’atten-
tion. Les grands historiographes du XVe siècle sont dès lors interrogés pour leur apport à la
connaissance du siècle et demi écoulé, une époque dont eux-mêmes nourrissaient la nostal-
gie, comme d’un âge d’or dont leur présent n’était plus que le reflet renversé 12. Le nouvel
intérêt manifesté pour l’époque dite des Mamelouks circassiens (1382-1517) concerne, pour
l’essentiel, le dernier demi-siècle du sultanat, le temps des last Mamluks Sultans. Des grandes
œuvres du premier XVe siècle, seule celle d’al-Maqrîzî (1364-1442) fait aujourd’hui l’objet
d’un questionnaire renouvelé 13.

Connu avant tout pour ses deux chroniques, les NuÏºm al-Zæhira – une histoire dynas-
tique de l’Égypte inaugurée par la conquête arabe et poursuivie jusqu’en 1468 –, et les
ÎawædiÚ al-Duhºr – annales des événements contemporains de l’auteur: 1441-1469 –, Ibn
Tafirî Birdî a nettement infléchi l’écriture du genre, accordant une place remarquable au

10 Cf. par exemple R. Blachère, «Quelques réflexions sur les for-
mes de l’encyclopédisme en Égypte et en Syrie du VIIIe/XIVe

siècle à la fin du IXe/XVe siècle», BEO 23, 1970, p. 7-19, repris
dans id., Analecta, Damas, 1975, p. 521-540.

11 Cf. en particulier les travaux de U. Haarmann, Quellenstudien zur
Frühen Mamlukenzeit, Freiburg, 1969, qui porte principalement
sur les œuvres d’al-Íazarî (1260-1338) et d’Ibn al-Dawædærî
(mort après 1335) et ceux de D.P. Little, An Introduction to
Mamlºk Historiography. An Analysis of Arabic Annalistic and
Biographical Sources for the Reign of al-Malik an-NæÒir MuÌammad
b. Qalæ’ºn, Montreal, 1970 et id., History and Historiography of
the Mamlºks, Londres, 1986.

12 Sur l’usage du matériel biographique transmis par Ibn Tafirî
Birdî, cf. D.P. Little, An Introduction to Mamlºk Historiography,
p. 134-135. Sur la vision du sultanat mamelouk après al-Åæhir
Barqºq comme d’un monde à l’envers, où la vertu compte
moins désormais que l’ethnie (Ïins), cf. la biographie de l’émir
Ta‡tamur al-©Alæ’î al-Dawædær, lui-même victime des change-
ments politiques, mort en exil à Jérusalem en 1384, dans Ibn
Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. VI, 1990, nº 1247, p. 396.

13 Cf. par exemple N.O. Rabbat, «Al-Maqrizi’s Khitat, an Egyptian
Lieu de Mémoire», dans D. Behrens-Abouseif (éd.), The Cairo
Heritage. Essays in Honor of Layla Ali Ibrahim, Le Caire, 2000,
p. 17-30 ou A. Levanoni, «Al-Maqrîzî’s Account of the Transi-
tion from Turkish to Circassian Mamluk Sultanate: History in
the Service of Faith», dans H. Kennedy (éd.), The Historiography
of Islamic Egypt (c. 950-1800), Leiden, Boston, Köln, 2001,
p. 93-105. Sur Ibn Tafirî Birdî, je n’ai pu consulter l’ouvrage
collectif édité par la LaÏnat al-tæ’rî≈ bi-l-maÏlis al-a©læ’, Al-
Mu’arri≈ Ibn Tafirî Birdî: Íamæl al-Dîn Abº al-MaÌæsin Yºsuf,
813-874 H., Le Caire, 1974, introuvable à Dær al-Kutub. On
trouvera une mise au point générale et récente avec D.P. Little,
«Historiography…», p. 412-444. La meilleure présentation d’Ibn
Tafirî Birdî et de son œuvre reste cependant celle de
W. Popper, en introduction à sa traduction des NuÏºm al-
Zæhira: History of Egypt, 1382-1469 A.D., Part I, 1382-1399 A.D.,
Translated from the Arabic Annals of Abu l-MaÌasin Ibn Taghrî
Birdî by William Popper, UCPSP 13, Berkeley, Los Angeles,
1954, p. XV-XXIII.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’ÉMIR EN SA MAISON, D’APRÈS LES BIOGRAPHIES DU MANHAL AL-∑ÆFï

121

matériel biographique, regroupé dans les NuÏºm en un obituaire placé à la fin de chaque
règne. Son grand recueil biographique, le Manhal al-∑æfî, dont l’intérêt a pourtant été souligné
par Gaston Wiet dès 1932, est resté, quant à lui, peu utilisé par les historiens du sultanat
mamelouk, faute sans doute d’être entièrement édité 14.

Le Manhal al-∑æfî, un tableau du sultanat

À la manière d’al-∑afadî (1297-1363) dont il prétend poursuivre le Wæfî bi-l-Wafayæt,
Ibn Tafirî Birdî a choisi de présenter les quelque 2822 notices du Manhal al-∑æfî selon un
classement alphabétique, au sein duquel aucun principe chronologique ne vient ordonner les
séries d’homonymes 15. Ce choix est de commodité et de propos. De commodité pour son
travail comme pour ses lecteurs. De propos, car le Manhal al-Sæfî se veut un tableau. Tableau
de la communauté des musulmans, par principe, à travers la contribution apportée par ces
hommes – et ces quelques femmes – dont on enregistre le souvenir. Tableau du sultanat
mamelouk, de fait, parce qu’il est désormais la poitrine de l’umma, par son rôle historique
de défense de l’islam et l’hégémonie culturelle qu’il exerce. Sultans et émirs y côtoient
savants et lettrés, hommes de religion ou membres de l’administration civile, mais aussi
quelques commerçants et des souverains étrangers. Deux milieux donc, pour l’essentiel, s’y
trouvent représentés: la double appartenance culturelle de l’auteur rejoint ici la polarisation
de la société mamelouke et se retrouve sans doute reflétée par le lectorat de l’ouvrage.

Mais l’ampleur du tableau ne doit pas masquer sa structure, fournie par l’histoire du
pouvoir. Les biographies d’émirs sont au nombre de 795 16, auxquelles il convient d’ajouter
celles de 34 sultans dont 12 eurent une carrière émirale, de 6 princes issus des familles
sultaniennes qui n’ont pas accédé à la hiérarchie militaire, celles de 10 officiers enfin qui
n’ont pas atteint le rang émiral quand leur notice est rédigée ou que l’auteur omet ou refuse

14 L’index analytique de G. Wiet (Les biographies du Manhal al-Safi
op. cit) demeure l’ouvrage de référence. Pour limiter les varian-
tes, nous avons choisi de respecter la vocalisation qu’il propose
des noms turcs, sauf lorsqu’elle est en contradiction avec un
usage bien établi, un emploi toponymique en particulier. Sur
l’utilisation du Manhal al-∑æfî par les historiens, on notera l’ex-
ception remarquable et pionnière de David Ayalon. On relèvera
également l’usage systématique qu’en a fait Carl F. Petry, pour
une autre population, dans The Civilian Elite of Cairo in the Later
Middle Ages, Princeton, 1981. L’édition du Manhal al-∑æfî, com-
mencée en 1956, couvre, avec la parution d’un huitième tome
en 1999, environ les deux tiers de l’œuvre: d’Ibræhîm à Fayrºz
[citée: «éd. du Caire»]; le neuvième tome serait sous presse.
Pour la partie manuscrite, nous avons utilisé en priorité le
manuscrit conservé à la Bnf – ms. arabe nº 2072 [désormais
cité: «ms. Bnf»] – en raison de sa qualité de lecture et de
sa date de copie: il s’agit d’un exemplaire de travail destiné
à l’usage personnel de l’auteur. Ce manuscrit est cependant
incomplet: il lui manque un volume, soit environ les 500 der-
nières notices répertoriées par Gaston Wiet, pour lesquelles
nous avons utilisé le manuscrit d’Istanbul – Topkapi Serai

nº 3018 (IMPH Tærî≈ nº 841) [cité «ms. Topkapi»] –, dont l’Irht
(Paris) détient une copie microfilmée.

15 La collation des manuscrits a jusqu’à présent mis au jour
douze notices non répertoriées par Gaston Wiet, dont le tra-
vail repose sur le manuscrit du Caire, portant ainsi
temporairement le chiffre à 2 834 notices. De l’absence d’un
classement chronologique dans une même série d’ism, on se
convaincra à la lecture de la liste des trente-cinq «Sºdºn»:
cf. G. Wiet, op. cit., p. 159-165, nºª 1116-1151.

16 Notre étude s’intéressant au milieu des officiers de cour, dont
la cohérence tient à l’origine commune: l’esclavage, à leur
génération ou à celle de leurs ascendants, nous en avons exclu
ces membres de l’administration civile qui assumèrent parfois
des fonctions de sabre et reçurent le titre et les attributs de
l’émirat. Ils relèvent d’autres filières de recrutement et appar-
tiennent à un milieu socialement et culturellement différent:
cf. B. Martel-Thoumian, Les civils et l’administration dans l’État
militaire mamlºk (IXe/XVe siècle), Damas, 1992, p. 65-76. Pour des
raisons symétriques, les eunuques – ou ≈ædim – qui firent
carrière à la cour nous semblent relever de cette étude.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


JULIEN LOISEAU

122

de leur reconnaître. La cour et le milieu des officiers représentent donc 30 % des biogra-
phies. Mais leur poids est considérablement accentué par la longueur des notices: quand
certaines ne tiennent qu’en quelques lignes, celles des grands émirs atteignent fréquemment
trois ou quatre pages manuscrites; celles des grands sultans du XVe siècle dépassent la
trentaine 17.

Plus encore, c’est l’histoire du sultanat qui donne en partie sa forme au dictionnaire. Le
premier sultan mamelouk, al-Mu©izz Aybak (1250-1257), y figure à deux reprises. S’il le
cherche dans l’ordre alphabétique, le lecteur trouvera, au lieu d’une notice circonstanciée,
son simple fantôme, destiné à le rassurer sur le bon ordonnancement de l’ouvrage. C’est en
ouverture, avant même que ne s’amorce et se déroule la liste des notices, que figure le
récit de son avènement et de son règne, scène originelle du nouveau pouvoir, né dans le
sang du dernier souverain ayyoubide 18. On voit ici que le projet d’une continuité érudite
de l’histoire de l’umma, affiché par le titre de l’ouvrage – apporter un complément
(mustawfî), à compter de l’année 650 H./1248, au dictionnaire d’al-∑afadî, lequel se présen-
tait déjà comme un supplément (wæfî) au prestigieux Wafayæt al-A©yæn d’Ibn ⁄allikæn
(1211-1282) – ne fait que recouvrir une césure politique, pensée encore en plein XVe siècle
comme un accident historique majeur.

Le Manhal al-∑æfî et l’hégémonie des mamlºk Âæhirî

L’inflexion que constitue, près d’un siècle et demi plus tard, le règne d’al-Åæhir Barqºq
(1382-1389 et 1390-1399) – marqué par la restauration du pouvoir sultanien, l’accroissement
de ses moyens financiers au regard de ceux des principaux émirs et, surtout, par le recrute-
ment massif de mamlºk de la même ethnie (Ïins) que le sultan: des «Circassiens» 19 –, pèse
très lourd dans la composition du Manhal al-∑æfî. Ibn Tafirî Birdî ne se contente pas de
l’enregistrer: il l’illustre en accordant aux anciens mamlºk Âæhirî, les compagnons pléthoriques
de son propre père, achetés et affranchis par al-Åæhir Barqºq, une part écrasante du diction-
naire. Dans ce discours éclaté, Ibn Tafirî Birdî écrit bien les mémoires de leur hégémonie
politique dans le siècle 20.

Cette pesée globale des notices est confirmée par les limites chronologiques telles qu’elles
se dessinent à travers l’inachèvement de l’ouvrage. Le Manhal al-∑æfî enregistre en effet la
carrière d’une soixantaine d’officiers, toujours vivants et en activité quand Ibn Tafirî Birdî
compose leur biographie. Cet état d’inachèvement passe presque inaperçu à la lecture des

17 Cf. G. Wiet, op. cit., p. V-X. Nous ne parvenons pas au même
total d’«officiers du régime mamelouk d’Égypte», parmi lesquels
Gaston Wiet ne comptabilise pas les ≈ædim.

18 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, respectivement vol. III,
1985, nº 572, p. 127 et vol. I, 1956, p. 20-28; G. Wiet, op. cit.,
nº 565.

19 Cf. J.-Cl. Garcin, «The Regime of the Circassian Mamlºks»,
dans C.F. Petry (éd.), op. cit., p. 299-300.

20 En classant les biographies par la date de mort des émirs,
on s’aperçoit que 40 % des notices illustrent les cent trente

années de la période dite baÌride, alors que 52 % des émirs
qui figurent dans le dictionnaire sont morts entre 1382, année
de l’avènement d’al-Åæhir Barqºq, et 1453, en seulement
soixante-dix ans; 8 %, enfin, sont encore vivants lorsque leur
notice est rédigée. Si 42 % des émirs apparaissent comme
d’anciens mamlºk sultaniens, 18,7 % de l’ensemble des émirs
qui figurent dans le dictionnaire ont été achetés et affranchis
par le seul sultan al-Åæhir Barqºq.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’ÉMIR EN SA MAISON, D’APRÈS LES BIOGRAPHIES DU MANHAL AL-∑ÆFï

123

notices éditées: dans un souci d’exhaustivité, les éditeurs ont en effet complété les fiches
que l’auteur avait laissées inachevées, à l’aide de données plus tardives, disponibles dans
d’autres de ses ouvrages. Il est, tout au contraire, flagrant à la lecture des manuscrits: Ibn
Tafirî Birdî laisse sa phrase en suspens – «istamarra ©alæ ƒalika ilæ an…» ou encore «dæma
©alæ Ìælihi ilæ an…» – et ménage un espace afin de pouvoir compléter son propos. Cette
marge est de cinq à dix lignes dans le manuscrit de Paris, destiné à l’usage personnel de
l’auteur. Elle n’est plus que d’une à deux lignes dans le manuscrit, définitif, d’Istanbul:
l’inachèvement est pérennisé, mais à l’économie de papier.

Cette soixantaine de fiches n’a pas connu un traitement identique. Certaines s’arrêtent
dans les mois, ou les premières années qui suivent l’avènement d’al-Åæhir Íaqmaq, en
842/1438, dernière date explicitée. D’autres, parfois par série, sont prolongées jusqu’à
l’avènement d’al-A‡raf Aynæl en 857/1453 21. La date semble cependant bien précoce dans
l’œuvre d’Ibn Tafirî Birdî: les NuÏºm al-Zæhira sont poursuivies jusqu’en 872/1468, les
ÎawædiÚ al-Duhºr, jusqu’en 874/1469. L’abrégé de son œuvre biographique, le Dalîl al-Ωæfî
©alæ al-Manhal al-∑æfî, est lui-même prolongé au moins jusqu’en 868/1463-1464 22.
Or, al-A‡raf Aynæl (1453-1461) est le dernier des anciens mamlºk d’al-Åæhir Barqºq à
accéder au sultanat. Sans que la césure soit ici explicitée, éclatée qu’elle est en cette soixan-
taine de fragments, le Manhal al-∑æfî est délaissé par son auteur quand s’estompe
l’hégémonie des mamlºk Âæhirî. De fait, seuls quatre d’entre eux sont encore en vie quand
leur carrière est couchée par écrit. On rappellera que, dans leur projet initial, les NuÏºm
al-Zæhira, dédicacées au fils d’al-Åæhir Íaqmaq, s’arrêtaient également en 857/1453, à la
fin du règne de ce sultan.

Ce sont bien les mémoires d’une génération de mamlºk, qu’Ibn Tafirî Birdî consigne ici,
celle de son père et de ses compagnons, des plus anciens aux plus jeunes. Le projet intel-
lectuel que constitue le Manhal al-∑æfî ne saurait être compris hors de ce contexte social et
culturel précis, qui voit les mamlºk Âæhirî, face au danger que représentent désormais les
jeunes recrues des sultans successifs, se constituer en une aristocratie, fière de son ancien-
neté et attachée à ses signes de distinction. La floraison d’ouvrages, techniques ou littéraires,
en arabe mais aussi en turc – qip‡aq de la Volga ou ofiuz d’Anatolie –, explicitement
destinés au milieu des officiers de cour, en est un des symptômes. Le Manhal al-∑æfî n’a
sans doute pas d’autre horizon d’attente 23.

21 Cf. par exemple la série des neuf Íænibak (Ibn Tafirî Birdî,
op. cit., éd. du Caire, vol. IV, 1986, nº 823-831, p. 237-250) dont
la notice est prolongée jusqu’à l’avènement d’al-A‡raf Aynæl,
sauf deux d’entre eux morts en 854/1450; un troisième meurt
en 858/1454. Nous n’avons relevé aucune date postérieure, qui
validerait, pour les biographies d’émirs et de sultans, la limite
chronologique de 862/1458, proposée, pour des ajouts, par
W. Popper dans la notice de l’Encyclopédie de l’islam consacrée
à Ibn Tafirî Birdî. Cf EI2 I, p. 142.

22 Cf. Ibn Tafirî Birdî, Al-Dalîl al-Ωæfî ©alæ al-Manhal al-∑æfî, éd.
F.M. ©Ulwî Ωaltºt, Le Caire, 1998. Le copiste de l’unique

manuscrit conservé affirme avoir achevé son travail vers l’an-
née 860/1455-1456. La date la plus basse que nous ayons
relevée est pourtant Ïumædæ I 868 / janvier 1464: voir par
exemple la notice de l’émir Tanm al-Razzæq al-Mu’ayyadî Ωay≈,
vol. I, nº 799, p. 229.

23 Sur la constitution de l’élite des Circassiens en une véritable
aristocratie, cf. J.-Cl. Garcin, «The Regime of the Circassian
Mamlºks», p. 300 et 305. Sur l’émergence d’une littérature
proprement mamelouke au XVe siècle, cf. U. Haarmann, «Arabic
in Speech…», p. 89-90.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


JULIEN LOISEAU

124

Écriture des vies et lecture du Manhal al-∑æfî

La cohérence des classes d’âge de mamlºk, dont l’intégration plus ou moins rapide au
système et l’accession au pouvoir ont scandé l’histoire du sultanat, semble diluée par le
classement alphabétique des notices. Mais si les indices d’une lecture linéaire du diction-
naire ne manquent pas – en particulier, le goût de l’auteur pour les parallèles de carrière
entre homonymes ou l’enchaînement morphologique et l’enjambement sémantique de notices
successives –, il semble bien que prévalait une lecture fragmentée. Se servant de l’ouvrage
comme d’un index, le lecteur pouvait sauter d’une notice à l’autre, au gré de sa curiosité.
C’est du moins l’impression que laissent les très nombreux renvois et rappels qui émaillent
le dictionnaire. En renvoyant, pour des détails supplémentaires dont il veut s’épargner la
répétition, à des notices situées supra – «kamæ taqaddama ƒikru-hu», «Ìasaba mæ ƒakarnæ-
hu fî fiayr maw∂i©» –, ou infra dans l’ouvrage – «©alæ mæ naƒkuru-hu fî tarÏimati-hi in ‡æ’
Allæh ta©ælæ» –, l’auteur tisse un dense réseau de relations croisées et rétablit les relations
du personnage avec ses contemporains.

Un rôle identique est imparti à des notices-clés, véritables nœuds du dictionnaire, qui font
la part belle à la chronique, réunissant, autour d’un événement, des fragments de vies disper-
sés. C’est particulièrement vrai de certains sultans, dont la biographie se confond partiellement
avec les annales du règne. Ainsi plus de cent soixante personnages apparaissent dans la
notice consacrée au sultan al-Åæhir Barqºq. Le lecteur pressé en retrouvera la piste à l’aide
des listes de nomination aux grands offices de l’État, placées à la fin de la biographie,
éléments classiques des chroniques dynastiques 24. L’usage du matériel annalistique n’est
cependant pas sans menacer la cohérence des notices. L’auteur le sent bien, qui opère des
coupes, choisit les événements les plus significatifs et n’hésite pas à renvoyer à ses autres
ouvrages. Ainsi dans la notice consacrée au sultan al-Åæhir Íaqmaq s’attarde-t-il sur la carrière
émirale du futur sultan et, plus encore, sur les événements troublés qui conduisent à son
avènement, puis enjambe l’ensemble du règne – «il ne cessa d’en être ainsi, la fortune pour
le satisfaire, la destinée pour le favoriser» –, et ne reprend le récit que l’année de son
abdication et de sa mort, renvoyant le lecteur exigeant à la lecture de ses Îawædi† al-Duhºr 25.

À l’image de ces lettrés dont les dictionnaires biographiques établissent la parenté
intellectuelle, les générations successives d’émirs mamlºk conservent donc leur cohérence
dans le Manhal al-∑æfî, malgré la dispersion des données. Il nous semble dès lors que l’on
peut isoler ce milieu des officiers de cour, sans forcer le sens de l’ouvrage. Un dernier
indice nous y invite: la permanence, ou, à tout le moins, la grande fréquence dans la compo-
sition de ces biographies, d’un même modèle d’écriture. Le récit analytique de la carrière,
souvent rehaussé d’une citation ou d’une anecdote, s’y trouve complété par un portrait du
personnage qui vient clore la notice, où sont évoqués ses vertus et ses défauts, les particu-
larités de l’apparence et celles du caractère. Ce portrait final est brossé avec une palette de

24 Cf. Ibn Tafirî Birdî, Al-Manhal al-∑æfî, éd. du Caire, vol. III, 1985,
nº 657, p. 285-342: les listes figurent p. 328-336. On les retrouve
à l’identique dans la grande chronique d’Ibn Tafirî Birdî, Al-NuÏºm

al-Zæhira, éd. du Caire, vol. XII, p. 115-119, au terme de la bio-
graphie du sultan Barqºq qui clôt les annales de son règne.

25 Id., Al-Manhal al-∑æfî, vol. IV, 1986, nº 849, p. 294.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’ÉMIR EN SA MAISON, D’APRÈS LES BIOGRAPHIES DU MANHAL AL-∑ÆFï

125

formules assez restreintes, parfaitement stéréotypées, mais que l’auteur n’utilise que lors-
qu’il dispose d’informations suffisantes. Paradoxe d’une écriture à la fois répétitive et précise,
codifiée et circonstanciée. Ibn Tafirî Birdî se risque très peu à peindre un personnage ancien
sans recourir à une citation. Quant aux émirs dont la carrière connaît une fin brutale et
surtout prématurée, exécutés trop tôt pour ne pas se confondre avec leur cursus, leur
biographie se clôt aussi sèchement que leur vie.

C’est dans les limites du genre, ses contraintes et sa forme, qu’il convient de replacer les
mentions des édifices, les aperçus de l’espace urbain que livrent ces vies. Le portrait final
indique ainsi parfois, au titre des œuvres pieuses de l’émir, ses investissements de prestige,
les fondations dont il dote la communauté et orne la ville. L’auteur joue alors à dessein sur
les différents sens de la racine ‘a / Úæ’ /ræ’, évoquant tour à tour les ma’æÚir – les faits
mémorables, les bienfaits – d’un émir, et ses æÚær – les vestiges, les traces qu’il laisse –,
rapprochant le terme de ma’æÚir tantôt de celui de ≈ayræt – ses bonnes œuvres –, tantôt de
celui de ©amæ’ir – ses édifices.

Deux autres mentions apparaissent au contraire presque systématiquement dans le descriptif
de la carrière. Celle du mausolée, quand la mort vient en clore le récit. Celle de la demeure,
dans le corps de celui-ci. La dær semble bien être un élément du cursus de l’émir. Mieux,
elle semble liée à la question du pouvoir dans le sultanat: de fait, elle ne se pose pratique-
ment qu’au Caire 26. C’est cette configuration que nous souhaitons étudier, dans ses différentes
modalités.

La dær à l’âge classique.
Grandes carrières et grandes demeures
à la cour des Banº Qalæwºn

La dær est l’édifice le plus fréquemment mentionné dans les biographies du Manhal
al-∑æfî. Elle apparaît dans près de 12 % des notices, sans variation notable dans le temps:
40 % des occurrences concernent l’époque dite des Mamelouks baÌrides, 60 % celle dite
des Mamelouks circassiens, soit la même proportion que les notices elles-mêmes. Ces deux
temps ne font cependant pas l’objet d’un traitement identique. Dans le choix des biogra-
phies, les sources et la nature de l’information qu’utilise l’auteur, et jusque dans l’écriture,
les différences sont nettement perceptibles.

L’âge d’or des émirs bâtisseurs

L’épopée glorieuse des fondateurs et le siècle d’al-ManÒºr Qalæwºn et de ses descendants,
sont illustrés par un nombre relativement limité de notices 27. Lorsque leur rang est précisé –
et si l’on met à part quelques figures pieuses, propres, pour l’essentiel, à la seconde moitié

26 Alors que trente-huit localités apparaissent dans la liste des
postes occupés par les émirs du Manhal al-∑æfî, et que des
investissements sont mentionnés pour quinze d’entre elles, il
n’est question de dær qu’à Damas – seulement dans quatre

cas, tous dans la première moitié du XIVe siècle – et au Caire,
la capitale du sultanat regroupant 96 % des occurrences.

27 Cf. supra, n. 20.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


JULIEN LOISEAU

126

du XIIIe siècle – il apparaît que ces émirs ont presque toujours atteint les plus hauts rangs de
la hiérarchie militaire. Sur ces figures classiques, dont il illustre davantage la vie par des
anecdotes qu’il n’en décrit précisément la carrière, Ibn Tafirî Birdî n’hésite pas à préciser ses
sources: al-∑afadî (1297-1363) pour l’essentiel 28, mais aussi – par ordre décroissant de fré-
quence –, al-·ahabî (1274-1348), Ibn Îabîb al-Îalabî (1310-1377), Ibn KaÚîr (1300-1373),
et, secondairement, Baybars al-ManÒºrî (mort en 1325), al-Nuwayrî (1279-1333), ou al-Íazarî
(1260-1338). Pour les officiers qui lisent ces textes au XVe siècle à travers son ouvrage, ces
figures d’émirs offrent sans doute moins un répertoire de comportements qu’une galerie de
portraits, celle des grands ancêtres dont se dotent alors ces hommes nouveaux.

La mention de la dær contribue à fixer leur image de bâtisseur et d’évergète. L’auteur
mentionne parfois sa construction 29, la cite à l’égal des grandes réalisations urbaines de
l’émir: sa madrasa à al-Qæhira, dans le Darb al-Mulº≈iyya, pour l’émir ©Alæ’ al-dîn Mugul†æy
al-Íamælî, dit Kurz, mort en 732/1331-1332; ses trois mosquées (Ïæmi©) et ses deux
immeubles locatifs (rab©) dont l’un flanque sa dær imposante (©aÂîma), pour l’émir Ta‡tamur
al-NæÒirî, dit ÎummuÒ A≈∂ar, mort en 743/1342-1343 30.

Plus encore, elle apparaît fréquemment dans la localisation des fondations pieuses. Non
qu’il s’agisse pour l’auteur d’apporter une précision supplémentaire à l’indication topographi-
que, qui, presque systématique pour cette période, est moins dotée d’une efficacité pratique,
que d’une valeur historique. La proximité de la dær en fait plutôt l’élément central, autour
duquel se distribuent les autres réalisations de l’émir, celui à partir duquel s’exerce son
pouvoir sur l’environnement urbain. La notice de l’émir Bahæ’ al-dîn AÒlam al-NæÒirî
al-silæÌdær constitue ainsi presque un cas d’école: à l’ombre de sa dær, située à al-Qæhira
dans la mouvance de Bæb al-MaÌrºq, s’ordonnent, dans l’ordre, une madrasa, un mausolée
(turba), un immeuble de rapport (rab©), un abreuvoir (Ìaw∂) et une fontaine-réservoir (sabîl).
Rassemblé en une phrase autour de la demeure, c’est l’ensemble du mécanisme du waqf qui
est ici décliné, dans ses dimensions économique – le rab© –, religieuse – la madrasa –,
édilitaire – l’approvisionnement en eau –, et tutélaire: le mausolée 31.

Cette première image de la dær comme épicentre de l’évergétisme émiral, pour être
classique, n’en reste pas moins fort discrète. Seuls deux éléments architecturaux en sont
individualisés, et dans de rares notices. Le porche, en premier lieu, à l’ornementation duquel
– c’est, ici, selon toute vraisemblance, le sens du terme bawwæba –, l’émir Sayf al-dîn
YlÏæy al-NæÒirî al-dawædær, consacre cent mille dirham. L’écurie, en second lieu, celle dont
l’émir ©Alæ’ al-dîn Æqbufiæ min ©Abd al-WaÌîd al-NæÒirî, se plaint de l’étroitesse, s’attirant
l’ironie du sultan al-NæÒir MuÌammad b. Qalæwºn, qui lui conseille d’attacher son cheval
dans la mosquée al-Azhar, toute proche 32.

28 Malgré les critiques qu’il formule à son encontre, lui reprochant
de ne pas être un véritable historien (mu’arri≈) mais un
littérateur (adîb) dénué de méthode: cf. ibid, ms. Bnf, fº 205 vº,
dans la biographie du sultan al-NæÒir MuÌammad b. Qalæwºn,
et D.P. Little, «Historiography…», p. 442. Al-∑afadî est souvent
simplement désigné comme «al-Ωay≈ ∑alæÌ al-dîn».

29 Cette précision est, de fait, assez rare, mais plus fréquente
dans les notices d’émirs morts au xIIIe et XIVe siècle: 23 % des

demeures mentionnées, contre 7,5 % de celles signalées pour
le XVe siècle.

30 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., ms. Topkapi, fº 796 rº et ibid., éd. du
Caire, vol. VI, 1990, nº 1245, p. 394.

31 Ibid., éd. du Caire, vol. II, 1984, nº 473, p. 457 i.f.
32 Ibid., éd. du Caire, vol. III, 1985, nº 526 p. 40 (mort en

732/1331-1332) et ibid., éd. du Caire, vol. II, 1984, nº 485
p. 482 (mort en 744/1343-1344). L’exemple de l’émir YlÏæy

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’ÉMIR EN SA MAISON, D’APRÈS LES BIOGRAPHIES DU MANHAL AL-∑ÆFï

127

L’émir, sa dær et son destin

La demeure émirale est, de fait, plus vivement éclairée par la chronique de la cour. Que
l’émir Baktamur al-sæqi soit devenu l’un des favoris de ce même sultan al-NæÒir MuÌammad, il
n’en est pas de meilleure preuve que la commande d’une dær que le souverain lui destine. Située
dans un environnement privilégié – la Birkat al-Fîl ou étang de l’Éléphant –, sa valeur est
soulignée par le coût du chantier et la capacité de l’écurie. Mieux, l’intimité des deux hommes
est telle, que le sultan y prend tous ses repas. Cette proximité dans l’ordre du pouvoir trouve une
confirmation monumentale dans l’annexe de la cour qu’est alors Siryæqºs, localité située à une
vingtaine de kilomètres au nord du Caire. Baktamur y fait bâtir un qaÒr – un «château»,
entendons: une demeure noble, un palais – en face de celui du sultan, les deux hommes se
retrouvant dans l’entre-deux – «dæ≈il al-qaÒrayn» – pour y poursuivre leurs discussions 33.

Plus nettement encore, la mention du bayt de l’émir Sayf al-dîn ™æz al-NæÒirî, mort en
763/1361-1362, sert la démonstration de l’auteur, quant à son rôle effectif après la déposi-
tion du sultan al-NæÒir Îasan, en 1351. Maître de l’État, sans en avoir le titre – il est alors
amîr maÏlis 34 –, le banquet qu’il organise pour célébrer l’achèvement de l’édifice est
l’occasion d’une démonstration politique. Pour la première fois depuis la mort d’al-NæÒir
MuÌammad en 1341, un sultan est l’hôte d’un émir: al-∑æliÌ ∑æliÌ b. MuÌammad b. Qalæwºn
est bien sous sa tutelle, qui se voit offrir, comme un simple dignitaire, des chevaux et leur
harnachement. Don régalien, s’il en est dans le sultanat mamelouk 35.

Dans ce contexte, la dær est le signe d’une réussite politique. Plus encore, véritable
expression monumentale de la puissance d’un émir, elle en devient un des principaux attri-
buts, la réalisation, dans l’espace, de son rang. Aussi le signe est-il réversible. La disgrâce
ou l’échec politique n’ont pas de meilleure expression que le pillage de la dær. Pillé, le
palais de l’émir Sayf al-dîn QºÒºn al-NæÒirî, de même que sa ≈ænqæh, à l’invitation de ses
rivaux, en 1342, lors des événements qui suivent l’exécution d’al-ManÒºr Abº Bakr. Pillée,
la dær de l’émir Sayf al-dîn ∑arfiitmi‡ al-NæÒirî, suite à son arrestation par le sultan al-NæÒir
Îasan en 1358, pendant que sont appréhendés les «étrangers» (a©æÏim) – entendons: les
Persans – qu’il avait appointés dans sa ≈ænqæh 36.

La demeure apparaît également, lors de la disgrâce d’un émir, lorsqu’on y fait l’inventaire
de ses richesses, confisquées par le sultan. Elle est elle-même parfois au nombre des biens
convoités: ainsi des cinq dær, quatre à Damas et une au Caire, qui figurent dans la longue

al-NæÒirî est cité par J.-Cl. Garcin, «Évolution de l’habitat
médiéval et histoire urbaine», dans J.-Cl. Garcin, B. Maury,
J. Revault, M. Zakariya, Palais et maisons du Caire I. Époque
mamelouke (XIIIe-XVIe), Paris, 1982, p. 178, n. 5.

33 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. III, 1985, nº 678,
p. 391 et 397. Ce «dæ≈il al-qaÒrayn» de Siryæqºs sonne comme
un écho du Bayn al-qaÒrayn de l’ancien Caire fatimide.

34 Responsable de la salle d’audience sultanienne (maÏlis), il est
«gardien du protocole et de la préséance». Cf. M. Gaudefroy-
Demombynes, op. cit., p. LVII.

35 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. VI, 1990, nº 1228,
p. 363. Ibn Tafirî Birdî ne précise pas ses sources. On relè-
vera cependant que son récit est, à quelques détails près, un
décalque de la notice que consacre al-Maqrîzî à la «dær ™æz»
dans ses ⁄i†a†: cf. Al-Maqrîzî, op. cit., vol. II, p. 73.

36 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., ms. Bnf, fº 37 rº et ibid., éd. du
Caire, vol. VI, 1990, nº 1217, p. 343. La scène du pillage du
palais de QºÒºn est classique: elle est mentionnée par
I.M. Lapidus, Muslim Cities in the Later Middle Ages, Cambridge,
1967, p. 168; on en trouvera une analyse dans J.-Cl. Garcin,
«Évolution de l’habitat médiéval…», p. 182-183.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


JULIEN LOISEAU

128

liste établie au lendemain de l’arrestation en 1340 de l’émir Sayf al-dîn Tankiz al-Îusæmî al-
NæÒirî, gouverneur de la province de Damas pendant vingt-huit ans. Mais la dær n’a décidément
pas qu’une valeur financière: son respect est aussi celui des décisions du sultan. Pour s’être
emparé arbitrairement de la demeure de l’émir al-Îusayn b. Íandar, alors nommé à Damas,
et, surtout, avoir refusé de la lui restituer à son retour au Caire malgré l’injonction du sultan,
l’émir Iyæn al-NæÒirî, mort en 746/1345-1346, est à son tour envoyé en poste à Damas 37.

Dans ces biographies d’émirs du XIVe siècle, la mention de la dær est bien l’un des
étalons de la carrière, d’autant plus évocateur que le temps a filtré les souvenirs, parant les
vestiges, quand ils ont survécu jusqu’au cœur du XVe siècle, ou le toponyme, quand la
mémoire s’en est maintenue, du prestige d’un âge d’or.

La dær dans le siècle.
De la cour du sultan à la demeure de l’émir:
itinéraires des carrières et espace politique.

Ibn Tafirî Birdî, mémorialiste de ses contemporains

Les lignes ont bougé, dès lors qu’on se penche sur la période suivante, et ce très nette-
ment, dès les années 1380. Dans les notices des mamlºk d’al-Åæhir Barqºq et de leurs
contemporains – et de manière accrue à mesure que l’on avance dans le nouveau siècle –,
une vive exigence de précision transparaît dans l’écriture. La qualité de l’information a
changé: les nominations et la date de mort ne sont plus données à l’année ou au mois
mais au jour près. Mieux, Ibn Tafirî Birdî souligne de lui-même l’incertitude de son infor-
mation ou l’absence de données complémentaires. Ainsi précise-t-il, à propos des événements
confus de l’année 1421, que l’arrestation de tel ou tel émir mu’ayyadî à Damas par l’atæbak
™a†ar, quelques semaines avant son avènement sous le laqab d’al-Åæhir, est bien souvent la
dernière mention («a≈îr al-©ahd») dont il dispose sur lui 38.

Cette qualité nouvelle repose sur de nouveaux informateurs. Peu de citations sont
explicitées par l’auteur, qui semble ne mettre à contribution que deux de ses maîtres:
al-Maqrîzî (1364-1442), d’une part, dont le Kitæb al-Sulºk lui permet de préciser des points
de détails de la chronique; al-©Aynî (1361-1451), de l’autre, l’autorité morale de l’auteur
du ©Iqd al-Íumæn venant parfois conforter le jugement porté sur un personnage.

Pour l’essentiel, Ibn Tafirî Birdî s’appuie sur ses propres informateurs: les compagnons
et certains des anciens mamlºk de son père, ou ces officiers qui ont acquis une certaine
notoriété pour avoir traversé, sans trop de dommage, les guerres et les épidémies, et en
avoir conservé la mémoire. Plus nettement encore, l’auteur met à profit ses propres souvenirs

37 f. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. IV, 1986, nº 797,
p. 161 et 166 et ibid., éd. du Caire, vol. III, 1985, nº 571,
p. 126-127. L’anecdote du conflit autour de la dær de l’émir
al-Îusayn b. Íandar apparaît dans la notice abrégée de l’émir
Iyæn al-NæÒirî. Elle en occupe même l’essentiel: cf. id., Al-Dalîl
al-Ωæfî ©alæ al-Manhal al-∑æfî I, nº 570, p. 160.

38 Cf. id., Al-Manhal al-∑æfî, éd. du Caire, vol. II, 1984, nº 398,
p. 351-352; ibid., éd. du Caire, vol. V, 1988, nº 857, p. 13; ibid.,
éd. du Caire, vol. VIII, 1999, nº 1710, p. 252-255; ibid., ms.
Topkapi, fº 794 vº-795 rº; cf. G. Wiet, op. cit., respectivement,
nºª 393, 846, 1699, 2512.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’ÉMIR EN SA MAISON, D’APRÈS LES BIOGRAPHIES DU MANHAL AL-∑ÆFï

129

et ses rencontres pour enrichir la population de son dictionnaire. Cette histoire immédiate
pose le problème du choix des notices, alors que le temps n’a pas encore fait œuvre de
décantation. Les grands dignitaires du siècle y figurent, quels que soient les sentiments qu’il
leur porte. Mais on relèvera aussi le nombre important d’officiers n’ayant pas dépassé le
deuxième rang de la hiérarchie émirale, celui d’émir de dix: 16 % de ceux pour qui il est
possible de le déterminer. Ces hommes figurent dans le Manhal al-∑æfî pour des raisons
fugaces: leur participation à un événement de la chronique, leur méchanceté ou un talent
particulier, dans les arts équestres ou, de manière plus surprenante, dans celui de la calli-
graphie. Ibn Tafirî Birdî devance alors fréquemment son lecteur, en admettant que ces
personnages sont tout sauf des notables (a©yæn). Hommes sans qualités – sinon, pour certains,
d’être de Ïins circassien –, ni particulièrement braves, ni particulièrement pieux, ils n’ad-
viennent parfois que pour avoir rencontré l’auteur.

Dans ce nouveau contexte d’écriture, la mention de la demeure émirale prend un tout
autre sens. Deux indices nous invitent à la reconsidérer: d’une part, l’anonymat de bon
nombre de ces édifices, désormais rarement situés dans l’espace urbain de la capitale; de
l’autre, l’absence d’occurrence de la dær, à une seule exception près, dans les notices
correspondantes de l’abrégé du Manhal al-∑æfî: le Dalîl al-Ωæfî.

La dær dans l’espace politique: une ambivalence nouvelle

À la différence de la période précédente, la construction ou l’acquisition d’une dær sont
rarement mentionnées en connexion avec la promotion de l’émir, sinon pour souligner une
anomalie dans sa carrière ou son comportement. Ainsi l’émir Sayf al-dîn Sºdºn al-Sayfî
Balæ† al-A©raÏ, dit ⁄uÏæ Sºdºn – élevé au plus haut rang de la hiérarchie, celui de
commandant de mille, et disposant désormais d’une dær –, révèle, dans le cérémonial
quotidien du cortège qui le conduit jusqu’à sa porte, une façon de faire (†arîqa) peu conforme
aux usages de ses contemporains 39.

La mention de la dær n’est pas pour autant déconnectée de la carrière de l’émir. Tout
au contraire, dans 43 % des cas, elle accompagne sa mise à pied. Qu’il se voie réduit au
statut de ba††æl – Gaston Wiet traduit par «mis en disponibilité», estompant en partie le
caractère péjoratif de cette destitution – parce qu’il est malade ou trop vieux pour assurer
son service, ou que, victime d’une disgrâce, il soit simplement contraint de l’interrompre
(inqa†a©a), la décision est souvent accompagnée d’une mesure de bannissement. Mais l’exil
ne conduit pas toujours dans les angles morts de l’Empire. Les plus chanceux obtiennent
de rester au Caire, transformant la mesure en une forme d’astreinte à résidence: «lazima
dæra-hu», ou encore «aqæma ba††ælæn mulæzimæn li-dæri-hi». Le fait avait déjà été relevé
par David Ayalon 40. Mais la rareté de ses antécédents pour la période dite baÌride, son
caractère soudain et massif à partir du sultanat d’al-Åæhir Barqºq, en font un indice de

39 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. VI, 1990, nº 1154,
p. 169 i.f.-170.

40 Cf. D. Ayalon, «Discharges from Service, Banishments and
Imprisonments in Mamluk Society», repris dans id., The Mamlºk
Military Society, Londres, 1979, article nº V, p. 38.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


JULIEN LOISEAU

130

l’ambivalence qu’acquiert alors la demeure émirale, dans la représentation politique que ces
biographies construisent de l’espace urbain.

Le retour à la dær, ou la carrière en faillite…

C’est cependant dans la chronique du pouvoir que la mention de la dær délivre toute
son ambivalence. En 1399, l’atæbak Aytmi‡ al-BaÏæsî est recommandé comme régent par le
sultan al-Åæhir Barqºq, sur son lit de mort. Il est cependant vite écarté du pouvoir par une
jeune garde d’émirs, qui sont parvenus à circonvenir le nouveau sultan, al-NæÒir FaraÏ
b. Barqºq, alors âgé de douze ans. Ils obtiennent de lui qu’Aytmi‡ descende de la Citadelle
où ses nouvelles fonctions l’amenaient à résider et réintègre sa dær, comme il en était du
vivant de Barqºq. Aytmi‡ s’y résout, descend vers Bæb al-wazîr – où il possède une dær et
une madrasa –, et croise en chemin l’émir Tafirî Birdî al-Åæhirî, le père de l’auteur, qui
s’étonne aussitôt de son équipage et tente de le convaincre de repartir pour la Citadelle.
Devant la vanité de ses efforts, l’émir Tafirî Birdî tire les conséquences politiques du retour
d’Aytmi‡ à sa dær: «ta maison (bayt) et la nôtre sont ruinées». De fait, dans la rébellion
qui s’ensuit, Aytmi‡ perd la vie et Tafirî Birdî, temporairement, sa situation. La dær d’Aytmi‡
fait l’objet d’une autre mention: elle sert de point de ralliement lorsque l’émir prend les
armes. Mais elle est passée sous silence dans la description de sa madrasa funéraire qui
appartient pourtant au même complexe urbain 41.

Alors que, dans la période précédente, l’évocation de la dær contribuait à la renommée
de l’émir bâtisseur et que son histoire propre – de sa construction à sa confiscation ou à sa
mise à sac –, se voulait le reflet fidèle d’une carrière, sa mention n’est plus désormais que
le symptôme d’une faillite politique. Quittant, contraint et forcé, l’espace du pouvoir,
l’itinéraire du retour à sa dær est, pour un émir, un peu du chemin de l’exil.

Ce parcours est glosé par l’auteur dans la notice de l’émir Arfiºn Ωæh al-Nawrºzî, destitué
en 1423 de ses charges d’ustædær et de wazîr. Arrêté, il est livré à son remplaçant au poste
d’ustædær, lequel est chargé par le sultan d’en obtenir soixante mille dînær, et qui, pour ce
faire, l’emprisonne chez lui. Or le nouveau titulaire de la charge n’est autre qu’un des anciens
serviteurs de l’infortuné Arfiºn Ωæh, un dénommé Ibn Buwælî, qui s’est, qui plus est, installé
dans la demeure même de son ancien maître. Ibn Tafirî Birdî illustre ce renversement complet
de la fortune en narrant le désespoir d’Arfiºn Ωæh, au seuil de son ancienne dær, là même
où Ibn Buwælî devait, en son temps, s’asseoir, avant d’obtenir de lui la permission d’entrer 42.

41 Sur l’atæbak Aytmi‡, cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire
vol. III, 1985, nº 588, p. 143-151. L’anecdote figure dans la bio-
graphie du sultan al-NæÒir FaraÏ: ibid., éd. du Caire, vol. VIII,
1990, nº 1801, p. 380. L’atæbak al-©asækir, ou commandant en
chef des armées, devient, avec la disparition de la charge de
næ’ib al-sal†ana, le premier officier de la hiérarchie mamlouke.
Son titulaire porte le titre d’amîr kabîr. Cf. M. Gaudefroy-
Demombynes, op. cit., p. LVI.

42 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. II, 1984, nº 377,
p. 327. La charge de vizir a largement perdu de son impor-
tance: le titulaire ne conserve que des responsabilités

financières. Quant à l’ustædær, il est l’intendant des magasins
et de l’hôtel sultaniens. Cf M. Gaudefroy-Demombynes, op. cit.,
respectivement, p. LXVII-LXIX et p. LX-LXI. Les difficultés
financières rencontrées par les sultans depuis le début du XVe

siècle ont modifié la tâche de l’ustædær: chargé d’obtenir sous
la contrainte les sommes que le souverain souhaite extorquer
des personnages tombés en disgrâce, il dirige aussi désormais
des tournées fiscales en province, devenues de véritables
expéditions de rapine. À ce sujet, cf. J.-Cl. Garcin, Un centre
musulman de la Haute-Égypte médiévale: QºÒ, Le Caire, TAEI 6,
1976, p. 477-485.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’ÉMIR EN SA MAISON, D’APRÈS LES BIOGRAPHIES DU MANHAL AL-∑ÆFï

131

La dær en défens.
Rupture et sécession dans l’espace politique

Outre l’échec et le point d’arrêt imposé à la carrière d’un émir, la figure du retour à
la dær est riche d’une autre signification politique. En juillet 1389, alors qu’al-Åæhir Barqºq
a été déposé et al-∑æliÌ ÎæÏÏî rétabli comme sultan par l’atæbak Sayf al-dîn Ylbufiæ
al-NæÒirî, son principal allié, l’émir Sayf al-dîn Tamurbufiæ al-Af∂alî, dit Mintæ‡, frustré
dans ses ambitions, décide de se retirer dans sa dær, simulant une maladie: les émirs qui
soutiennent l’atæbak Ylbufiæ al-NæÒirî, lui rendent alors la visite de courtoisie dûe à l’émir
malade, et sont prestement appréhendés par ses propres mamlºk 43. En septembre 1397,
l’émir Sayf al-dîn ©Alî Bæy al-Åæhirî, fâché contre son ancien maître, le sultan al-Åæhir
Barqºq, pour une sombre histoire de servante violentée par un de ses mamlºk, décide d’in-
terrompre son service, cesse de se rendre à la Citadelle et demeure chez lui en simulant,
lui aussi, une maladie. Il y fait revêtir leurs armes à ses mamlºk, afin de prendre le cor-
tège sultanien en embuscade, lorsque le souverain, regagnant la Citadelle depuis les berges
du Nil, sera contraint de passer devant sa dær 44. En novembre 1421, une conciliation est
tentée entre l’atæbak Íænibak al-∑ºfî, alors régent du très jeune al-∑æliÌ MuÌammad
b. al-Åæhir ™a†ar et ses principaux adversaires, au premier rang desquels l’émir Barsbæy
al-Duqmæqî al-dawædær, le futur sultan. Les rivaux se donnent rendez-vous dans la dær
de l’émir Baybufiæ al-MuÂaffarî, située à proximité de la Citadelle. Parvenus au centre de
la cour (Ìaw‡), l’atæbak Íænibak et ses proches sont appréhendés puis envoyés en déten-
tion à Alexandrie 45.

La dær est alors le lieu où se rompt la continuité spatiale du pouvoir. Plus que le cadre,
elle devient le vecteur d’une sécession. En trouvant refuge dans sa demeure, en jouant de
son autonomie dans l’espace urbain, l’émir rebelle interrompt l’ordre politique.

Une fois encore, le récit peut renverser la figure ainsi définie. La rébellion de l’atæbak
Qurqmæs al-Ωa©bænî al-Åæhirî, dit Ahram ∆æfi, prend naissance dans sa dær, en septembre
1438. C’est là que le conduit, malgré ses réticences, un groupe de mamlºk sultaniens,
mécontents de leurs soldes, qui l’avaient interpellé dans la Citadelle, alors qu’il quittait le
sultan, après une partie de polo dans le Ìaw‡ sul†ænî.

Mais c’est également dans une dær que s’achève, cette fois-ci, en mai 1402, la rébel-
lion de l’émir Sayf al-Dîn Íakam min ©Iwa∂ al-Åæhirî. L’itinéraire est inverse: après avoir
traversé le Nil – un signe de sécession, aussi fort que de quitter la Citadelle pour ne plus
y revenir –, ce grand personnage cherche un compromis. Il regagne alors la rive droite du
fleuve, à Bºlæq, où il descend dans la demeure de l’émir Baybars al-Åæhirî, l’atæbak du
jeune al-NæÒir FaraÏ b. Barqºq. Il y attend l’amæn – quartier et sauf-conduit – que son
hôte est parti demander au sultan. La dær apparaît dès lors comme l’un des lieux possi-
bles du règlement des conflits.

43 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. IV, 1986, nº 782,
p. 96.

44 Ibid., éd. du Caire, vol. VIII, 1999, nº 1709, p. 247-249.
45 Ibid., éd. du Caire, vol. IV, 1986, nº 819, p. 225.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


JULIEN LOISEAU

132

Dans ces deux cas de figure, il nous semble particulièrement significatif que la dær ne
soit pas mentionnée dans la notice de son légitime propriétaire. Absent de la biographie de
l’atæbak Qurqmæs, l’édifice est mentionné dans celle du sultan al-Åæhir Íaqmaq, dont le
pouvoir est menacé par le complot qui s’y trame. Absent de la notice de l’émir Baybars, il
apparaît dans celle de son hôte d’une nuit 46. Preuve, si besoin est, que la mention de la
dær est bien moins une question d’exhaustivité que d’effet de sens.

Monter à la cour, redescendre à la dær:
topographie urbaine et parcours des carrières

Le parcours urbain de la sécession fait jouer une articulation fondamentale de l’espace
politique: la dichotomie entre la ville et la citadelle, entre la madîna et la qal©a. Cette struc-
ture n’est pas propre au Caire et caractérise bien des villes de la région depuis le XIe siècle.
Mais sa charge symbolique est d’autant plus forte dans la capitale du sultanat mamelouk,
que le pouvoir s’y définit alors comme un corps étranger 47. C’est en effet la réclusion du
pouvoir sultanien dans un réduit aux dimensions d’une véritable ville princière, qui rend
possible la relative autonomie, non seulement de la demeure de l’émir – sa dær – dans
l’espace urbain, mais également de sa maison – son bayt – dans l’espace politique.

Les biographies du Manhal al-∑æfî en portent bien des traces. Ibn Tafirî Birdî rappelle
la règle ancienne, qui défendait aux mamlºk sultaniens de résider en ville, en évoquant la
dær de l’émir ©Izz al-dîn Aydamur al-⁄a†îrî, située à RaÌbat Bæb al-©ïd: celui-ci y descen-
dait dans la journée puis, faute de pouvoir y passer la nuit, remontait, le soir venu, à la
Citadelle 48. Ce qui pointe alors chez l’homme du XVe siècle, c’est sans doute plus de l’éton-
nement que de l’incompréhension. De son temps en effet, la règle n’est plus de mise, mais
la dichotomie continue de marquer les mentalités. Nommé atæbak al-©asækir en juillet 1426,
l’émir Sayf al-dîn Ya‡bak al-Åæhirî, dit al-A©raÏ, doit quitter la ™abaqat al-zimæm, l’une
des casernes de la Citadelle où il résidait jusqu’alors et s’installer en ville. La perspective
d’un tel déménagement lui est tellement pénible qu’il en vient presque à regretter sa pro-
motion 49.

Descendre de la Citadelle est pourtant bien une condition nécessaire, pour qui veut établir
une maison. Ibn Tafirî Birdî en donne une démonstration a contrario, dans les notices des
quelques awlæd al-asyæd qu’il mentionne dans son ouvrage. Ces princes des anciennes
familles régnantes sont longtemps restés reclus à la Citadelle. Cette astreinte à résidence
répondait à un problème de sécurité politique évident pour le souverain. Al-A‡raf Barsbæy
(1422-1438) fait pourtant le choix inverse, en expulsant de la Citadelle les derniers descen-

46 Ibid., ms. Bnf, fº 18 vº-21 rº (Qurqmæs); ibid., éd. du Caire,
vol. �IV, 1986, nº 849, p. 285 (al-Åæhir Íaqmaq); ibid., éd. du
Caire, vol. III, 1985, nº 726, p. 481-483 (Baybars al-Åæhirî);
ibid., éd. du Caire, vol. IV, 1986, nº 850, p. 316 (Íakam min
©Iwa∂); G. Wiet, op. cit., respectivement nº 1855, nº 838, nº 717
et nº 839.

47 Cf. J.-Cl. Garcin, «Le Caire et l’évolution urbaine des pays
musulmans à l’époque médiévale», AnIsl 25, 1991, p. 289-304,
particulièrement p. 296-301.

48 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. III, 1985, nº 607,
p. 180 i.f.-181. Il meurt en 737/1336-1337.

49 Ibid., ms. Topkapi, fº 833 vº. Il meurt en 831/1428.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’ÉMIR EN SA MAISON, D’APRÈS LES BIOGRAPHIES DU MANHAL AL-∑ÆFï

133

dants des fils et petits-fils d’al-ManÒºr Qalæwºn qui y vivaient encore. Il est vrai qu’ils ne
représentaient plus alors aucun danger de subversion 50.

Le parcours d’un arrière petit-fils du sultan al-NæÒir Îasan (1347-1351 et 1354-1361)
surnommé Ibn Amîr ©Alî, est fort significatif. Expulsé (u†liqa) de la Citadelle vers 1422, Ibn
Amîr ©Alî descend au Caire, accompagné de son père et de son frère. Leur premier geste
est de gagner la madrasa toute proche de leur aïeul et d’y loger quelque temps. La décou-
verte de la ville – ces rues et ces marchés qu’ils n’avaient jamais vus – suscite très vite des
tentations. Des dépenses inconsidérées – ils achètent chevaux et étoffes – ont tôt fait de les
ruiner. Ils connaissent alors la misère, comme tant d’autres parmi les awlæd al-asyæd, obli-
gés de se contenter des revenus des fondations en waqf établies par leurs aïeux. Cette
décomposition de la maison princière est sanctionnée par le départ d’Ibn Amîr ©Alî, qui
quitte ses proches pour la compagnie d’un émir. Son salut viendra en fait, bien des années
plus tard, du sultan al-Åæhir Íaqmaq: il devient un de ses favoris, à l’heure où le nouveau
sultan, au grand désespoir d’Ibn Tafirî Birdî, s’abouche avec des crapules (awbæ‡) 51.

La restauration de son bayt passe donc par un retour à la Citadelle. Mieux encore, cette
branche d’une famille princière, presque aussi ancienne que le sultanat, ne retrouve un peu
de son lustre qu’à la faveur de la promotion éhontée d’un ramassis d’homines novi.

À l’inverse, c’est donc en ville que se constituent les maisons de l’aristocratie des mamlºk
Âæhirî, en ville qu’il faut en chercher les traces.

Le bayt en ses murs
La demeure et sa transmission
dans le patrimoine des maisons émirales

Tafirî Birdî ou l’appétit urbain

Le bayt des Banº Tafirî Birdî constitue, a priori, un excellent point de départ. Voilà
une maison prestigieuse, dont le nom ne disparaît pas lors de la grande crise du sultanat
d’al-NæÒir FaraÏ b. Barqºq, un bayt qu’illustre au cœur du XVe siècle l’auteur du Manhal
al-∑æfî, et qui se maintient encore, ne serait-ce que par les relations que ce dernier entretient
avec les anciens mamlºk de son père.

Du patrimoine urbain de ce grand dignitaire que fut l’émir Tafirî Birdî al-Åæhirî, nous
connaissons déjà un élément: ce bayt de l’émir ManÏak, où il réside vers 812/1409-1410,
quand naît son fils Abº al-MaÌæsin Yºsuf 52. Le récit de la faillite politique de l’atæbak
Aytmi‡ al-BaÏæsî et de son retour chez lui nous apprend également qu’il fréquente l’émir
Tafirî Birdî en voisin. Celui-ci habite alors, en 1399, le qaÒr bâti par l’émir ™æz al-NæÒirî
sur la ∑alîba, cette voie en cours de monumentalisation qui descend de l’esplanade située

50 Ibid., éd. du Caire, vol. I, 1956, nº 147, p. 281-282 et G. Wiet,
op. cit., nº 145: la biographie de ce petit-fils d’al-NæÒir
MuÌammad sert de prétexte à un développement général sur
les awlæd al-asyæd.

51 Cf Ibn Tafirî Birdî, op. cit., ms. Bnf, fº 186 rº-186 vº et G. Wiet,
op. cit., nº 2279.

52 Cf. supra, n. 4.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


JULIEN LOISEAU

134

au pied de la Citadelle en direction de la mosquée Ibn ™ºlºn 53. Or aucun de ces deux
édifices n’est mentionné dans la longue notice que l’auteur du Manhal al-∑æfî consacre à
son père, faute sans doute de pouvoir faire sens dans l’évocation de sa carrière.

Son silence sur la dær Ibn Fa∂l Allæh a peut-être une autre explication. À suivre la notice
qu’al-Maqrîzî consacre à cet édifice, l’émir Tafirî Birdî al-Åæhirî s’en empare dans le contexte
troublé de la fin du règne d’al-NæÒir FaraÏ b. Barqºq. 54 La disgrâce de Íamæl al-dîn
al-ustædær, en 1409, fait alors également tomber son neveu, AÌmad. Celui-ci avait pris part
au brutal remembrement urbain entrepris par son oncle, dans cette zone de l’ancien Caire
fatimide connue depuis sous le nom de Íamæliyya 55. Ayant mis frauduleusement la main
sur la dær Ibn Fa∂l Allæh, il l’avait ensuite instituée en waqf au profit de ses descendants.
AÌmad arrêté, c’est l’émir Tafirî Birdî qui s’en empare à son tour, se fait remettre l’acte
de waqf et le fait dûment casser par des qæ∂î complaisants. Il y réside ensuite, jusqu’à sa
nomination au poste de gouverneur de la province de Damas quelques mois plus tard. Le
geste, pour être fréquent, n’en est pas moins arbitraire. On comprend que sa mention aurait
déparé la biographie tout en éloge qu’Ibn Tafirî Birdî consacre à son père, au regard, par
exemple, de la citation du Tæ’rî≈ d’al-Qæ∂î ⁄a†îb al-NæÒiriyya sur le waqf de la mosquée
dont l’émir Tafirî Birdî avait achevé la construction à Alep en 1394 56.

Au total, en une dizaine d’années, ce sont trois des dær les plus prestigieuses de la
capitale – al-Maqrîzî consacre en effet une notice à chacune d’entre elles dans ses ⁄i†a† –
qui passent entre les mains de l’émir Tafirî Birdî. Preuve de sa puissance politique et
financière. Preuve, également, d’une grande volatilité des patrimoines urbains de l’aristocra-
tie mamelouke. Mais le signe aussi que cette dernière reconnaît une valeur ajoutée, et attache
un grand prestige, à ces anciennes demeures, qui changent de mains sans perdre leur nom.

Les awlæd al-næs, la dær et l’identité

L’affaire de la dær Ibn Fa∂l Allæh n’en reste pas là: elle oppose longtemps la fille de
Íamæl al-dîn al-ustædær, la femme du dénommé AÌmad, aux héritiers de l’émir Tafirî Birdî.
Ses réclamations restent vaines et l’édifice, conclut al-Maqrîzî, est demeuré depuis aux mains
des Banº Tafirî Birdî. La détresse où les plongent la mort du père et la confiscation de ses
richesses par le sultan al-NæÒir FaraÏ b. Barqºq – ses seuls biens mobiliers semble-t-il, ceux
qu’il avait emportés ou acquis à Damas –, n’a pas signifié, en effet, pour les Banº Tafirî
Birdî, un véritable déclassement social.

Une autre notice déjà mentionnée, celle de l’émir Baktamur al-sæqî, en apporte la
confirmation. Ibn Tafirî Birdî y précise que la dær prestigieuse construite par le sultan al-NæÒir
MuÌammad b. Qalæwºn pour son favori, échoit à sa famille – «malaknæ-hæ» – vers l’année
1417, soit cinq ans après la mort du chef de famille. Si les awlæd al-næs ne manquent pas

53 Cf Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. VIII, 1999, nº 1801,
p. 380

54 Cf. al-Maqrîzî, op. cit., vol. II, p. 59.

55 Sur ce grand personnage, cf. B. Martel-Thoumian, op. cit.,
p. 103-105.

56 Cf Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. IV, 1986, nº 760,
p. 31 i.f.-32.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’ÉMIR EN SA MAISON, D’APRÈS LES BIOGRAPHIES DU MANHAL AL-∑ÆFï

135

forcément des moyens financiers de leur prestige familial, leur vulnérabilité est toutefois
plus grande que celle de leur aïeul. En 846/1442-1443, les Banº Tafirî Birdî sont ainsi
contraints par l’émir Tamur Bæy de lui vendre le QaÒr Baktamur, pour la faible somme
d’un millier de dînær 57.

La dær apparaît bien, cependant, comme ce qui fait tenir ensemble les générations
successives des awlæd al-næs. La dégradation générale de leur situation à partir du sultanat
d’al-Åæhir Barqºq explique sans doute largement la discrétion de leur présence dans les
biographies du Manhal al-∑æfî. Rares sont alors les lignages qui parviennent à se main-
tenir sur plusieurs générations dans le milieu des officiers de cour. Plus rares encore, ceux
qui parviennent à conserver un prestige suffisant pour figurer, au-delà de la première ou
de la deuxième génération, dans ces mémoires de l’aristocratie mamelouke que consigne
Ibn Tafirî Birdî.

Un lignage fait exception, qui, sur quatre générations, maintient la mémoire du bayt autour
de sa dær: les Banº al-ÌæÏib, les fils du Chambellan, puisque tel est le nom qui finit par
s’attacher à la famille.

Ancêtre éponyme du bayt, l’émir Sayf al-dîn Baktamur al-ÌæÏib, qui fait une très belle
carrière entre Le Caire et la Syrie 58. À une date non précisée, il s’allie à l’émir Íamæl
al-dîn Aqqº‡ al-A‡rafî en épousant sa fille et décide de matérialiser cette alliance en faisant
construire une dær et une madrasa. Le lieu est important: dans le voisinage de la mosquée
que son beau-père avait fait construire à Îusayniyya, au nord de l’enceinte de l’ancien Caire
fatimide, à la sortie de Bæb al-naÒr 59. Il meurt en 1337 et laisse un fils, Íamæl al-dîn ©Abd
Allæh b. Baktamur, qui fait également une belle carrière mais au Caire seulement. Il meurt
en 1384 dans sa dær située à la sortie de Bæb al-naÒr 60. Du fils de ©Abd Allæh, NæÒir al-dîn
MuÌammad, Ibn Tafirî Birdî ne nous dit pas grand-chose, sinon qu’il est simple émir de
dix et meurt en 1400. Il ne semble bien figurer dans le Manhal al-∑æfî que pour illustrer la
continuité du bayt de Baktamur 61. La biographie de son propre fils, l’arrière-petit fils de
l’émir Baktamur, ©Abd al-RaÌîm dit Ibn al-ÎæÏib, rappelle la ri’æsa – la prééminence – et
la Ìa‡ma – la respectabilité – d’un bayt dont il est le dernier représentant. Mort vers 1446,
il ne laisse qu’un fils, lequel est emporté par la peste de 1449, et ne figure pas dans le
Manhal al-∑æfî. Ibn Tafirî Birdî ne manque pas d’évoquer dans cette dernière notice, le lien
qui unit ©Abd al-RaÌîm au bayt de Baktamur et à sa dær célèbre à la sortie de Bæb al-naÒr 62.

Autant, sinon plus que le nom de l’aïeul dont la prégnance s’estompe à mesure que
passent les générations, c’est la permanence de la dær qui rappelle la reconduction de la
maison. On relèvera que, dès la deuxième génération, il n’est plus fait mention, ni de la
mosquée du beau-père de Baktamur qui a fixé l’établissement du bayt, ni de la madrasa

57 Ibid., éd. du Caire, vol. III, 1985, nº 678, p. 392.
58 Ibid, éd. du Caire, vol. III, 1985, nº 677, p. 386-390 et G. Wiet,

op. cit., nº 670.
59 Sur l’émir Aqqº‡ al-A‡rafî, cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit, éd. du

Caire, vol. III, 1985, nº 518, p. 27-30 et G. Wiet, op. cit., nº 512.
60 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. VII, 1993, nº 1321,

p. 82-83 et G. Wiet, op. cit., nº 1309. Ibn Tafirî Birdî passe sous

silence son frère MuÌammad NæÒir al-dîn b. Baktamur al-ÌæÏib:
cf. D.S. Richards, loc. cit., p. 50.

61 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., ms. Bnf, fº 156 rº et G. Wiet, op. cit,
nº 2210.

62 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. VII, 1993, nº 1416,
p. 250-251 et G. Wiet, op. cit, nº 1404.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


JULIEN LOISEAU

136

que ce dernier fonde dans le voisinage de sa dær. Le choix de la carrière militaire, plutôt
que celles de la plume, fait par ces awlæd al-næs, n’y est sans doute pas étranger.

Pour être suggestif, l’exemple des Banº al-ÎæÏib n’en demeure pas moins exceptionnel.
La longévité d’un édifice est, le plus souvent, sans comparaison avec celle de la maison.

Le patrimoine en chantier

Les biographies du Manhal al-∑æfî soulignent moins la transmission de la dær, de l’émir
à ses héritiers, que sa réappropriation, bien des années plus tard, par un homo novus. Si la
dær est un élément important dans la constitution des maisons aristocratiques, ce n’est pas
en raison de la stabilité des patrimoines, mais bien au contraire de leur mobilité. Le
dictionnaire d’Ibn Tafirî Birdî apporte ainsi une confirmation littéraire à ce que l’étude des
documents de waqf a déjà démontré: l’existence d’un parc immobilier au sein duquel les
émirs peuvent choisir un édifice conforme à leurs moyens et à leur prestige social.

L’acquisition d’une dær ancienne peut constituer une transaction prestigieuse, l’émir n’en
cherche pas moins à se la réapproprier. L’achat est alors suivi d’une rénovation, parfois
même d’une véritable (re)construction. Ainsi de l’émir Sayf al-dîn Tamurbufiæ al-©Alamî
al-Åæhirî, lorsqu’il acquiert, lui aussi, mais en 1451, la demeure de l’émir ManÏak: «i‡taræ
bayt al-amîr ManÏak al-Yºsufî wa-‡ara©a fî ©imærati-hi 63.»

Les travaux visent sans doute à réaménager les espaces intérieures, en fonction de goût
et d’usages nouveaux: on sait, en particulier, la place prise par la cour – désormais le plus
souvent intérieure –, depuis la fin du XIVe siècle, dans la sociabilité de l’aristocratie
mamelouke 64. Mais l’appartenance se marque avant tout en façade, comme dans l’inscrip-
tion de dédicace de la dær de l’émir ManÏak, et les cartouches qui frappent à ses armes le
bandeau épigraphique et les pendentifs du porche 65. C’est sans doute en ce sens qu’il faut
comprendre ces «signes distinctifs» (ma©ælîm), que l’émir Sayf al-dîn Mufiulbæy al-Íaqmaqî
s’empresse de modifier, lorsqu’il entreprend de (re)construire (banæ) la dær de l’émir Timræz
al-NæÒirî après se l’être appropriée 66.

De fait, le porche (bæb) est désormais le seul élément architectural qu’individualisent les
notices. Mieux, c’est le seul élément dont l’altération ou la modification soient explicite-
ment décrites, lorsqu’une dær est remise en chantier. Entreprenant de rénover le bayt de
l’atæbak Aytmi‡ al-BaÏæsî, qu’il acquiert après 1449, l’émir Yar‡bæy al-Aynælî al-Mu’ayyadî
fait condamner le porche qui donnait sur la rue en le faisant boucher, et limite l’accès à sa
demeure, au bæb voisin du porche de la mosquée Sunqur 67.

Dans cette image de la demeure émirale, le porche est bien l’élément le plus significatif
de la puissance de son hôte. Il en est souvent, on le sait, l’élément le plus durable: intégré

63 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. IV, nº 784, p. 102.
64 Cf J.-Cl. Garcin, «Évolution de l’habitat médiéval et histoire

urbaine», p. 211-215.
65 Cf. M. Van Berchem, op. cit., p. 738.
66 On sait que dans les documents de waqf d’époque mamelouke,

al-ma©ælim désigne un édifice dont la construction n’a pas été

achevée: cf M.M. Amîn, L.©A. Ibræhîm, Architectural Terms in
Mamluk Documents, Le Caire, 1990, p. 110 (en arabe avec glos-
saire en anglais). Mais la lecture al-ma©ælîm nous semble
confirmée par le sens général du passage: cf. Ibn Tafirî Birdî,
op. cit., ms. Topkapi, fº 795 rº.

67 Ibid, ms. Topkapi, fº 831 vº.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’ÉMIR EN SA MAISON, D’APRÈS LES BIOGRAPHIES DU MANHAL AL-∑ÆFï

137

à d’autres édifices, défiguré parfois, il maintient cependant une part de la mémoire des lieux.
Ainsi ne reste-t-il rien d’autre de la demeure de l’émir ManÏak, que son porche, quand le
Comité de conservation des monuments de l’art arabe entreprend d’en relever pour la
première fois l’inscription 68.

L’histoire de la dær de ©Alî Bæy en est une autre démonstration. Le récit de l’embus-
cade dressée par l’émir rebelle à l’encontre du cortège sultanien, est l’occasion d’une
description assez précise de la demeure et de son environnement urbain – les nombreuses
dær étagées de la colline du Kab‡. Le porche, dont l’auteur évoque jusqu’au mécanisme de
fermeture, s’avère d’une construction remarquable. Dans le feu de l’action, il supporte les
guetteurs placés par l’émir. Bien des années plus tard, alors que la dær, pillée lors de la
fuite du rebelle puis détruite, a laissé place à plusieurs demeures (dºr), le porche «frappe
[encore] les yeux» (bayyana). Il supporte désormais un petit logement en étage (†abaqa),
propriété d’un affranchi de l’émir Tafirî Birdî 69.

Ultime vestige, le bæb maintient à lui seul, même à travers ses avatars, la mémoire de
la demeure disparue.

L’abondant matériel biographique mis en forme par Ibn Tafirî Birdî nous a donc livré
plusieurs séries d’indications sur la place occupée par les demeures émirales, dans la repré-
sentation que l’aristocratie mamelouke construit au XVe siècle de son espace politique et de
sa reproduction sociale.

La dispersion des informations, souvent accessibles ailleurs que dans la notice du premier
concerné, s’est elle-même révélée significative. La mention de la dær, pas plus que des
fondations pieuses, n’est un passage obligé dans l’écriture de ces vies d’émirs mamelouks.
Le plus souvent, l’espace urbain de l’immense capitale est simplement sous-entendu, sa
toponymie délibérément ignorée. D’où la nécessité de ne pas négliger ces petites mentions
éparses, anonymes, sans réelle consistance chronologique, ni enracinement topographique.
Mises bout à bout, elles révèlent des tendances, dans l’écriture mais également dans les
pratiques.

Les connotations d’échec, de faillite et de rupture, qui s’attachent à bien des occurrences,
sont bien évidemment liées aux mœurs politiques du sultanat, à cette instabilité fondamen-
tale des carrières qui est l’un des éléments de régulation du système. La mention récurrente
d’un nombre restreint d’édifices répond à une réalité urbaine et sociale: le caractère tout à
la fois interchangeable et individualisé de ces demeures émirales, qui circulent d’une mai-
son à l’autre tout en conservant un nom et une mémoire.

Le paradoxe reste en définitive celui d’une classe dirigeante en renouvellement constant,
ces Mamelouks dont chaque génération tente d’acquérir la mémoire et les codes d’une
aristocratie. Ibn Tafirî Birdî n’est sans doute pas pour rien le fils d’un émir.

68 Cf. Bulletin du comité de conservation des monuments de l’art arabe,
exercice 1894, fasc. XI, 164e rapport de la 2e commission, nº 11,
p. 49.

69 Cf. Ibn Tafirî Birdî, op. cit., éd. du Caire, vol. VIII, 1999, nº 1709,
p. 247-249 et p. 246.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 36 (2002), p. 117-137    Julien Loiseau
L’émir en sa maison. Parcours politiques et patrimoine urbain au Caire, d’après les biographies du Manhal al-Ṣāfī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



