
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 35 (2001), p. 101-127

Paul B. Fenton

Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


Annales islamologiques 35—2001

101

P.B. FENTON

Les traces d’Al-Îallæ…,
martyr mystique de l’islam,
dans la tradition juive

À la mémoire de Paul Kraus
décédé le 28 Tishri 1945
«La voix d’Al-Îallæ…, c’est le cri de menace à qui va se noyer:
gare, gare à toi, ne va pas te mouiller dans l’eau;
et c’est aussi l’appel de séduction au martyre,
la coquetterie de la Beauté qui entraîne Ses élus à Sa Rencontre»

SI SON destin fut fort controversé dans les annales du soufisme, il n’en demeure pas
moins qu’Al-Îusayn b. ManÒºr al-Îallæ… (vers 858-922) reste incontestablement une
figure éminente de la mystique musulmane, en particulier dans la première période de

son développement en Orient. L’époque à laquelle il vécut était d’une importance singulière
pour la spiritualité islamique que sa vocation mystique ainsi que son martyre marquèrent
profondément. Dans nos travaux antérieurs nous nous sommes attaché à mettre en lumière
combien la mystique juive s’est laissée imprégner par le soufisme 1. La présente étude a
comme dessein de montrer que, de toutes les grandes figures de la mystique musulmane,
Al-Îallæ… est celui qui laissa sur le judaïsme l’empreinte le plus marquante. Natif de Perse,
il se fixa à Bagdad, où, vingt ans durant, il fit partie des disciples de Sahl al-Tustarî et
d’Al-Íunayd. Après son retour des pérégrinations en Inde et un pèlerinage à La Mecque,
une suite de disciples se joignit rapidement à lui à Bagdad. La clef de voûte de la doctrine
qu’il leur enseigna est le concept du «monisme testimonial» (waÌdat al-‡uhºd), où Dieu,
accueilli dans le cœur de son dévot (©æbid), témoigne de Lui-même. Cet état, consommé
dans une unification (ittiÌæd) non substantielle avec Dieu, opérée par un acte de foi et
d’amour, trouva son expression suprême dans sa locution théopathique √½U «(o , c’est-à-dire
«Je suis la Vérité». Celle-ci, rendue suspecte par une coloration incarnationniste, suscita
l’opprobre, même de la part des soufis, qui accusèrent Al-Îallæ… d’avoir enfreint la loi de
l’arcane et de s’être adonné à la magie. En plus de la charge de supercherie dont les
Mu©tazilites l’accablèrent, il fut accusé de blasphème par le Åæhirite MuÌammad b. Dæ’ºd,
en raison justement de sa doctrine de l’incarnation de Dieu dans un corps humain (Ìulºl).

1 Voir notamment notre Deux traités de mystique juive, éd. Verdier,
Lagrasse, 1987.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42101

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

102

Arrêté, il languit en prison pendant huit ans, avant d’être condamné à mort par les théologiens
et cruellement exécuté le 24 ƒº l-Ìi……a 309H/922. Malgré cette sentence unanime (iÏmæ©),
le culte populaire le transforma en un saint dont le souvenir continua à persister grâce à son
image de martyr pour l’amour soufi, soutenue par son œuvre littéraire. Des quarante-six
compositions que lui attribue Ibn Nadîm, il nous est seulement parvenu un recueil de traditions
orales (riwæyæt), une composition factice à caractère spéculatif, intitulé Kitæb al-†awasîn, des
poésies, ansi qu’un recueil de nouvelles (a≈bær) 2.

La figure quasi christologique d’Al-Îallæ… séduisit un des plus remarquables orientalistes
du vingtième siècle, Louis Massignon, qui lui consacra une étude magistrale, parue en 1922,
mille ans après son martyre. Massignon s’y était efforcé de dresser un inventaire
bibliographique complet de tout ce qui avait trait de près ou de loin à Al-Îallæ…. Dans sa
«Bibliographie Ìallægienne», une petite rubrique fut réservée aux «auteurs israélites» ayant
cité l’œuvre du saint musulman 3. Depuis le travail de Massignon cette question n’a pas été
revue, en dépit du fait que notre documentation relative aux rapports entre la mystique
musulmane et la spiritualité juive s’est énormément enrichie, singulièrement après
l’investigation des manuscrits de la célèbre genîzæh du Caire 4. Il est intéressant de remarquer
que des quatre articles que comportait son inventaire, trois déjà se rapportaient aux documents
provenant de la genîzæh. Cette source conserva des copies uniques de certains de ses poèmes
ainsi que l’unique exemplaire d’une de ses compositions en prose, tous écrits en arabe mais
en caractères hébreux! Massignon lui-même avait pris en compte ces manuscrits, rédigés à
l’origine en caractères hébreux, provenant de cette archive pour l’établissement du texte
critique du Dîwæn d’Al-Îallæ…, et celui de son Kitæb al-∑ayhºr. Nous verrons que la fidélité
des juifs vis-à-vis d’Al-Îallæ… alla beaucoup plus loin, mais avant d’en faire la démonstration,
nous avons jugé opportun de revenir dans un premier temps, d’une manière détaillée, sur
l’inventaire de Massignon selon la numérotation qu’il avait adoptée.

A. Bibliographie Ìallægienne

A.1. 1450

Le premier article est signalé comme étant un manuscrit de la collection Firkovi÷. Il
s’agit du Kitæb al-∑ayhºr fî naq∂ al-duhºr («Cônes d’ombre sur la destruction des durées»).

Lors d’une mission en Russie, en 1984, nous avons pu consulter de première main ce
manuscrit, conservé aujourd’hui à la Bibliothèque nationale russe, à Saint-Pétersbourg, sous
la cote II Firkovi÷ Evr-Arab. I. 4885. Il s’agit d’une maÏmº¢a judéo-arabe, malheureusement

2 Ibn Nadîm, Fihrist, éd. Flügel, t. I, Leipzig, 1871-1872, p. 192.
Cf. The Fihrist of Al-Nadîm, éd. et trad. Bayard Dodge, New
York, 1970, t. I, p. 478.

3 La Passion d’Al-Hallâj, 1re éd., Paris, 1922. Nous citerons la
deuxième édition, Paris, Gallimard, 1978. Passion, t. IV, p. 88-
89, 1450-1453.

4 Sur l’importance de la découverte de ce dépôt de manuscrits
médiévaux pour la question qui nous préoccupe ici, voir notre
ouvrage, Deux traités, p. 22-36.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42102

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

103

incomplète mais qui contient 66 feuillets, mesurant 18 _ 12,5 cm, comportant 16 lignes
d’écriture hébraïque par page. Elle accuse une unité thématique car elle renferme plusieurs
traités qui ont tous trait au soufisme 5, constituant ainsi un des témoins les plus remarquables
de la pénétration de la littérature soufie dans des cercles juifs. Il est clair de sa paléographie
qu’elle était l’œuvre d’un copiste qaraïte, vraisemblablement du XIII e siècle, et elle provient
peut-être de la genîzæh qaraïte au Caire.

Entre les folios 48-49 elle contient le début d’un écrit clairement intitulé Kitæb al-∑ayhºr
(ms. al-Âuhºr) fî naq∂ al-duhºr li-Îusayn ibn ManÒºr al-Îallæ…. Autant que nous sachions
cet exemplaire du Kitæb al-∑ayhºr est unique au monde. C’est l’orientaliste russe
P. Kratchkovsky qui signala l’existence de cette copie à Massignon, lequel en publia le texte
en caractères arabes dans son étude sur le lexique soufi 6. Or, il est tout de même étonnant
que Massignon n’ait pas cru bon de signaler ici, ni dans sa bibliographie, le fait extraordinaire
que cette recension unique avait un cachet juif du fait qu’il était rédigé en arabe transcrit
en caractères hébreux. Il se contenta de mentionner simplement en passant que le texte fut
copié sur un manuscrit qaraïte 7. En sa défense, on peut, peut-être, supposer que c’était
Kratchkovsky qui transposa le texte en caractères arabes pour Massignon, qui ignora que
l’original fut rédigé en lettres hébraïques.

Au fait, l’attribution de ce texte à Al-Îallæ… ne fait pas de doute car il est déjà mentionné
dans la liste de ses compositions dans le Fihrist d’Ibn Nadîm, écrit en 988 8. Parmi les
rares ouvrages nommés dans sa célèbre Épître, ¢Abd al-Karîm al-Qu‡ayrî (m. 1072) l’évoque
aussi en le mettant au nom d’Al-Îallæ… 9. Le Kitæb al-∑ayhºr est également connu du grand
mystique MuÌyî al-Dîn ibn ©Arabî (1164-1240), qui le cite dans son FutºÌæt al-makkiyya,
dans sa discussion des concepts de †ºl (longueur) et de ©ar∂ (largeur), qui désignent dans
le lexique Ìallæ…ien respectivement les ordres physique et métaphysique.

Žd÷ «�FU�r �w Þ³OF²t ËÞu�t �w —ËŠt Ëýd¹F²t Ë¼c« «�Mu— �s «�BONu— Ë«�b¹Nu—

«*M�u» «�v «(�5 Ðs �MBu—

«La “largeur” de l’univers c’est la nature matérielle, sa “longueur”, c’est son esprit et
sa loi. Voilà la lumière révélatrice, la doctrine des “cônes d’ombre” et des “périodes
séculaires” que nous devons à Îusayn ibn ManÒºr 10.»

5 Nous réservons pour une autre occasion la description détaillée
de cet écrit intéressant (à paraître dans Pe’amim 2002). En
attendant, voir P. Fenton, A Handlist of Judeo-Arabic Manuscripts
in Leningrad, Jérusalem, 1991, p. 133.

6 Passion t. III, p. 289 note 5.
7 Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane,

2e éd., Paris, 1954, p. 447.
8 Fihrist, p. 192, trad. Bayard Dodge, p. 478. Cf. Passion, t. III,

p. 289, A6.

9 Al-risæla al-qu‡ayriyya, éd. ¢Abd al-Îalîm MaÌmºd, t. II, Le Caire,
1966, p. 487.

10 Cf. Al-futºÌæt al-makkiyya, t. IV, Le Caire, 1329H, p. 322. Voir
aussi L. Massignon, Le livre des tawasîn, Paris, 1912, p. 142 et
Passion, t. II, p. 415. Signalons en passant qu’il y aurait un
rapprochement intéressant à faire entre les deux concepts
Ìallæ…iens de †ºl et de ¢ar∂ et les notions cabalistiques de ¢iggºl
et de yœ‡er.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42103

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

104

Le livre fut encore connu du bibliographe turc ÎaÏÏî ⁄alîfa au XVIII e siècle, mais semble
avoir disparu par la suite 11. Autant que nous sachions, l’exemplaire conservé dans la
collection Firkovi÷, dont il ne subsiste malheureusement que l’introduction, est unique au
monde. Autant qu’on puisse déduire de la partie conservée, l’ouvrage décrit la voie qui
mène à la félicité, mais on n’y trouve aucune référence aux notions de †ºl et de ©ar∂
auxquelles Ibn ©Arabî faisait allusion.

Nous réservons pour une autre occasion l’étude détaillée de cette ma…mº©a. Contentons-
nous pour l’heure de signaler les traits pertinents qui intéressent notre thème.

I. Les folios 48-49 contiennent le Kitæb al-∑ayhºr.
II. Les folios 23-41b, 49a-50b contiennent des chapitres de la célèbre Risæla al-qu‡ayriyya,

qui commence immédiatement après l’article précédent et couvre la majeure partie du
manuscrit. Rédigée en 1045, cette Épître, le premier des manuels soufis 12, renferme un
certain nombre de sentences, de termes techniques, de définitions d’états mystiques qui
appartiennent à la doctrine Ìallæ…ienne et qui ont contribué à forger la doctrine soufie dans
ses étapes premières. Notre manuscrit contient de telles sentences au nom d’Al-Îallæ… aux
folios 24a et 37a. En outre, il y a des citations au nom d’Al-Îallæ… dans ce manuscrit qui
n’apparaissent pas dans l’Épître d’Al-Qu‡ayrî, par exemple au folio 31a: «Il est dit au nom
d’Al-Îallæ….»

A.2. 1451, Ms. T-S 8.10Ka and 13Ka3.1

Il s’agit de différentes pièces poétiques, découvertes à l’origine par Hartwig Hirschfeld
dans la collection Taylor-Schechter à Cambridge, provenant de la genîzæh. Il les avait
publiées dès 1902, dans une série d’articles intitulés «The Arabic Portion of the Cairo
Genizah at Cambridge». D’après les données paléographiques, ces manuscrits, qui contiennent
onze poèmes attribués à Al-Îallæ…, dateraient au moins du XIII e siècle. Ils furent mis à
contribution par Massignon dans l’établissement du texte critique de son édition du Dîwæn
d’Al-Îallæ…, parue en 1932 13.

Il convient de souligner que sur les onze poèmes, quatre (à savoir les numéros 23, 25,
26 et 40) constituent presque la seule source pour ces textes, alors que les numéros 48 et
60 représentent effectivement l’unique témoin des poèmes en question, le dernier n’ayant
survécu qu’en caractères hébreux! Peut-être sommes-nous en présence du plus grand recueil
de poèmes d’un auteur musulman dans la genîzæh et peut-être même, si nous ne nous
abusons, la plus grande collection de poèmes mystiques dans cette source 14.

11 Îa……î ⁄alîfa, Ka‡f al-Âunºn, éd. Flügel, t. I, Leipzig-Londres,
1835-1858, p. 185, nº 192.

12 Il convient de signaler que cette composition était connue dans
des cercles juifs et que des fragments en étaient conservés
dans la genîzæh. Voir infra, paragraphe C, 2. Cf. notre Deux
traités, p. 30.

13 «Le Dîwân d’Al-Hallâj, essai de reconstitution, édition et
traduction», JournAs 218, p. 1-158. Apparemment Massignon

avait devant lui deux sources, car c’est sur leur base qu’il
corrigea certaines lectures erronnées chez Hirschfeld.

14 Un autre recueil de poèmes particulièrement intéressant est
conservé dans la collection Saint-Pétersbourg, II Firk. Evr-Arab.
I. 2092 (cf. notre Handlist, p. 88) - une anthologie de chants
mystiques célébrant l’amour divin, accompagnés d’instructions
relatives à leur interprétation au luth.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42104

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

105

Le contenu des poèmes palpite d’amour divin, exprimant des concepts spirituels et
mystiques, couchés dans un langage ésotérique. Il reflète en partie la doctrine osée
d’Al-Îallæ…, de l’infusion du divin dans l’homme (Ìulºl) de par l’abnégation de celui-ci
(fanæ’), et l’union de l’esprit raisonnable, divin et crée du serviteur, transformé en témoin
vivant de la Divinité.

«Me voici, me voici, ô mon secret et ma confidence.
Me voici, me voici, ô mon but et mon sens.
Je t’appelle,… non c’est Toi qui m’appelles à Toi.
Comment t’aurais-je invoqué “c’est Toi” (Cor. 1, 4),
Si Tu ne m’avais susurré “c’est Moi”?
Ô essence de l’essence de mon existence,
Ô terme de mon dessein, ô Toi, mon élocution,
Et mon discours, et mes balbutiements.
Ô tout de mon tout, ô mon ouïe et ma vue,
Ô ma totalité, ma composition et mes parts 15!».

Le fait même qu’ils aient été déposés dans la genîzæh – usage réservé en général aux
textes sacrés – montre que ces poèmes étaient vénérés par leurs lecteurs juifs qui n’ont
sûrement pas manqué d’être touchés par leur contenu mystique.

Le premier fragment, T-S Ka10.1
est une page en caractères hébreux, mesurant 23 _ 16 cm avec 30 lignes par page. Après

l’intitulé nuqila ©an Al-Îallæ… – «rapporté d’Al-Îallæ…» viennent sept courtes pièces. Selon
le dire de Massignon dans l’introduction du Dîwæn 16, la source des poèmes de la genîzæh
est vraisemblablement un recueil de traditions Ìallæ…iennes appelées (ziyæræt), dont le noyau
primitif fut formé par une vingtaine de courtes sentences d’Al-Îallæ… commentées par des
vers et classées ensuite dans le cadre légendaire des «six visites» rendues par Ωiblî à son
ami emprisonné. Ces récits sont farcis de poèmes, dont certains sont authentiques. Une preuve
à l’appui de cette supposition, qui n’a pas été alléguée par Massignon, est fournie par une
phrase en prose qui est citée avant le cinquième poème. Cette phrase est d’une importance
capitale car elle est rapportée dans les A≈bær Al-Îallæ… au nom d’Al-Ωiblî. Elle serait les
dernières paroles prononcées par Al-Îallæ… dans l’instant qui précéda sa décapitation: Ìasba
al-wa…d ifræd al-WæÌid, c’est-à-dire: «l’extase de l’amoureux est comblée, quand son Unique
est, en Soi, tout esseulé 17.» Cette lecture du fragment de la genîzæh est conforme à la
tradition la plus ancienne et partant la plus fidèle, qui situe sa déclamation sur le gibet.
D’autres sources la place au moment du départ d’Al-Îallæ… vers le supplice. En revanche,
les formulations tardives, sous l’influence de l’école d’Ibn ©Arabî, qui niaient la doctrine du

15 H. Hirschfeld, «The Arabic Portion of the Cairo Genizah at
Cambridge», JQR 15, 1902, p. 180, poème 3; Dîwæn, p. 11-
12, nº 1 (basî†). Cf. Passion, t. II, p. 316.

16 «Le Dîwæn d’Al-ÎallæÏ…», p. 7.

17 L. Massignon, Akhbâr Al-Hallâj, recueil d’oraisons et d’exhortations
du martyr mystique de l’islam Husayn ibn Mansûr al-Hallâj, Paris,
3e éd., 1957, p. 36 (texte arabe).

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42105

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

106

«monisme testimonial», enlevèrent le point du …îm, transformant le sens du vers en:
«l’Unique est comblé lorsque l’Unique est esseulé 18.»

On peut spéculer que, dans leur ensemble, ces poèmes proviennent, peut-être, d’un recueil
de poèmes mystiques. En effet, nous avons découvert récemment dans la genîzæh, à
Cambridge, deux feuillets, T-S Arabe 37.123 (14 _ 14 cm, 20 lignes par page) et T-S Arabe
37.252 (17,5 _ 12,5 cm, 21 lignes par page) rédigés par le même scribe que les poèmes
Ìallæ…iens. Ces feuillets contiennent aussi des poèmes soufis, mais aucun d’Al-Îallæ…. Il est
possible que tous ces poèmes mystiques proviennent d’un seul et même recueil. Voici les
poèmes qui furent publiés par Hirschfeld, d’après la numérotation employée par Massignon:

genîzæh 1 = Dîwæn, p. 62, poème 26: yæ ‡ams yæ badr yæ nahær;
genîzæh 2 = Dîwæn, p. 42, nº 6: katabtu wa-lam aktub ilayka;
genîzæh 3 = Dîwæn, p. 11-12, nº 1 (par erreur nº 5): labayka yæ sirrî wa-na…wæ’î;
genîzæh 4 = Dîwæn, p. 73, nº 37: nadîmî fiayr mansºb a≈î ‡ay’ min al-Ìayf;
genîzæh 5 = Dîwæn, p. 114-115, un poème d’Abº al-¢Atæhiya qu’aurait déclamé Al-Îallæ…:

†alabtu al-mustaqarr bi-kull ar∂ 19;
genîzæh 6 (par erreur 7) = Dîwæn, p. 59, nº 23: sakantu qalbî wa-fîhi minka asrær;
genîzæh 7 = Dîwæn, p. 95, nº 60: kiƒa i…tibænî wa-adnætî wa-‡arafænî 20.

Le deuxième fragment T-S 8 Ka 1.3
Feuille volante mesurant 17 _ 13 cm, 10 lignes par page. Au recto 10 lignes d’écriture

en caractères arabes. Au recto 13 lignes. Elle comporte au total quatre poèmes. En haut du
recto après la basmala se trouve le titre: �s �MBu— «(öÃ —{w «�Kt ŽMt ýFd

Voici le détail des poèmes:
genîzæh 8 (par erreur 7) = Dîwæn, p. 76, nº 40: —�u» «(IOIW �K×o Šo

genîzæh 9 = Dîwæn, p. 52, nº 17: ŠIOIW «(o ��²MOd

genîzæh 10 = Dîwæn, p. 82, nº 48:  ½Fr «ôŽU½W —�e �w šHU¡ �Dn

genîzæh 11 = Dîwæn, p. 61, nº 25: ž³X Ë�U ž³X Žs {LOdÍ

Sur la même feuille, entre les lignes, se trouvent quelques lignes en caractères hébreux
portant le titre: Al-qawl fî †arîq al-Òºfiyya, après quoi vient un extrait de l’autobiographie
spirituelle d’Al-flazælî Al-munqiƒ min al-dalæl, dont il existe un manuscrit très élégant en
caractères hébreux, conservé à Oxford, Bodl. Heb. d. 58. 64-72.

A.3. 1452

Un vers d’Al-Îallæ… figurant dans un commentaire sur le Cantique des cantiques. (Voir
infra, D.4).

18 Ibid., p. 172-173.
19 Voir Passion, t. I, p. 631, n. 2.
20 Dans la marge du fragment il y a un poème en hébreu: Ìedal

mebaqqe‡ kœl ‘et Ìabêrîm (I. Davidsohn, Thesaurus of Mediaeval
Hebrew Poetry, t. II, New York, 1925, p. 225, Ì 49), qui est une

variante d’un poème de Joseph QimÌî, Ωeqel ha-qœde‡, éd.
H. Gollancz, Londres, 1919, p. 1 (et 87), nº 404. S’il y a un
rapport entre lui et le texte d’Al-Îallæ…, peut-être une interprétation
mystique fut prêtée au poème à la lumière du poème Ìallæ…ien
nadîmî fiayr mansºb, qui figure dans le manuscrit.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42106

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

107

A.4. 1453

Une qaÒîda d’Al-Îallæ… de la genîzæh (Heb. d. 57).
Il s’agit du manuscrit d’Oxford, Bodl. Heb. d. 57. 105b (Neubauer 2745), mesurant 16 _

11.5 cm, 18 lignes par page. Ce manuscrit, découvert et partiellement publié par S.M. Stern,
contient des poèmes philosophiques de Judah al-Îarîzî, suivis de poèmes mystiques provenant,
apparemment, d’une source soufie 21. Le dernier poème du recueil Qul li-i≈wænî ra’ºnî mayta
porte le titre: Li-l-Îallæ… ra∂iya Allæhu ©anhu. Or, une autre copie de ce poème transcrit
en caractères hébreux à l’usage des juifs, fut découverte auparavant par H. Hirschfeld dans
le fragment de la genîzæh T-S 8 Ka 6.4 22.

En plus de ceux-ci, S.M. Stern se réfère à une troisième copie conservée dans un autre
manuscrit de la genîzæh, Heb e. 76. 62a-63b (Neubauer 2861), mesurant 10,5 _ 6,5 cm,
13 lignes par page, conservé à Oxford et attribué à Al-flazælî: qæl al-imæm al-faylasºf Abî
MuÌammad ra∂iya Allæh ©anhu 23. S’il est vrai que ce poème est attribué dans nombre de
manuscrits à ce théologien soufi, il n’est pas de sa plume, ni même de celle d’Al-Îallæ…. Selon
l’opinion du grand mystique MuÌyî al-Dîn ibn ©Arabî 24, il serait une qaÒîda composée par
Abº al-Îasan ©Alî Musaffar al-Sibtî (actif vers 1203) 25, auteur du livre Minhæ… al-©æbidîn,
parfois attribué abusivement à Al-flazælî. Néanmoins, la qaÒîda porte un cachet Ìallæ…ien, et
c’est Al-Sibtî qui l’a mise dans la bouche d’Al-Îallæ…, comme s’il l’avait déclamée au moment
où il fut amené à l’échafaudage. Il n’est pas étonnant que dans certains cercles juifs on l’a
considérée comme appartenant à son œuvre. Il est intéressant de signaler que ce poème fut
connu auprès des auteurs juifs bien postérieurs et qu’il eut même une traduction hébraïque
aux mains d’Abraham Gabi‡on (m. 1605) de Tlemçen, qui, dans son ©Omer ha-‡ikeÌæh, l’attribue
aussi à Al-flazælî 26.

A.5. Un autre poème d’Al-Îallæ… provenant de la genîzæh

Il convient d’ajouter à cet inventaire un fragment de la genîzæh que nous avons découvert à
New York, dans la collection du Jewish Theological Seminary, ENA 2462. 55. Apparemment
cette feuille volante, qui contient trois poèmes mystiques, provient de quelque recueil de
poèmes soufis semblables aux spécimens que nous avons déjà vus plus haut. Le deuxième
poème est le célèbre chant Ra’aytu Rabbî bi-¢aynî qalbî («Je vis mon Seigneur avec l’œil de
mon cœur 27»). Le poème n’est pas attribué expressément à Al-Îallæ…, mais il comporte le titre
(Wa-ay∂æn fiawæmi∂ li-ba¢∂ihim) «Encore un des mystères d’un certain [poète]»).

21 S.M. Stern, «Some unpublished poems by Al-Harizi», JQR 50,
1958, p. 346-358. Une édition augmentée des poèmes
philosophiques d’Al-Îarîzî a été publiée par E. Fleischer sur
la base de nouveaux fragments de la genîzæh, provenant de la
bibliothèque nationale russe de St-Pétersbourg.

22 H. Hirschfeld, «A Hebraeo-Sufi Poem», JAOS 49, 1929, p. 168-173.
23 Cf. S.M. Stern, op. cit., p. 356, n. 21.
24 Passion, t. II, p. 469 et t. IV, p. 30, nº 360.
25 À ce sujet voir C. Brockelmann, Geschichte der arabischer Literatur,

S.I, p. 751.

26 Abraham Gabi‡on, ‘Omer ha-‡ikeÌæh, Livourne, 1708, fol. 135a.
Voir aussi M. Schreiner, «Eine Kasida Al-Gazâli’s», Gesammelte
Schriften, 1983, p. 275-276.

27 Dîwân, nº 10, p. 45-46 (mu≈alla¢ al-basî†). Toutefois, la version
conservée dans la genîzæh accuse quelques variantes par
rapport au texte imprimé, qui sont plus proches de la version
figurant chez le mystique andalou Ibn al-¢Arîf, MaÌæsin al-
ma…ælis, éd. Asin-Palacios, Paris, 1933, p. 89.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42107

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

108

]תנא[ ינא תנא אל תלקפימלע ןיעב יבר תיאר
תנא ןיאפ ןיא אל וחנבןיא לכ ]תזח[ י‘דלא תנא
]תנא[ ‘תיחב ןיא אלוןיא ךנמ ןיאלל סילפ

תנא תנא תנא אמףיכפ ימלע רונב ]תטח[אב55

לארשי לע םולשו דע ].....[ למכ

«J’ai vu mon Seigneur avec l’œil du cœur, et Lui dis: “Qui es-Tu?” Il me dit: “Toi”.
Puisque tu es Celui qui embrasse tout lieu, jusqu’au-delà du lieu, où donc es-Tu, Toi?”
Mais pour Toi le “où” n’est plus, quand il s’agit de Toi.
Tu as entouré mon savoir de lumière, comment n’es tu pas Toi?

Achevé [...] à toujours. Et paix sur Israël!»

Ce poème connut une certaine fortune auprès des auteurs juifs et nous évoquerons plus
loin d’autres exemples dans la littérature juive. Il est presque certain que Judah ha-Lévi y
songea en rédigeant son poème elohîm ‡aÌartika, dans lequel on trouve le vers suivant:

«Je te vis par l’œil de mon cœur, pourtant tu me délivras de la matrice 28.»
La notion mystique ou soufie de l’œil du cœur, par opposition à l’œil anatomique, est

assez répandue chez les auteurs juifs 29.

B. Al-Îallæ… chez un auteur qaraïte du XIe siècle

Nous avons trouvé une mention d’Al-Îallæ… d’une manière inattendue chez un auteur qaraïte
du XIe siècle. Il s’agit de Ye‡º¢a b. Yehºdæh b. Furqæn, le célèbre théologien qaraïte 30.

Le passage en question se trouve dans son livre Kitæb al-tawriyya, conservé dans le
manuscrit provenant de la genîzæh II Firk. Evr.-Arab. I. 4816, fºª 37-38. Ce manuscrit est
relativement important car il comporte 200 folios de papier oriental mesurant 12 _ 19,5 cm

28 Dîwæn Rabbi Judah ha-Lewi, éd. H. Brody, Berlin, 1911, nº 86, p. 159.
29 L’expression figure déjà chez Philon qui distingue entre une

lecture biblique avec «la vision de l’intellect» et celle de la
«vision de l’œil» (De Specialibus legibus I, par. 214). Au Moyen
Âge l’expression pénétra la littérature juive par le biais de la
littérature arabe, en particulier la littérature soufie. Al-flazælî
l’emploie souvent (cf. IÌyæ’ ¢ulºm al-dîn IV, p. 260 [al-maÌabba];
la beauté se divise en la beauté de la forme externe, qui est
appréhendée par l’œil de la tête, et la beauté de la forme
interne, qui est saisie par «l’œil du cœur.» De là il fut
emprunté par David Maïmonide II, Al-mur‡id ilæ al-tafarrud,
Jérusalem, 1987, p. 68. À propos de son usage chez Ibn ©Arabî,
voir S. Hakim, Al-mu¢…am al-Òºfî, Beyrouth, 1986, p. 919. Du
côté juif, à part le vers de Judah ha-Lévi cité dans la note
précédente, l’expression se retrouve chez BaÌyæ ibn Paqºda,

Faræ‘i∂ al-qulºb, Leiden, 1912, p. 151 et 328. La vue du cœur:
Maïmonide, hilkœt yesœdey ha-tœræh, ch. IV, 8: «Les formes qui
n’ont pas de matière ne sont pas visibles à l’œil mais sont
connues par l’œil du cœur.» L’œil du cœur constitue un thème
central chez le soufi juif, auteur de la Risæla al-munta≈aba, ms.
Firk. Evr-Arab. NS 1223, fol. 56a: «Dieu créa à l’intention de
l’âme des facultés lumineuses qui servent à la vision comme
la fonction des yeux chez l’homme. Ces facultés lumineuses
se nomment les yeux du cœur, à savoir les cœurs de l’âme.»
Voir aussi son traité sur la prière: P. Fenton, «A Mystical
Treatise on Prayer», JSAI 16, 1993, p. 174.

30 Voir sur lui H. Ben-Shammai, «Yeshuah Ben Yehudah - A
Characterization of a Karaite Scholar of Jerusalem in the
Eleventh Century», Pe’amîm 32, 1987, p. 3-20 (en héb.)

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42108

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

109

Au moins deux scribes ont participé à sa rédaction. Dans son état actuel, le manuscrit n’est
pas relié et il est acéphale et défectueux en plusieurs endroits. Les cahiers, composés de
cinq feuillets, sont en désordre. Malgré son état défectueux, son identification ne pose pas
problème grâce à des citations dans les autres écrits de l’auteur. Si la plus grande partie du
présent texte est unique, il en existe néanmoins d’autres fragments, conservés également dans
la collection de Firkovic, notamment les manuscrits I. 3091 et I. 3098.

À en croire le colophon, l’ouvrage semble avoir été une des premières compositions de
l’auteur. «Il fut commencé dans la première décade du <mois> de Ïumædæ I de l’an 438
de l’hégire <c’est-à-dire entre le 3 et le 12 novembre 1046>, et fut achevé dans la dernière
décade du mois de Ïumædæ II de la même année <c’est-à-dire entre le 22 et le 31 décembre,
1046>», en d’autres termes environ 120 ans après la mort d’Al-Îallæ….

Le titre insolite de l’ouvrage, Tawriyya «Occultation», s’éclaire à la lumière de son contenu.
L’auteur se préoccupe essentiellement de la question de savoir si la totalité des préceptes
religieux sont formulés dans la Torah dans un langage clair, sans équivoque, ou y subsiste-t-il
également des expressions allusives et des circumlocutions, dont la signification explicite ne
recouvre pas leur véritable intention et dont le sens n’est pas éclairé par d’autres versets
scripturaires. Cette obscurité est nommée par Abº al-Furqæn tawriyya. Il aborde d’autres sujets,
notamment la question de l’abrogation de la Torah qui fut un des thèmes fondamentaux des
polémiques judéo-musulmanes. Ainsi, reconnaître une dimension d’ambiguïté dans la formulation
des prescriptions bibliques laisse la porte ouverte à leur modification, voire même leur abolition.
À ce propos, Abº al-Furqæn, qui cite abondamment des théologiens musulmans, consacre
plusieurs chapitres aux notions de transmission et de tradition. Le passage où Al-Îallæ… est
évoqué, s’insère dans un développement consacré à la notion de différenciation (tamyîz) dans
l’établissement de la véracité des faits transmis (≈abar). Il relève de la problématique mu¢tazilite
plus générale relative à la fiabilité de la tradition en tant que source de connaissance 31.

Il se dégage du présent texte qu’Al-Îallæ… fut considéré comme un imposteur. Cette
opinion chez un auteur qaraïte n’a rien d’étonnant, lorsque l’on se souvient que ces sectaires,
étaient complètement inféodés à la doctrine des Mu¢tazilites qui étaient des adversaires
farouches du mystique musulman. Le qæ∂î ¢Abd al-•abbær, dans son œuvre magistrale de
théologie mu¢tazilite al-Mufinî, dans le chapitre traitant de la prophétie et des miracles

®«�JöÂ �w «�M³u
Ò
« © , consacre un long passage «aux supercheries d’Al-Îallæ… 32».

Or, les Qaraïtes, tout particulièrement, étudiaient cet ouvrage dont la genîzæh a préservé
un nombre important de manuscrits en caractères hébreux 33. À la suite d’Al-Íubbæ©î, le
théologien mu©tazilite, notre qaraïte censure les «miracles des saints» et accuse Al-Îallæ…
de tricherie, de prestidigitation et même de corruption morale 34.

31 Voir, par exemple, à ce sujet: A.S. Tritton, «Some Mu©tazili
Ideas about Religion, in particular about Knowledge based on
General Report», BSOAS 14, 1952, p. 612-622.

32 ¢Abd al-Íabbær, Al-mufinî fî abwæb al-tawÌîd, t. XV, Le Caire,
1965, p. 270-278:  �Bq �w «�²M³Ot ŽKv «(Oq «;JOW Žs «(öÃ ËžOdÁ

33 H. Ben-Shammai, «A note on some Karaite copies of Mu©tazilite
writings», BSOAS 37, 1974, p. 302-304.

34 Voir le mal que se donne l’hérésiographe Ibn Îazm (994-1064)
dans son FiÒal fî al-milal (t. II, Le Caire 1317H., p. 109-110)
pour réfuter ces miracles qui «ressemblent aux prétentions des
Juifs à l’égard de leurs anciens rabbins».

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42109

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

110

Voici le passage en question:
Folio 37b

Transcription arabe Texte judéo-arabe

Ë{d» ŁU�s Ë¼u «Ê �K²LOOe «�cÍי‘דלא זיימתלל ןא והו ןמא‘ת בר‘צו

�d½U ŠBu�t �KL�³d ¹×Bq «�b«Žw–יעאדלא לצחי רב‘כמלל הלוצח אנרכ‘ד


 �v ≈ŽEUÂ»מב הנע רב‘כמלא רדק םא‘טעא ילאb— «<³d ŽMt 0U ô

ŠIOIW �tÆ Ë�Nc«  ðdÈ �s ¹�Llעמסי ןמ ירת א‘דהלו הל הקיקח

¨š³d« ¹F²Ib �w «þNU—Á —¹³Wהביר הראה‘טא יפ דקתעי ארב‘כ


0U /It �w Ë—םאלעאלא תקו יפ הקמנ אמברX «ôŽöÂ

OIU �r ¹�LFt ŽKOt Ë—0U/אמברו הילע העמסי םל אקימנת

łFq �t �u«Šo Ë�Ib�U ª Łr ¹FObÁהדיעי ם‘ת תאמדקמו קחאול הל לע‘ג

��U�l «�¦U½w ŽKv Ëłt ¹×Bq»לצחי ה‘גו ילע ינא‘תלא עמאסלא

�t �Ft 9OÒe “«zb ŽKv «*²IbÂםדקתמלא ילע דיאז זימת העמ הל

�OK×o Ðt «{U�U  Ë ¹dð³tהבתריו תאפא‘צא הב קחליפ

ðdðO³U  ¹Hu‚ ÐNU �s ðIb�tהמדקת ןמ אהב קופי תאביתרת

—Ë�Nc« &b �¦Od« �s «ôš³Uראב‘כאלא ןמ ארי‘תכ ד‘גת א‘דהלו

BX ŽMNU Ëłb  Ð5×� »–»ןיב תד‘גו אהנע תצחפ א‘דא

»Ë«zKNU Ë«Ë«šd¼U Ðu½U �³Od»אריבכ אנוב אהר‘כאואו אהליאוא

Folio 38a


 Ë*¦q ¼c« «'Mf ¹FEr‘ץעב רדק ם‘טע’ סנ‘גלא א‘דה ל‘תמלוb— ÐFi

MUŽW «�e—‚ Ë«(b” �w� �s ¹b«Žwיפ סדחלאו קרזלא העאנצ יעאדי ןמ

Hf �¦Od 2s ô ¹C³j ÐUÊ –�dÁ½הרכ‘ד ןאב טב‘צי אל ןממ רי‘תכ ספנ


 »š³dב]יר[קלא רזחלא ה‘גו ילע אבירק ארב‘כd¹³U ŽKv Ëłt «(e— «�Id¹V √Ë


 …—ô�Uןמ הה‘ג ןמ הל תלצח דק הראמאל ןאb ŠBKX �t �s łNW �s

U�t�¹�³dÁ Žs ŠU�t ŽKv ÐFi «Ëהפאצוא ‘ץעב ילע הלאח ןע הרב‘כי

Ë�−U—Í «�u—Á 2U ô √Ž−uÐWהבו‘געא אל אממ הרומא ירא‘גמו


�³Od… �w �BUœ�W  Ëהרב‘כמ עוקו הפדאצמ יפ הריב‘כuŸ ��³dÁ

ŽMbÁ �O×Jw «(U�w –�p «)³dרב‘כלא ךל‘ד יכאחלא יכחיפ הדנע


 ŽKv �¦q «�ułt «�cÍאלוא האנלק י‘דלא ה‘גולא ל‘תמ ילעKMUÁ «Ëô

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42110

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

111

Ë¹FObÁ «�¦U½w �LU ðIbÂ –�dÁהרכ‘ד םדקת אמכ ינא‘תלא הדיעיו

¹CU Ë¹AOl «)³d ŽMt ýOUŽU»אעאיש הנע רב‘כלא עישיו א‘ציא

Ð5 žOd «¼q «(BU�W Ë–ËÍין‘דו הפאצחלא להא ריג ןיב

BOq �OF²IbËÊ �Ot «�dð³W×�²»הבתרלא היפ ןודקתעיפ ליצחתלא


» �DUzKW Ë«Ê»םר‘כת אל הלאוקא ןאו הליאטלאu«�t ô ðJdÂ


Ë�c�p  «(U‰ �w «*AF³cª Ëדקו .‘דבעשמלא יפ לאחלא ךל‘דכוb

¹F²Ib �s «1U½t ÐU�dÝq ŽKONrםהילע לסרלאב הנאמיא ןמ דקתעי


 H²t� ��öÂ {FOn «Ê �s ¼cÁ»דק התפצ ה‘דה ןמ ןא ףיע‘צ 'לסלאb

š²h Ð�d¹dÁ Ë�DOHt ôłKNU �U»אמ אהל‘גאל הפיטלו הרירסב ץת‘כא

` �Mt –�p Ðq �s žKV ŽKOt� ôהילע ]ב[לג ןמ לב ךל‘ד הנמ חצ  אל

Folio 38b


 Nq ËŽLv «�IKV'»היפ דקתעי דק בלקלא אמעו לה‘גלאb ¹F²Ib �Ot

�FMv «ô�NOW �LU «Ž²Ib ÐFCNrםה‘צעב דקתעא אמכ היהלאלא ינעמ

�w «(�5 Ðs �MBu— «(öÃ ôłqל‘גאל ‘גאלחלא רוצנמ ןב ןיסחלא יפ


ýOU¡ «þNd¼U Ë��d‚ ÐNU ��d»הקר‘כמ אהב קר‘כמו אהרה‘טא אישאW

JAHX ŽMb «�²IBw Ë«�³×Y Ë�t ýFd½»רעש הלו ‘תחבלאו יצקתלא דנע תפשכנא

¹M³w Žs «Ž²IUœÁ �w ½H�t «ô�NOWהיהלאלא הספנ יפ הדאקתעא ןע יבני


 Ë�UÊםוק דקתעאו הובנלא אעדא דק ןאכוb «œŽv «�M³u…ª Ë«Ž²Ib 
uÂ

�u½t ½³OUÆ 35האנרכ‘ד אמ ל‘תמ ילעו .איבנ הנוכ
ËŽKv �¦q �U –�d½UÁ

łdÍ «ô�d �w �s ðM�V «�Ot �COKWהלי‘צפ הילא בסנת ןמ יפ רמאלא יר‘גי

…�w ŽKr Ëł³dË… ËŠeÂ �w «�d√Í Ëłuœהדו‘גו יארלא יפ םזחו  הורב‘גו םלע יפ

œÐOd �OJuÊ Ð5 ŠU�t ËÐ5 «)³d ŽMtהנע רבכלא ןיבו הלאח ןיב ןוכיפ ריבדת

�UË  �³Od �w ½eË‰ —ð³²t ŽLUמע התבתר לוזנ יפ ריבכ תואפת


 ŠJw ŽMtª Ë�w ¼c« «*FM‡vליאקלא לאק ינעמלא א‘דה יפו הנע יכחU‰ «�IUzq∫

s ð�Ll ÐU*FObÍ šOd �s «Ê ðKIUÁ¾�האקלת ןא ןמ רי‘כ ידיעמלאב עמסת ןיל


Ëתלאק אמכ הסכעב לאחלא ןוכת דקוb ðJuÊ «(U‰ ÐFJ�t �LU 
U�X

יצחה יל דגה אל הנהו : המלשל אבש �KJW  יצחה יל דגה אל הנהו המלשל אבש תכלמ
Ë{d» ðUÝl ÆÆÆ... עסאת בר‘צו

35 ¢Abd al-Íabbær, loc. cit., p. 270:  Ë�UÊ �dÒ… ¹eŽr «½t «�Kt «Ë «�Kt 
b «ðÒ×b ÐtÆÆÆ «œÒŽv «½t —Ýu‰ «Ë «½t «*NbÍ

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42111

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

112

Traduction
«Une huitième sorte. En raison de la mise en évidence, dont nous avons décrit la modalité

d’acquisition de la part de l’informateur, survient un penchant à exagérer au-delà de la réalité
la nature de l’objet dont on rapporte l’information. Par conséquent, tu constateras que l’individu
ayant appris une information, conçoit un doute concernant sa transmission, craignant que son
informateur, au moment où il la transmet ne l’ait pas embellie de quelque détail qu’il n’avait
pas entendu [initialement]. Peut-être l’a-t-il augmentée de quelques rajouts ou préambules. Puis
le deuxième informateur la répétera de manière à amplifier la distinction par rapport à la
précédente en la faisant subir des adjonctions et des arrangements qui dépassent [ceux] de son
prédécesseur. C’est pour cela que pour de nombreux renseignements, tu trouveras, après
vérification, qu’entre leurs débuts et leurs fins il y a un écart considérable. Ce genre de fait
accroît l’estime dont jouissent dans l’esprit de beaucoup de gens dupes certains individus qui
prétendent [posséder] l’art de la divination 36 et de l’intuition. Ces derniers évoquent, en tant
que conjecture, une information plausible, ou [un fait] grâce à une indication fournie par
l’informateur sur certains détails et états de ses affaires, de la manière que nous avons décrite
précédemment. Puis, son interlocuteur les répétera, comme il a été dit plus haut, divulguant
à son tour l’information parmi les gens dénués de discernement et d’intelligence. Ils croiront
à la validité de ses propos même si ces derniers sont indignes [de créance].

Il en est de même pour le magicien. L’individu, dont la foi en les prophètes est faible,
pourrait croire que l’âme d’un type possédant un tel don a été privilégiée de mystères, alors
qu’il n’en est rien. En effet, quiconque atteint de stupidité et de cécité pourrait croire qu’il
possède une part divine. Ce fut le cas de certains individus à propos d’Al-Îusayn b. ManÒºr
al-Îallæ…, en raison des phénomènes qu’il manifesta et des choses extraordinaires qu’il accomplit,
dont [la fausseté] fut démasquée par une investigation approfondie. De plus, il composa de
la poésie exprimant sa conviction en la divinité de sa personne. Il revendiqua la prophétie et
un groupe le considéra effectivement comme un prophète. Un phénomène semblable peut être
appliqué à tout individu à qui on attribue une supériorité en matière de science, de force
physique, de conviction ou d’habileté politique, alors qu’entre son état réel et ce dont on
rapporte à son sujet il y a un écart sensible, quant au positionnement de son rang par rapport
à ce que l’on raconte à son sujet. À ce propos le proverbe dit: «Mieux vaut entendre d’Al-Mu¢aydî
que le rencontrer 37.» En revanche, il peut aussi s’avérer que le contraire soit vrai, comme
dans les paroles de la reine de Saba à Salomon: «Or, on ne m’avait pas dit la moitié de ce
qui est, [ta science et ton mérite sont supérieurs à ta réputation»] (I Rois 10, 7).

Neuvième sorte.»

Il est intéressant de spéculer si l’allusion d’Abº al-Furqæn au groupe qui crut à la
prophétie d’Al-Îallæ…, fait effectivement référence à un groupe de juifs ou s’il s’agit, dans
cet exemple, d’un simple emprunt à l’arsenal polémique des Mu©tazilites.

36 Pour ce sens de ZRQ, voir E. Fagnan, Additions aux dictionnaires
arabes, Alger, 1923, p. 71.

37 Ce proverbe, fondé sur un célèbre incident entre Nu©mæn et
Al-Mu¢aydî, est attesté encore en arabe contemporain. Cf. Al-
mun…id, p. 970.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42112

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

113

C. Al-Îallæ… dans des ouvrages musulmans
transcrits en caractères hébreux ou traduits en hébreu

Certains renseignements concernant Al-Îallæ… et sa doctrine se sont infiltrés dans la
tradition juive par le canal soit de la transcription d’ouvrages soufis en caractères hébreux,
soit de leur traduction en langue hébraïque. Nous en proposons l’inventaire dans la liste
suivante.

C.1. Maslama al-Ma…rî†î (m. 1007)

flæyat al-Ìakîm («Le dessein du sage»)
Une recette magique au nom d’Abº al-ManÒºr al-Îusayn b. ManÒºr al-Îallæ… est rapportée

dans l’ouvrage flæyat al-Ìakîm, attribué à Maslama b. AÌmad al-Ma…rî†î. Ce dernier connut
trois traductions hébraïques au Moyen Âge, où la recette est transmise38.

C.2. Abº al-Qæsim ¢Abd al-Karîm al-Qu‡ayrî (m. 1072)

Risæla ilæ …amæ¢at al-Òºfiyya («L’épître sur le soufisme»)
Dans ce manuel fondamental du soufisme, loin de critiquer la doctrine Ìallæ…ienne,

Al-Qu‡ayrî ne craint pas d’invoquer l’autorité d’Al-Îallæ… en matière de taÒawwuf 39. Or,
nous avons déjà signalé que cet écrit fut largement lu dans des cercles juifs, comme
l’attestent les nombreux fragments qui survivent dans la genîzæh aussi bien en caractères
arabes qu’en transcription hébraïque 40. De même, David Maïmonide (circa 1335-1415) le
mit à contribution dans son ouvrage Al-mur‡id ilæ al-tafarrud 41.

C.3. Abº al-Ma¢ælî ¢Azîzî al-Ωayƒala (m. 1100)

Lawæmi¢ anwær al-qulºb («Éclats des lumières des cœurs»)
Prédicateur (wæ¢iÂ) de son état, Al-Ωayƒala est l’auteur du Kitæb lawæmi¢ anwær al-qulºb,

un recueil d’anecdotes sur l’amour sacré, divisé en dix chapitres. Il s’y appuie très largement
sur les sentences d’Al-Îallæ… rapportées par Ωiblî, en les interprétant au moyen de vers de
poésie et des apologues. Il fut un des premiers à diffuser ces doctrines Ìallæ…iennes. Or,
nous avons identifié des fragments de cet ouvrage dans diverses collections de la genîzæh 42.

38 Cf. M. Plessner, Picatrix, London, 1962, p. XI-XII, auquel il
convient d’ajouter le manuscrit de la genîzæh ENA 4022 identifié
dans notre Philosophie et exégèse dans le Jardin de la métaphore,
Leiden, 1997, p. 47.

39 Voir Passion IV, p. 23-24.
40 Voir notre Deux traités de mystique juive, p. 30. En caractères

arabes: Cambridge T-S NS 297.8, NS 297.188, NS 297. 288,
NS 306.132); en caractères hébreux: II Firk. Evr-Arab NS 291.

41 Ibid., p. 220 et David Maimºnî, Al-mur‡id ilæ al-tafarrud, éd.
P. Fenton, Jérusalem, 1987, p. 31.

42 Voir Passion II, p. 179 et notre article «Deux traités musulmans
d’amour mystique en transmission judéo-arabe», Arabica 37,
1990, p. 47-55.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42113

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

114

C.4. Abº Îæmid MuÌammad al-flazælî (m. 1111)

Al-flazælî est considéré comme un défenseur d’Al-Îallæ…, faisant état de ses doctrines
dans plusieurs de ses ouvrages 43. Très appréciée par des lecteurs juifs, une grande partie
de ses écrits, dont on trouve aussi des copies en transcription hébraïque, fut traduite en
hébreu. Ces traductions, qui transmettent des versions hébraïques des poèmes d’Al-Îallæ…,
constituent une des voies de transmission des doctrines Ìallæ…iennes 44.

1. IÌyæ’ ¢ulºm al-dîn («La revivification des sciences religieuses»)
Il semble que cette œuvre monumentale fut traduite en hébreu au Moyen Âge, du moins

trouve-t-on dans le manuscrit Solar 1, (Institut des manuscrits hébreux microfilmés,
bibliothèque de Jérusalem, microfilm nº 40435) un fragment d’une version hébraïque du
chapitre Kitæb al-muræqaba, au cours duquel il est précisément question d’Al-Îallæ…. Comme
nous l’avons montré ailleurs, David Maïmonide se servit du IÌyæ’ ¢ulºm al-dîn dans son
Mur‡id 45.

2. Mi‡kæt al-anwær («La niche des lumières»)
Si cet ouvrage – le plus mystique des écrits fiazæliens – est en substance une exposition

soufie d’un verset coranique (24, 35), il connut une grande fortune en milieu juif. En effet,
il donna même lieu au Moyen Âge à deux traductions hébraïques, l’une effectuée par Isaac
b. Joseph al-Fæsî, sous le titre de Maskiyat ha-’œrœt, et l’autre d’un traducteur anonyme 46.
Conformément à son attitude générale vis-à-vis d’Al-ÎallæÏ, Al-flazælî se livre dans la
deuxième partie de l’ouvrage, à une véritable apologie des sentences théopathiques, soutenant
que le mystique les profère dans un état d’extase. Cependant, une fois revenu à l’état de
sobriété, il est bien conscient que ses débordements ne correspondent pas à la réalité. Voici
comment ce passage a été rendu en hébreu dans les deux versions. On notera la supériorité
de la version d’Al-Fæsî, qui essaie même de «judaïser» son texte en y introduisant une
référence biblique. Remarquons aussi, que toutes les deux versions escamotent la question
de l’incarnation, en omettant de traduire le deuxième hémistiche du vers d’Al-ÎallæÏ.

43 Voir Passion IV, p. 26-27.
44 L’autobiographie spirituelle d’Al-flazælî, Al-munqiƒ min al-∂alæl,

dont il existe des copies en caractères hébreux dans la genîzæh
(cf. Hirschfeld, «The Arabic Portion of the Cairo Genizah at
Cambridge», JQR 15, 1902, p.181 et Oxford, Bodl. Ms.
Neubauer 2658.22), contient des renseignements sur le soufisme
mais pas spécialement sur Al-Îallæ…. Par conséquent, nous ne
l’avons pas incluse dans la liste qui suit.

45 Al-mur‡id, p. 32.
46 Cf. M. Steinschneider, Die hebräischen Übersetzungen des

Mittelalters, Berlin, 1893, p. 346. De la traduction d’Al-Fæsî il
existe deux manuscrits: Oxford, Bodl. Neubauer 1296.2 (Uri
325) (XVe s.) et Neubauer 1337.5 (Uri 394)) (XIVe s.) et un
manuscrit de la traduction anonyme: Vatican 209.5 (daté 1472).

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42114

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

115

Anonyme, Vatican 209, fol. 74b, ll. 13-21. Al-Fasi, Uri 325, fol. 226a, ll. 6-13 47

תודחאה ימש לא םתייטנ ירחא יעדויהםימשל םלוסב ולעש רחאל םיעדויה ומיכסה
יייה אלא תואיצמב ואר אל םהש ומיכסהדחאה אלא תואיצמב ואר אל יכ םייתימאה
הז ול אצמיש ימ םהמ לבא יתמאה דחאההעידיה תאז ול התיהש ימ םהמ םנמא יתימאה
הז ול עיגהש ימ םהמו יימכח עדמב ןיינעהלחתו ורמאב ןושמשל עריאש המ זמר והזו תיתע
לכו לכמ יוברה םהמ ללשנו יימעט ןינעלכו לכמ תואגה םהמ השרגתנו ומעפל ייי חור
םהב וחנו תטלחומה ותודחאב ועקשנושממ יתמאה דוחייב המדרת ומכ םהילע הלפנו
אל תובחרתה םהב ראשנ אלו ובצנו םהילכשראשנ אלו םימדרנכ ויהש דע םתעד וב הלבלבתנו
.כ“ג םתושפנ ןורכזל אלו יייה תלוז ןורכזלםשפנ ןורכזל אלו םשה תלוז רכזל אל בחר םהל
ןורכש ורכשיו יייה תלוז םלצא היהי אל הנה.ארובה תעידי אלא םהינפל ראשנ אלו ללכ
םהמ דחא רמאו .םלכש תונוטלש תלוז אצמנוםהמ א מאש דע םתעד הלבלבתנו רוכשכ ועתו

תלודג המכ חבתשא רחא רמאו .תמאה ינאהלודגה יל יכ ינוחבש רחאה מאו תמאה אוה ינא
.יייה אלא תנותכב ןיא רחא רמאו יתלעמ.ורמואל יואר ןיא םתורכשב םירוכשה ירבדו
אלו רתוסי תורכשה ןינעב יקשוחה מאמותלשממל ודרי םתמדרתמו םתורכשמ וציקהשכו

לא וטנו םתורכש םהמ לקה רשאכו רפוסיהמש ועדי וצראב לאה ינזאמ אוה יכ לכשה
וצראב יייה ינזאמ אוה רשא לכשה תונוטלשאלא תודחאתה תתמא התיה אל םהל עריאש
א“כ תודחאתה תותמא היה אל הז יכ ועדיוקשח ףקותב קשוחה ירבדכ תודחאתהה ןוימד
רשא ינא וקשח יובר תעב קשוחה מאמ.ינא אוה יקושחו יקושח אוה ינא ורמואב

קוחשא רשאו ינוקשחי

Traduction de la version d’Al-Fæsî
«Lors de leur retour de l’ascension au ciel de la vérité, les gnostiques confessèrent

unanimement qu’ils ne virent  en réalité que l’Un véritable. Cependant certains arrivèrent à
cette gnose d’une manière temporaire, comme il y est fait allusion a propos de Samson,
dont il est dit: “Et l’esprit de l’Éternel commenca a l’agiter” (Juges 13, 25). Chez ces
derniers, l’arrogance (leg. la multiplicité) fut abolie dans sa totalité. Ils sombrèrent dans
l’unicité absolue et leur raison fut si troublée qu’ils devinrent presque inconscients et
incapables d’évoquer quoi que ce soit  sinon Dieu; même pas leurs propres personnes. Il
ne resta auprès d’eux que la connaissance de Dieu. Ils furent intoxiqués et leur esprit fut si
troublé qu’un d’eux déclara: “Je suis la Vérité”, tandis qu’un autre s’exclama: “Gloire à
moi. Que mon état est exalté!” Or, il ne convient point de divulguer les propos des

47 Cf. Al-flazælî, Mi‡kæt al-anwær, éd. A. Afifi, Le Caire, 1964, p. 35.
Curieusement, dans son introduction, Afifi se réfère au

traducteur anonyme et à Al-Fæsî comme des auteurs de
versions latines et non hébraïques!

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42115

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

116

intoxiqués en état d’ébriété. Lorsque leur intoxication se dissipa et qu’ils revinrent a l’emprise
de la raison, qui est l’arbitre divin sur terre, ils surent que ce qu’ils avaient expérimenté
n’était point une union véritable mais une illusion de l’union, telle la parole de l’amoureux
au sommet de sa passion qui dit: “Je suis celui que j’aime, et celui que j’aime est moi”.»

Nous avons récemment identifié dans le manuscrit de la genîzæh conservé au Jewish
Theological Seminary à New York, ENA 4195.19-20, deux pages du Mi‡kat transcrites en
caractères hébreux (= éd. Beyrouth 1986, p. 124-127, 139-142.) Précisément, au folio 19a
figure le poème d’Al-Îallæ… qui exprime la quintessence de sa doctrine de l’infusion divine:

אנדב אנללח ןאחור ןחנ   אנא יוהא ןמו יוהא ןמ אנא
«Je suis devenu Celui que j’aime,
Et Celui que j’aime est devenu moi!
Nous sommes deux esprits, fondus en un seul corps 48!»

3. Mîzæn al-¢amal («La balance de l’action»)
Ce livre d’éthique fut un des premiers ouvrages à caractère proprement musulman à être

traduit en hébreu. Il fut rendu dans la langue sainte par Abraham b. Îasday dans la première
moitié du treizième siècle sous le titre Me’œzney Òedeq 49. Au quatrième chapitre, qui traite
des facultés de l’âme, Al-flazælî cite de nouveau la sentence extatique d’Al-Îallæ…: anæ
al-Îaqq. La comparaison de l’original arabe avec la traduction hébraïque est instructive:

Ë«ôœ» ¹I²Cw 
³i ŽMUÊ «�³OUÊ �w ¼c« «*IUÂ �Ib «½²Nv «_�d ÐDUzHW «�v √Ê «œŽu«

«%Uœ Ë—«¡ «�Id» �IU‰ ÐFCNr Ý³×U½w �U «ŽEr ýQ½w Ë
U‰ ¬šd √½U «(o ËŽ³d ¬šd

ÐU(Ku‰ ËŽ³d «�MBU—È ÐU%Uœ «�ö¼u  Ë«�MUÝu  Š²v 
U�u« �w ŽO�v �Ku«  «�Kt

ŽKOt ≈½t ½Bn «�Kt 
50

Traduction hébraïque

רשא דע תותכהמ תכב הזה רבדה עיגה רבכ יכ רמאמה הזב רואבה ןסר ךושמל בייחמ רסומהו
חבתשא : ךרבתי וילא ברקש ומצעב בשחש יממ םתצק רמאו .בורקה רחא תוקבדה םבלמ ואדב
תוקבד םירחא ונימאהו הניכשב םקבדה םירחא ורמאו .תמאה ינא : דחא רמאו !ימוקמ דבכנ המ
.51 לאה יצח אוה ינולפ : ורמא רשא דע תושיאב תוהלאה תודחאתה

48 Dîwæn, p. 92-93.
49 Sur la méthodologie de cette traduction, voir l’article de

M. Gottstein, «Versets bibliques et maximes rabbiniques dans
la traduction de Mîzæn al-¢amal d’Al-flazælî, Tarbiz 23, 1953,
210-216 (en hébreu). Sur les traductions hébraïques de l’œuvre

fiazalienne en général, voir H. Baneth, «Algazali», in
Encyclopaedia Judaica, t. 1, Berlin, 1928, p. 291.

50 Mîzæn al-¢amal, éd. du Caire, 1973, p. 32.
51 Éd. J. Goldenthal, Paris, 1839, p. 34-35.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42116

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

117

Traduction de l’hébreu
«La bienséance exige que l’on retienne les rênes de l’explication à ce sujet car une

certaine secte en est arrivée à professer illusoirement la doctrine de l’union à la suite de
l’état de la proximité. Un de leurs [adeptes], après avoir cru s’être rapproché de Dieu, s’est
même exclamé: «Gloire à moi. Que mon état est exalté!», tandis qu’un autre a proféré:
«Je suis le Réel». D’autres encore ont proclamé leur adhésion à la présence divine, alors
que d’autres (les chrétiens) ont cru à l’union des natures divine et humaine au point qu’ils
ont prétendu qu’un tel (Jésus) fut à moitié divin.»

C.5. Abº al-¢Abbæs AÌmad b. al-¢Arîf (m. 1141)

MaÌæsin al-ma…ælis («Bienséance des séances»)
Ce manuel de soufisme, très affectionné par les soufis maghrébins, décrit les étapes

spirituelles qui jalonnent la voie initiatique. Il fut composé par le mystique andalou Ibn al-
¢Arîf, qui y cite plusieurs vers d’Al-Îallæ… 52. Connu en milieu juif, des fragments en
caractères hébreux se sont conservés (II Firk NS 579, 10-16 et NS 915). Comme nous l’avons
démontré ailleurs, le livre exerça une influence sur la doctrine de David Maïmonide qui
cite Ibn al-¢Arîf nommément dans son traité de piété 53.

C.6. Abº Bakr Ibn ™ufayl (m. 1183)

Risælat Îayy b. YaqÂæn («Épître du Vivant fils du veilleur»)
Au début de l’Épître de Îayy b. YaqÂæn, un roman philosophique d’Ibn ™ufayl, l’auteur

tente de caractériser l’expérience ineffable de l’extase. Selon lui, les paroles ordinaires sont
inadéquates à l’exprimer. Comme exemple de l’excès à ce sujet, il allègue la fameuse locution
théopathique d’Al-Îallæ… – vraisemblablement empruntée de seconde main à Al-flazælî 54. On
sait que l’Épître fut traduite en hébreu et commentée par Moïse b. Josué de Narbonne (m.
1362). Cependant il est clair de son commentaire, conservé dans le manuscrit BN Héb. 913,
qu’il ne comprit pas pleinement l’implication de cette parole extatique, car il l’interprète d’une
manière erronée, comme Georges Vajda l’avait déjà remarqué 55.∫

Paris, BNU Héb. 913, f. 5a-b:

םילעהלו בשחנה ריתסהל ולכוי אל כ‘‘ג םה יכ ראתה הזב רשא םיגישמה תוראפתה איבה דוע
םיקבדה ןמ דחאש הצרי .יגהנמ םוצע המ יחבש ןינעה הזב ומצעב ‘מא םתצקש דע רמאו .ודוס
יתמאה םע קבדאו ימשגה בוזעאש יגהנמ םוצע המו אלפנ המ יחבש ומצעב ‘מא םיפשוחה וא םשב
‘הו ורמאכ ‘תי תמאה ותוארב הצרי תמאה ינא רחאו רמא ורמאו יגהנמ ארקיש דע הז דימתהלו

יחרכהה אוה תמאהו ותאמ לכהו ומצעב ותואיצמ יכ תמא םיהלא

52 Éd. Asin-Palacios, Paris, 1933, p. 76 (= Dîwæn, nº 52), p. 83
(= Dîwæn, nº 7), p. 89 (= Dîwæn, nº 10), et p. 95 (= Dîwæn,
nº 106).

53 Al-mur‡id, p. 41.
54 Éd. du Caire, 1299H., p. 3.

55 Voir M. Steinschneider, Die hebräischen Übersetzungen, p. 193,
n. 632; G. Vajda, «Comment le philosophe juif Moïse de
Narbonne, commentateur d’Ibn ™ufayl, comprenait-il les paroles
extatiques (shatahât) des soufis?», in Actas del Primer Congreso
de Estudios Arabes e Islamicos, Madrid, 1964, p. 129-135.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42117

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

118

Traduction
«Il décrivit encore la volupté de ceux qui, parvenus a ce degré, ne peuvent se taire à

son sujet et en cacher le mystère. L’un d’entre eux a dit sur lui-même: “Louange à moi,
combien mon état est glorieux!” Il voulait dire que l’un de ceux qui s’étaient attachés à
Dieu ou qui ont connu un dévoilement dit de lui-même: “Louange à moi, combien mon
régime de vie est merveilleux! C’est que j’abandonne le corporel et entre en communion
avec le Réel, et [ceci] d’une manière permanente si bien que cette communion prend le
nom de régime.” Un autre a dit: “Je suis la Vérité.” C’est-a-dire, qu’il a ainsi parlé en
voyant [que] la Vérité [est Dieu] – qu’Il soit exalté – ainsi que dit [le prophète, Jérémie 10,
10]: “Le Seigneur Dieu est Vérité”, car Son existence est par Son essence et tout procède
de Lui; or la vérité c’est le nécessaire.”»

C.7. Ωihæb al-Dîn al-Suhrawardî (exécuté en 1199)

Kalimat al-taÒawwuf («Le verbe du soufisme»).
Al-Suhrawardî illustre de quelques sentences d’Al-Îallæ… cette description des états de la

voie soufie 56. L’écrit fut transcrit en caractères hébreux et un fragment se trouve dans le
manuscrit Cambridge T-S Arabe 43.247. Comme nous l’avons indiqué ailleurs, le Kalimat
fut connu de David Maïmonide, qui en incorpora des passages dans son Mur‡id 57.

C.8. Ibn Dabbæfi (m. 1296)

Ma‡æriq anwær al-qulºb («Le lever des lumières du cœur»)
L’érudit qaïrouanais Abº Zayd ¢Abd al-RaÌmæn b. MuÌammad al-AnÒærî, connu sous le

nom d’Ibn al-Dabbæfi, écrivit une des compilations les plus importantes au sujet de l’amour
mystique: Ma‡æriq anwær al-qulºb wa-mafætîÌ asrær al-fiuyºb. Dans cet ouvrage il met à
contribution des sentences et des poésies d’Al-Îallæ…. Nous avons identifié à la bibliothèque
du Vatican un fragment de cet ouvrage copié en caractères hébreux andalous. Parmi ces
pages figure une définition de l’amour au nom d’Al-Îusayn b. ManÒºr al-Îallæ… 58.

C.9. MuÌyî al-Dîn b. ©Arabî (m. 1240)

Kitæb al-ta…alliyyæt («Le livre des théophanies»)
Nous avons eu l’heur de découvrir récemment un document tout à fait étonnant – le Kitæb

al-ta…alliyæt d’Ibn ¢Arabî, copié en caractères hébraïques 59. Autant que nous sachions, c’est

56 Traduction partielle apud H. Corbin, L’Archange empourpré, Paris,
1976, notamment p. 153-181, p. 162.

57 Cf. Al-mur‡id, p. 32.
58 Vatican Arabe 32, fol. 97a, ligne 10, qui correspond à Ma‡æriq

anwær al-qulºb, éd. H. Ritter, Beyrouth, 1959, p. 20. Voir notre
article «Deux traités musulmans d’amour mystique», Arabica 37,
1990, p. 47-51.

59 Sur cet ouvrage voir O. Yahia, Histoire et classification de l’œuvre d’Ibn
‘Arabî, Damas, 1964, II, nº 738, p. 488-491. La première édition est
parue à Hyderabad en 1948; l’édition critique a été publiée par
O. Yahia à Téhéran en 1988, sous le titre Al-ta…alliyæt al-ilæhiyya.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42118

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

119

là l’unique ouvrage de ce grand mystique que nous possédions en transcription hébraïque. Le
livre s’articule autour de deux notions fondamentales dans la doctrine d’Ibn ¢Arabî, le mystère
de l’unicité divine et celui de la théophanie. Il épouse la forme originale d’un dialogue entre
le ‡ay≈ et des maîtres soufis du passé, tels qu’Al-•unayd, Sahl al-Tustarî et Al-Îallæ…, qu’il
rencontre au cours de visions mystiques. Le manuscrit Londres BL Or 2537, 43-87, rédigé
au mois de ‡awwæl 1015 de l’hégire, correspondant au 3 février 1607, ne fut pas correctement
catalogué et encore moins correctement identifié 60. Ce manuscrit intéressant, dont nous réservons
la description détaillée pour une autre occasion, fut jadis en la possession du chef spirituel
de la communauté qaraïte de Jérusalem, Moïse b. Abraham ha-Lévi (m. 1905), qui le vendit
au British Museum. C’est au chapitre 57 (folios 74-75), intitulé la «Théophanie de la causalité»,
qu’Ibn ¢Arabî polémique avec Al-Îallæ… au cours d’une vision subtile 61.

C.10. Des fragments de la genîzæh non-identifiés

Nous avons mis au jour dans la genîzæh des collections d’anecdotes mystiques et des
définitions de stations spirituelles qui contiennent des sentences soufies sur divers thèmes. Il
se peut très bien qu’il convienne d’attribuer une partie d’entre elles à Al-Îallæ…, en particulier
celles qui sont transmises par Ωiblî. Des spécimens se trouvent dans des fragments à Cambridge,
T-S Arabic 37.252, à Oxford, Bodl. Heb. f 106.5 (sentences sur l’amour par Ωiblî et Íunayd 62),
et à Saint-Pétersbourg, II Firk. Arab.-Evr. NS 2092 (Ωiblî, Íunayd) et II. Firk. Evr-Arab. I.
4885 (mentionné ci-dessus, une partie aussi dans II Firk I. 2358) (anecdotes).

D. Citations des paroles d’Al-Îallæ…
dans la littérature judéo-arabe

On rencontre aussi des bribes de la doctrine Ìallæ…ienne dans les écrits d’auteurs juifs
plus tardifs. S’il s’agit essentiellement de citations poétiques, il est cependant douteux que
celles-ci aient été puisées directement dans son Dîwæn, comme ce fut le cas des citations
dans les fragments de la genîzæh. Il est plus vraisemblable de supposer qu’elles fussent
empruntées telles quelles de seconde main. Toutefois, ce fait n’enlève rien à leur importance.
Au contraire, l’analyse du contexte des poèmes dans les différents textes peut aider à préciser
la manière dont les auteurs juifs comprenaient leur contenu doctrinal.

60 G. Margoliouth, Catalogue of the Hebrew and Samaritan Manuscripts
in the British Museum I, London, 1899, p. 486-487.

61 Ce chapitre a été traduit et commenté en français par Massignon,
Passion II, p. 417-418. Ibn ¢Arabî a consacré un ouvrage entier
à l’étude de la doctrine d’Al-Îallæ…: Siræ… al-wahhæ… fî ‡arÌ kalæm
Al-Îallæ…. Cf. O. Yahia, Classification II, p. 453, nº 651. Voir sur
le manuscrit judéo-arabe notre étude «Un manuscrit akbarien

en transmission judéo-arabe» dans les Mélanges R. Deladrière (à
paraître).

62 Des pages supplémentaires de ce manuscrit se trouvent à Cambridge
T-S Arabe 37.78 et Arabe 43.78 (le même scribe rédigea - le Kalimat
al-ilæhiyya d’Avicenne contenu dans T-S Arabe 37.78)

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42119

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

120

D.1. Joseph b. ©Aqnîn (XII e siècle)

Inki‡æf al-asrær («Le dévoilement des mystères»)
Ibn ©Aqnîn naquit en Espagne au XIIe siècle et passa à Ceuta en Afrique du Nord au

moment des persécutions al-mohades. Dans son abondante production littéraire, son
commentaire sur le Cantique des cantiques est particulièrement remarquable. Animé d’un
esprit philosophico-mystique, le commentateur perçoit dans le Cantique un dialogue entre
l’âme raisonnable et l’intellect. Nous avons montré ailleurs qu’il puisa dans des sources
soufies, notamment la Risæla al-qu‡ayriyya 63.

Dans son interprétation de Cantique 8, 1 «Ô que tu sois comme un frère pour moi»,
Ibn ©Aqnîn offre l’explication suivante:

«Tout comme le nom paternel de deux frères est le même et identique dans la fraternité,
l’un n’étant point plus proche (du nom) que l’autre, de même, j’aspire à être jointe (muttaÒila)
à Toi, comme si Toi et moi nous n’étions qu’une seule chose (ka-anna anta wa-anæ ‡ay’
wæÌid), sans que Ton nom soit plus proche de Toi que moi, mais Tu es moi et je suis Toi
(anta anæ wa-anæ anta) 64.»

Dans un article consacré à l’étude de ce commentaire 65, G. Vajda a voulu rapprocher
cette dernière expression du distique Ìallæ…ien bien connu, traduisant la fusion de l’individu
avec la Réalité divine:

«Je suis devenu Celui que j’aime,
Et Celui que j’aime est devenu moi!
Nous sommes deux esprits,
Fondus en un (seul) corps 66!»

D.2. David b. Josué Maimºnî (c. 1335-1415)

Al-mur‡id ilæ al-tafarrud («Guide du détachement»)
Nous avons mis en évidence ailleurs que ce traité de piétisme, écrit par le dernier

représentant connu de la dynastie maïmonidienne, est profondément imprégné de notions
empruntées à la littérature mystique musulmane 67. Au chapitre 21, consacré à sa
prophétologie, l’auteur invoque deux vers du «poète» pour appuyer sa description du courage
nécessaire au prophète mystique pour écarter l’appréhension de la mort. Il s’agit en fait de
citations du Dîwæn d’Al-Îallæ…, comme nous l’avons signalé dans notre édition du texte:

63 Voir «Deux traités musulmans», p. 48.
64 Joseph b. ¢Aqnîn, Inki‡æf al-asrær wa-Âuhºr al-anwær, éd.

A.S. Halkin, Jérusalem, 1964, p. 104.
65 G. Vajda, «En marge du commentaire sur le Cantique des

cantiques de Joseph Ibn ©Aqnîn», REJ 4, 1965, p. 187.

66 Dîwæn, p. 93, nº 57 (ramal). Pour ces doctrines, voir aussi
nºª 41, 47, 77, 82 et 92.

67 P.B. Fenton, Deux traités…, p. 221-224 et Al-mur‡id, p. 31-34.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42120

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

121

אהייחי לצולא ןאב ימלעל אלאאהפלתת םאקסאלל ספנלא םלסא םל
אהיואדי אמוי אהמקסמ לעל           הרבאצ םאלאלא ילע בחמלא ספנ

«Je ne livre mon âme aux tourments qui la font périr,
Que parce que je sais que la mort la fera revivre.
L’âme amoureuse endure les supplices,
En pensant que Celui qui la supplicie, un jour la guérira 68.»

De même, dans le chapitre 24, David Maïmonide, en analysant l’amour véritable, explique
que celui-ci atteint son paroxysme lorsqu’il y a identification entre les amoureux. Il perçoit
l’expression de cet état dans le verset “Mon âme le désira la nuit” (Is. 26, 9) où l’âme est
simultanément l’individu lui-même et une synecdoque désignant sa bien-aimée (cf. le français
“mon cœur”). Deux poèmes d’Al-Îallæ… viennent étayer cette interprétation:

אנתרצבא ינתרצבא א‘דאפ          אנא יוהא ןמו יוהא ןמ אנא
אנדב אנילע הללא הסבלא               דס‘ג יפ אעמ ןאחור ןחנ

«Je suis devenu Celui que j’aime, et Celui que j’aime est devenu moi!
Aussi me voir, c’est nous voir.
Nous sommes deux esprits réunis en un seul corps, avec lequel Dieu nous a vêtus 69.»

Le deuxième accentue la confusion identitaire des amoureux:

ינע ךב ינתינפא     ינמתמלא הינמ אי
ינא ךנא תננ‘ט       יתח ךנמ ינתינדא

«Ô vœu de mon désir, tu m’avais rapproché de Toi,
Au point que j’ai cru que ton “c’est moi” était le mien 70.»

Or, il importe de souligner que ces vers gardent des implications doctrinales très fortes,
malgré le fait qu’ils aient été retouchés, en raison de l’allusion au concept Ìallæ…ien de
l’«incarnation». David Maïmonide ne pouvait l’ignorer et pourtant, le poème convint à sa
sensibilité. On peut y entrevoir aussi la thèse de l’inhabitation de la présence divine dans
le serviteur amoureux, ainsi que celle du «monisme testimonial», où Dieu témoigne de Lui-
même, pour ainsi dire, à travers le cœur de son serviteur.

68 Dîwæn, p. 127 (basî†). Cf. P.B. Fenton, Deux traités…, p. 276 et
Al-mur‡id, p. 65.

69 Dîwæn, p. 92-93 (ramal). Cf. P.B. Fenton, Deux traités…, p. 289
et Al-mur‡id, p. 82.

70 Dîwæn, p. 31 (mu…taÚÚ). Cf. P.B. Fenton, Deux traités…, p. 289 et
Al-mur‡id, p. 82. Toutefois, tout le contexte, y compris les poèmes
d’Al-Îallæ…, est en fait emprunté à deux pages du Kitæb al-luma©
d’Al-™usî, éd. R. Nicholson, Londres, 1914, p. 361 et 384.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42121

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

122

D.3. Îœ†er ben Salomon (actif 1423)

Siræ… al-¢uqºl («La lampe des intellects»)
ManÒºr b. Sulaymæn al-·amærî, connu également sous le nom de Îœ†er ben Ωêlœmœh,

était un des plus grands savants du Yémen au XVe siècle. Disciple de l’école maïmonidienne,
il est l’auteur de plusieurs ouvrages d’exégèse philosophico-mystique. Dans son Siræ…
al-¢uqºl, commentaire homilétique en arabe sur le Pentateuque, il rapporte à deux reprises
le célèbre quatrain d’Al-Îallæ… ra’aytu Rabbî bi-¢ayni qalbî 71, une fois dans son commentaire
sur la péricope wa-yese’ et une fois dans la péricope ‘emœr. Il y a un siècle, A. Kohut
avait déjà attiré l’attention sur cette seconde citation sans, cependant, réussir à identifier
«le poète anonyme 72».

Apparemment Îœ†er affectionnait ce poème car il le cite encore, sous une forme
légèrement différente, dans son commentaire sur le premier des treize articles de la foi établis
par Maïmonide. Comme le contexte dans lequel il l’évoque, une méditation sur l’impossibilité
de l’homme de parvenir à la connaissance de Dieu, est très significatif, nous le donnons en
transcription arabe, qui montre aussi les variantes dans le poème 73.

Ë«–« «¹CU «�Fs «ô½�UÊ «�FU—· Š²v ŽMt ¹Iu‰ «½t ¹DKl ŽKv �Mt �Fd�²t ðl �U½t

¹Fd· «Ê «�IBu— Žs œ—„ łö�W ðl {dË—Íª �×OM¾c ¹Id ÐU�F−e Ë¹Iu‰ ô «�t «ô

«�Kt «�cÍ ô ¹b—„ –«ðt «ô –«ðtª Łr ¹Fd· «Ê �M²Nw «ôœ—«„ «Ë‰ «�F−e �OIu‰ «�F−e

Žs œ—„ «ôœ—«„ ¼u «œ—«„ª 
U‰ «�AUŽd «�HOK�u·∫

½Ed  —Ðw ÐF5 
K³w�IU‰ �w �s «½X 
KX «½X

«½X «�cÍ �KOX �q «¹sË�r ¹FKr «ô¹s «¹s «½X

�Hw ÐIUzw �MUzvË�w �MUzv ÐIOX «½X

Traduction
«Si le gnostique approfondit [la connaissance] au point où il est dit de lui qu’il a pénétré

le fond de la connaissance de Dieu, il saura alors que l’impuissance à le connaître est
impérative. Dès lors il admettra alors sa déficience en disant qu’il n’y a point de dieu sinon
Dieu, dont seule Son Essence est capable d’appréhender l’Essence. Puis il reconnaîtra que
le terme de l’appréhension est le commencement de l’impuissance en disant: “L’impuissance
à atteindre la connaissance c’est déjà la connaissance” 74, comme déclara le poète philosophe:

71 Dîwæn, p. 45-46, nº 10 (mu≈alla¢ al-basî†). Voir aussi p. 163.
72 JTS 5254, fol. 48a-b (wa-yese’); Jewish Institute of Religion

K 148, fol. 28a (‘emœr) = A. Kohut, Notes on a hitherto Unknown
Exegetical, Theological and Philosophical Commentary to the
Pentateuch, composed by Aboo Manzur al-Dhamâri, New York,
1892, p. 40.

73 Dîwæn, p. 46, nº 10. Cf. D. Blumenthal, The Commentary of Hôter
ben Shelômô to the Thirteen Principles of Maimonides, Leiden, 1974,
p. 204-205, 219-220; voir aussi l’Appendice, p. 337-338. Il

convient de signaler que juste avant (ibid., p. 201-204, 216-
217; cf. Appendice, p. 336-337) Al-·amærî cite un autre poème
soufi non encore identifié: anæ al-mawÏºd fa-†lubºnî taÏidºnî.

74 Cette sentence se trouve aussi chez Al-ÎallæÏ, notamment dans
™awasîn, p. 193, Passion III, p. 340-341. Elle est attribuée
originellement au calife Abº Bakr (cf. Al-SiræÏ, Al-luma©, p. 57
et 172). Les soufis aiment le citer; cf. D. Kaufmann,
Attributenlehre, Gotha, 1877, p. 44.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42122

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

123

“J’ai vu mon Seigneur avec l’œil du cœur.
Qui es-tu? Toi, répondis-je.
Toi, tu emplis tout lieu, au point où
Le lieu ne sache où Tu es.
Dans ma pérennité se trouve mon extinction,
Et dans mon extinction, Ta pérennité.”»

Dans le monde musulman, en particulier auprès des disciples d’Ibn ¢Arabî, ce chant fut
systématiquement remanié afin d’infirmer la théorie du monisme testimonial, ou bien afin
d’accentuer plutôt l’omniprésence divine 75. Cependant, selon le contexte originel du Kitæb
al-†awasîn V, 11, où figure ce poème, Al-Îallæ… prétend, au contraire, que Dieu n’est présent
qu’à travers cette vision supérieure 76.

Quant à Îœ†er, il perçoit ce poème avant tout comme une formulation métaphorique de
la «docte ignorance». En revanche, il semble interpréter la notion soufie de fanæ’
(«extinction») plutôt comme une expression de l’incapacité de l’homme de parvenir à la
connaissance de Dieu.

D.4. Zekæryæh b. Sulaymæn (actif 1428)

Commentaire sur le Cantique des cantiques
Il est clair que ce poème d’Al-Îallæ… connut une certaine fortune auprès des juifs du

Yémen au XV e siècle. YaÌyæ b. Sulaymæn al-·amærî, de son nom hébreu Zekæryæh ha-Rofe’,
fut un contemporain de Îœ†er, en qui certains veulent même voir son frère. Zekæryæh
composa, entre autres, un commentaire allégorique en arabe sur le Cantique des cantiques,
tout imprégné de mystique néo-platonicienne. Apparemment ce commentaire connut une large
diffusion car nous en avons trouvé des fragments dans la genîzæh du Caire 77. Dans une
réflexion sur la notion de la connaissance de Dieu, Zekæryæh cite le poème d’Al-Îallæ…,
dans les mêmes termes que Îœ†er. Toutefois, à la différence de ce dernier, ces vers traduisent
pour Zekæryæh la nécessité de la connaissance de l’âme. En effet, le paragraphe en question
débute par une sentence qui était également courante chez les soufis et qui accentue
l’importance de la connaissance de soi. L’introduction du commentaire, où se trouve ce
développement, fut publiée dès 1896 par Michael Friedlander sur la base d’un manuscrit en
sa possession 78. Plus tard, G. Vajda identifia la citation et la signala à Massignon, qui y
fait référence dans les notes de son édition du Dîwæn d’Al-Îallæ… 79.

75 Par exemple, chez ¢Abd al-Razzæq al-Kasænî, Tafsîr al-Qur’æn,
Beyrouth, 1978, p. 449 et p. 723: en rapport justement avec
la demande de Moïse «montre-moi Ta gloire» (Al-A©raf 7, 138).

76 Cf. Passion III, p. 318.
77 Le commentaire fut publié par Y. Qafih, Hame‡ megillot... ©im

perº‡îm ©atîqîm, Jérusalem, 1962. Le fragment de la genîzæh:
II Firk. NS 107 (= Qafih, p. 73).

78 M. Friedländer, Festschrift zum 80 Geburtstag M. Steinschneider,
Leipzig, 1896, p. 51.

79 L. Massignon, «Recherches nouvelles sur le “Diwân d’Al-Hallâj”
et sur ses sources», Mélanges Fuad Köprülü, Istanbul, 1953,
p. 355.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42123

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

124

«Quiconque ignore son âme ne peut connaître son Seigneur 80 et ne connaît Dieu que
[Dieu] Lui-même. En effet, nul disciple ne peut connaître ce que possède le maître, et nul
ne peut connaître le bonheur d’être roi que le roi. Celui qui dit: “Nul ne peut connaître
Dieu sinon Dieu” a dit vrai, et celui qui dit: “Je ne connais que Dieu”, a dit vrai. Le sens
de cette dernière sentence est que la réflexion l’a amené à la réalisation que Dieu est le
Terme des termes, la Cause des causes et la Lumière des lumières. De même que l’on ne
peut décrire l’âme comme étant à l’intérieur du corps ni à l’extérieur, on ne peut dire non
plus d’un mur qu’il est aveugle ou voyant. Le poète philosophe a dit:

“J’ai vu mon Seigneur avec l’œil du cœur.
Je lui dis: Qui es-tu? Toi, répondis-je.
Toi, tu emplis tout lieu, au point où
Le lieu ne soit où Tu es.
Dans ma pérennité se trouve mon extinction
et dans mon extinction, Ta pérennité.”»

אתנא לאק תנא ןמ  יל הל תלקפיבלק ןיעב יבר תיאר
אתנא ןיא ןיאלא םלעי םלוןניא לכ תילמ י‘דלא תנא
81.אתנא תיקב יאנפ יפוייאנפ אנפ ייאקב יפפ

Plus haut, nous avons rappelé que ce poème figure dans la partie du Kitæb al-†awasîn
connue sous le titre de Bustæn al-ma¢rifa. Dans la source, ce chapitre du livre constitue
une composition indépendante, citée comme telle dans la liste que dressa Ibn Nadîm de
l’œuvre d’Al-Îallæ…. Le concept fondamental du chapitre est que la connaissance de l’essence
divine ne peut être communiquée que par l’intermédiaire de Dieu même, au moyen d’une
inspiration opérée par Dieu. Dans la suite du chapitre suivant une démarche dialectique très
dense, Al-ÎallæÏ repousse un certain nombre de théories de la connaissance qui avaient cours
à son époque. La neuvième réfutation vise une définition de la connaissance,
traditionnellement attribuée au calife Abº Bakr: l’incapacité de connaître c’est déjà la
connaissance. S’il est incapable, soutient en revanche Al-Îallæ…, cela signifie qu’il est détaché
de Dieu. De même, dans sa troisième réfutation, dirigée contre l’argument ontologique
«J’existe, donc je Le connais», correspondant plus ou moins à la sentence «Quiconque se
connaît lui-même, connaît son Seigneur», Al-Îallæ… oppose l’objection que «deux absolus
ne peuvent subsister simultanément». Il nous semble qu’un écho de la posture ÌallæÏienne
face à ces deux théories transparaît chez ces auteurs juifs du Yémen. Il y a donc lieu de
supposer qu’ils avaient connaissance du Kitæb al-†awasîn et qu’ils prirent position dans cette
réflexion, en l’occurrence contre Al-Îallæ….

80 Sur cette sentence, voir A. Altmann, «The Delphic Maxim in
Medieval Islam and Judaism», in Studies in Religious Philosophy
and Mysticism, Londres, 1969, p. 1-40.

81 Qafih, op. cit., p. 27.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42124

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

125

D.5. MuÌammad b. Îasan al-Nihmî (actif 1478)

Nous apportons presque en tant que curiosité une autre évocation d’Al-Îallæ… du Yémen.
Le manuscrit monumental Íarallah 1279 à Istanbul, rédigé en 1477-1478 par le copiste
yéménite MuÌammad b. Îasan al-Nihmî, renferme de très nombreux écrits. Chose étrange
on y trouve également un certain nombre d’écrits juifs, dont le Guide des égarés de
Maïmonide 82. La présence de ces sources juives donne appui à la possibilité que le scribe
fût un juif converti à l’islam. Dans les marges du manuscrit, ce dernier a inscrit toutes
sortes d’observations relatives au contenu des textes copiés, qui constituent parfois de
véritables commentaires. Or, au folio 274a, en marge du Guide des égarés, il éclaire les
propos de Maïmonide à la lumière d’une citation poétique d’Al-Îallæ…. Sa remarque a trait
aux paroles du Guide III, chapitre 23, où Maïmonide décrit les souffrances de Job et les
épreuves de l’homme: lorsqu’il connut Dieu d’une manière certaine, il admit que le véritable
bonheur, qui est la connaissance de Dieu, est réservé pour quiconque le connaît.

À propos de cette position, Al-Nihmî ajoute:


U‰ «(öÃ «�Cb �w ýFdÁ

«�IUÁ �w «�Or �J²u�U Ë
U‰ �t    «¹U„ «¹U„ «Ê ð³²q ÐU*U¡

«�KNr �Mp «�Op Ë�w ŠB²p     Žb‰ Ë«Ê Žb¹p 
83

Dans sa poésie Al-Îallæ…, soutient le contraire:
«Dieu le précipita dans l’océan, les mains liées, criant:
Prends garde! Prends garde que l’eau te mouille!
C’est aussi l’appel de séduction au martyr,
La coquetterie de la Beauté qui entraîne Ses élus à Sa rencontre.»

Al-Nihmî comprit bien l’intention d’Al-Îallæ… dans ce distique. La source de l’épreuve
c’est le paradoxe entre l’injonction et le destin. La connaissance parfaite du bien et du mal
est amère car ce sont deux postulats qui se contredisent. Il faut accepter le paradoxe ainsi
que les souffrances afin de prouver son amour 84.

82 F. Rosenthal, «From Arabic Books and Manuscripts V: A One-
Volume Library of Arabic Philosophical and Scientific Texts in
Istanbul», JAOS 75, 1955, p. 14-23.

83 Le dernier hémistiche n’est pas lisible dans le manuscrit. Le
paradoxe tragique exprimé dans le premier vers est emprunté
à un proverbe populaire, connu, d’ailleurs, du philosophe juif

Juda Halévi. Cf. I. Goldziher, «Ein arabischer Vers im Chazarî-
Buche», ZDMG LI (1897), p. 472. Ce vers fut les dernières
paroles rédigées par P. Kraus avant sa mort tragique. Cf.
Massignon, Akhbâr al-Hallâj, Paris, 19573, p. 7.

84 Kitæb al-†awasîn, p. 147

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42125

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P.B. FENTON

126

D.6. MuÌammad Sa¢îd Sarmad (vers 1600-1661)

La dernière source que nous évoquerons est une figure un peu marginale par rapport au
judaïsme normatif, qui mérite, néanmoins, à notre sens, sa place dans les annales de la
littérature juive. Il s’agit de Sarmad, poète et mystique qui exerça une influence profonde
sur la vie spirituelle et intellectuelle de l’Inde musulmane 85.

Né à Kæ‡æn, en Perse,  au sein d’une famille juive, il aurait reçu dans sa jeunesse une
éducation rabbinique et on lui attribue même une traduction persane partielle du Pentateuque.
Il se convertit à l’islam et étudia le système théologique de l’i‡ræq auprès de Mulla ∑adra
de Kæ‡æn avant d’émigrer aux Indes. Là il se fixa à la capitale mongole de Delhi où il se
lia d’amitié avec le prince Dæræ Ωikoh, dont il devint le précepteur spirituel. Compromis à
la suite de la chute du prince en raison de ses relations avec ce dernier, mais aussi à cause
de son comportement soufi extrémiste, Sarmad fut accusé d’hérésie et fut condamné à être
exécuté en 1661. Il laissa quelque trois cents rubæ©iyyæt en persan, qui sont encore très
populaires auprès de la population ourdoue 86.

Son souvenir demeure vivace dans l’esprit populaire qui se plaît à l’appeler le deuxième
ManÒºr (c’est-à-dire Al-Îallæ…). Sarmad lui-même fut influencé par la poésie d’Al-Îallæ…
et dans un vers particulier il met en relief le destin commun de martyr qu’ils partagèrent:

«ŽLd¹�X �t ¬Ë«“Á  �MBu— �Ns  ýb�s «“ Ýd šuœ łKuÁ œ¼r œ«— Ë —Ýs —«

«Depuis longtemps le souvenir de ManÒºr a vieilli dans le monde.
Je révélerai de nouveau la potence, le supplice et la corde 87.»

Il convient d’ajouter que, sur le plan doctrinal, Sarmad comme Al-Îallæ…, souscrivait à
l’idée mystique d’une religion universelle 88, comme il apparaît du verset suivant:

Ýd�b ðu Šb¹Y �F³W Ëœ¹d �Jsœ— Ë«œÍ ýp Çu ÖLd ¼UÊ ÝOd �Js

«¹s ýOuÁ ÐMbÖv “ýODUÊ ¬�u“¹p 
³Kt Öe¹s Ý−bÁ Ðd žOd �Js

«Ô Sarmad, n’invoque ni la Ka©ba, ni le couvent.
Ne marche point dans la voie des égarés,
Mais va apprendre auprès de Satan lui-même.
Prie seul l’Unique et ne te prosterne devant nul autre 89.»

85 Voir sur lui W. Fischel, «Jews and Judaism at the court of
the Moghul Emperors in Medieval India», PAAJR 18, 1949,
p. 137-177; A. A. Rivzi, A History of Sufism in India, vol. II,
New Delhi, 1983, p. 475-479.

86 Comme le prouve le fait que son Dîwæn fut de nouveau publié
à New Delhi, dans une édition bilingue de luxe (persan-
ourdou), en 1992.

87 F. M. Asiri, Rubaiyat-i-Sarmad, Visva-Bharati, 1950, p. 50. Sur
sa proximité d’Al-Hallæfi, voir aussi M.G. Gupta, Sarmad the
Saint, Agra, 1991, p. 51-52.

88 Sur l’unité religieuse chez Al-Hallæfi, voir M. Mustafa Hilmi,
Kitæb al-Ìayæt al-rºÌiyya fî al-islæm, p. 121-123.

89 Asiri, op. cit., p. 36. Cf. le poème d’Al-HallæÏ à la fin de notre
article.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42126

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES TRACES D’AL-ÎALLÆÍ, MARTYR MYSTIQUE DE L’ISLAM, DANS LA TRADITION JUIVE

127

En conclusion, il est possible de dire que plus que toute autre figure soufie, Al-Îallæ…
et ses écrits connurent une large diffusion au sein des juifs. À l’époque classique, on le
reconnaissait encore comme l’auteur de ses écrits mais, avec le passage du temps, ses traits
se sont estompés et des bribes de sa doctrine se sont transmises d’une manière anonyme,
même si au XVIIe siècle, au moins un manuscrit témoigne de la vivacité de son souvenir.
Comment est-il possible d’expliquer cet engouement pour ce mystique musulman? Peut-être
une partie de la réponse se trouve dans cette très belle anecdote qui figure dans les A≈bær
Al-ÎallæÏ. À une certaine époque, ce texte était certainement connu dans les milieux juifs
arabophones, comme nous l’avons montré dans la première partie de cette étude (A.2). Cette
anecdote traduit l’esprit de tolérance qu’animait l’âme d’Al-Îallæ…, qui dut trouver un écho
dans la conscience des Juifs minoritaires et parfois persécutés en terre d’islam:

«On rapporte de ©Abdallah b. ™æhir al-Azdî:
“J’étais à me quereller avec un Juif au marché de Bagdad, et il m’arriva de lui dire:

‘Chien!’ Vint à passer Al-Îusayn b. ManÒºr, qui me lança un regard indigné en me disant:
‘N’aboie pas contre ton chien!’ Et il s’empressa de passer. Lorsque j’en eus fini avec cette
querelle, je me rendis chez lui. J’entrai; il détourna de moi son visage. Je m’excusai et il
s’apaisa. Puis il me dit: ‘Mon fils, toutes les croyances relèvent du Très-Haut’: il assigna à
chaque groupe une croyance, non par un choix émanant d’eux, mais par un choix à eux
imposé. Si donc quelqu’un reproche à un autre la vanité de sa croyance, c’est qu’il suppose
qu’il l’a librement choisie. Et c’est en cela que consiste l’hérésie des Qadariya, qui sont
(dit le ÎadîÚ) les Mazdéens de cette communauté. Sache aussi que le judaïsme, le
christianisme et autres croyances sont des surnoms différents et des appellations diverses:
mais le but de ces croyances ne change ni ne varie.

Ensuite il récita:
‘J’ai médité sur les croyances en m’efforçant de les comprendre:
Je les ai trouvées telles une base unique à multiples ramifications.
Ne va point exiger de quiconque qu’il adopte telle ou telle croyance;
Cela empêcherait toute entente solide.
Réclame de lui plutôt une Base qui exprime pour lui
Toutes les hautes significations: alors il comprendra 90.’”»

90 A≈bær Al-HallæÏ, p. 133, nº 45; texte arabe, p. 69-70.

0105*101-127/Fenton 1/04/02, 14:42127

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 101-127    Paul B. Fenton
Les traces d’Al-Ḥallāǧ, martyr mystique de l’islam, dans la tradition juive.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	>>> sommaire >>>: 


