MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 35 (2001), p. 17-26
Eric Chaumont

En quoi le madhab 3afi‘ite est-il $afi‘ite selon le Mugit al-halg de Guwayni?

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Eric CHAUMONT

En quoi le madhab safi‘ite est-il safi‘ite
selon le Mugit al-halq de Guwayni?

Vv

UWAYNI !, «I’imam des deux lieux saints» (imam al-haramayn), est une personnalité

suffisamment connue pour que je puisse me dispenser de le présenter. Pourtant, sa
notoriété, dans le cadre des études islamiques, est surtout liée a son ceuvre de théo-
logien as‘arite (mutakallim)? alors que son travail de légiste (fagih) $afiite, aussi important,
et sans doute plus important aux yeux de ses contemporains, reste mal connu ou peu étudié

(et, a vrai dire, souvent difficile d’acces).

Guwayni (né le 18 muharram 419/ 17 février 1028 et décédé le 25 rabi® II 478 / 19 aofit
1085) fut sans conteste le représentant le plus éminent de la branche khurasanienne du

safi‘isme de son époque 3. Fils d’un légiste $afi‘ite de grand renom lui aussi, il passa la

N

plus grande partie de sa vie a enseigner les sciences 1égales a Naysabur d’abord, dans le

Higaz ensuite — d’oll son surnom — et a nouveau a Naysabir, dans le college que le
ministre seljoukide Nizam al-Mulk avait fait batir pour lui (et pour la cause du safi‘isme).
Son ceuvre écrite de légiste est importante. En matiere d’usil al-figh, on lui connait

Al-talhis, qui est un résumé d’Al-taqrib wa-l-irsad de Bagqillani %, Al-burhan fi usil al-figh>

et les célebres et minuscules Waragat fi usil al-figh si souvent commentés ©. Pour le figh

proprement dit, il rédigea et résuma Al-nihaya (de son titre complet: Nihayat al-matlab fi

dirayat al-madhab). Enfin, le texte qui nous intéresse ici au premier chef est un bref traité

Sous une forme légérement remaniée, le texte qui suit reproduit
une communication prononcée a la [l International Conference
on Islamic Lagal Studies sur le théme «The Madhhab», Islamic
Legal Studies Program, Harvard Law School, 4-6 mai 2000.

! Voir a son propos C. Brockelmann-[L. Gardet], EI* II, p. 620 sq.

2 En 1938 déja, a Paris, J. D. Luciani éditait Al-ir$ad.

3 pour plus de détails sur le safiisme en général, cf. E. Chau-
mont, EI? IX, p.191-195.

* Abl al-Ma‘ali ‘Abd al-Malik Imam al-Haramayn al-Guwayni,
Kitab al-talhis fi usal al-figh, 1-1ll, Beyrouth et La Mecque, 1418/
1996. Le texte commenté (sa version «courte» selon I'éditeur;

Annales islamologiques 35—2001

Anlsl 35 (2001), p. 17-26  Eric Chaumont

je pense pour ma part qu'il s'agit plutdt de version «moyenne»
ou «longue») a été partiellement édité: Al-Qadi Abl Bakr
Muhammad b. al-Tayyib al-Baqillani (m. 403/1012), Al-tagrib
wa-l-irsad, 1-111, Beyrouth, 1998.

5 Voir n. I1.

¢ Trés nombreuses éditions au Caire, a Beyrouth ou ailleurs, le
plus souvent accompagnées du commentaire d’Al-Mahalli (dont
Casablanca, s.d.); traduction frangaise de L. Bercher, Les fon-
dements du figh, Paris, 1995.


http://www.tcpdf.org

ERIC CHAUMONT

intitulé Mugit al-halg’ dont I’objet releve du targih, soit de la «prévalence». Son objet
est clair et simplement présenté ®:

«J’ai déja exposé, dans I’ensemble de mes ouvrages d’usil al-figh, la raison pour laquelle il
convient d’accorder la priorité a la doctrine de Safii (wagh tagdim madhab al-Safi‘i) sur toutes
les autres. Maintenant, je désire composer un livre concis dans ce but afin d’en informer les

spécialistes et le profane et que I’ensemble des gens acquiére une propension 2 [la suivre] °.»

N

Une premiére remarque: le targih que Guwayni va ici tenter de mener 2 sa fin n’a pas
pour protagonistes, d’un coté, la doctrine $afi‘ite, et, de 1’autre, «toutes les autres doctrines »,
mais bien, de maniere beaucoup plus précise, les personnes et sciences légales de Safi
d’une part et d’Abii Hanifa d’autre part. Dans le contexte ot écrit Guwayni, la Naysabir
du V¢/X1¢s., cela n’a rien d’étonnant.

Avant d’explorer le Mugit al-halg, voyons ce que Guwayni écrivait a propos de la supé-
riorité de Safi‘i sur Abii Hanifa, ou plutét comment il lui arrivait de dénigrer grossiérement
ce dernier juste avant de faire I’éloge de Safi‘i:

«Abii Hanifa quant a lui n’était foncierement (aslan) pas du nombre des mugtahidin. En effet, il
ne savait ni la langue arabe (al-‘arabiyya), ni les Traditions (al-ahdadit), ni les fondements [de la
compréhension de la Loi] (al-usiil) '°. De plus, en raison de son absence d’intelligence et de
rigueur (li-‘adam figh nafsi-hi), la confusion, la contradiction et le désordre régnent dans sa

11

doctrine '*. »

Ce portrait peu flatteur est en un mot celui d’un incompétent et, placé dans le livre consacré
a la «consultation» (kitab al-fatwa) d’un traité d’usiul al-figh, il suggere, sans I’affirmer, qu’il
est illégitime pour le profane de se conformer (gallada) a la doctrine d’Abu Hanifa (et, par

<

8

Autant chez les biographes que d'aprés les manuscrits et les
éditions, la plus grande confusion régne autour du titre précis
de cet ouvrage (seul al-halg parait assuré!); on trouve péle-
méle Giyat al-halg fi ittiba“ al-hagq, Mugit al-halg fi bayan tagdim
al-ahaqq, Mugit al-halg fi bayan al-ahaqq, Mugit al-halq fi ihtiyar
bayan al-ahaqq, Mugit al-halg fi targih al-qawl al-haqq, Mugit
al-palg fi targih madhab al-Safii! Je parlerai prudemment du
Mugit al-halg (Mugit dans les notes); a propos de cette confu-
sion, cf. aussi, plus bas, n.30. Par ailleurs, signalons,
premi¢rement, que le dernier chapitre d’Al-manhil min ta‘ligat
al-usil (éd. Hitd, Damas, 1400/1980, p.488-504) d’Abii Hamid
al-Gazali est si proche du Mugit qu'on peut le considérer
comme un résumé de ce dernier, et, deuxiemement, que durant
la période moderne, le Mugit a provoqué la colére du Sayh
al-Kawtari qui rédigea un, parait-il, virulent lhgdq al-haqq bi-ibtal
al-batil fi Mugit al-halg que je n'ai pas pu consulter (d'aprés
Hitd, op. cit., p.491).

Abii al-Ma‘ali ‘Abd al-Malik Imam al-Haramayn al-Guwayni,
Mugit al-halq fi targih al-qawl al-haqq, Le Caire, 1352/1934, p. 5.
Cette édition, médiocre, a été établie sur base de quatre ma-
nuscrits conservés au Caire (la derniére édition en date,
«signée» S. G. Ahmad, Le Caire, 1418/1997 en est une simple

Anlsl 35 (2001), p. 17-26  Eric Chaumont

copie). Jai systématiquement comparé I'éd. du Caire 1352/1934
(=A dans les notes) avec le manuscrit du British Museum daté
de ragab 1115/novembre 1703 (=B dans les notes; lorsque
jintroduis moi-méme une correction, la lecon est signalée par
la lettre C). Je remercie mon collégue le professeur T.Nagel
de l'universit¢ de Gottingen qui m'a communiqué une copie
du ms. du British Museum. De maniére moins systématique,
j'ai également consulté le ms. Magma‘ Al-Yahya 191 Figh
(Maktabat al-Ahqaf, Tarim, Yémen) copié en 893/1487 dont le
D". Sa‘d b. ‘Abd Allah al-Zahrani de l'université Umm al-Qura
(La Mecque) a bien voulu me procurer une copie. Je I'en remer-
cie. Toutes les références au Mugit renvoient & I'éd. du Caire
1352/1934.

° Wa-yumilu ilay-hi ‘Gmmat al-nas C: wa-yumilu ilay-hi hassat al-nas
A: wa-yasilu ilay-hi ‘Gmmat al-nds B.

19 Usil pourrait également signifier «articles théologiques fonda-
mentaux» (usil al-din); le contexte m'incline & comprendre
plutot usil al-figh.

' Abll al-Mali ‘Abd al-Malik Imam al-Haramayn al-Guwayni,
Al-burhan fi usal al-figh, 1-11, éd. al-Dib, Le Caire, 1400/1980,
I, p.1335-1336, § 1500.


http://www.tcpdf.org

EN QUOI LE MADHAB SAFI‘ITE EST-IL SAFIITE SELON LE MUGIT AL-HALQ DE GUWAYNI?

extension, que se constitue une école sur base de ses enseignements). Un mufti doit en effet
satisfaire a certaines conditions d’ordre scientifique, qui sont précisément les qualités dont
Guwayni affirme qu’elles faisaient défaut 2 Abii Hanifa. Le ton de Guwayni dans le Mugit est,
on le verra, beaucoup plus modéré méme si, en substance, il n’y dit rien d’autre.

LE MUGIT AL-HALQ:
UN TRAITE DE TARGIH AL-MADAHIB

En bonne méthode, Guwayni introduit le Mugit par une définition du targih suivie d’une
discussion de sa validité, contestée par certains, en maticre légale.

Le targih, écrit-il en substance, consiste a faire prévaloir telle réalité 1égale sur telle autre
en arguant non pas d’une «preuve indépendante» (dalil mustaqill), mais, disons, d’un «indice
complémentaire », d’'un adjuvant de preuve n’ayant pas, comme tel, valeur probante mais
qui est de nature a renforcer un point de vue et a le faire prévaloir (raggaha) sur un autre '2.

En ce sens, le targih se distingue clairement du tagdim, qui est une opération par laquelle
on reconnait la «priorité» intrinseéque d’un indice légal sur un autre en raison de sa plus
grande force probante (une «information transmise par voies multiples», habar mutawatir,
par exemple, est intrinséquement prioritaire par rapport a un «raisonnement analogique »,
giyas). Dans le cas d’un fargih, en revanche, les deux points de vue sont théoriquement de
valeur égale (c’est-a-dire soutenus par une preuve légale agréée et de force égale) et, pour
les départager, il est fait appel a 'un ou l’autre «facteur de prévalence» (wugith al-targih),
lequel n’est jamais une véritable preuve légale (sans quoi le point de vue en faveur duquel
jouerait cette preuve serait ipso facto prioritaire et le targih serait sans objet 13). En clair, il
s’agit, dans un targih, de persuader et de convaincre en avangant des «présomptions» (zuniin)
susceptibles d’emporter I’adhésion, non de démontrer a 1’aide de preuves péremptoires et
contraignantes. Il en découle une conséquence importante pour notre propos: si Guwayni
essaye de faire «prévaloir» la doctrine $afi‘ite sur la doctrine hanafite, c’est sur fond d’une
reconnaissance de la validité intrinseque de I'une et de l'autre et il admet ainsi que seule
la rhétorique est susceptible de montrer la supériorité de son Ecole.

Dans la théorie 1égale musulmane (usil al-figh), le targih s applique habituellement a
deux objets: les «informations traditionnelles» (ahbar), qui constituent la voie de connais-
sance de la voie du prophete (Sunnat Rasiul Allah), et les «raisonnements analogiques »
(al-agyisa) **. Un exemple repris a Sirazi: soit deux informations traditionnelles résolument
contradictoires mais qui satisfont pareillement aux conditions d’acceptabilité d’une information,
au cas ol l'une des deux a des Médinois comme transmetteurs et pas l’autre, on fera

12 pour plus de détails sur la théorie du targih, cf. Burhan, 11, in Comparative Legal History», Berkeley, 1999, p.314, § 303.
p. 1142-1146, § 1167-1172. '* Pour les auteurs croyant en la valeur probante du «dire d'un

13 Sur ce point, cf. Al-Sayh Abii Ishaq Ibrahim al-Sirazi, Le livre compagnon unique» (gawl al-wihid min al-sahiba), le targih est
des rais illuminant les fondements de la compréhension de la Loi. également parfois nécessaire pour en départager deux qui
Traité de théorie légale musulmane, introduction, traduction apparaissent antinomiques.

annotée et index par E. Chaumont, Robbins Collection, «Studies

Anlsl 35 (2001), p. 17-26  Eric Chaumont


http://www.tcpdf.org

ERIC CHAUMONT

prévaloir la premiere en vertu de ce critere de prévalence !°. Ce n’est pas que le fait pour
une information d’é€tre transmise par des Médinois plutdt que par d’autres constitue une
preuve per se mais, puisqu’il faut résoudre la contradiction ici présente et qu'on ne dispose
pour ce faire d’aucune preuve péremptoire, on doit en I’occurrence se contenter de ce sem-
blant de preuve. Le statut épistémologique du résultat d’un tel fargih n’est pas «scientifique »
(au sens donné a ce terme dans les sciences religieuses musulmanes classiques '), il ne
s’agit pas d’un ‘i/m mais d’une connaissance en forme de présomption (zann).

Ce qui est neuf, ou du moins inhabituel, dans le Mugit al-halg est que le targih qu’y
pratique Guwayni n’a pas des points de doctrine comme termes mais des doctrines (madahib)
envisagées comme des touts.

Je passe sous silence la discussion de la theése de Bagqillani, qui n’admettait pas le targih,
que présente ensuite Guwayni car cela éloignerait de notre propos. Le débat contradictoire
tourne autour de deux theéses de Baqillani: celle, d’une part, selon laquelle «tout mugtahid
dit juste» (kull mugtahid musib; musib étant entendu comme synonyme de muhiqq) '’ et,
d’autre part, son refus d’admettre la présence de présomptions en matiere légale qui ont
pour effet de rendre le targih a la fois inutile et illégitime '3.

Le bien-fondé de I’entreprise de Guwayni dans le Mugit est également compromis au
regard de la these selon laquelle le profane (al-‘Gmma) peut a sa guise se conformer tantot
a la doctrine de tel imam et tantét a celle d’'un autre imam puisqu’alors «personne n’est
dans D’obligation de suivre le maitre d’une doctrine particuliere !°». Dans cette perspective,
c’est 'idée méme qu’il convient de s’affilier (intahala) a telle doctrine plutét qu’a telle
autre qui est sans objet (et, par la méme occasion, le Mugit al-halg!). Mais, selon Guwayni
qui utilise ici a dessein un vocabulaire qui rappelle de trés preés celui de la critique $afi‘ienne
de Distihsan *°, une telle liberté ne peut pas étre laissée au profane: elle ménerait a
«I’annihilation de 1’obligation 1égale et a ’annulation de son profit (in‘idam al-taklif wa-ibtal
fa'idati-hi) *' ».

Ces différentes prémisses étant établies (avec le double résultat: 1) que des réalités 1égales
peuvent étre qualifiées de «plus vraies» (ahaqq) que d’autres et 2) qu’il est obligatoire
pour le profane de s’affilier en tout a une école précise), Guwayni peut commencer le fargih
annoncé proprement dit.

15 Cf. Livre des rais, p.223, § 228. 20 Tout comme Safi7 critiquait listihsan attribué & Abii Hanifa, en
16 Cf. Livre des rais, p.40, § 3 («La science est la connaissance dissertant sur le théme coranique de la condamnation de «la
de l'objet de science tel qu'il est»). poursuite des passions» (par opposition a l'observance de la
" pour plus de détails & propos de la doctrine de Bagillani Sari‘a, of. Cor. XLV, 18 et V, 48), Guwayni estime que per-
relative & cette question, cf. E. Chaumont, «“Tout chercheur mettre a tout un chacun de sélectionner la doctrine qu'il suivra
qualifié dit-il Juste (Hal kull mugtahid musib)?” La question pour une question donnée équivaudrait a donner libre cours
controversée du fondement de la légitimité de la controverse aux passions de chacun, cf. Mugit, p. 13 sq.
en islam», dans A. Le Boulluec (éd.), La controverse religieuse ~ *' Cette affirmation ne se comprend qu'au regard de la concep-
et ses formes, Paris, 1995, p.11-27. tion que Guwayni se fait du taklif comme «invitation &
18 Cf. Mugit, p.7-10. [accomplir] quelque chose qui comporte une difficulté (kulfa)»:
20 19 Mugit, p. 13. Burhdn, 1, p. 101, § 25.

Anlsl 35 (2001), p. 17-26  Eric Chaumont


http://www.tcpdf.org

EN QUOI LE MADHAB SAFI‘ITE EST-IL SAFIITE SELON LE MUGIT AL-HALQ DE GUWAYNI?

DE LA SUPERIORITE DE SAFIq

La biographie «prophétique» de Safii

A la différence d’autres biographes de Safii, Guwayni n’insiste que trés peu sur 1’as-
cendance quraySite de son imam et sur ses «mérites» (mandqib). Il se contente en fait de
citer deux hadit bien connus: «Les imams sont de Quray$» et « Donnez préséance a Qurays
et ne vous mettez pas en avant d’eux» et de signaler que cette supériorité «ethnique» fon-

ciere de Safi‘i n’est pas restée sans effet sur sa doctrine >2.

La supériorité de fait des «Modernes» (al-halaf)
sur les «Anciens» (al-salaf)

S’il est obligatoire pour le musulman qui n’est pas mugtahid de s’affilier a la doctrine
d’un imam précis, et si, par ailleurs, personne ne doute de la précellence des «pieux anciens»
(2 commencer par les compagnons du Prophete) 2 et qu’il est admis que ces derniers furent
tous d’éminents mugtahidiin, comment prétendre alors que l'intérét de tout musulman est
de s’affilier & la doctrine de Safi‘i alors que celui-ci est relativement tardif et surtout
postérieur a Abu Hanifa que I'on compte parmi «les Suivants des Suivants» (tabi‘i
al-tabi‘ina) * et donc moins éminent ? S’il convient, voire s’il est obligatoire, de suivre «le
plus vrai» (al-ahaqq), alors n’est-ce pas vers les doctrines d’Abtu Bakr ou de ‘Umar, les
meilleurs des hommes apres le Prophéte, que le commun des musulmans doit se tourner ?

Si cela était possible, répond Guwayni, il en irait certainement ainsi mais la précellence
des «pieux anciens» est toute théorique et, pour ce qui est des choses de la Loi, elle est
en un mot inutile. Guwayni propose alors une vision réellement évolutionniste de I’histoire
du figh et tourne ainsi ce qui passait pour un désavantage de principe, la postériorité
(al-ta’ahbur), en un avantage de fait.

Abu Bakr, ‘Umar et les autres ont le mérite immense d’avoir posé les fondations du
Jfigh mais ils n’ont pu, pour des raisons matérielles évidentes, 1’élaborer en un corps de
doctrine complet, c’est-a-dire susceptible d’apporter une réponse juridique adéquate a tout
ce qui est susceptible d’advenir a2 un musulman ?°. Les générations suivantes de fugahd’
s’appuyerent sur le travail de leurs prédécesseurs et, progressivement, furent en mesure de
proposer un systeme intégral, un chemin conforme a la Loi et praticable en toute circonstance
de la vie. Dans cette histoire, Abu Hanifa occupe une place charniere; c’est en somme le
dernier des «Anciens» car lui non plus, selon Guwayni, n’a pas mené le figh A son terme
méme s’il a été plus loin que personne avant lui. Le premier imam, on [’aura compris,

22 Mugit, p.4 sq., et, & nouveau, p.25. chacun des deux imams. Dans ses Tabagat, Sirdzi neutralise

2 A propos des «Anciens et des Modernes» (al-salaf wa-I-halaf), I'ancienneté d’Abil Hanifa en affirmant qu'il n'a fréquenté aucun
cf. E. Chaumont, EI* VIII, p.931. des compagnons ni aucun des suivants qui vivaient encore a

2 Abil Hanifa vécu de ¢.80/699 a 150/767 et Safi7 de 150/767 son époque, cf. Tabagdt al-fugahd’, éd. 1. ‘Abbas, Beyrouth,
a 204/820, cf. respectivement J. Schacht, EI? I, p.126-128 et 1981, p. 86.

E. Chaumont, EI? IX, p.187-191 pour plus de détails sur 25 Cf. Mugit, p. 5.

Anlsl 35 (2001), p. 17-26  Eric Chaumont


http://www.tcpdf.org

ERIC CHAUMONT

ayant été en mesure, grice a ses prédécesseurs, de proposer un véritable madhab est Safi‘i
que Guwayni, toujours respectueux du dogme de la précellence des Salaf, présente ainsi
simplement comme the right man at the right place at the right time. La supériorité de fait
de son madhab ne tient donc pas, ou pas essentiellement, a la personnalité ou aux qualités
particulieres, voire surnaturelles, que la plupart des biographes $afi‘ites prétent a Safi‘i; cette
supériorité est objective et I'histoire I’explique en grande partie °. Les deux principaux
disciples immédiats d’Abu Hanifa, Aba Yusuf et Muhammad b. al-Hasan al—Saybéni 27 1e
comprirent aussitdt qui se rétractérent souvent au profit des vues de Safi‘i 28,

La supériorité de Safii sur Abii Hanifa et sur Malik

Il n’en reste pas moins que, par rapport aux autres imams susceptibles d’étre suivis (soit
Malik et Abii Hanifa) 2%, Safii et sa doctrine présentent des qualités propres qui justifient
que «c’est une obligation pour tous les étres doués de raison et I’ensemble des musulmans
d’Orient ou d’Occident, proches ou lointains de s’affilier a [sa] doctrine (yagibu ‘ala kaffat
al-‘aqilina wa-‘ammat al-muslimina intihal madhab al-Safi‘i) et c’en est une également pour
la lie et les vils ignorants» 3. Elles se situent autant du coté de la théorie légale, des usiil,
que de celui du droit positif, des furi‘. Enumérer chacune des questions qu’aborde Guwayni
pour démontrer la supériorité de Safi‘i dans le Mugit serait fastidieux et je vais donc plutot
essayer de synthétiser, autant que faire se peut, la substance de son argumentation.

Mais dans un premier temps, Guwayni choisit de répondre a différentes objections
traditionnellement adressées a la pensée légale $afi‘ienne.

Des prétendues erreurs et faiblesses de Safii
Des indécisions de Safi‘i
Le contradicteur de Guwayni prétend que tout ce que ce dernier a affirmé des madahib
antérieurs a Safii s’applique en réalité au madhab $afi‘ite, la preuve en étant, selon lui, les
nombreuses questions laissées sans réponse déterminée dans sa doctrine (faraddud aqwal

26 Cf. Mugit, p. 15 sq.; cf. aussi Burhan 11, p. 1146 sq., § 1173. Ab@i Hanifa, Malik et Safi7 sont pris en considération. Cela
277 (f. respectivement J. Schacht, EI% I, p. 168 sq. et E. Chaumont, constitue, me semble-t-il, une preuve assez convaincante de
EIZ IX, p.405 sq. la destination «régionale» du Mugit. A la méme époque, mais
28 Guwayni affirme que les deux grands disciples d’Abii Hanifa a Bagdad, le condisciple de Guwayni, Sirazi tenait compte des
ne s'accordaient avec lui que pour un tiers de sa doctrine alors cinq madahib dans ses Tabaqgat al-fugahd’.
quils étaient d'accord avec Safii sur «la plupart des ques- 30 Mugit, p. 16. Tout au long du Mugit, le vocabulaire qu'utilise
tions» (fi aktar al-masa’il): Mugit, p.44. A la question «Pourquoi Guwayni est, sans doute intentionnellement, empreint d’une
alors ne se rangérent-ils pas du coté de Safii?», Guwayni ambiguité fondamentale. Dire qu'il y a «obligation» de suivre
répond en évoquant une anecdote mettant en scéne le calife la doctrine 3afi‘ite («pour tous les musulmans» de surcroit)
Harin al-Rasid, les deux disciples d’Abai Hanifa et Safifi et qui supposerait que Guwayni tienne une preuve «péremptoire»
met en évidence la jalousie qu'inspirait ce dernier auprés des (qati), déterminant une «science certaine» (ilm) de son objet,
deux légistes, cf. Mugit, p.46 sq. de la supériorité de la doctrine dont il se fait I'avocat. Mais,
2 Cité une seule fois dans le Mugit (p.35), «I'imam des musul- par ailleurs, il inscrit expressément son plaidoyer dans le genre
mans Ahmad b. Hanbal» n'est jamais considéré par Guwayni du targih, ou, précisément, seules des «présomptions» (zuniin)
comme Sahib madhab. 1l n'évoque par ailleurs jamais Dawid sont avancées a titre d'argument. On comprend ainsi I'incerti-
et ignore donc aussi le Zahirisme. Il fit exactement la méme tude qui régne autour du titre de cet ouvrage, cf. n. 7.

22 chose dans le Kitab al-targih du Burhdn: seuls les trois imams

Anlsl 35 (2001), p. 17-26  Eric Chaumont


http://www.tcpdf.org

EN QUOI LE MADHAB SAFI‘ITE EST-IL SAFIITE SELON LE MUGIT AL-HALQ DE GUWAYNI?

al-Safi‘). C’est 1a un topique de la polémique anti-§afi‘ienne 3'. Guwayni y répond en disant
que les hésitations et revirements de Safi‘i sont, au contraire, le signe de «la profondeur de
son raisonnement et de la minutie de sa pensée (gamid nazari-hi wa-daqiq fikri-hi) 3*» et
que, par ailleurs, il convient de distinguer les deux doctrines, «1’ancienne» (al-qadim) et
«la nouvelle» (al-gadid), de Safi‘, la derniere en date abrogeant la premiére. Si I’on tient
compte de cette distinction, il ne reste en réalité que dix-huit questions laissées ouvertes
par Safii lorsqu’il décéda. De plus, ces questions ont ensuite été résolues (harraga) par les
grands safi‘ites que furent Muzani et Ibn Surayg. Ainsi, I’école $afi‘ite présente-t-elle bien

le caractere de complétude requis pour qu’il soit possible de s’y affilier.

Le Coran ne peut abroger la Sunna

3 et la plupart des $afi‘ites 34,

La tres grande majorité des légistes, dont Guwayni >
admettent le principe, rejeté par Safi‘i, selon lequel le Coran peut abroger la Sunna. Dans
un premier temps, Guwayni cherche & minimiser 1’importance de la négation de ce principe
chez Safii. D’une part, cela est resté sans effets sur sa doctrine positive (al-furii‘), et, d’autre
part, I’argumentation $afi‘ienne n’était pas dénuée de justesse. Mais, concéde Guwayni,
«I’équité [étant] toujours la meilleure chose a tout propos (al-insaf hayr fi kull say’), elle
consiste en 1’occurrence a concéder la faiblesse de ce principe 3 ».

L’argumentation «par la concession» ici mise en ceuvre s’inscrit parfaitement dans le
Mugit ou, on 1’a vu déja, la stratégie de Guwayni pour montrer la supériorité de Safii se
refuse, a I'inverse de ce qui se passe dans la littérature des Manaqib, a excessivement 1’idéa-
liser. Il Iaffirme d’ailleurs plus loin: « Nous ne prétendons pas que Safi‘ était infaillible 3. »
Ainsi le plaidoyer pro-$afi‘ien (en réalité pro-3afi‘ite) qu’est le Mugit parait-il aux yeux de
ses lecteurs I'ceuvre d’un auteur mesuré, qu'on ne peut d’aucune maniere suspecter de
«fanatisme doctrinal » (al-ta‘assub al-madhabi). Guwayni le dit expressément et reproche,
en revanche, 2 Aba Yusuf et a Saybani d’avoir été trop loin, par fanatisme mélé de jalousie,

dans leur opposition a Safiq?’.

Supériorité de Safii en usal al-figh et en figh

Personne, selon Guwayni, ne peut nier I’excellence de Safii en matiere d’usil al-figh
puisqu’il en fut I’«initiateur» dans sa célebre Risala. Les «matieres» (mawadd) des usiil
sont, ajoute-t-il, au nombre de trois: 1. La langue [arabe] (al-luga), 2. La théologie (al-kalam)
et 3. Le figh.

Douter de la supériorité de Safii pour ce qui est de la langue arabe serait absurde
puisqu’il est de notoriété publique qu’Abu Hanifa n’était pas un arabe, mais un «nabatéen »
(nabati) 38, alors que Safi‘i était un pur arabe, quraysi de surcroit. Voila qui lui procure un

3UCf. Livre des rais, p.356-362, § 324-330. 3 Cf. Livre des rais, p. 159, § 150.
32 Mugit, p. 28. Sirazi évoque le méme argument pour contrer la 35 Mugit, p. 32.

méme objection, cf. Abll Ishaq Ibrahim al-Sirdzi, Al-tabsira fi ~ 36 Mugit, p. 80.

usil al-figh, éd. Hita, Damas, 1980, p.513. 3T Mugit, p. 83 sq.
33 Cf. Burhan 11, p. 1307 sq., § 1440 sq. 38 Mugit, p.25.

Anlsl 35 (2001), p. 17-26  Eric Chaumont

23


http://www.tcpdf.org

ERIC CHAUMONT

avantage de taille puisque les principales sources du figh sont les discours 1égaux de Dieu
et de son Messager qui sont en langue arabe.

Guwayni s’évertue ensuite 2 travers différents exemples 2 montrer que la supériorité de
Safi‘i sur Abii Hanifa sur les deux terrains importants du hadit et du giyds est elle aussi patente.

Pour le hadit, il invoque 1’autorité d’Ahmad b. Hanbal en faveur de Safii et signale que
les traditionnistes (ashab al-hadit) se firent $afi‘ites en méme temps qu’ils multipliaient les
critiques contre les faiblesses d’Abii Hanifa en cet art *: alors si tel est 'avis des spécialistes
en la matiere...

Guwayni s’attarde beaucoup plus longtemps sur le mérite respectif du «raisonnement »
(nazar, givas) des deux imams (manifestement le point fort réputé d’Abu Hanifa).

Les deux imams, la chose parait entendue, maitrisent parfaitement le raisonnement
juridique mais celui de Safii est «plus précis», «plus minutieux » (nazar Abi Hanifa dagiq
fi gayat al-digga wa-lakin nazar al-Safi‘i adaqq)*°. Ce que Guwayni entend par la est
simple: on dira d’un raisonnement qu’il est «plus minutieux» qu’un autre lorsqu’il s’ac-
corde d’autant mieux aux «regles» (al-gawa‘id) que le Législateur, soit Dieu, a mis au
principe de I’institution de la Loi. On en verra un exemple plus bas. Au contraire, un rai-
sonnement juridique peut étre treés sophistiqué, et en méme temps nonpertinent, s’il se trouve
en désaccord avec les sources, principes et régles de la Loi. C’est, on 1’aura compris, le
cas du nazar d’Abu Hanifa qui «ne s’accorde pas avec les sources (usil), les contredit et
s’en éloigne; le plus grand nombre de ses examens (aktar nazari-hi) est en contradiction
avec le Livre, la Sunna, I’exemple laissé par les Anciens (al-atar) et I’accord unanime [de
la communauté] (al-igma®) *! ».

Un exemple (choisi parmi la dizaine que donne Guwayni): soit 1’aumodne légale
(al-zakat) **. La «finalité » (al-magsiid) en est la tempérance et le bien-agir vis-a-vis des
pauvres. Au vu de cette finalité, convient-il de dire que cet acte cultuel doit &tre accompli
«sans délai» (‘ala al-fawr) et qu’il n’est pas annulé avec la mort de celui qui devait
I’accomplir, comme le soutient Safii, ou bien doit-on affirmer le contraire (a savoir que
cet acte peut étre différé, ‘ala al-tarahi, et qu’il est annulé par la mort), comme Abu Hanifa?
La piste suivie par ce dernier est erronée parce qu’en dernicre analyse, elle méne a «vider
la finalité de la Loi de toute substance» (ta‘til magsiud al-Sar‘) car, si ’aumdne peut Etre
différée et qu'en plus elle est annulée par la mort, le mukallaf aura peut-étre la tentation de
différer jusqu’a la mort.

Le systeme légal de Safi‘i «mérite plus d’étre suivi» (ahaqq bi-l-ittiba®) pour une double
raison. Premicrement, il a poussé la théorie 1égale plus loin que personne (sa vision de la
Loi s’en trouve plus différenciée) et, deuxiemement, le figh qu’il a développé est toujours
respectueux des regles et principes édictés dans les usil. C’est, en un mot, 1’adéquation
parfaite entre théorie et pratique dans le systéme légal $afiien qui, selon Guwayni, fait sa

supériorité.
3% Mugit, p.35 sq. 4 Mugit, p. 38.
24 “O Mugit, p. 37. 2 Mugit, p. 60 sq.

Anlsl 35 (2001), p. 17-26  Eric Chaumont


http://www.tcpdf.org

EN QUOI LE MADHAB SAFI‘ITE EST-IL SAFIITE SELON LE MUGIT AL-HALQ DE GUWAYNI?

Et Malik?

Si le figh d’Abii Hanifa est trop liche et manque de consistance au regard de la Sari‘a
(qu’il est censé comprendre), la doctrine de Malik, a laquelle on ne peut faire les mémes
reproches, se caractérise négativement, selon Guwayni, par ses excés et son trop grand ri-
gorisme au point, je cite, «qu’il condamnerait a mort le tiers de la communauté pour la
réforme de ses deux autres tiers ¥*». Et Guwayni de souligner I’extréme sévérité de la doc-
trine malikite pour tout ce qui concerne les «chatiments» (al-‘ugiibat) **.

CONCLUSION

L’argumentation de Guwayni en faveur du madhab $afi‘ite me parait appeler trois
remarques qui concluront ce travail.

La premiere est relative a ce qui, d’un point de vue strictement formel, fait un véritable
madhab d’une doctrine 1égale. Guwayni, on I’a vu, insiste énormément sur le fait pour lui
avéré que la doctrine légale Safi‘ienne, a I’inverse de celle des Anciens (y compris celle
d’Abi Hanifa), est intégrale, c’est-a-dire susceptible de fournir une réponse adéquate a la
question du statut légal de fout acte accompli par un musulman. Autrement dit, selon
Guwayni (et probablement en accord avec les représentations de 1’époque), il y a madhab
seulement lorsqu’une doctrine 1égale, un figh, a actualisé I'intégralité de la Loi qui, telle
que révélée, n’est que potentielle. Une doctrine fragmentaire ne peut prétendre a la qualité
de madhab et c’est cela qui, selon Guwayni, disqualifie I’ensemble des doctrines
pré-safi‘iennes.

La deuxieme concerne le recours fréquent a la notion de magsiud al-sar¢, de «finalité
de la Loi». La supériorité du systeme légal $afi‘ien doit beaucoup, selon Guwayni, 2 son
adéquation avec «les finalités de la Loi». L’argument a de quoi convaincre mais il est tres
étonnant sous la plume d’un légiste qui, par ailleurs, était un théologien as‘arite. La Loi,
dans le cadre de l’a$‘arisme, n’est empreinte d’aucune rationalité; au principe de son
institution, il y a la Volonté divine, souveraine et normative (c’est la these dite d’al-irada)
et, en principe, c’est la notion méme de «finalité de la Loi» qui est simplement sans objet
dans cette perspective. Cette argumentation, en revanche, se comprendrait beaucoup mieux
dans le cadre du mu‘tazilisme, que Guwayni combat comme théologien, puisque 13, le prin-
cipe de I'institution de la Loi est identifié & «l’intérét [de la création]» (al-maslaha)®. La
méme contradiction se retrouve chez d’autres 3afi‘ites-a$‘arites de la méme époque, dont,
surtout, Sirazi %, Il apparait en effet difficile d’argumenter en faveur d’une doctrine 1égale
positive si la Loi en question est réputée dénuée d’un sens humainement identifiable. C’est
ce qui explique, je pense, le mu’tazilisme larvé et, naturellement, jamais avoué de bien des

3 Mugit, p.77. 5 Cf. par ex. Le Mugni d’Al-Mutawwali (m. 478/1085), édité et
 Mugit, p.77 sq. présenté par Marie Bernand, Le Caire, 1986, p.45 sq.
6 Cf. Livre des rais, p.365, § 334 et n. 61.

Anlsl 35 (2001), p. 17-26  Eric Chaumont

25


http://www.tcpdf.org

ERIC CHAUMONT

fugaha’ safi‘ites ou autres, qui s’affirmaient par ailleurs as‘arites. De maniere plus générale,
cette contradiction (s’il est justifié de parler ainsi) pose la question de la survie du
mu‘tazilisme en islam sunnite, ailleurs que dans le cadre de la théologie (‘ilm al-kalam),
dans celui, en I’occurrence, des sciences légales (al-‘uliim al-Sar‘iyya).

La troisieme remarque concerne le ou les destinataires du Mugir al-halg. A qui Guwayni
s’adresse-t-il ? Qui veut-il persuader de la supériorité du madhab $afi‘ite? A I’en croire, les
choses sont simples: les deux couches de la communauté «civile», al-hassa wa-I-‘amma
(«Iélite et le profane»), sont les destinataires de cet ouvrage *’. On peut pourtant penser
que Guwayni visait également un autre public et cela dans un but bien précis, a savoir le
corps politique afin de voir le madhab $afi‘ite devenir le madhab officiel de 1'Etat musulman
ou, tout au moins, de le voir privilégié, au détriment du hanafisme, par ’autorité politique 8.

Cette hypotheése repose sur des présomptions plutdt que sur des preuves. Tout d’abord,
il faudrait étre trés naif pour ne pas voir qu’a I’époque, le pouvoir politique était fort souvent
sollicité par les fugahd de tout bord afin, soit, d’obtenir quelques privileges institutionnels,
soit pour dénoncer les fugaha’ d’un autre bord. L’affaire «QuSayri» a Bagdad en 470/1077
est a cet égard tres révélatrice puisqu’il s’agit la d’une querelle «théologico-légale» qui
sera arbitrée, en faveur des S$afi‘ites-as‘arites contre les hanbalites, par les autorités
politiques °.

Par ailleurs, 2 trois reprises dans le Mugit>°, Guwayni argumente «par 1’anecdote » et,
chaque fois, I’anecdote met trois protagonistes en scéne: 1. Safii ou un $afi‘ite, 2. Un ou
plusieurs 1égistes hanafites et 3. Un haut représentant de 1’autorité politique réputé pour
sa droiture (Hariin al-Ra$id, Mahmiid de Gazna). Le scénario est également a chaque fois
le méme: le politique vertueux s’inquiétant de telle question légale se trouve en présence
des légistes «des deux groupes» (al-farigayn) et, aprés disputatio, Safi‘i ou le faqih $afi‘ite
parvient a persuader le politique qui, enfin, se convertit enticrement a sa doctrine au grand
dam et a la jalousie des hanafites. Guwayni n’escomptait-il pas que le méme scénario se
reproduise encore une fois avec, cette fois, Nizam al-Mulk, les hanafites et les $afi‘ites de
Naysabur comme protagonistes ? Pour ma part, je n’en doute guere et cela m’amene a
contester, d’une part, la vision apolitique de 1’histoire des madahib souvent proposée, et
d’autre part, la neutralité politique réputée des institutions de 1’ordre légal musulman

classique.
4Cf. Mugit, p.5 sq. rent Sirazi d'étre intervenu auprés des autorités politiques, en
8 Dans un contexte différent et & une époque plus tardive, telle I'occurrence le seljoukide Nizam al-Mulk, afin que celles-ci met-
était clairement lintention du hanafite Nagm al-Din al-Tarsisi tent fin & l'existence du madhab hanbalite (wa-za‘amat al-hanabila
(m. 758/1358) dans son Kitab tuhfat al-Turk (éd. M. Menasri, fi wagi‘at Ibn al-Qusayri anna al-Sayh Abd Ishaq arada an yubtila
Damas, 1997): persuader les autorités politiques de lintérét madhaba-hum) Tag al-Din al-Subki, Tabagat al-Safi‘iyya al-kubrd,
qu'elles auraient a massivement favoriser la doctrine hanafite. I-X, éd. al-Tanahi et al-Hulw, Le Caire 1964-1976, IV, p.234.

26 * Dans le cadre de cette affaire, les hanbalites de Bagdad accuse- ~ 3° Cf. Mugit, p. 19 sq., p.57 sq. et p.84 sq.

Anlsl 35 (2001), p. 17-26  Eric Chaumont


http://www.tcpdf.org

	>>> sommaire >>>: 


