
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 35 (2001), p. 491-502

Oissila Saaïdia

Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


Annales islamologiques 35—2001

491

Oissila SAAÏDIA

Henri Marchal,
un regard missionnaire sur l’islam

LA RÉFLEXION chrétienne sur l’islam est presque concomitante à la naissance de ce dernier
et se poursuit depuis maintenant treize siècles. Certes, elle n’a pas été exempte
d’apologétique, mais elle témoigne aussi du souci de connaître l’Autre. La démarche

inverse est, elle, bien plus récente et reste limitée à de rares cercles dans les pays musulmans.
Il est vrai que la vocation universelle de l’Église catholique l’a conduite dès le Moyen

Âge à soutenir les projets missionnaires en terre d’islam. Mais, c’est avec la fondation des
Missionnaires d’Afrique au XIXe siècle, à l’initiative du cardinal Lavigerie 1, que la première
congrégation explicitement destinée à l’évangélisation des musulmans apparaît. Les pères
blancs sont naturellement conduits à s’interroger sur l’islam et sur les musulmans.

Nous avons choisi de nous intéresser à la réflexion de l’un d’entre eux – le père Henri
Marchal (1875-1957) et c’est un de ses écrits que nous nous proposons d’analyser. Il s’agit
du document H13/1 des archives de la maison généralice des missionnaires d’Afrique, intitulé
Les grandes lignes de l’apostolat des pères blancs en Afrique du Nord musulmane (approuvées
par S.E. Mgr Birraux, supérieur général de la Société, pour la préparation missionnaire des
pères étudiants de l’IBLA de Tunis), de 62 pages dactylographiées. Il est donc destiné aux
futurs missionnaires formés depuis 1926 à l’Institut des belles lettres arabes de Tunis 2.

Nous avons rencontré un problème de datation du texte. Il est daté de 1932, mais, à la page
19, une note fait mention des années 1935-1938 et Mgr Birraux ne fut général qu’à partir de
1936. Il semblerait que le texte ait été présenté pour la première fois devant les étudiants de
l’IBLA en 1932, puis remanié et présenté de nouveau en 1938; fut-il proposé entre 1932 et
1938 3? Quels sont les passages qui ont été modifiés? Nous ne pouvons le déterminer.

1 Pour la période du cardinal Lavigerie, le livre de F. Renault
constitue la référence incontournable: Le cardinal Lavigerie (1825-
1892). L’Église, l’Afrique et la France, Fayard, Paris, 1992.

2 Ce nom n’est donné à la maison de formation de Tunis qu’à
partir de 1932.

3 Demeerseman, dans son ouvrage Sagesse et apostolat, le père
Henri Marchal des pères blancs (pro manuscripto, imprimerie des

pères blancs, Maison carrée Alger, 1960, p. 1 sq.), confirme
cette hypothèse. Toutefois, le diaire de l’IBLA pour l’année 1932
n’indique rien à ce sujet. Celui de janvier 1939 fait mention
des conseils donnés par Marchal lors de son passage en
décembre 1938.

0105*491-502/Saaïdia 28/03/02, 14:43491

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 491-502    Oissila Saaïdia
Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


OISSILA SAAÏDIA

492

Afin de préciser le contexte dans lequel s’inscrit la pensée de Marchal, il nous faut
brièvement évoquer la situation de l’Afrique du Nord et de la mission dans les années 1930.
La troisième décennie du siècle incarne l’apogée du système colonial et de la mission. La
politique coloniale n’est plus contestée en métropole, sauf par des courants minoritaires sans
impact sur l’opinion publique. L’ordre colonial règne sans partage dans les possessions euro-
péennes, même si des mouvements de revendications commencent à se faire entendre et à
prendre de l’ampleur.

Les conditions peuvent donc être considérées comme optimales pour la mission. Dès la fin
de la première guerre mondiale, l’essor missionnaire, largement réactivé au cours du XIXe

siècle 4, est encouragé par deux encycliques: Maximum Illud (1919) de Benoît XV et Rerum
Ecclesiæ (1926) de Pie XI. Une nouvelle discipline, qui trouve ses origines dans l’Allemagne
du début du XXe siècle 5, prend de l’ampleur à la suite de l’initiative d’un prestigieux profes-
seur de théologie de l’université de Louvain, le père P. Charles s.j., qui lance les semaines de
missiologie de Louvain en 1923. Elles connaissent un grand succès qui incite les organisateurs
à publier les actes de ces rencontres dès 1925. La missiologie se développe avec la création de
la première faculté de missiologie d’une université pontificale, en 1932, à la Gregoriana.

C’est dans ce contexte d’impérialisme triomphant et de continuation de l’élan missionnaire,
que l’apostolat auprès des musulmans commence à intéresser certains missionnaires 6. La
Société des missionnaires d’Afrique a été créée à cet effet et reste la seule congrégation
ouvertement destinée à cet apostolat. Mais il n’existe pas, et il n’a jamais existé dans la
congrégation, une approche unique de l’apostolat auprès des musulmans. Les discussions ont
toujours été très vives et les prises de positions diverses: le manque d’unité caractérise l’orien-
tation des pères blancs dès la mort du cardinal Lavigerie. Cependant le chapitre de 1912 prend
deux décisions dont les répercussions sont importantes. La première est le rappel à l’ordre et
aux principes du fondateur: le but n’est pas de baptiser des individus mais de former une
société chrétienne. La seconde est l’élection comme assistant du supérieur général d’Henri
Marchal, depuis trois ans régional d’Algérie-Kabylie. Il reste à ce poste jusqu’en 1947. Pendant
35 ans, il précise les buts et les méthodes de la mission auprès des musulmans. C’est donc sa
pensée qui devient la ligne officielle, de manière effective du début des années 1930 à la veille
de la seconde guerre mondiale. Cela ne veut pas dire qu’elle a été l’unique stratégie ou qu’elle
n’a pas fait l’objet de critiques et de contestations. Cependant elle constitue, à notre connaissance,
la seule à avoir été systématisée et à avoir été enseignée aux futurs missionnaires d’Afrique.

Le document étant destiné aux étudiants de l’IBLA, donc avec une vocation interne à
l’ordre, traduit sans restriction la pensée de l’auteur et du supérieur général qui l’a approuvé.
Ce texte constitue un témoignage de première importance sur la perception des pères blancs,
des musulmans et de l’apostolat en milieu musulman 7.

4 Voir à ce sujet C. Prudhomme, Stratégie missionnaire du
Saint-Siège sous Léon XIII (1878-1903). Centralisation romaine et
défis culturels, École française de Rome, De Boccard, Paris, 1994.

5 W. Henkel, «Centres de recherche germaniques», in
M. Spindler, J. Gadille (s.d.), Actes de la XIIe session du CREDIC,
éditions lyonnaises d’Art et d’Histoire, Editrice Missionaria

Italiana, Lyon, Bologne, 1991, p. 88-100.
6 A.G.M.Afr., correspondance entre le père Perbal (Oblats de

Marie immaculée) et le père Marchal.
7 La question de la prédication fait l’objet d’un article à paraître

dans les actes du colloque CREDIC-AFOM de septembre 1999.

0105*491-502/Saaïdia 28/03/02, 14:43492

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 491-502    Oissila Saaïdia
Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


HENRI MARCHAL, UN REGARD MISSIONNAIRE SUR L’ISLAM

493

C’est la réflexion de Marchal sur l’islam et les musulmans que nous nous proposons
d’aborder. Cette pensée fait écho à l’un des préceptes de l’Action catholique qui consiste à
adapter la prédication au public à convertir. Afin de concevoir un programme d’apostolat
spécifique aux musulmans, il faut les connaître. C’est dans cette perspective de l’apostolat
qu’il faut appréhender la présentation de l’islam et des musulmans de Marchal. Il s’agit
d’une réflexion catholique et missionnaire dont les éléments apologétiques constituent un
des fils directeurs, mais pas l’unique.

Un monothéisme biblique

L’apologétique chrétienne a souvent appréhendé l’islam à travers le prisme du mono-
théisme biblique. Marchal souscrit à cette optique en considérant l’islam comme «une religion
appuyée à la base sur le monothéisme de la Bible 8».

Cette perspective est pour le moins ancienne. Sa première expression se trouve chez le
dernier représentant de la patristique orientale, Jean Damascène, qui présente l’islam comme
une hérésie 9. Au cours du Moyen Âge, les versions les plus curieuses circulent, dont celle
qui fait de MuÌammad un cardinal déçu de ne pas avoir été élu pape 10. Toute une approche
chrétienne de l’islam se développe; Y. Moubarak en rend compte notamment dans un de
ses livres 11.

Qu’en est-il au XXe siècle? Nous avons analysé l’article «Mahomet et mahométisme»
du Dictionnaire de théologie catholique 12; l’auteur, P. Casanova, ne se prononce pas
formellement sur les influences chrétiennes ou juives. En revanche, dans la première partie
de l’article «Coran», rédigée par Carra de Vaux, l’influence du judaïsme et du christianisme
sur l’islam, via les sectes judéo-chrétiennes, ne fait aucun doute 13. Il en va de même pour
le grand orientaliste jésuite de la période, H. Lammens. Marchal se place donc dans une
parfaite continuité avec l’approche chrétienne de l’islam. Il considère, comme bien d’autres,
que le fond biblique et chrétien est noyé par les erreurs. Il renforce ce point de vue en
affirmant que c’est dans le peu de christianisme, même perverti, que l’islam a puisé toute
sa force 14. L’islam, issu des divisions du christianisme, ne doit sa civilisation qu’aux
chrétiens islamisés 15. L’approche de Marchal s’inscrit dans une apologétique chrétienne et
orientaliste «classique». Il est sur ce sujet dans la ligne de la pensée majoritaire sur l’islam,
notamment quand il l’analyse comme une religion très organisée: «…puissance sociale,
pouvoir politique, force du fanatisme religieux 16…»

8 A.G.M.Afr., p. 14.
9 Cf. Jean Damascène, Écrits sur l’islam, Paris, éd. R. le Coz, (SChr

383), 1992; P. Khoury, «Jean Damascène et l’islam», POC 7,
1957, p. 44-63; 8, 1958, p. 313-339.

10 Cf. Carra de Vaux, «Coran», in Dictionnaire de théologie catholi-
que III, 2e partie, Letouzet et Ané, Paris, 1939, p. 1837 sq.

11 Y. Moubarak, Recherches sur la pensée chrétienne et l’islam dans
les temps modernes et à l’époque contemporaine, publications de
l’université libanaise, Beyrouth, 1977.

12 P. Casanova, «Mahomet et mahométisme», in Dictionnaire de

théologie catholique IX, 2e partie, Letouzet et Ané, Paris, 1927,
p. 1572-1650; Carra de Vaux, op. cit., p. 1772-1844.

13 Carra de Vaux, op. cit., p. 1777 sq.
14 H13/1, p. 43.
15 Ibid., p. 56. L’idée que la civilisation islamique ne doit rien à

son propre génie trouve ses origines, entre autres, dans la pen-
sée d’E. Renan et notamment dans sa conférence sur
«L’islamisme et la science», donnée à la Sorbonne le 23 mars
1883 (texte intégral dans Le journal des Débats du 30 mars 1883).

16 H13/1, p. 23.

0105*491-502/Saaïdia 28/03/02, 14:43493

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 491-502    Oissila Saaïdia
Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


OISSILA SAAÏDIA

494

Une religion fortement organisée

Qu’entend Marchal par «religion fortement organisée»? Il n’est pas sans savoir qu’il
n’y a pas de clerc, même s’il utilise, par analogie, sans doute, et par souci didactique, le
terme de clerc 17. De plus, depuis 1924, la Turquie kémaliste a supprimé le califat. L’islam
ne connaît ni clergé, ni guide; le parallèle est souvent fait avec le catholicisme pour
démontrer la faiblesse à ne pas avoir le type de structures catholiques.

Toutefois, l’idée de la force de l’islam, donc de l’impossibilité d’opérer des conversions,
relève de la confusion supposée entre le spirituel et le temporel qui rend l’emprise de l’islam
totale. Cette confusion est-elle valable de tout temps? A-t-elle un fondement théologique?
Pour O. Carré, ce n’est qu’au début du XXe siècle qu’un tel courant apparaît 18. Selon lui,
dès le XIe siècle 19 la distinction entre les deux pouvoirs était clairement établie; seuls des
groupes extrémistes et minoritaires ont pu proposer une lecture théocratique 20. Le courant
minoritaire s’est progressivement imposé à partir des années 1920, avec notamment la
fondation des Frères musulmans 21. Or, dans ces mêmes années 1920 paraît l’ouvrage de
¢Alî ¢Abd al-Ræziq 22. Pour ce cheikh d’Al-Azhar, temporel et spirituel sont distincts en
islam. Par conséquent, l’islam peut s’accommoder de n’importe quel régime politique.

Comment alors expliquer que tout le discours orientaliste, depuis le XIXe siècle, présente
l’islam comme confondant politique et religion, avant que les musulmans ne s’approprient
la vision d’Ibn Taymiyya, relayée au XVIIIe siècle par Ibn Wahhæb, consacrée au XXe siècle
par le mouvement réformiste des Salafiyya et largement dépassée par tous les mouvements
intégristes 23? L’argument de la confusion du spirituel et de l’institutionnel dans l’islam
comme facteur de retard de la civilisation musulmane est repris par les missionnaires. Ces
derniers font le parallèle avec le christianisme qui contient, selon eux, les sources de la
séparation entre politique et spirituel. Nous avons sur ce thème précis un bel exemple de la
construction de l’image de l’Autre par antithèse 24.

Pourquoi les orientalistes ont-ils forgé cette idée résumée par le slogan dîn wa-dawla?
Pour O. Carré, «l’argument central de cette tendance [issue d’une branche de la tradition
orientaliste française du siècle dernier, selon l’auteur] est qu’en islam, par essence, comme
dans le judaïsme antique, religion et État seraient confondus, et que cette confusion

17 H13/1, p. 30 sq.
18 O. Carré, L’islam laïque ou le retour à la grande tradition, A. Co-

lin, Paris, 1993, p. 34 sq.
19 Ibid., p. 21.
20 Voir B. Lewis, Les Assassins: terrorisme et politique dans l’islam

médiéval, trad. française, Seuil, Paris, 1982; A. Filali-Ansary,
L’islam est-il hostile à la laïcité?, Le Fennec, Casablanca, 1997.

21 Cf. O. Carré, G. Michaux, Les Frères musulmans (1928-1982), Gal-
limard-Julliard, Paris, 1983; I.M. Husaini, The Moslem Brethren,
Kayat, Beyrouth, 1956 (1re éd. arabe 1952); R.P. Mitchell, The
Society of the Muslim Brothers, Oxford University Press, New York,
2e éd., 1993 (1re éd., 1969). La bibliographie sur les frères
musulmans est très prolixe, c’est pourquoi nous ne mention-
nons que ces ouvrages de base.

22 A. Abderraziq, L’islam et les fondements du pouvoir, trad. fran-
çaise, La Découverte-Cedej, Paris, 1994 (éd. arabe 1925). Ce
livre fut à l’origine d’une importante polémique.

23 Cf. R. Caspar, Traité de théologie musulmane I (Histoire de la
pensée religieuse musulmane), PISAI, Rome, 1996, p. 219-222
(Ibn Taymiyya), 223 sq. (Wahhæbisme), 287-295 (Salafiyya).

24 Voir E. Saïd, L’orientalisme, l’Orient crée par l’Occident, Seuil, Pa-
ris, 1980, (éd. anglaise 1978), p. 13-42 (Introduction). Son
concept, qu’il expose en introduction, est très intéressant, mais
l’auteur veut appliquer cette clé d’interprétation à tout. Il finit
par déboucher sur une construction tautologique.

0105*491-502/Saaïdia 28/03/02, 14:43494

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 491-502    Oissila Saaïdia
Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


HENRI MARCHAL, UN REGARD MISSIONNAIRE SUR L’ISLAM

495

représenterait un obstacle absolu à la science et au progrès; la «modernité» exigerait la
laïcité et la rationalité entendue comme excluant la foi et toute autorité religieuse 25». Le
positivisme, faut-il le rappeler, a dominé la pensée européenne dans la seconde moitié du
XIXe siècle. De plus, le courant de la laïcité «à la française», loin d’être neutre vis-à-vis du
fait religieux, professait sa propre religion, le scientisme. D’autre part, cette période est
caractérisée par la naissance de la philologie comparative et par ses développements
néo-darwiniens. Dans le même temps, l’exégèse biblique adopte de nouveaux outils.
L’application aux textes coraniques de la critique textuelle ouvre la voie à de nouvelles
perspectives pour les études orientalistes. La conjonction de toutes ces données et la situation
dans laquelle se trouvent les pays musulmans, en comparaison avec l’Europe et selon des
critères européens, conduisent les orientalistes à s’interroger sur les causes de cette situation.
Il nous apparaît que leur outillage mental, doublé de leurs convictions positivistes, devait
aboutir à incriminer la religion islamique. Leur laïcisme militant devait, lui, trouver la
justification de ce retard dans le rejet des structures laïques, par confusion du politique et du
religieux. Il faut rappeler que cette critique de la religion en général vise tout autant le
catholicisme (voir E. Renan et sa Vie de Jésus). La théorie d’O. Carré sur la non-confusion
entre spirituel et temporel dans l’islam n’est pas généralement admise. En revanche, la démarche
contraire est, elle, largement répandue tant chez les penseurs musulmans que chez les autres 26.

Marchal ne fait que véhiculer des idées admises depuis le XIXe siècle, idées que l’on
retrouve dans son analyse des fondements religieux de l’islam et en premier lieu du Coran 27.
Il commence par nous présenter la conception que se font les musulmans de leur livre saint.

Caractéristiques religieuses

Il enseigne que pour eux il est la parole de Dieu, il est incréé, qu’il est la version terrestre
intégrale du prototype céleste, cet aÒl al-kitæb de ™abarî 28; le contenu de la Bible a été
altéré et le Coran délivre, donc, le message originel adressé par Dieu à toute l’humanité.
Alors que pour les chrétiens il n’est que le fruit de la pensée ou de l’imagination de
MuÌammad. Dans ce dernier cas, la question est de savoir s’il était sincère ou non, en se
disant inspiré, et s’il l’a été continuellement. Toutes ces considérations n’intéressent guère
Marchal: il ne peut pas s’agir d’un texte révélé; c’est, selon lui, tout ce qu’il importe de
retenir. Quant à son Prophète, il ne peut être question de lui attribuer ce titre en vertu
même de l’ontologie chrétienne. Marchal ne s’engage pas dans des développements 29, mais

25 O. Carré, op. cit., p. 27.
26 Est-il besoin de préciser que cette position est communément

acceptée aujourd’hui et qu’elle est depuis les années 1920
largement théorisée par l’écrasante majorité des penseurs
musulmans? Ces derniers sont convaincus de «l’éternité» de
ce concept qui, comme tout concept, n’est que le résultat de
données conjoncturelles. Les quelques voix qui se sont élevées
contre ne trouvent guère d’écho. Nous assistons à la rencontre
paradoxale entre deux visions opposées à l’origine, les

orientalistes européens du XIXe siècle attachés à prouver
l’infériorité de l’islam et les réformistes musulmans décidés à
relever le défi de la modernité, soit deux approches différentes
tant par leurs techniques que par leurs motivations, qui arrivent
au même résultat: démontrer que religion et politique sont
confondues dans l’islam.

27 H13/1, p. 54 sq.
28 Tafsîr, XXV, 26.
29 Ibid., p. 52 sq.

0105*491-502/Saaïdia 28/03/02, 14:43495

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 491-502    Oissila Saaïdia
Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


OISSILA SAAÏDIA

496

laisse poindre une critique. En effet, il pense que ce dernier s’est approprié une caractéristique
du Christ: «Il n’est pas jusqu’à l’idée de la douce Victime chargée des péchés du monde,
«Agnus Dei qui tollit peccata mundi», qui ne se trouve dans le Coran où Mahomet a le
facile courage de la prendre à son compte et de s’en faire une auréole bien dérisoire en sa
personne: Koran – Sour. IX, v. 129 (sic) 30.» Or, la sourate en question semble peu adap-
tée à une telle exégèse 31. Cette construction par antithèse, qui consiste à opposer les
personnalités de Jésus et de MuÌammad, constitue une des caractéristiques de la démarche
apologétique chrétienne de tout temps. Mais la volonté de mettre en évidence les emprunts
faits au christianisme peut déboucher sur des interprétations abusives.

Il faut rappeler que la personne de MuÌammad a été diversement appréciée en fonction
des périodes historiques et des individus. Les articles du Dictionnaire de théologie catholique
n’en présentent pas la même analyse. Ainsi, il est mentionné dans l’article sur «Mahomet
et le mahométisme» que diverses maladies psychiques lui ont été «attribuées» 32. L’auteur
de l’article reste très sobre dans son approche 33, ce qui n’est pas le cas des écrits de la
plupart des missionnaires, qui, comme Lammens, dénoncent son sensualisme 34.

De sensualisme il est question de manière détournée lorsque Marchal évoque la vision
musulmane du paradis: «Un bonheur naturel, sensible et assez grossier.» Il faut reconnaî-
tre qu’il n’aborde pas, comme il est de coutume, la question de la matérialité du paradis
musulman, telle qu’elle est conçue à l’époque par la plupart des missionnaires catholiques.
Ces derniers sont heurtés par son côté charnel et l’existence des  Ìºr 35 est souvent mise en
avant. Cet éden islamique est une preuve de plus de la dimension naturelle et non surnatu-
relle de la religion musulmane. Le thème du firdaws est l’occasion d’établir un nouveau
parallèle avec le christianisme. La sensualité participe de l’Orient imaginaire. Elle constitue
un des grands sujets d’inspiration de la littérature et de l’art du XIXe siècle et se poursuit
au XXe siècle.

Après sa présentation du Coran, Marchal nous livre sa lecture de la ‡ahæda et de la
Òalæt 36. Là encore, il adopte une position moyenne dans le sens où sa perception de la
prière correspond aux idées généralement admises. Il la dénonce comme mécanique, sans
dimension spirituelle et par conséquent vidée de toute substance 37. Marchal se place sur un

30 Ibid., p. 38.
31 Dans la mesure où nous ne pouvons déterminer quelle fut la

version du Coran dont s’est servie Marchal et que le verset
en question pose un problème de numérotation, nous donnons
la variante qui nous semble la plus probable à partir de la
traduction de R. Blachère: «Un Apôtre (issu) de vous est venu
à vous. Pénible pour lui est ce que vous commettez de mal.
Avide il est de votre bien. Envers les Croyants, Il (sic) est
indulgent et miséricordieux.» (IX, 129).

32 Casanova, art. cit., p. 1573 sq. On a voulu voir en lui un épi-
leptique et un hystérique, mais pour l’auteur de l’article il ne
pouvait en aucun cas être malade. Nous pensons qu’une étude
sur l’évolution des maladies du Prophète de l’islam menée en
parallèle avec une histoire de la médecine pourrait mettre en

évidence des correspondances entre les maladies «à la mode»
et celles attribuées à une époque donnée à MuÌammad.

33 Pour l’auteur, MuÌammad a toujours été sincère (ibid., p. 1573).
34 Cf. H. Lammens, Fatima et les filles de Mahomet, notes critiques

pour l’étude de la sira, Institut pontifical biblique, Rome, 1912.
Il est intéressant de noter que ces références au «sensualisme»
du Prophète de l’islam suscitent toujours l’intérêt de certains
orientalistes comme M. Rodinson dans son Mahomet, Seuil,
Paris, 1974 (3e éd.), notamment aux pages 232, 238-241, 289.

35 Les interprétations des penseurs musulmans sont diverses à
leur sujet: du littéralisme total à l’abstraction absolue.

36 H13/1, p. 51 sq.
37 R. Focà, «La prière musulmane», in Compte rendu de la 6e

semaine de missiologie de Louvain, 1928, p. 167-187.

0105*491-502/Saaïdia 28/03/02, 14:43496

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 491-502    Oissila Saaïdia
Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


HENRI MARCHAL, UN REGARD MISSIONNAIRE SUR L’ISLAM

497

terrain religieux, mais aussi social, en relevant l’importance de la prière dans la société.
Dans le même temps, il définit les termes d’une comparaison avec la prière chrétienne en
la faveur de cette dernière. Le comparatisme apologétique devient instrument d’analyse.

C’est pourquoi Marchal évoque l’un des différends théologiques entre les deux religions:
le statut de Jésus. À ce propos, l’auteur parle du «scandale de Jésus Fils de Dieu» et incite
donc les missionnaires à éviter la discussion car les musulmans, à cause de «l’esprit
musulman», ne peuvent pas comprendre 38.

La littérature sur la question, du côté musulman, est abondante et à caractère éminem-
ment apologétique. Les mêmes arguments sont mis en avant pendant des siècles 39. Toutefois,
nous avons noté une évolution sensible dans l’argumentaire dès le début du XXe siècle avec
l’Évangile de Barnabé 40 qui, d’une certaine manière, conforte les musulmans dans leur
définition de Jésus. Dans le même temps se développe une apologétique qui se sert des
outils et concepts européens. Ainsi, la science médicale est mise à contribution pour expliquer
l’impossibilité d’une naissance non charnelle 41. Les musulmans ont donc peu à peu intégré
des «nouveautés» pour étayer le vieux fonds apologétique, comme d’ailleurs les polémistes
occidentaux ont, par exemple, fait appel à la médecine pour faire l’exégèse de certains versets
du Coran et prouver l’existence de l’une ou l’autre des maladies mentales attribuées à
MuÌammad. Il faut rappeler que les musulmans, dans cette période, continuent à donner du
Christ une image coranique. Ils restent en cela cohérents, car pour eux la Bible, ayant été
altérée, il est inutile de s’y référer 42.

Après cette présentation des caractéristiques strictement religieuses, l’auteur s’engage dans
l’analyse de facteurs où psychologie et religion sont inextricablement liées: l’apostasie, le
fanatisme et l’esprit musulman.

Pour l’apostasie, Marchal ne fait aucun parallèle avec la pratique historique de l’Église
catholique sur la question. Il évoque le problème du statut de l’apostat comme constituant
un véritable obstacle aux conversions. Délicat sujet que celui de l’apostasie, car le Coran
n’indique pas de sanctions pour les apostats, l’unique peine encourue étant la non validité
de leurs actes (2,17; 5,54; 16,106). Pour le ÌadîÚ, la question ne semble pas pouvoir être
tranchée ni dans un sens ni dans l’autre, car, suivant la démarche et les aÌædîÚ choisis, les
résultats sont diamétralement opposés 43. Toutefois, la pratique générale des gouvernants a

38 H13/1, p. 52.
39 Cf. M. Borrmans, Jésus et les musulmans d’aujourd’hui, Desclée,

Paris, 1996; R. Arnaldez, Jésus, fils de Marie, prophète de l’islam,
Desclée, Paris, 1980; id., Jésus dans la pensée musulmane,
Desclée, Paris, 1988; M. Hayek, Le Christ de l’islam, Seuil, Paris,
1959.

40 Cf. J. Jomier, «L’Évangile selon Barnabé», MIDEO 6, 1959-1961,
p. 137-226; id., «Une énigme persistante l’Évangile dit de
Barnabé», MIDEO 14, 1980, p. 271-300; L. Cirillo, Évangile de
Barnabé. Recherches sur la composition et l’origine, Beauchesne,
Paris, 1977.

41 Nous pouvons citer deux auteurs: M. ∑idqî et I. Marzºq.
42 La situation et la démarche commencent à changer, chez

quelques-uns, à la fin des années 1940. Cela se fait en
parallèle, selon nous, avec une nouvelle façon d’approcher le
Coran qui est l’œuvre de personnalités isolées comme le cheikh
Al-Khºlî et M.A. Khalafallæh, voir J. Jomier, «Quelques positions
actuelles de l’exégèse coranique en Égypte relevées par une
polémique récente (1947-1951)», MIDEO 1, 1954, p. 39-72.

43 Cf. Samir Khalil, «Le débat autour du délit d’apostasie dans
l’islam contemporain», OCA 258, 1998, p. 115-140. L’auteur fait
le point sur la question. Pour lui, ni le Coran, ni le ÌadîÚ ne
prévoient de condamnation à mort en cas d’apostasie.

0105*491-502/Saaïdia 28/03/02, 14:43497

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 491-502    Oissila Saaïdia
Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


OISSILA SAAÏDIA

498

été et reste bien souvent la condamnation à mort 44. Au niveau du peuple, l’apostasie demeure
généralement inconcevable. Là encore, l’explication est à rechercher dans la cohérence interne
de l’islam: comment concevoir ce qui pour un musulman est un retour en arrière? Un père,
dans le Compte rendu de la 6e semaine de missiologie de Louvain, fait un parallèle
intéressant en comparant l’illogisme pour un musulman de passer au christianisme avec
l’illogisme pour un chrétien de se faire juif 45. L’islam se présente comme l’aboutissement
de la révélation, le restaurateur du message monothéiste altéré par les juifs et les chrétiens;
il apparaît comme une aberration de laisser la perfection pour se tourner vers une version
incomplète et travestie. La pression sociale est très forte et le nombre des conversions plus
que limité 46.

Pour Marchal, il s’agit là d’une manifestation supplémentaire de ce qu’il appelle «l’esprit
musulman» et qui, dans ce cas, semble plutôt être de l’intolérance. Il ne peut se placer
d’un point de vue musulman et même s’il expose certains de leurs modes de réflexion, il
n’en tire pas d’enseignements. Il fait aussi appel à la notion de liberté de conscience qui
est, même en Europe, une notion récemment intégrée dans les mentalités. Il ne peut concevoir
que de tels concepts ne puissent pas être encore appliqués universellement et qu’ils participent
d’une évolution intrinsèque de la société et n’ont pas de réalité s’ils sont imposés de
l’extérieur.

Quoi qu’il en soit, l’islam est pour Marchal une religion naturelle qui exerce une très
forte pression sur ses fidèles. Il est intéressant de relever que la dimension sociale et politique
de la religion ne peut être perçue que dans une société en voie de sécularisation.

Une fois l’analyse de l’islam faite, le comportement des musulmans peut plus aisément
s’expliquer: leur fanatisme et leur orgueil découlent de leur religion. Mais qu’entend l’auteur
par fanatisme et orgueil? Le fanatisme musulman s’apparente au réflexe de fierté exacerbée,
au refus de toute influence extra-islamique. Le sujet du fanatisme est absolument central,
c’est un véritable leitmotiv: tout part du fanatisme et tout y débouche. Ce concept, que les
missionnaires ont des difficultés à définir, se retrouve dans tous leurs écrits car il focalise
et orchestre tous les obstacles aux conversions. Mais les religieux sont loin d’être les seuls
à recourir à ce thème 47. Dans l’imaginaire collectif constitué depuis des siècles, la

44 Voir M. Ayoub, «Religious Freedom and the Law of Apostasy
in Islam», IsCh 20, 1994, p. 75-91; S.A.A. Abu-Salieh, «Le délit
d’apostasie aujourd’hui et ses conséquences en droit arabe et
musulman», IsCh 20, 1994, p. 93-116.

45 À la suite de l’intervention de l’abbé Declerc («Recul ou at-
tente?»), directeur de la revue En terre d’islam, lors de la 6e

semaine de missiologie de Louvain, une discussion s’engage
et l’un des participants déclare: « Demander à un musulman
de devenir chrétien serait à peu près exiger d’un chrétien de
se faire juif » (Compte rendu de la 6e semaine de missiologie de
Louvain, 1928, p. 221).

46 Voir F. Gugelot, La conversion des intellectuels au catholicisme en
France. 1885-1935, CNRS, Paris, 1998. L’auteur consacre un

chapitre aux convertis de l’islam qu’il dénombre à 4 (p. 211).
Pour les protestants nous n’avons pas d’étude précise à
indiquer, mais nous pouvons supposer que le résultat n’est
guère plus important que pour les catholiques. Quant aux
conversions aux Églises orientales, à notre connaissance, elles
seraient de l’ordre du néant. En effet, s’il est déjà difficile à
un musulman de se convertir à la religion des puissances
dominantes, il ne peut envisager la conversion à la religion
de ceux qui, des siècles durant, ont été considérés comme des
sujets de second ordre.

47 Les références sont très nombreuses tant dans les archives des
Pères blancs que dans la revue En terre d’islam, ou encore dans
les Comptes rendus de la semaine de missiologie de Louvain, etc.

0105*491-502/Saaïdia 28/03/02, 14:43498

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 491-502    Oissila Saaïdia
Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


HENRI MARCHAL, UN REGARD MISSIONNAIRE SUR L’ISLAM

499

construction de l’image du musulman a intégré cette caractéristique: le musulman ne peut
qu’être fanatique.

Le corollaire est son orgueil démesuré, c’est-à-dire ce sentiment profond de détenir la
vérité, de se considérer d’une certaine façon comme «peuple élu». Cet orgueil constitue un
élément fondamental pour les missionnaires, car les musulmans ne sont pas dans de bonnes
dispositions pour recevoir le message du Christ puisqu’il ferme l’âme à Dieu.

Tout cet esprit musulman se trouve renforcé, d’après Marchal, par les avantages procurés
par les pouvoirs publics coloniaux à l’islam 48. Ce sujet, fort controversé, est mis en avant
par le clergé régulier et le clergé séculier depuis le XIXe siècle 49. L’esprit musulman est
aussi raffermi par la presse panarabe et nationaliste 50 dans le sillage de la Nah∂a. De fait,
le panarabisme est une idée qui est née au XIXe siècle, mais qui ne se développe qu’à partir
de l’entre-deux-guerres. Cette idée a rencontré à ses débuts l’opposition des milieux reli-
gieux hostiles à toute distinction entre les croyants car contraire à l’esprit de la umma. Les
religieux étaient plus sensibles au courant pan-islamiste. Quant au problème du nationalisme,
l’entre-deux-guerres est caractérisé par une situation en apparence paradoxale: d’un côté, il
correspond à l’apogée de la colonisation et, de l’autre côté, il voit les mouvements de
revendications nationales se développer et prendre de l’ampleur même si tous ne revendiquent
pas nécessairement l’indépendance pleine et entière 51.

Cette presse arabe, nous dit Marchal, n’hésite pas à s’en prendre aux activités des
missionnaires 52. Nous en avons trouvé trace dans les archives de la maison généralice des
pères blancs à Rome, mais aussi dans la revue En terre d’islam 53. À notre connaissance et
dans l’état actuel de nos recherches, il nous semble que les critiques les plus fréquentes et
les plus violentes concernent les missionnaires protestants qui feraient preuve d’un
prosélytisme plus actif que les missionnaires catholiques.

L’esprit musulman a bien sûr des implications éthiques considérables. En un mot, l’état
moral des musulmans est, pour Marchal, déplorable 54 et pose problème pour leur salut. Leur
moralité est liée, selon lui, à la conception du pardon, que Dieu accorde facilement: «Chez
les musulmans, sous le couvert de la religion et du culte rendu à Dieu, l’immoralité souvent
raffinée, l’abaissement de la sainteté de Dieu au degré du pardon facile, de la tolérance
bénévole des plus graves transgressions en faveur de ses fidèles 55…». L’idée de Marchal,
qu’il partage avec ses confrères, est que les musulmans sont convaincus que la simple

48 H13/1, p. 19 sq.
49 Cette question est réactivée lors de l’application de la loi de

séparation des Églises et de l’État de 1905, qui en Algérie n’a
pas été appliquée au culte musulman pour différentes raisons
qu’il ne nous appartient pas ici de développer. Toutefois, la
loi n’a pas non plus été appliquée dans toute sa rigueur pour
le culte catholique comme ce fut le cas en métropole (cf.
O. Saaïdia, «La séparation de l’Église et de l’État en Algérie
[1905-1909]», Ultramarines, AMAROM, IHCC 16-17, décembre
1998, p. 13-17).

50 Ibid., p. 20.
51 Cf. H. D’Almeda-Topor, L’Afrique au XXe siècle, A. Colin, Paris,

1993, p. 103-132.
52 H13/1, p. 20.
53 L. C., «L’agitation religieuse en Égypte», En terre d’islam, sept.-

oct. 1933, p. 292-296; diaires de l’IBLA, 20 mars, 16 avril et
septembre 1929 (travail d’analyse en cours sur la presse arabe).

54 H13/1, p. 14.
55 Loc. cit.

0105*491-502/Saaïdia 28/03/02, 14:43499

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 491-502    Oissila Saaïdia
Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


OISSILA SAAÏDIA

500

récitation de la ‡ahæda les lave de tout péché. Il n’y a pas chez eux de gradation dans la
faute, de distinction entre péché véniel et péché mortel 56.

Toutefois, Marchal n’englobe pas tous les musulmans dans une même analyse. Il opère
des différenciations, mettant en pratique le principe de l’apostolat adapté. Il présente ainsi
un bref tableau sociologique de la population musulmane et des difficultés inhérentes à chaque
catégorie face à la conversion 57. Une distinction est faite entre élite ancienne et nouvelle,
selon une première classification qui nous est apparue à la lecture du texte. Les élites
anciennes sont essentiellement religieuses et les nouvelles sont plus diverses. En effet, les
©ulamæ’ côtoient les membres de la nouvelle bourgeoisie et les occidentalisés. Il est impor-
tant pour Marchal de pouvoir opérer ces repérages car les élites apportent des objections au
christianisme qui sont de nature différente de celles des masses et il faut donc avoir un
arsenal de réponses adaptées. Comme nous l’avons précédemment mentionné, l’apologétique
musulmane a évolué à partir du début du XXe siècle. Avec la Nah∂a, l’intérêt pour l’Europe
s’est accru et l’apprentissage des langues européennes s’est développé, avec comme corol-
laire la découverte de la culture occidentale. Ainsi, les écrits des libres penseurs sur la
religion et des positivistes contre le christianisme leur sont désormais accessibles. Tout un
nouvel argumentaire peut se développer. La situation qui en résulte est pour le moins para-
doxale car ces penseurs font appel à la critique rationaliste pour analyser le christianisme
mais sans jamais penser l’appliquer à leur propre religion.

Marchal n’en tire pas de conséquences pour se lancer dans une polémique, il est surtout
préoccupé par le problème religieux ainsi généré 58. Ce savoir savant engendre un degré
supérieur d’obstruction au christianisme, en d’autres termes, renforce «l’esprit musulman»
et, par conséquent, éloigne ces âmes de Dieu. C’est pourquoi l’homme du peuple est moins
«corrompu» par l’islam car il en est moins pénétré que celui de l’élite, il peut plus facile-
ment s’en détacher et constitue l’objectif prioritaire de la mission.

Malgré toutes ces critiques, Marchal est convaincu que le musulman n’est pas perdu. En
effet, ne vénère-t-il pas le vrai Dieu? En outre, pour lui, le musulman est de bonne foi 59,

56 Il est inutile de préciser que tous les musulmans ne se
reconnaissent pas dans une telle description. Mais notre intérêt
réside moins à repérer le vrai du faux, qu’à présenter l’imaginaire
de l’altérité tel qu’il se constitue à un moment donné de l’histoire.
La force des représentations est telle que la véracité importe peu
dans la mesure où les protagonistes, qu’ils soient chrétiens ou
musulmans, agissent selon leur définition de ce critère. La ques-
tion du péché dans l’islam dépend de son contexte théologique. Il
nous faut retourner au cœur même de la révélation coranique
dont tout l’édifice repose sur l’affirmation de l’unicité de Dieu
(tawÌîd) et de sa transcendance (tafawwuk). Sous cet éclairage, un
seul péché est impardonnable, celui de l’associationnisme (‡irk)
car il implique directement la majesté de Dieu, tous les autres
sont pardonnés dans la mesure où ils sont de nature humaine. Or
Dieu, pour les musulmans, est séparé des hommes par une
distance infranchissable qui est celle qui sépare le créateur de sa
créature. Cet éloignement n’exclut pas une certaine proximité (L,
16): «…Nous sommes plus proches de lui que sa veine jugu-
laire…», tout en restant dans des dimensions différentes. Dieu ne

peut donc se considérer comme offensé par les «péchés» de
l’homme qui, par définition, ne peuvent pas le toucher. C’est
pourquoi la notion de péché ne peut avoir la même acception que
dans le christianisme et qu’il ne peut exister de péchés véniels ou
mortels. De plus, la récitation de la ‡ahæda n’absout que dans la
mesure où elle est prononcée dans un esprit de sincérité.

57 H13/1, p. 20.
58 H13/1, p. 30.
59 Ibid., p. 45. Cette prise de position est personnelle à Marchal

et ne reflète pas l’attitude de tous les pères blancs. Ainsi, pour
Giacobetti, un autre père blanc, c’est loin d’être le cas. À la
demande de l’évêque d’Oran, Mgr Durand, il se livre à une
«enquête» dans laquelle il quantifie très précisément la bonne
foi des musulmans. Cette dernière varie, selon les régions, entre
3 et 5 pour cent. L’évêque a estimé son analyse trop négative
et a décidé de ne pas en tenir compte (AGMAfr). L’exemple
de Giacobetti est, certes, extrême dans sa formulation qui se
veut répondre à des critères objectifs et scientifiques, mais elle
ne nous semble ni unique, ni minoritaire.

0105*491-502/Saaïdia 28/03/02, 14:43500

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 491-502    Oissila Saaïdia
Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


HENRI MARCHAL, UN REGARD MISSIONNAIRE SUR L’ISLAM

501

même s’il est dans l’erreur. Il a de bonnes bases et il est dans de bonnes dispositions car
il a une âme vraiment religieuse. De plus, Marchal considère, dans la ligne de l’Église
primitive 60, que «anima naturaliter Christiana 61». Il y a là un parallèle à établir avec le
discours musulman sur la même question. L’islam considère que tout individu naît
naturellement musulman, seuls les parents et le milieu font changer de religion.

Conclusion

La conclusion de Marchal est claire: les musulmans vivent dans l’ignorance 62; ils sont
les premières victimes de l’islam.

Mais tous les espoirs sont permis. Selon Marchal, les musulmans ont, en effet, fini par
s’accommoder de la domination occidentale et ils veulent profiter des avantages de la vie
sociale et économique 63, en d’autres termes, des bienfaits de la civilisation. Le thème de
l’action civilisatrice de la colonisation est indirectement abordé. Il a été, rappelons-le, une
des justifications – et non des moindres – de la politique coloniale au XIXe siècle, à une
époque d’européo-centrisme affirmé. L’intériorisation du message colonial est totale: il n’est
pas question de distinction entre la civilisation laïque et catholique; les querelles de la
métropole sont loin et la conviction, tant chez les pouvoirs publics qu’au sein de l’Église,
est de contribuer à une œuvre commune.

La période de l’entre-deux-guerres, nous l’avons déjà mentionné, coïncide avec l’apogée
de l’Empire colonial 64. Les mentalités de la métropole se sont habituées à la présence
coloniale qui ne fait plus l’objet de contestations importantes. L’opinion publique est
persuadée que les Européens sont encore là pour très longtemps. C’est sa conviction intime
que Marchal attribue aux musulmans, alors que la période est caractérisée par une réactivation
des revendications des peuples soumis 65.

Marchal pense que les indigènes se rapprochent de la civilisation européenne et,
implicitement, de son état d’esprit fait de tolérance et d’ouverture permettant, donc, une
évangélisation. Évangélisation à laquelle il faut se préparer car, pour beaucoup, la fin de
l’islam ne saurait tarder ; c’est là aussi une des nouveautés du discours missionnaire dans
l’entre-deux-guerres. C’est pourquoi il élabore, à partir des instructions du cardinal Lavigerie,
sa méthode d’apostolat 66.

60 Tertullien, Apologétique XVII.
61 «L’âme humaine naturellement chrétienne en dépit de l’islam…»

(H13/1, p. 47).
62 Ibid., p. 47 sq.
63 Ibid., p. 20.
64 Cf. l’exposition coloniale de 1930 et l’exposition vaticane

missionnaire de 1925.

65 Voir notamment le livre de C.-R. Ageron, Histoire de l’Algérie
contemporaine II (De l’insurrection de 1871 au déclenchement de
la guerre de libération [1954]), PUF, Paris, 1979, p. 279-449.

66 Voir notre article «Henri Marchal, techniques d’apostolat auprès
des musulmans» in Actes du colloque CREDIC-AFOM, Torrepelice,
septembre 1999, sous presse.

0105*491-502/Saaïdia 28/03/02, 14:43501

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 491-502    Oissila Saaïdia
Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


OISSILA SAAÏDIA

502

Le texte de Marchal apparaît bien comme la ligne officielle de l’apostolat des
Missionnaires d’Afrique, car en 1938 sont publiées Les grandes lignes de l’apostolat des
pères blancs en Afrique du Nord (directives du cardinal Lavigerie), tirées à 250 exemplaires
de 61 pages, en polycopie, à la demande de Mgr Birraux, pour être mis à la disposition des
étudiants de l’IBLA et des missionnaires qui l’auraient désiré. Le document n’était pas destiné
à l’extérieur de la société. Seules quelques petites différences au niveau de la forme peuvent
être notées avec le texte des archives. Ce document fut reçu diversement par les Mission-
naires d’Afrique. Les techniques d’apostolat de Marchal n’étaient pas appréciées par tous
ses confrères, tant il est vrai que l’apostolat reste une démarche personnelle. Il nous est
apparu que l’apostolat est fonction de la perspective sotériologique, de la définition de la
mission qui en découle et de l’approche du peuple que l’on a à évangéliser.

En définitive ce texte nous renseigne sur l’évolution de l’apologétique chrétienne envers
l’islam. Certes, le père Marchal n’est pas un pionnier à la manière d’un Massignon. Toutefois,
il refuse clairement d’avoir recours à toute apologétique combative et destructive. Il rejoint
en cela le grand courant qui commence à être majoritaire chez les missionnaires de l’entre-
deux-guerres, même si des exceptions notables demeurent, toujours fidèles aux procédés
apologétiques. Marchal, comme la plupart de ses contemporains, présente une vision de
l’islam et des musulmans construite par antinomie, ayant comme base l’axiologie chrétienne
de toujours. Le père est conditionné par sa culture tant religieuse que profane: l’islam est
analysé à partir des critères retenus dans le christianisme de la première moitié du XXe siècle.
L’opposition entre chrétiens et musulmans sur le plan théologique est totale (la prière, le
péché, la morale, etc.). Tous les éléments de l’anthropologie de l’altérité sont présents et
débouchent sur une mission fondée sur un rapport critique avec l’islam. Dès lors, le mission-
naire chrétien doit d’abord se soucier de vivre le message chrétien et d’être présent sans
chercher le débat.

Ce texte peut être qualifié de discours moyen sur l’islam et les musulmans. Il reflète la
vision qu’un missionnaire, mais aussi, sans les implications religieuses, celle que tout
«honnête homme» pouvait communément avoir. Si Marchal rompt avec certaines pratiques
apologétiques, il ne contribue en fait que faiblement à l’amorce d’une nouvelle vision de
l’islam. Amorce qu’il faut aller chercher chez d’autres.

0105*491-502/Saaïdia 28/03/02, 14:43502

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 35 (2001), p. 491-502    Oissila Saaïdia
Henri Marchal, un regard missionnaire sur l’islam.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	>>> sommaire >>>: 


