MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 35 (2001), p. 491-502
Oissila Saaldia

Henri Marchal, un regard missionnaire sur I'islam.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Oissila SAAIDIA

Henri Marchal,

un regard missionnaire sur l'islam

A REFLEXION chrétienne sur 1’islam est presque concomitante a la naissance de ce dernier

et se poursuit depuis maintenant treize siecles. Certes, elle n’a pas été exempte

d’apologétique, mais elle témoigne aussi du souci de connaitre 1’ Autre. La démarche

inverse est, elle, bien plus récente et reste limitée a de rares cercles dans les pays musulmans.

Il est vrai que la vocation universelle de I’Eglise catholique I’a conduite dés le Moyen

Age a soutenir les projets missionnaires en terre d’islam. Mais, c’est avec la fondation des

Missionnaires d’Afrique au XIX® siecle, a linitiative du cardinal Lavigerie !, que la premiére

congrégation explicitement destinée a 1’évangélisation des musulmans apparait. Les peres

blancs sont naturellement conduits a s’interroger sur 1’islam et sur les musulmans.

Nous avons choisi de nous intéresser a la réflexion de ’'un d’entre eux — le pere Henri

Marchal (1875-1957) et c’est un de ses écrits que nous nous proposons d’analyser. Il s’agit

du document H13/1 des archives de la maison généralice des missionnaires d’Afrique, intitulé

Les grandes lignes de [’apostolat des peres blancs en Afrique du Nord musulmane (approuvées

par S.E. M8" Birraux, supérieur général de la Société, pour la préparation missionnaire des

peres étudiants de I'IBLA de Tunis), de 62 pages dactylographiées. Il est donc destiné aux

futurs missionnaires formés depuis 1926 a I’Institut des belles lettres arabes de Tunis ~.

2

Nous avons rencontré un probleme de datation du texte. Il est daté de 1932, mais, a la page

19, une note fait mention des années 1935-1938 et M Birraux ne fut général qu’a partir de

1936. 11 semblerait que le texte ait été présenté pour la premiere fois devant les étudiants de

I'IBLA en 1932, puis remanié et présenté de nouveau en 1938; fut-il proposé entre 1932 et

1938 32 Quels sont les passages qui ont été modifiés ? Nous ne pouvons le déterminer.

"Pour la période du cardinal Lavigerie, le livre de F. Renault
constitue la référence incontournable: Le cardinal Lavigerie (1825-
1892). L'Eglise, ['Afrique et la France, Fayard, Paris, 1992.

2 Ce nom n'est donné a la maison de formation de Tunis qu'a

partir de 1932.

3 Demeerseman, dans son ouvrage Sagesse et apostolat, le pére
Henri Marchal des péres blancs (pro manuscripto, imprimerie des

Anls| 35 (2001), p. 491-502

Annales islamologiques 35—2001

Oissila Saaidia

péres blancs, Maison carrée Alger, 1960, p. 1 sq.), confirme
cette hypothese. Toutefois, le diaire de I''BLA pour l'année 1932
n'indique rien & ce sujet. Celui de janvier 1939 fait mention
des conseils donnés par Marchal lors de son passage en
décembre 1938.

491


http://www.tcpdf.org

OISSILA SAAIDIA

Afin de préciser le contexte dans lequel s’inscrit la pensée de Marchal, il nous faut
brievement évoquer la situation de 1’Afrique du Nord et de la mission dans les années 1930.
La troisieme décennie du siecle incarne 1’apogée du systéme colonial et de la mission. La
politique coloniale n’est plus contestée en métropole, sauf par des courants minoritaires sans
impact sur I’opinion publique. L’ordre colonial régne sans partage dans les possessions euro-
péennes, méme si des mouvements de revendications commencent a se faire entendre et a
prendre de 1’ampleur.

Les conditions peuvent donc étre considérées comme optimales pour la mission. Des la fin
de la premiere guerre mondiale, I’essor missionnaire, largement réactivé au cours du XIX©
siecle 4, est encouragé par deux encycliques: Maximum Illud (1919) de Benoit XV et Rerum
Ecclesice (1926) de Pie XI. Une nouvelle discipline, qui trouve ses origines dans 1’ Allemagne
du début du Xxx¢ siecle °, prend de I’ampleur 2 la suite de I’initiative d’un prestigieux profes-
seur de théologie de I'université de Louvain, le pere P. Charles s.j., qui lance les semaines de
missiologie de Louvain en 1923. Elles connaissent un grand succes qui incite les organisateurs
a publier les actes de ces rencontres des 1925. La missiologie se développe avec la création de
la premiere faculté de missiologie d’une université pontificale, en 1932, a la Gregoriana.

C’est dans ce contexte d’impérialisme triomphant et de continuation de 1’élan missionnaire,
que D’apostolat auprés des musulmans commence a intéresser certains missionnaires . La
Société des missionnaires d’Afrique a été créée a cet effet et reste la seule congrégation
ouvertement destinée a cet apostolat. Mais il n’existe pas, et il n’a jamais existé dans la
congrégation, une approche unique de I’apostolat aupres des musulmans. Les discussions ont
toujours été tres vives et les prises de positions diverses : le manque d’unité caractérise 1’ orien-
tation des peres blancs des la mort du cardinal Lavigerie. Cependant le chapitre de 1912 prend
deux décisions dont les répercussions sont importantes. La premiere est le rappel a I’ordre et
aux principes du fondateur: le but n’est pas de baptiser des individus mais de former une
société chrétienne. La seconde est I’élection comme assistant du supérieur général d’Henri
Marchal, depuis trois ans régional d’Algérie-Kabylie. Il reste a ce poste jusqu’en 1947. Pendant
35 ans, il précise les buts et les méthodes de la mission aupres des musulmans. C’est donc sa
pensée qui devient la ligne officielle, de maniere effective du début des années 1930 a la veille
de la seconde guerre mondiale. Cela ne veut pas dire qu’elle a été ’'unique stratégie ou qu’elle
n’a pas fait I’objet de critiques et de contestations. Cependant elle constitue, a notre connaissance,
la seule a avoir été systématisée et a avoir été enseignée aux futurs missionnaires d’ Afrique.

Le document étant destiné aux étudiants de I'IBLA, donc avec une vocation interne a
I’ordre, traduit sans restriction la pensée de I'auteur et du supérieur général qui 1’a approuvé.
Ce texte constitue un témoignage de premiere importance sur la perception des peres blancs,
des musulmans et de 1’apostolat en milieu musulman .

4 Voir a ce sujet C. Prudhomme, Stratégie missionnaire du Italiana, Lyon, Bologne, 1991, p.88-100.
Saint-Siége sous Léon XIII (1878-1903). Centralisation romaine et ¢ A.G.M.Afr., correspondance entre le pére Perbal (Oblats de
défis culturels, Ecole francaise de Rome, De Boccard, Paris, 1994. Marie immaculée) et le pére Marchal.

> W. Henkel, «Centres de recherche germaniques», in 7 La question de la prédication fait I'objet d'un article & paraitre
M. Spindler, J. Gadille (s.d.), Actes de la xir¢ session du CREDIC, dans les actes du colloque CREDIC-AFOM de septembre 1999.

492 éditions lyonnaises d’Art et d’Histoire, Editrice Missionaria

Anlsl 35 (2001), p. 491-502 Oissila Saaidia


http://www.tcpdf.org

HENRI MARCHAL, UN REGARD MISSIONNAIRE SUR L’ISLAM

C’est la réflexion de Marchal sur l'islam et les musulmans que nous nous proposons
d’aborder. Cette pensée fait écho a I'un des préceptes de I’ Action catholique qui consiste a
adapter la prédication au public a convertir. Afin de concevoir un programme d’apostolat
spécifique aux musulmans, il faut les connaitre. C’est dans cette perspective de 1’apostolat
qu’il faut appréhender la présentation de I'islam et des musulmans de Marchal. Il s’agit
d’une réflexion catholique et missionnaire dont les éléments apologétiques constituent un

des fils directeurs, mais pas 1’unique.

Un monothéisme biblique

L’apologétique chrétienne a souvent appréhendé I'islam a travers le prisme du mono-
théisme biblique. Marchal souscrit a cette optique en considérant I’islam comme «une religion
appuyée a la base sur le monothéisme de la Bible ®».

Cette perspective est pour le moins ancienne. Sa premiere expression se trouve chez le
dernier représentant de la patristique orientale, Jean Damasceéne, qui présente 1’islam comme
une hérésie ®. Au cours du Moyen Age, les versions les plus curieuses circulent, dont celle
qui fait de Muhammad un cardinal décu de ne pas avoir été élu pape '°. Toute une approche
chrétienne de I’islam se développe; Y. Moubarak en rend compte notamment dans un de
ses livres !1,

Qu’en est-il au XX¢ siecle? Nous avons analysé I’article « Mahomet et mahométisme »
du Dictionnaire de théologie catholique '?; 1’auteur, P. Casanova, ne se prononce pas
formellement sur les influences chrétiennes ou juives. En revanche, dans la premiere partie
de D'article «Coran», rédigée par Carra de Vaux, I'influence du judaisme et du christianisme
sur I’islam, via les sectes judéo-chrétiennes, ne fait aucun doute '3. Il en va de méme pour
le grand orientaliste jésuite de la période, H. Lammens. Marchal se place donc dans une
parfaite continuité avec I’approche chrétienne de I’islam. Il considere, comme bien d’autres,
que le fond biblique et chrétien est noyé par les erreurs. Il renforce ce point de vue en
affirmant que c’est dans le peu de christianisme, méme perverti, que ’islam a puisé toute
sa force !*. L’islam, issu des divisions du christianisme, ne doit sa civilisation qu’aux
chrétiens islamisés !°. L approche de Marchal s’inscrit dans une apologétique chrétienne et
orientaliste «classique». Il est sur ce sujet dans la ligne de la pensée majoritaire sur 1’islam,
notamment quand il I’analyse comme une religion trés organisée: «...puissance sociale,

16

pouvoir politique, force du fanatisme religieux *°...»

8 A.G.M.Afr., p. 14.

9 Cf. Jean Damascéne, Ecrits sur lislam, Paris, éd. R. le Coz, (SChr
383), 1992; P. Khoury, «Jean Damascene et lislam», POC 7,
1957, p.44-63; 8, 1958, p.313-339.

10°Cf. Carra de Vaux, «Coran», in Dictionnaire de théologie catholi-
que I, 2¢ partie, Letouzet et Ané, Paris, 1939, p. 1837 sq.

Y. Moubarak, Recherches sur la pensée chrétienne et lislam dans
les temps modernes et a I'époque contemporaine, publications de
['université libanaise, Beyrouth, 1977.

12'p, Casanova, «Mahomet et mahométisme», in Dictionnaire de

Anlsl 35 (2001), p. 491-502 Oissila Saaidia

théologie catholique 1X, 2° partie, Letouzet et Ané, Paris, 1927,
p. 1572-1650; Carra de Vaux, op. cit, p. 1772-1844.

13 Carra de Vaux, op. cit, p. 1777 sq.

4 HI3/1, p.43.

15 Ibid., p.56. Lidée que la civilisation islamique ne doit rien a
son propre génie trouve ses origines, entre autres, dans la pen-
sée d’E. Renan et notamment dans sa conférence sur
«L'islamisme et la science», donnée a la Sorbonne le 23 mars
1883 (texte intégral dans Le journal des Débats du 30 mars 1883).

18 H13/1, p.23.

493


http://www.tcpdf.org

OISSILA SAAIDIA

Une religion fortement organisée

Qu’entend Marchal par «religion fortement organisée»? Il n’est pas sans savoir qu’il
n’y a pas de clerc, méme s’il utilise, par analogie, sans doute, et par souci didactique, le
terme de clerc . De plus, depuis 1924, la Turquie kémaliste a supprimé le califat. L’islam
ne connait ni clergé, ni guide; le parallele est souvent fait avec le catholicisme pour
démontrer la faiblesse a ne pas avoir le type de structures catholiques.

Toutefois, 1’idée de la force de I’islam, donc de I’impossibilité d’opérer des conversions,
releve de la confusion supposée entre le spirituel et le temporel qui rend I’emprise de I’islam
totale. Cette confusion est-elle valable de tout temps? A-t-elle un fondement théologique ?
Pour O. Carré, ce n’est qu'au début du XX® siecle qu’un tel courant apparait '3. Selon lui,
des le x1° siecle !° la distinction entre les deux pouvoirs était clairement établie; seuls des
groupes extrémistes et minoritaires ont pu proposer une lecture théocratique ?°. Le courant
minoritaire s’est progressivement imposé a partir des années 1920, avec notamment la
fondation des Fréres musulmans?!. Or, dans ces mémes années 1920 parait I’ouvrage de
‘Ali ‘Abd al-Raziq ?>. Pour ce cheikh d’Al-Azhar, temporel et spirituel sont distincts en
islam. Par conséquent, I’islam peut s’accommoder de n’importe quel régime politique.

Comment alors expliquer que tout le discours orientaliste, depuis le XIX® siecle, présente
I’islam comme confondant politique et religion, avant que les musulmans ne s’approprient
la vision d’Ibn Taymiyya, relayée au XVIII® siecle par Ibn Wahhab, consacrée au XX° siecle
par le mouvement réformiste des Salafiyya et largement dépassée par tous les mouvements
intégristes 2*? L’argument de la confusion du spirituel et de 1'institutionnel dans I’islam
comme facteur de retard de la civilisation musulmane est repris par les missionnaires. Ces
derniers font le parallele avec le christianisme qui contient, selon eux, les sources de la
séparation entre politique et spirituel. Nous avons sur ce théme précis un bel exemple de la
construction de I’image de I’Autre par antithése 24,

Pourquoi les orientalistes ont-ils forgé cette idée résumée par le slogan din wa-dawla?
Pour O. Carré, «I’argument central de cette tendance [issue d’une branche de la tradition
orientaliste francaise du siecle dernier, selon 1’auteur] est qu’en islam, par essence, comme
dans le judaisme antique, religion et Etat seraient confondus, et que cette confusion

3

494

=)

H13/1, p.30 sq.

O. Carré, L'islam laique ou le retour a la grande tradition, A. Co-
lin, Paris, 1993, p.34 sq.

Ibid., p.21.

Voir B. Lewis, Les Assassins: terrorisme et politique dans [islam
médiéval, trad. francaise, Seuil, Paris, 1982; A. Filali-Ansary,
Lislam est-il hostile a la laicit¢?, Le Fennec, Casablanca, 1997.
Cf. 0. Carré, G. Michaux, Les Fréres musulmans (1928-1982), Gal-
limard-Julliard, Paris, 1983; .M. Husaini, The Moslem Brethren,
Kayat, Beyrouth, 1956 (I™ éd. arabe 1952); R.P. Mitchell, The
Society of the Muslim Brothers, Oxford University Press, New York,
2¢ éd., 1993 (1™ éd., 1969). La bibliographie sur les fréres
musulmans est trés prolixe, c’est pourquoi nous ne mention-
nons que ces ouvrages de base.

Anlsl 35 (2001), p. 491-502 Oissila Saaidia

22 A, Abderraziq, L'islam et les fondements du pouvoir, trad. fran-
caise, La Découverte-Cedej, Paris, 1994 (éd. arabe 1925). Ce
livre fut a l'origine d'une importante polémique.

23 Cf. R. Caspar, Traité de théologie musulmane 1 (Histoire de la
pensée religieuse musulmane), PISAI, Rome, 1996, p.219-222
(Ibn Taymiyya), 223 sq. (Wahhabisme), 287-295 (Salafiyya).

2 Voir E. Said, L'orientalisme, I'Orient crée par 'Occident, Seuil, Pa-
ris, 1980, (éd. anglaise 1978), p.13-42 (Introduction). Son
concept, qu'il expose en introduction, est tres intéressant, mais
l'auteur veut appliquer cette clé d'interprétation a tout. Il finit
par déboucher sur une construction tautologique.


http://www.tcpdf.org

HENRI MARCHAL, UN REGARD MISSIONNAIRE SUR L’ISLAM

représenterait un obstacle absolu & la science et au progres; la «modernité» exigerait la
laicité et la rationalité entendue comme excluant la foi et toute autorité religieuse > ». Le
positivisme, faut-il le rappeler, a dominé la pensée européenne dans la seconde moitié du
X1x¢ siecle. De plus, le courant de la laicité «a la frangaise », loin d’étre neutre vis-a-vis du
fait religieux, professait sa propre religion, le scientisme. D’autre part, cette période est
caractérisée par la naissance de la philologie comparative et par ses développements
néo-darwiniens. Dans le méme temps, 1’exégese biblique adopte de nouveaux outils.
L’application aux textes coraniques de la critique textuelle ouvre la voie a de nouvelles
perspectives pour les études orientalistes. La conjonction de toutes ces données et la situation
dans laquelle se trouvent les pays musulmans, en comparaison avec I’Europe et selon des
criteres européens, conduisent les orientalistes a s’interroger sur les causes de cette situation.
Il nous apparait que leur outillage mental, doublé de leurs convictions positivistes, devait
aboutir 2 incriminer la religion islamique. Leur laicisme militant devait, lui, trouver la
justification de ce retard dans le rejet des structures laiques, par confusion du politique et du
religieux. Il faut rappeler que cette critique de la religion en général vise tout autant le
catholicisme (voir E. Renan et sa Vie de Jésus). La théorie d’O. Carré sur la non-confusion
entre spirituel et temporel dans I’islam n’est pas généralement admise. En revanche, la démarche
contraire est, elle, largement répandue tant chez les penseurs musulmans que chez les autres 2°.

Marchal ne fait que véhiculer des idées admises depuis le XIX® siecle, idées que I’on
retrouve dans son analyse des fondements religieux de I’islam et en premier lieu du Coran %’.

Il commence par nous présenter la conception que se font les musulmans de leur livre saint.

Caractéristiques religieuses

Il enseigne que pour eux il est la parole de Dieu, il est incréé, qu’il est la version terrestre
intégrale du prototype céleste, cet asl al-kitab de Tabari?®; le contenu de la Bible a été
altéré et le Coran délivre, donc, le message originel adressé par Dieu a toute I’humanité.
Alors que pour les chrétiens il n’est que le fruit de la pensée ou de 'imagination de
Muhammad. Dans ce dernier cas, la question est de savoir s’il était sincere ou non, en se
disant inspiré, et s’il I’a été continuellement. Toutes ces considérations n’intéressent guere
Marchal : il ne peut pas s’agir d’un texte révélé; c’est, selon lui, tout ce qu’il importe de
retenir. Quant a son Prophete, il ne peut étre question de lui attribuer ce titre en vertu
méme de I’ontologie chrétienne. Marchal ne s’engage pas dans des développements 2°, mais

0. Carré, op. cit, p.27.

Est-il besoin de préciser que cette position est communément
acceptée aujourd’hui et qu'elle est depuis les années 1920
largement théorisée par I'écrasante majorité des penseurs
musulmans? Ces derniers sont convaincus de «['éternité» de
ce concept qui, comme tout concept, n'est que le résultat de
données conjoncturelles. Les quelques voix qui se sont élevées
contre ne trouvent guere d'écho. Nous assistons a la rencontre
paradoxale entre deux visions opposées a l'origine, les

Anlsl 35 (2001), p. 491-502 Oissila Saaidia

orientalistes européens du xix® siécle attachés a prouver
l'infériorit¢ de l'islam et les réformistes musulmans décidés a
relever le défi de la modernité, soit deux approches différentes
tant par leurs techniques que par leurs motivations, qui arrivent
au méme résultat: démontrer que religion et politique sont
confondues dans l'islam.

2 HI3/1, p.54 sq.

28 Tafsir, XXV, 26.

¥ Ibid., p.52 sq.

495


http://www.tcpdf.org

OISSILA SAAIDIA

laisse poindre une critique. En effet, il pense que ce dernier s’est approprié une caractéristique
du Christ: «Il n’est pas jusqu’a I'idée de la douce Victime chargée des péchés du monde,
«Agnus Dei qui tollit peccata mundi», qui ne se trouve dans le Coran ou Mahomet a le
facile courage de la prendre a son compte et de s’en faire une auréole bien dérisoire en sa
personne : Koran — Sour. IX, v. 129 (sic)3".» Or, la sourate en question semble peu adap-
tée a une telle exégese 3!. Cette construction par antithése, qui consiste 2 opposer les
personnalités de Jésus et de Muhammad, constitue une des caractéristiques de la démarche
apologétique chrétienne de tout temps. Mais la volonté de mettre en évidence les emprunts
faits au christianisme peut déboucher sur des interprétations abusives.

Il faut rappeler que la personne de Muhammad a été diversement appréciée en fonction
des périodes historiques et des individus. Les articles du Dictionnaire de théologie catholique
n’en présentent pas la méme analyse. Ainsi, il est mentionné dans I’article sur « Mahomet
et le mahométisme » que diverses maladies psychiques lui ont €té «attribuées» 2. L auteur
de D’article reste trés sobre dans son approche 33, ce qui n’est pas le cas des écrits de la
plupart des missionnaires, qui, comme Lammens, dénoncent son sensualisme .

De sensualisme il est question de maniere détournée lorsque Marchal évoque la vision
musulmane du paradis: «Un bonheur naturel, sensible et assez grossier.» Il faut reconnai-
tre qu’il n’aborde pas, comme il est de coutume, la question de la matérialité du paradis
musulman, telle qu’elle est congue a I’époque par la plupart des missionnaires catholiques.
Ces derniers sont heurtés par son cdté charnel et I’existence des hiir 3> est souvent mise en
avant. Cet éden islamique est une preuve de plus de la dimension naturelle et non surnatu-
relle de la religion musulmane. Le théme du firdaws est I’occasion d’établir un nouveau
parallele avec le christianisme. La sensualité participe de 1’Orient imaginaire. Elle constitue
un des grands sujets d’inspiration de la littérature et de I’art du XIX® siecle et se poursuit
au XX°¢ siecle.

Apres sa présentation du Coran, Marchal nous livre sa lecture de la Sahada et de la
salat3°. La encore, il adopte une position moyenne dans le sens ol sa perception de la
pricre correspond aux idées généralement admises. Il la dénonce comme mécanique, sans
dimension spirituelle et par conséquent vidée de toute substance 3’. Marchal se place sur un

30 Ibid., p. 38. évidence des correspondances entre les maladies «a la mode»

3

496

Anls| 35 (2001), p. 491-502

3

be}

Dans la mesure ol nous ne pouvons déterminer quelle fut la
version du Coran dont s'est servie Marchal et que le verset
en question pose un probléme de numérotation, nous donnons
la variante qui nous semble la plus probable & partir de la
traduction de R. Blachére: «Un Apdtre (issu) de vous est venu
a vous. Pénible pour lui est ce que vous commettez de mal.
Avide il est de votre bien. Envers les Croyants, Il (sic) est
indulgent et miséricordieux.» (IX, 129).

Casanova, art. cit., p. 1573 sq. On a voulu voir en lui un épi-
leptique et un hystérique, mais pour I'auteur de larticle il ne
pouvait en aucun cas étre malade. Nous pensons qu'une étude
sur I'évolution des maladies du Prophete de lislam menée en
paralléle avec une histoire de la médecine pourrait mettre en

Oissila Saaidia

et celles attribuées a une époque donnée & Muhammad.

33 pour l'auteur, Muhammad a toujours été sincére (ibid., p. 1573).

3 Cf. H. Lammens, Fatima et les filles de Mahomet, notes critiques
pour ['étude de la sira, Institut pontifical biblique, Rome, 1912.
Il est intéressant de noter que ces références au «sensualisme»
du Prophéte de lislam suscitent toujours lintérét de certains
orientalistes comme M. Rodinson dans son Mahomet, Seuil,
Paris, 1974 (3¢ éd.), notamment aux pages 232, 238-241, 289.

35 Les interprétations des penseurs musulmans sont diverses a
leur sujet: du littéralisme total & I'abstraction absolue.

36 HI3/1, p.51 sq.

STR. Foca, «La priére musulmane», in Compte rendu de la 6°
semaine de missiologie de Louvain, 1928, p.167-187.


http://www.tcpdf.org

HENRI MARCHAL, UN REGARD MISSIONNAIRE SUR L’ISLAM

terrain religieux, mais aussi social, en relevant I'importance de la priere dans la société.
Dans le méme temps, il définit les termes d’une comparaison avec la priere chrétienne en
la faveur de cette derniere. Le comparatisme apologétique devient instrument d’analyse.

C’est pourquoi Marchal évoque 1'un des différends théologiques entre les deux religions:
le statut de Jésus. A ce propos, 1’auteur parle du «scandale de Jésus Fils de Dieu» et incite
donc les missionnaires a éviter la discussion car les musulmans, a cause de «l’esprit
musulman », ne peuvent pas comprendre 8.

La littérature sur la question, du c6té musulman, est abondante et a caractére éminem-
ment apologétique. Les mémes arguments sont mis en avant pendant des siecles *°. Toutefois,
nous avons noté une évolution sensible dans 1’argumentaire des le début du XX® siecle avec
I’Evangile de Barnabé* qui, d’une certaine manicre, conforte les musulmans dans leur
définition de Jésus. Dans le méme temps se développe une apologétique qui se sert des
outils et concepts européens. Ainsi, la science médicale est mise a contribution pour expliquer
I’impossibilité d’une naissance non charnelle *'. Les musulmans ont donc peu a peu intégré
des «nouveautés» pour étayer le vieux fonds apologétique, comme d’ailleurs les polémistes
occidentaux ont, par exemple, fait appel a la médecine pour faire I’exégeése de certains versets
du Coran et prouver l’existence de 1'une ou ['autre des maladies mentales attribuées a
Muhammad. 1l faut rappeler que les musulmans, dans cette période, continuent a donner du
Christ une image coranique. Ils restent en cela cohérents, car pour eux la Bible, ayant été
altérée, il est inutile de s’y référer 4.

Apres cette présentation des caractéristiques strictement religieuses, 1’auteur s’engage dans
I’analyse de facteurs ou psychologie et religion sont inextricablement liées: 1’apostasie, le
fanatisme et I’esprit musulman.

Pour D’apostasie, Marchal ne fait aucun paralléle avec la pratique historique de 1'Eglise
catholique sur la question. Il évoque le probleme du statut de 1’apostat comme constituant
un véritable obstacle aux conversions. Délicat sujet que celui de I’apostasie, car le Coran
n’indique pas de sanctions pour les apostats, I’unique peine encourue étant la non validité
de leurs actes (2,17; 5,54; 16,106). Pour le hadit, la question ne semble pas pouvoir étre
tranchée ni dans un sens ni dans 1’autre, car, suivant la démarche et les ahadit choisis, les
résultats sont diamétralement opposés *3. Toutefois, la pratique générale des gouvernants a

3 HI13/1, p.52. *I'Nous pouvons citer deux auteurs: M. Sidqi et I. Marziiq.

39.Cf. M. Borrmans, Jésus et les musulmans d'aujourd’hui, Desclée, 4 la situation et la démarche commencent a changer, chez
Paris, 1996; R. Arnaldez, Jésus, fils de Marie, prophéte de l'islam, quelques-uns, a la fin des années 1940. Cela se fait en
Desclée, Paris, 1980; id., Jésus dans la pensée musulmane, paralléle, selon nous, avec une nouvelle fagon d’approcher le
Desclée, Paris, 1988; M. Hayek, Le Christ de lislam, Seuil, Paris, Coran qui est I'ceuvre de personnalités isolées comme le cheikh
1959. Al-Khali et M.A. Khalafallah, voir J. Jomier, «Quelques positions

40 Cf. J. Jomier, «L’Evangile selon Barnabé», MIDEO 6, 1959-1961, actuelles de l'exégése coranique en Egypte relevées par une
p. 137-226; id., «Une énigme persistante I'Evangile dit de polémique récente (1947-1951)», MIDEO 1, 1954, p.39-72.
Barnabé», MIDEO 14, 1980, p.271-300; L. Cirillo, Evangile de # Cf. Samir Khalil, «Le débat autour du délit d'apostasie dans
Barnabé. Recherches sur la composition et ['origine, Beauchesne, Iislam contemporain», OCA 258, 1998, p. 115-140. L'auteur fait
Paris, 1977. le point sur la question. Pour lui, ni le Coran, ni le hadit ne

prévoient de condamnation & mort en cas d'apostasie. 497

Anlsl 35 (2001), p. 491-502 Oissila Saaidia


http://www.tcpdf.org

OISSILA SAAIDIA

été et reste bien souvent la condamnation a mort **. Au niveau du peuple, I’apostasie demeure
généralement inconcevable. La encore, I’explication est a rechercher dans la cohérence interne
de I'islam: comment concevoir ce qui pour un musulman est un retour en arriere ? Un pere,
dans le Compte rendu de la 6° semaine de missiologie de Louvain, fait un parallele
intéressant en comparant I’illogisme pour un musulman de passer au christianisme avec
'illogisme pour un chrétien de se faire juif ¥*. L’islam se présente comme I’aboutissement
de la révélation, le restaurateur du message monothéiste altéré par les juifs et les chrétiens;
il apparait comme une aberration de laisser la perfection pour se tourner vers une version
incomplete et travestie. La pression sociale est trés forte et le nombre des conversions plus
que limité 46,

Pour Marchal, il s’agit 1a d’'une manifestation supplémentaire de ce qu’il appelle «1’esprit
musulman» et qui, dans ce cas, semble plutot étre de l’intolérance. Il ne peut se placer
d’un point de vue musulman et méme s’il expose certains de leurs modes de réflexion, il
n’en tire pas d’enseignements. Il fait aussi appel a la notion de liberté de conscience qui
est, méme en Europe, une notion récemment intégrée dans les mentalités. Il ne peut concevoir
que de tels concepts ne puissent pas étre encore appliqués universellement et qu’ils participent
d’une évolution intrinseque de la société et n’ont pas de réalité s’ils sont imposés de
I’extérieur.

Quoi qu’il en soit, I'islam est pour Marchal une religion naturelle qui exerce une tres
forte pression sur ses fideles. Il est intéressant de relever que la dimension sociale et politique
de la religion ne peut étre percue que dans une société en voie de sécularisation.

Une fois I’analyse de I’islam faite, le comportement des musulmans peut plus aisément
s’expliquer: leur fanatisme et leur orgueil découlent de leur religion. Mais qu’entend 1’auteur
par fanatisme et orgueil ? Le fanatisme musulman s’apparente au réflexe de fierté exacerbée,
au refus de toute influence extra-islamique. Le sujet du fanatisme est absolument central,
c’est un véritable leitmotiv: tout part du fanatisme et tout y débouche. Ce concept, que les
missionnaires ont des difficultés a définir, se retrouve dans tous leurs écrits car il focalise
et orchestre tous les obstacles aux conversions. Mais les religieux sont loin d’étre les seuls
a recourir a ce théme *’. Dans I’imaginaire collectif constitué depuis des siecles, la

# Voir M. Ayoub, «Religious Freedom and the Law of Apostasy chapitre aux convertis de l'islam qu'il dénombre & 4 (p.211).
in Islam», IsCh 20, 1994, p.75-91; S.A.A. Abu-Salieh, «Le délit Pour les protestants nous n'avons pas d’étude précise a
d'apostasie aujourd’hui et ses conséquences en droit arabe et indiquer, mais nous pouvons supposer que le résultat n'est
musulman», IsCh 20, 1994, p.93-116. guere plus important que pour les catholiques. Quant aux

4 A la suite de lintervention de I'abbé Declerc («Recul ou at- conversions aux Eglises orientales, & notre connaissance, elles
tente?»), directeur de la revue En terre d'islam, lors de la 6° seraient de l'ordre du néant. En effet, s'il est déja difficile a
semaine de missiologie de Louvain, une discussion s'engage un musulman de se convertir & la religion des puissances
et l'un des participants déclare: « Demander a un musulman dominantes, il ne peut envisager la conversion a la religion
de devenir chrétien serait & peu pres exiger d'un chrétien de de ceux qui, des siecles durant, ont été considérés comme des
se faire juif » (Compte rendu de la 6° semaine de missiologie de sujets de second ordre.

Louvain, 1928, p.221). 7 Les références sont trés nombreuses tant dans les archives des

6 Voir F. Gugelot, La conversion des intellectuels au catholicisme en Péres blancs que dans la revue En terre d'islam, ou encore dans

498 France. 1885-1935, CNRS, Paris, 1998. L'auteur consacre un les Comptes rendus de la semaine de missiologie de Louvain, etc.

Anlsl 35 (2001), p. 491-502 Oissila Saaidia


http://www.tcpdf.org

HENRI MARCHAL, UN REGARD MISSIONNAIRE SUR L’ISLAM

construction de I'image du musulman a intégré cette caractéristique: le musulman ne peut
qu’étre fanatique.

Le corollaire est son orgueil démesuré, c’est-a-dire ce sentiment profond de détenir la
vérité, de se considérer d’une certaine facon comme «peuple élu». Cet orgueil constitue un
élément fondamental pour les missionnaires, car les musulmans ne sont pas dans de bonnes
dispositions pour recevoir le message du Christ puisqu’il ferme 1’ame a Dieu.

Tout cet esprit musulman se trouve renforcé, d’aprés Marchal, par les avantages procurés
par les pouvoirs publics coloniaux a I’islam *8. Ce sujet, fort controversé, est mis en avant
par le clergé régulier et le clergé séculier depuis le XIx® siecle *°. L’esprit musulman est
aussi raffermi par la presse panarabe et nationaliste ° dans le sillage de la Nahda. De fait,
le panarabisme est une idée qui est née au XIX® siecle, mais qui ne se développe qu’a partir
de I’entre-deux-guerres. Cette idée a rencontré a ses débuts 1’opposition des milieux reli-
gieux hostiles a toute distinction entre les croyants car contraire a 'esprit de la umma. Les
religieux étaient plus sensibles au courant pan-islamiste. Quant au probleme du nationalisme,
I’entre-deux-guerres est caractérisé par une situation en apparence paradoxale: d’un coté, il
correspond a I’apogée de la colonisation et, de 'autre co6té, il voit les mouvements de
revendications nationales se développer et prendre de I’ampleur méme si tous ne revendiquent
pas nécessairement 1’indépendance pleine et entiere >'.

Cette presse arabe, nous dit Marchal, n’hésite pas a s’en prendre aux activités des
missionnaires 2. Nous en avons trouvé trace dans les archives de la maison généralice des
peéres blancs 2 Rome, mais aussi dans la revue En ferre d’islam 3. A notre connaissance et
dans I’état actuel de nos recherches, il nous semble que les critiques les plus fréquentes et
les plus violentes concernent les missionnaires protestants qui feraient preuve d’un
prosélytisme plus actif que les missionnaires catholiques.

L’esprit musulman a bien sir des implications éthiques considérables. En un mot, I’état
moral des musulmans est, pour Marchal, déplorable >* et pose probléme pour leur salut. Leur
moralité est liée, selon lui, a la conception du pardon, que Dieu accorde facilement: « Chez
les musulmans, sous le couvert de la religion et du culte rendu a Dieu, 'immoralité souvent
raffinée, 1’abaissement de la sainteté de Dieu au degré du pardon facile, de la tolérance
bénévole des plus graves transgressions en faveur de ses fideles>...». L’idée de Marchal,
qu’il partage avec ses confreres, est que les musulmans sont convaincus que la simple

HI3/1, p. 19 sq.

49

Cette question est réactivée lors de l'application de la loi de
séparation des Eglises et de I'Etat de 1905, qui en Algérie n'a
pas été appliquée au culte musulman pour différentes raisons
quil ne nous appartient pas ici de développer. Toutefois, la
loi n'a pas non plus été appliquée dans toute sa rigueur pour
le culte catholique comme ce fut le cas en métropole (cf.
0.Saaidia, «La séparation de I'Fglise et de I'ftat en Algérie
[1905-19091», Ultramarines, AMAROM, IHCC 16-17, décembre
1998, p. 13-17).

Anlsl 35 (2001), p. 491-502 Oissila Saaidia

50 Ibid., p. 20.

Stcf. H. D'Almeda-Topor, L'Afrique au Xx¢ siécle, A. Colin, Paris,
1993, p. 103-132.

52 H13/1, p. 20.

531, C., «Lagitation religieuse en Egypte», En terre d'islam, sept.-
oct. 1933, p.292-296; diaires de I'BLA, 20 mars, 16 avril et
septembre 1929 (travail d’analyse en cours sur la presse arabe).

STHI3/L, p. 14

55 Loc. cit.

499


http://www.tcpdf.org

OISSILA SAAIDIA

récitation de la Sahada les lave de tout péché. Il n’y a pas chez eux de gradation dans la
faute, de distinction entre péché véniel et péché mortel 2.

Toutefois, Marchal n’englobe pas tous les musulmans dans une méme analyse. Il opere
des différenciations, mettant en pratique le principe de 1’apostolat adapté. Il présente ainsi
un bref tableau sociologique de la population musulmane et des difficultés inhérentes a chaque
catégorie face a la conversion>’. Une distinction est faite entre élite ancienne et nouvelle,
selon une premicre classification qui nous est apparue a la lecture du texte. Les élites
anciennes sont essentiellement religieuses et les nouvelles sont plus diverses. En effet, les
‘ulama’ cotoient les membres de la nouvelle bourgeoisie et les occidentalisés. Il est impor-
tant pour Marchal de pouvoir opérer ces repérages car les élites apportent des objections au
christianisme qui sont de nature différente de celles des masses et il faut donc avoir un
arsenal de réponses adaptées. Comme nous 1’avons précédemment mentionné, 1’apologétique
musulmane a évolué a partir du début du XX® siecle. Avec la Nahda, I’intérét pour 1’Europe
s’est accru et I’apprentissage des langues européennes s’est développé, avec comme corol-
laire la découverte de la culture occidentale. Ainsi, les écrits des libres penseurs sur la
religion et des positivistes contre le christianisme leur sont désormais accessibles. Tout un
nouvel argumentaire peut se développer. La situation qui en résulte est pour le moins para-
doxale car ces penseurs font appel a la critique rationaliste pour analyser le christianisme
mais sans jamais penser I’appliquer a leur propre religion.

Marchal n’en tire pas de conséquences pour se lancer dans une polémique, il est surtout
préoccupé par le probleme religieux ainsi généré 8. Ce savoir savant engendre un degré
supérieur d’obstruction au christianisme, en d’autres termes, renforce «1’esprit musulman »
et, par conséquent, éloigne ces ames de Dieu. C’est pourquoi ’homme du peuple est moins
«corrompu» par I’islam car il en est moins pénétré que celui de 1’élite, il peut plus facile-
ment s’en détacher et constitue 1I’objectif prioritaire de la mission.

Malgré toutes ces critiques, Marchal est convaincu que le musulman n’est pas perdu. En
effet, ne vénere-t-il pas le vrai Dieu? En outre, pour lui, le musulman est de bonne foi>°,

500

Anls| 35 (2001), p. 491-502

Il est inutile de préciser que tous les musulmans ne se
reconnaissent pas dans une telle description. Mais notre intérét
réside moins a repérer le vrai du faux, qu'a présenter I'imaginaire
de ['altérité tel qu'il se constitue & un moment donné de lhistoire.
La force des représentations est telle que la véracité importe peu
dans la mesure ol les protagonistes, qu'ils soient chrétiens ou
musulmans, agissent selon leur définition de ce critére. La ques-
tion du péché dans I'islam dépend de son contexte théologique. Il
nous faut retourner au cceur méme de la révélation coranique
dont tout I'édifice repose sur laffirmation de l'unicité de Dieu
(tawhid) et de sa transcendance (tafawwuk). Sous cet éclairage, un
seul péché est impardonnable, celui de l'associationnisme (Sirk)
car il implique directement la majesté de Dieu, tous les autres
sont pardonnés dans la mesure ot ils sont de nature humaine. Or
Dieu, pour les musulmans, est séparé des hommes par une
distance infranchissable qui est celle qui sépare le créateur de sa
créature. Cet éloignement n'exclut pas une certaine proximité (L,
16): «..Nous sommes plus proches de lui que sa veine jugu-
laire...», tout en restant dans des dimensions différentes. Dieu ne

Oissila Saaidia

peut donc se considérer comme offensé par les «péchés» de
'homme qui, par définition, ne peuvent pas le toucher. Cest
pourquoi la notion de péché ne peut avoir la méme acception que
dans le christianisme et qu'il ne peut exister de péchés véniels ou
mortels. De plus, la récitation de la Sahdda n’absout que dans la
mesure ol elle est prononcée dans un esprit de sincérité.

HI3/1, p.20.

H13/1, p.30.

Ibid., p.45. Cette prise de position est personnelle a Marchal
et ne reflete pas lattitude de tous les péres blancs. Ainsi, pour
Giacobetti, un autre pére blanc, clest loin d'étre le cas. A la
demande de l'évéque d'Oran, M& Durand, il se livre & une
«enquéte» dans laquelle il quantifie trés précisément la bonne
foi des musulmans. Cette derniére varie, selon les régions, entre
3 et 5 pour cent. L'évéque a estimé son analyse trop négative
et a décidé de ne pas en tenir compte (AGMAfr). L'exemple
de Giacobetti est, certes, extréme dans sa formulation qui se
veut répondre a des criteres objectifs et scientifiques, mais elle
ne nous semble ni unique, ni minoritaire.


http://www.tcpdf.org

HENRI MARCHAL, UN REGARD MISSIONNAIRE SUR L’ISLAM

méme s’il est dans D'erreur. Il a de bonnes bases et il est dans de bonnes dispositions car
il a une 4me vraiment religieuse. De plus, Marchal considére, dans la ligne de I’Eglise
primitive ®, que «anima naturaliter Christiana® ». Il y a 1a un parallele a établir avec le
discours musulman sur la méme question. L’islam considere que tout individu nait
naturellement musulman, seuls les parents et le milieu font changer de religion.

Conclusion

La conclusion de Marchal est claire: les musulmans vivent dans I’ignorance %; ils sont
les premieres victimes de ’islam.

Mais tous les espoirs sont permis. Selon Marchal, les musulmans ont, en effet, fini par
s’accommoder de la domination occidentale et ils veulent profiter des avantages de la vie
sociale et économique 63 en d’autres termes, des bienfaits de la civilisation. Le théme de
I’action civilisatrice de la colonisation est indirectement abordé. 11 a été, rappelons-le, une
des justifications — et non des moindres — de la politique coloniale au XIX® sieécle, a une
époque d’européo-centrisme affirmé. L’intériorisation du message colonial est totale: il n’est
pas question de distinction entre la civilisation laique et catholique; les querelles de la
métropole sont loin et la conviction, tant chez les pouvoirs publics qu’au sein de 1'Eglise,
est de contribuer a2 une ceuvre commune.

La période de I’entre-deux-guerres, nous 1’avons déja mentionné, coincide avec 1’apogée
de I’Empire colonial ®*. Les mentalités de la métropole se sont habituées a la présence
coloniale qui ne fait plus 1’objet de contestations importantes. L’opinion publique est
persuadée que les Européens sont encore 1a pour tres longtemps. C’est sa conviction intime
que Marchal attribue aux musulmans, alors que la période est caractérisée par une réactivation
des revendications des peuples soumis .

Marchal pense que les indigenes se rapprochent de la civilisation européenne et,
implicitement, de son état d’esprit fait de tolérance et d’ouverture permettant, donc, une
évangélisation. Evangélisation 2 laquelle il faut se préparer car, pour beaucoup, la fin de
I’islam ne saurait tarder ; c’est la aussi une des nouveautés du discours missionnaire dans
I’entre-deux-guerres. C’est pourquoi il élabore, a partir des instructions du cardinal Lavigerie,
sa méthode d’apostolat °°.

€0 Tertullien, Apologétique XVII. 8 Voir notamment le livre de C.-R. Ageron, Histoire de ['Algérie

o1 «L'ame humaine naturellement chrétienne en dépit de l'islam...» contemporaine 11 (De l'insurrection de 1871 au déclenchement de
(H13/1, p.47). la guerre de libération [1954]), PUF, Paris, 1979, p.279-449.

62 Ibid., p.47 sq. % Voir notre article «Henri Marchal, techniques d'apostolat aupres

% bid., p. 20. des musulmans» in Actes du colloque CREDIC-AFOM, Torrepelice,

6 Cf. I'exposition coloniale de 1930 et I'exposition vaticane septembre 1999, sous presse.

missionnaire de 1925. 501

Anlsl 35 (2001), p. 491-502 Oissila Saaidia


http://www.tcpdf.org

OISSILA SAAIDIA

Le texte de Marchal apparait bien comme la ligne officielle de 1’apostolat des
Missionnaires d’Afrique, car en 1938 sont publiées Les grandes lignes de [’apostolat des
peres blancs en Afrique du Nord (directives du cardinal Lavigerie), tirées a 250 exemplaires
de 61 pages, en polycopie, a la demande de M#" Birraux, pour étre mis a la disposition des
étudiants de I'IBLA et des missionnaires qui I’auraient désiré. Le document n’était pas destiné
a D'extérieur de la société. Seules quelques petites différences au niveau de la forme peuvent
étre notées avec le texte des archives. Ce document fut recu diversement par les Mission-
naires d’Afrique. Les techniques d’apostolat de Marchal n’étaient pas appréciées par tous
ses confreres, tant il est vrai que I’apostolat reste une démarche personnelle. Il nous est
apparu que l’apostolat est fonction de la perspective sotériologique, de la définition de la
mission qui en découle et de ’approche du peuple que I'on a a évangéliser.

En définitive ce texte nous renseigne sur 1’évolution de I’apologétique chrétienne envers
I’islam. Certes, le pere Marchal n’est pas un pionnier a la maniere d’un Massignon. Toutefois,
il refuse clairement d’avoir recours a toute apologétique combative et destructive. Il rejoint
en cela le grand courant qui commence a étre majoritaire chez les missionnaires de 1’entre-
deux-guerres, méme si des exceptions notables demeurent, toujours fideles aux procédés
apologétiques. Marchal, comme la plupart de ses contemporains, présente une vision de
I’islam et des musulmans construite par antinomie, ayant comme base 1’axiologie chrétienne
de toujours. Le pere est conditionné par sa culture tant religieuse que profane: I’islam est
analysé a partir des criteres retenus dans le christianisme de la premiere moitié du XX° siecle.
L’opposition entre chrétiens et musulmans sur le plan théologique est totale (la priere, le
péché, la morale, etc.). Tous les éléments de 1’anthropologie de 1’altérité sont présents et
débouchent sur une mission fondée sur un rapport critique avec I’islam. Des lors, le mission-
naire chrétien doit d’abord se soucier de vivre le message chrétien et d’étre présent sans
chercher le débat.

Ce texte peut étre qualifié de discours moyen sur I'islam et les musulmans. Il reflete la
vision qu’un missionnaire, mais aussi, sans les implications religieuses, celle que tout
«honnéte homme » pouvait communément avoir. Si Marchal rompt avec certaines pratiques
apologétiques, il ne contribue en fait que faiblement a I’amorce d’une nouvelle vision de
I’islam. Amorce qu’il faut aller chercher chez d’autres.

502

Anlsl 35 (2001), p. 491-502 Oissila Saaidia


http://www.tcpdf.org

	>>> sommaire >>>: 


