
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 34 (2001), p. 81-94

Rachida Chih

Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé
entre 1896 et 1921.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


Annales islamologiques 34—2000

81

Rachida CHIH

Un dictionnaire biographique
sur des notabilités de Haute-Égypte
Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921

LES DICTIONNAIRES biographiques constituent une source majeure pour notre connaissance
de l’histoire politique, sociale et religieuse des sociétés musulmanes à l’époque
médiévale et moderne 1. Ils renferment des milliers de notices sur les notabilités

(a©yæn) ayant existé soit à une même période, le plus souvent durant un même siècle, soit
dans un même lieu géographique, soit ayant appartenu à un même groupe social. Le genre
biographique atteignit son apogée à l’époque médiévale; le nombre élevé de recueils qui
nous sont parvenus de cette période en témoigne. Pour l’Égypte (et l’ensemble du Proche-
Orient), nous disposons de dictionnaires biographiques de personnalités ayant vécu du VIIIe/
XIVe au XIIe/XVIIIe siècle.

Le premier recueil biographique qui englobe les personnalités d’un même siècle est le
Durar al-kæmina fî a©yæn al-mi’a al-Úæmina du traditionniste Ibn ÎaÏar al-©Asqalænî (m. 852/
1449). Il a pour cadre l’Égypte et la Syrie au VIIIe/XIVe siècle. Son élève, MuÌammad
al-Sa≈æwî (m. 1250/1834) continue son œuvre pour le IXe/XVe siècle dans son ∆aw’ al-læmi©
fî a©yæn al-qarn al-tæsi©. Contemporain de Sa≈æwî, Ibn Tafirî Birdî (m. 874/1469), auteur
du Manhal al-Òæfî, s’intéresse, quant à lui, plus à la vie de l’élite politique, dont il est issu,
qu’à celle de l’élite religieuse. Les Kawækib al-sæ’ira bi-a©yæn al-mi’a al-©æ‡ira de NaÏm
al-dîn al-flazzî (m. 1061/1650) constituent un répertoire des personnalités ayant vécu au
Xe/XVIe siècle. Les dictionnaires biographiques des ©ulamæ’ et lettrés ayant vécu au XIe/XVIIe

et au XIIe/XVIIIe siècle sont l’œuvre de deux Damascains; le premier, al-MuÌibbî (m. 1111/
1699), a recueilli les biographies des savants de son temps, le XVIIe siècle, et de l’époque
immédiatement antérieure dans son ouvrage ⁄ulæÒat al-æÚar fî a©yæn al-qarn al-Ìædî ©a‡ar 2;

1 Différents travaux sur le dictionnaire biographique ont été uti-
lisés pour cet article: B. Martel-Thoumian, «Le dictionnaire
biographique: un outil historique», Cahiers d’onomastisque arabe,
1988-1992. M. Abiad, «Origine et développement des diction-
naires biographiques arabes», BEO 31, 1979, p. 7-15. I. Hafsi,
«Recherches sur le genre «†abaqæt» dans la littérature arabe»,

Arabica XXIII, fasc. 3, 1976, p. 227-265. J. Sublet, «L’historio-
graphie mamelouke en question», Arabica XXII, 1975, p. 71-77.
C.F. Petry, The Civilian Elite of Cairo in the Later Middle Ages,
Princeton University Press, 1981.

2 Al-MuÌibbî, ⁄ulæÒat al-æÚar fî a©yæn al-qarn al-Ìædî ©a‡ar, Le Caire,
1864.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


RACHIDA CHIH

82

le second, al-Murædî (m. 1206/1791), a compilé des notices sur ses contemporains et ses
prédécesseurs dans son Silk al-durar fî a©yæn al-qarn al-Úænî ©a‡ar 3. Cette liste ne tient pas
compte des chroniques historiques, ouvrages de topographie historique (⁄i†a†) ou hagiogra-
phies (manæqib) qui fourmillent de notices portant sur des personnalités très diverses. À
titre d’exemple, la chronique de ©Abd al-RaÌman al-Íabartî (m. 1240/1825), ©AÏæ’ib al-æÚær
fî’l-taræÏim wa’l-A≈bær qui porte sur l’histoire de l’Égypte de la fin du XVIIe siècle au dé-
but du XIXe siècle, est une source d’informations unique sur les personnalités politiques et
religieuses du XVIIIe siècle: le récit événementiel de chaque année est clos par un obituaire.

Face à ces milliers de notices, pour beaucoup encore inexploitées, de personnalités ayant
vécu dans les grandes villes arabes, quel intérêt peut présenter un ouvrage de quelques centaines
de notices sur les notabilités d’une ville de Haute-Égypte, ÍirÏæ? Cette ville connut son
apogée à l’époque ottomane, mais fonctionna de manière plus ou moins autonome par rapport
à la capitale, Le Caire, et donc au reste du monde musulman. Quant à l’auteur de cette
histoire, MuÌammad al-Maræfiî, il est inconnu de l’historiographie arabe, de même que les
©ulamæ’ qu’il évoque. Ces figures méconnues font pourtant tout l’intérêt de l’ouvrage. En
effet, jusqu’à présent, les exemples que nous avons sur le rôle des hommes et des institutions
liés au religieux en Égypte portent sur Le Caire. Nos informations restent très empiriques sur
les élites religieuses des provinces: on sait peu de choses sur l’origine de ces hommes, leur
itinéraire religieux, leur mode d’insertion dans la société rurale, le contenu de leur enseigne-
ment, enfin, leurs relations avec les autres groupes sociaux qui vivent dans les campagnes.
L’ouvrage de MuÌammad al-Maræfiî est un document inédit et d’un intérêt exceptionnel puisqu’il
donne une idée du rayonnement d’une ville provinciale à l’époque moderne. Il permet aussi de
connaître, à travers les itinéraires de ces personnages, les relations entre la province et Le
Caire. Il existe d’autres manuscrits comme celui de Maræfiî qui attendent d’être étudiés, voire
publiés. Il nous a semblé donc important de montrer, à travers cet ouvrage sur ÍirÏa, l’intérêt
que ces textes peuvent présenter pour l’historien de l’époque moderne.

Itinéraire d’un lettré de province à la fin du XIXe siècle,
MuÌammad al-Maræfiî (1282-1865 / 1361-1942)

Le milieu social

Les auteurs de dictionnaires biographiques écrivent sur leur propre milieu, celui des lettrés,
donc sur eux-mêmes et sur leur vision du savant et de son rôle dans la société. Ainsi la
connaissance du parcours et de la destinée de l’auteur éclaire-t-elle le contenu de leur
ouvrage. Comme source sur la vie publique et privée de MuÌammad b. MuÌammad b. Îæmid
al-Maræfiî al-ÍirÏæwî, nous ne disposons que de son autobiographie qu’il inséra dans son
ouvrage en respectant l’ordre alphabétique 4. Il est issu d’une famille originaire d’une ville

3 Al-Murædî, Silk al-durar fî a©yæn al-qarn al-Úænî ©a‡ar, Le Caire,
1884.

4 M. al-Maræfiî, Ta©†îr al-nawæÌî wa’l-arÏæ’ bi-ƒikr man i‡tahara min
©ulamæ’ wa a©yæn madînat al-∑a©îd ÍirÏæ, Ms. Dær al-kutub, tærî≈,
5517, p. 96.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UN DICTIONNAIRE BIOGRAPHIQUE SUR DES NOTABILITÉS DE HAUTE-ÉGYPTE

83

de Haute-Égypte, Maræfiæ, qui a fourni à al-Azhar de nombreux ©ulamæ’. Sa famille, versée
dans la science religieuse, immigra à ÍirÏæ à la recherche du savoir. Les sources ne per-
mettent pas, pour le moment, de savoir si, à l’époque moderne, les mosquées de la ville
ont exercé un pouvoir d’attraction sur la campagne environnante semblable à celui de QºÒ
à l’époque médiévale 5. Les notices concernant les membres de sa famille sont très succinc-
tes: nous savons que son grand-père maternel était imæm et que son père et un de ses
frères étaient lecteurs du Coran. En revanche, il fait une place particulière à son grand-père
maternel, un savant en sciences religieuses (©ælim) qui enseignait dans une zæwiya de la
ville; il semble avoir formé de nombreux lettrés de ÍirÏæ car son nom apparaît dans plu-
sieurs notices biographiques de l’ouvrage d’al-Maræfiî. Il reçut une formation locale, comme
le père et l’oncle paternel d’al-Maræfiî. Seuls son grand-père paternel ainsi qu’un de ses
frères ont, comme lui, étudié à al-Azhar. Nous ne connaissons pas encore le pourcentage
de ©ulamæ’ formés sur place de ceux qui partaient étudier à al-Azhar à cette époque (fin
XVIIIe-XIXe siècles).

Du kuttæb à al-Azhar

MuÌammad al-Maræfiî suivit la formation, classique à son époque, qui menait de l’ap-
prentissage du Coran et des textes religieux de base à l’école coranique (kuttæb) du village,
à la poursuite d’études supérieures à la mosquée d’al-Azhar au Caire. Il apprit le Coran en
trois étapes; d’abord auprès d’un cheikh aveugle jusqu’à la sourate ™aha 6, ensuite de la
sourate ™aha jusqu’à la fin du livre auprès de son grand-oncle paternel, enfin il se forma
dans l’art de la récitation coranique (taÏwîd) auprès d’un troisième cheikh. Une large place
était accordée à l’enseignement du Coran qui ne manquait pas de maîtres. Les ©ulamæ’ de
ÍirÏæ lui enseignèrent les textes fondamentaux dans les différentes mosquées de la ville le
préparant ainsi à al-Azhar.

Al-Maræfiî étudia à al-Azhar entre 1300 et 1310 (1882-1883 / 1892-1893), à une époque
où la mosquée connaissait ses premières réformes. MuÌammad al-©Abbæsî al-Mahdî (m. 1897),
recteur d’al-Azhar de 1871 à 1881, puis de 1882 à 1886, avait institué un examen (ælimiyya) •
pour le recrutement des professeurs 7. Si le système des iÏæza (certificat de transmission)
était officiellement révolu, de nombreux ©ulamæ’, à l’instar d’al-Maræfiî, continuaient à en
cumuler un certain nombre qui leur permettait, lors de leur retour dans leur ville ou village
d’origine, d’enseigner, de prêcher ou de donner des avis juridiques (fatwæ). L’obtention d’une
iÏæza sanctionnait de longues années passées à al-Azhar afin d’y acquérir une solide formation
en sciences religieuses ou d’y faire carrière; les professeurs d’al-Azhar étaient souvent
d’origine rurale comme l’atteste leur nom. Al-Maræfiî passa dix ans à al-Azhar au cours
desquels il étudia auprès de nombreux cheikhs malékites, rite auquel appartenait la majorité
des ∑a©îdî. Ce séjour fut entrecoupé d’un voyage à ÍirÏæ en 1307 / 1889-1890. À son

5 J.-Cl. Garcin, Un centre musulman de la Haute-Égypte médiévale:
QºÒ, Ifao, Le Caire, 1976.

6 Sourate XX du Coran. Le Coran est composé de 114 sourates.

7 G. Delanoue, Moralistes et politiques musulmans dans l’Égypte du
XIXe siècle (1798-1882), Ifao, Le Caire, 1982, p. 173.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


RACHIDA CHIH

84

premier retour d’al-Azhar, et comme il était d’usage à ÍirÏæ pour tout nouvel azharî, une
cérémonie fut organisée en son honneur; cette cerémonie consistait à donner une sorte de
leçon inaugurale sur la basmala 8. Elle avait lieu dans la plus grande mosquée de la ville,
devant un public de ©ulamæ’ et de notables. La leçon pouvait être rédigée par une personne
autre que le nouveau ©ælim, mais elle devait reposer sur trois disciplines (funºn), à savoir
la morphologie (Òarf), l’étude des tropes (bayæn) et la théologie (tawÌîd). Cette cérémonie
bon enfant permettait au nouveau ©ælim d’être définitivement accepté au sein de la commu-
nauté des ©ulamæ’ de la ville. Al-Maræfiî fut habillé de la longue robe (©abæ’a) des hommes
de science, puis conduit à la grande mosquée de ÍirÏæ, masÏid al-Fuqaræ’: assis face à la
qibla, il présenta une épître (risæla) de sa propre composition 9. La cérémonie fut close par
la récitation de poèmes de louanges composés par le poète attitré de la ville. Il repartit
pour al-Azhar dans le courant de la même année et rentra définitivement à ÍirÏæ au bout
de trois ans.

Carrière

Les ©ulamæ’ recevaient une formation qui leur permettait, de retour dans leur village,
d’occuper plusieurs fonctions et de faire office à la fois d’imæm, de prédicateur, de
sermonnaire et d’enseignant. Al-Maræfiî commença sa carrière en enseignant, gratuitement,
aux étudiants de la campagne environnante venus se former dans les mosquées de la ville.
Par la suite, il remplaça le prédicateur (≈a†îb), décédé, de la mosquée sayyidî Íalæl al-dîn.
En 1329/1911, le gouverneur (mudîr) de ÍirÏæ lui offrit son premier poste: il lui proposa,
moyennant un salaire mensuel, d’enseigner à la masse (©æmma) les préceptes religieux (aÌkæm
al-dîn) et d’assurer un sermon (wa©Â) deux soirs par semaine; il créa, ainsi, de manière
officielle, une nouvelle fonction, celle de sermonnaire (wæ©iÂ). Par la suite, il fut nommé
imam et prédicateur de la mosquée al-Fuqaræ’. En parallèle, il se consacra sa vie durant à
une intense activité d’écriture.

Ses écrits

Al-Maræfiî fut un auteur prolifique dans des domaines dont la diversité témoigne de la
formation éclectique que recevaient les ©ulamæ’ de son époque. Elle témoigne aussi de
l’existence d’une production écrite importante laissée par des ©ulamæ’ de province. Maræfiî
ne mentionne pas moins d’une soixantaine d’écrits qui vont de la simple épître à l’œuvre
majeure et qui touchent à différents domaines comme la jurisprudence (fiqh), les traditions
prophétiques (ÌadîÚ), l’exégèse coranique (tafsîr) et l’histoire (tærî≈). Parmi ces écrits, une
grande partie est consacrée aux soufis car l’auteur lui-même était soufi, disciple d’un maître
≈alwatî, et parce qu’à son époque l’initiation au soufisme faisait partie de la formation des

8 «Au nom de Dieu…»: formule coranique rituelle utilisée dans
diverses circonstances de la vie quotidienne.

9 La risæla d’al-Maræfii sur la basmala se trouve dans la section

des manuscrits de Dær al-kutub sous le titre, Bufiyat al-murîd
fîmæ yata©allaq bi’l-basmala min al-Òarf wa’l-bayæn wa’l-tawÌîd, Dær
al-kutub, taÒawwuf 2533.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UN DICTIONNAIRE BIOGRAPHIQUE SUR DES NOTABILITÉS DE HAUTE-ÉGYPTE

85

©ulamæ’. Sa production se compose aussi pour beaucoup de réponses à des questions de
fiqh et de commentaires de poèmes propres à alimenter la dévotion au Prophète et aux saints.
C’est dans le domaine de l’histoire que l’auteur a laissé une œuvre importante, celle por-
tant sur ÍirÏæ et ses notabilités. En effet, les dictionnaires biographiques (kutub taræÏim)
sont généralement classés dans le domaine de l’histoire, au même titre que les chroniques.
B. Martel-Thoumian se demandait dans un article consacré au dictionnaire biographique si
on devait considérer le genre biographique comme une partie véritable de l’histoire 10.

Dans la classification des sujets entrant dans le domaine de l’histoire attribuée à l’historien
arabe al-·ahabî (m. 748/1348), la biographie (sîra) du Prophète figure en premier plan;
elle est suivie des histoires sur le Prophète, puis de l’histoire des Compagnons et du Prophète.
Le reste de la liste est long; celle-ci ne comporte pas moins de 40 catégories qui vont de
l’histoire des califes, des rois, des vizirs, des émirs, des juristes et des traditionnistes à celle
des mendiants, des martyrs, des devins et autres faux-prophètes 11. La biographie occupe
donc une place dominante dans l’historiographie arabe. Mais «cette liste… reflète une
conception de l’histoire selon laquelle les hommes et leurs œuvres passent au premier plan;
le temps, avec les changements qu’il apporte, recule à l’arrière-plan. C’est bien la conception
qui a présidé à la littérature hagiographique arabe 12». Les auteurs des dictionnaires
biographiques ont souvent donné les raisons qui les ont poussés à écrire ce type d’ouvrage:
il s’agissait de montrer la contribution de ces personnages à la communauté musulmane.
Dans l’introduction de son ouvrage sur ÍirÏæ, al-Maræfii avertit d’emblée le lecteur qu’il a
choisi de ne mentionner que les qualités des hommes pieux, ne voyant pas l’utilité de montrer
leurs défauts, gardés sous silence; l’accent est mis sur les actions et vertus individuelles
afin que la vie de ces hommes serve de modèle de conduite pour les croyants. Ce modèle
est calqué sur celui du Prophète, d’où l’importance de la sîra et des traditions prophétiques.
C’est aussi un modèle codifié, ce qui entraîne des notices contenant des formules stéréotypées
et répétitives. Ici les dictionnaires biographiques font fonction d’auxillaires des études
religieuses, souligne B. Martel-Thoumian 13. D’ailleurs, al-Maræfiî a le sentiment de faire
œuvre pieuse en évoquant le souvenir des saints et des pieux, œuvre dont il recevra une
récompense divine, à savoir la promesse du bonheur ici-bas et dans l’au-delà. Il rappelle le
ÌadîÚ souvent cité par les biographes arabes: «Celui qui écrit l’histoire de la vie d’un homme
pieux le fait revivre.» Il compare son œuvre à celle des traditionnistes (muÌaddiÚºn) qui
ont compilé les faits et gestes du Prophète. Mais au-delà de l’objectif d’édification morale,
al-Maræfiî, comme ceux qui l’ont précédé dans ce domaine, a pour but de laisser une œuvre
historique en apportant des informations sur les personnalités influentes dans la vie politique
et culturelle de son temps.

10 B. Martel-Thoumian, «Le dictionnaire biographique: un outil
historique», op. cit., p. 10.

11 M. Abiad, «Origine et développement des dictionnaires biogra-
phiques arabes», op. cit., p. 7.

12 M. Abiad, «Origine et développement des dictionnaires biogra-
phiques arabes», op. cit., p. 8.

13 B. Martel-Thoumian, «Le dictionnaire biographique: un outil
historique», op. cit., p. 10.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


RACHIDA CHIH

86

Le manuscrit

Al-Maræfiî rédigea son ouvrage intitulé Ta©†îr al-nawæÌî wa’l-arÏæ’ bi-ƒikr man i‡tahara
min ©ulamæ’ wa a©yæn madînat al-∑a©îd ÍirÏæ (Les régions et contrées embaumées au
souvenir des ©ulamæ’ et notabilités célèbres de la ville de ÍirÏæ en Haute-Égypte 14) sur
plusieurs années. Il acheva une première version, qu’il considérait commme un brouillon,
(musawwada) en 1896 (rabî© I, 1314) 15. La version finale (tabyî∂) que nous avons consultée
figure en trois tomes: les deux premiers furent copiés par un copiste du nom de MuÌammad
al-Huwwî et sont datés respectivement de 1329/1911 et 1333/1915 (126 folios, 344 folios) 16;
le troisième volume fut copié par un certain AÌmad b. ©Abd al-RaÌman al-ÍirÏæwî et terminé
en 1340/1921 (147 folios) 17. Plusieurs copies de l’ouvrage ont été faites pour la bibliothèque
sultanienne (maktaba sul†æniyya). Celle que nous possédons était destinée à la blibliothèque
privée de l’auteur, ce qui a permis à ce dernier de rajouter en marge de certaines notices
les décès survenus après 1340/1921. Enfin, il rédigea une version abrégée de son ouvrage
qu’il intitula ⁄ulæÒat ta©†îr al-nawæÌî wa’l-arÏæ’ et dans laquelle il ajouta dix années
supplémentaires de l’histoire des notabilités de ÍirÏæ 18. En outre, il y fait figurer un
document important recopié de sa main; il s’agit d’une liste du dîwæn al-awqæf, datéede
1817-1818, des mosquées, zæwiya et fontaines publiques (sabîl) de ÍirÏæ, de leurs revenus,
ainsi que des noms de leurs administrateurs et leur salaire.

L’ouvrage s’inscrit à la fois dans le style des ouvrages de topographie historique (≈i†a†)
puisque l’auteur présente un répertoire historique des édifices religieux de la ville, et dans
celui du dictionnaire biographique puisqu’il évoque ensuite, plus ou moins longuement et
par ordre alphabétique, les personnalités religieuses et politiques qui s’y sont illustrées.
Al-Maræfiî rédigea son manuscrit après la parution du grand ouvrage de topographie historique
de ©Alî pacha Mubærak, Al-⁄i†a† al-tawîqiyya al-Ïadîda (publié entre 1304/1886 et 1306/
1888) dont il s’inspira fortement. Les ⁄i†a† racontent l’histoire de l’Égypte depuis les temps
les plus reculés jusqu’au moment de la rédaction de l’ouvrage.

Pourquoi un dictionnaire biographique
sur les notabilités de ÍirÏæ?

«À côté des histoires générales, certains des auteurs ont choisi de compiler des histoires
locales. Ce fait peut-être expliqué par les sentiments régionaux, vu que l’importance d’une
localité (ville ou village) se mesurait au nombre et à la célébrité de ses savants 19.»
Al-Maræfiî voulut réparer une injustice en écrivant son ouvrage sur ÍirÏæ. Dans son

14 Le manuscrit est aussi intitulé ∆u’ al-†æli© al-∑a©îd fi ƒikr man
i‡tahara min ©ulamæ’ wa a©yæn madînat ÍirÏæ madînat al-∑a©îd ou
A‡‡i©at anwær al-†æli© al-∑a©îd al-a©læ bi-ƒikr man i‡tahara min
©ulamæ’ wa a©yæn ÍirÏæ madînat al-∑a©îd al-a©læ.

15 Dær al-kutub, tærî≈, 5517. Cette version autographe figure en
un seul tome de 195 folios.

16 Dær al-kutub, tærî≈, 2320.
17 Dær al-kutub, tærî≈, 2487.
18 Dær al-kutub, tærî≈, 2748.
19 M. Abiad, «Origine et développement des dictionnaires biogra-

phiques arabes», op. cit., p. 15.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UN DICTIONNAIRE BIOGRAPHIQUE SUR DES NOTABILITÉS DE HAUTE-ÉGYPTE

87

introduction, il s’étonne, avec un sentiment de fierté régionale, qu’une ville qui fut la capitale
de la Haute-Égypte à l’époque ottomane et qui donna naissance à tant de brillants ©ulamæ’
n’ait jamais, ou si peu, intéressé les historiens arabes. Il s’interroge sur l’absence de mention
de ÍirÏæ dans le dictionnaire géographique du «sceau des historiens», Murta∂æ al-Zabîdî,
intitulé TæÏ al-©Arºs. Il sait pourtant, d’après Íabartî, que ce dernier fit trois voyages en
Haute-Égypte au cours desquels il rencontra les notabilités et ©ulamæ’ de la région; il fut
même reçu à Far‡º† par le chef bédouin qui gourvernait la Haute-Égypte à l’époque, le
cheikh al-©Arab Hummæm (m. 1769) 20. Al-Zabîdî avait apparemment fait la connaissance
d’un des grands ©ulamæ’ de cette époque, le cheikh ©Abd al-RaÌmæn al-⁄ayyæ†, présenté
par Íabartî comme le muftî de ÍirÏæ 21. En outre, la date de la visite d’al-Zabîdî à ÍirÏæ,
en 1185 / 1771-1772, représente, aux yeux d’al-Maræfiî, l’âge d’or politique et surtout cultu-
rel de la ville, ce qui augmente son incompréhension.

Le style de l’ouvrage

L’ouvrage d’al-Maræfiî est écrit dans le style des dictionnaires biographiques de l’époque
mamelouke. Toutes les notices, classées par noms selon un ordre alphabétique, renferment
la même série d’informations: elles peuvent diverger en longueur, pas forcément suivant
l’importance du personnage, mais plutôt suivant les sources, orales ou écrites, auxquelles
l’auteur aura eu accès 22. Ce sont les ouvrages de †abaqæt qui ont servi de modèle au genre
prosopographique en islam: les personnages y étaient classés par classes d’âge (†abaqa). Ce
genre est né dans le cadre des traditions du Prophète (ÌadîÚ) 23. Il fallait discerner les critères
permettant de considérer le message du transmetteur de ÌadîÚ comme valable: «Ils se
rapportent à la moralité du sujet, à son degré d’honnêteté et de piété islamique. On y ajouta
des investigations concernant l’origine familiale des transmetteurs, leurs liens avec le
Prophète… et surtout les dates de naissance et de décès de chaque personnage figurant dans
la chaîne de transmission 24.» Par la suite, les †abaqæt se diversifièrent et portèrent sur
différents groupes, à savoir les juristes, les poètes, les médecins… À l’ordre chronologique
se substitua, vers le IVe ou Ve siècle, un classement alphabétique permettant de faciliter la
recherche des personnages 25.

Al-Maræfiî a réuni 455 notices d’inégale valeur. Dans leur majorité, elles contiennent le
nom (ism) du personnage avec toutes ses composantes, le surnom ou titre (laqab), la kunya
(composée avec abº ou umm, père ou mère, suivi du nom du fils aîné ou de celui de la
fille unique) et le nom de relation (nisba) 26, la date de naissance et/ou de mort, les études
suivies, ainsi que le lieu et les noms des maîtres, enfin les fonctions occupées. Les notices

20 ©Abd al-RaÌmæn al-Íabartî, ‘AÏæ’ib al-æÚær fî’l-taræÏim wa’l-a≈bær,
Philipp Thomas et Guido Schwald, ‘Abd al-Rahmân al-Jabartî’s
History of Egypt, Franz Steiner Verlag Stuttgart, 1994, II, 197.

21 Al-Íabartî, II, 197.
22 B. Martel-Thoumian, «Le dictionnaire biographique: un outil

historique», op. cit., p. 16.

23 I. Hafsi, «Recherches sur le genre «†abaqæt», op. cit.
24 I. Hafsi, «Recherches sur le genre «†abaqæt», op. cit., p. 228.
25 M. Abiad, «Origine et développement des dictionnaires biogra-

phiques arabes», op. cit., p. 14.
26 J. Sublet, Le voile du nom. Essai sur le nom propre arabe, Paris,

1991.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


RACHIDA CHIH

88

plus longues peuvent mentionner les iÏæza, les écrits, les édifices construits par le person-
nage et quelques anecdotes sur sa vie. Quand l’auteur ne connaît ni la date de naissance ni
celle de mort de l’individu, il indique une date à laquelle ce dernier était en vie. La poésie
vient souvent agrémenter ces longues listes de noms 27.

Al-Maræfiî souligne en introduction qu’il n’évoquera que les hommes de religion (©ulamæ’
al-dîn) et les soufis (al-sæda al-qæda), ceux versés dans les deux sciences (ƒº al-©irfæn), à
savoir la science exotérique, acquise dans les mosquées, et la science ésotérique, transmise
par l’initiation mystique. En fait, il évoque aussi les élites politiques et fournit même une
liste des émirs bédouins et des beys mamelouks qui ont gouverné ÍirÏæ aux XVIe et XVIIe

siècles 28. Quant aux femmes, écartées de la vie publique, elles ne sont pas représentées, à
l’exception d’une sainte entourée de légende, la sayyida ou sitt ÍirÏæ, qui possède son
mausolée et d’une «ravie en Dieu», Fæ†ima, connue sous le nom d’Umm MuÌammad, dont
l’auteur sait seulement qu’elle est morte en 1323/1905.

Les sources de l’auteur

Al-Maræfii indique très souvent ses sources et ses informateurs. Il précise d’emblée que
les sources littéraires sur la Haute-Égypte en général et sur ÍirÏæ en particulier sont quasi
inexistantes. Il a eu recours à des documents d’archives et aux informations obtenues par
l’observation personnelle. Les notices couvrent les périodes ottomane (XVIe-XVIIIe siècles) et
moderne (XIXe-début XXe siècles). En remontant dans le temps, c’est-à-dire à l’époque
médiévale, al-Maræfiî ne trouve presque aucune mention de ©ulamæ’ originaires de ÍirÏæ dans
les dictionnaires biographiques d’al-©Asqalanî et al-Sa≈æwî ou les chroniques d’al-Maqrîzî
et Ibn Iyæs. Cette absence s’explique par la situation de la Haute-Égypte à l’époque
médiévale décrite par J.-Cl. Garcin 29: après le déclin de la ville de QºÒ dès la seconde
moitié du XIVe siècle, la vie urbaine au XVe siècle en Haute-Égypte est ruinée et le rôle du
∑a©îd à l’époque des Mamelouks circassiens est très réduit. Cette absence est visible à travers
les grands recueils biograghiques. C’est sur ces ruines que va naître la puissance de ÍirÏæ.
L’essor de la ville est le résultat d’un important mouvement de population dans la région:
l’installation, dans la seconde moitié du XIVe siècle, de tribus bédouines Hawwæra qui
nomadisaient dans le Delta. Ces tribus vont faire de ÍirÏæ à l’époque ottomane la capitale
du Haut-∑a©îd et vont être à l’origine de la renaissance économique et culturelle de la région.
Leurs chefs tirent leur légitimité de leur alliance avec le pouvoir, mais aussi avec les hommes
de religion, ce qui leur donne une grande influence morale. Ils construisent la première et
unique madrasa de ÍirÏæ. Au XVIIe siècle, les émirs mamelouks mettent la main sur
l’administration des provinces, en particulier la Haute-Égypte, où ils évincent les émirs

27 Voir Li Guo, Early Mamluk Syrian Historiography, Al-Yºnînî’s ·ayl
mir’æt al-zamæn, Leyde, 1998, p. 87-94.

28 Al-Maræfiî a recopié un manuscrit du début du XVIIIe siècle en
lui infligeant de larges coupures. J.-Cl. Garcin a publié le texte
original dont il existe deux copies identiques, une à Dær al-
kutub et une à al-Azhar. Risælat fî man tawallæ al-∑a©îd min

umaræ’ al-Ïarækisa, ms. Dær al-kutub, tærî≈ Taymºr 1354, 3 fol.,
J.-Cl. Garcin, (éd.), «Émirs Hawwæras et beys de ÍirÏæ aux
XVIe et XVIIe siècles», AnIsl 12, 1974, p. 245-255.

29 Sur la renaissance du Haut-Sa‘îd à partir du XVe siècle, voir
J.-Cl. Garcin, Un centre musulman de la Haute-Égypte médiévale:
QºÒ, op. cit.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UN DICTIONNAIRE BIOGRAPHIQUE SUR DES NOTABILITÉS DE HAUTE-ÉGYPTE

89

bédouins. Ils font de ÍirÏæ leur résidence et y fondent de nombreux édifices: mosquées,
tombeaux, fontaines et bains publics. Le XVIIIe siècle est de nouveau un siècle bédouin avec
la famille Hawwæra du cheikh Hummæm (m. 1769): la capitale est déplacée à Hº mais
ÍirÏæ reste le centre économique et culturel de la région. La ville s’enrichit de nouveaux
édifices religieux.

C’est grâce à leurs richesses provenant de l’impôt foncier que les élites locales, bédouines
et mameloukes, ont pu maintenir l’effort de construction religieuse pendant trois siècles. De
ces centres de diffusion du savoir sont sortis de nombreux lettrés et les longues listes fournies
par al-Maræfiî permettent de saisir le rayonnement de la ville en Haute-Égypte mais aussi
au Caire, puisque ÍirÏæ fournit à al-Azhar de nombreux étudiants. Ce sont les actes de
waqf (fondations inaliénables) des émirs qui ont fourni à al-Maræfiî les informations sur les
noms de ces ©ulamæ’ et leurs fonctions.

En effet, pour la Haute-Égypte à l’époque ottomane, seuls nous sont parvenus les archives
des tribunaux religieux d’Asyº† et d’Isnæ ainsi qu’un registre du tribunal de Banî Swayf.
Sur ÍirÏæ, nous ne possédons aucun registre avant le début du XIXe siècle. Al-Maræfiî a pu
mettre la main sur des archives qui sont soit aujourd’hui disparues, soit difficiles à retrou-
ver, car la date et le lieu où ces actes ont été enregistrés ne sont pas toujours clairement
précisés par l’auteur 30. Il a consulté les archives qui se trouvaient sur place, à ÍirÏæ, c’est-
à-dire les actes du tribunal religieux ou ceux en possession des familles. Les actes de waqf
sont des archives précieuses pour comprendre et décrire le paysage religieux de l’Égypte;
ils donnent en détail le fonctionnement interne des mosquées, la liste du personnel qui y
était employé, les fonctions exactes de chaque membre de ce personnel, les revenus perçus
pour chacune de ces fonctions 31. On a ainsi un tableau détaillé des pratiques cultuelles et
éducatives dispensées dans ces établissements, ainsi que des assises économiques des hommes
de religion. À titre d’exemple, pour connaître les noms des personnalités religieuses ayant
vécu au XVIIe siècle, la principale source de l’auteur fut l’acte de fondation (waqfiyya) de
l’émir ©Alî bey al-Faqærî (m. 1653). Dans la notice consacrée à l’émir MuÌammad Abº’l-
Sunºn al-Hawwærî, l’auteur mentionne avoir utilisé un daftar daté de 1174/1760-61 sur les
desservants des mosquées de ÍirÏæ. Grâce à ces actes de fondation de waqf, les notices de
©ulamæ’ ayant vécu aux XVIIe et XVIIIe siècles sont assez nombreuses bien que succinctes.
Elles comportent un nom, une date et une fonction. Souvent cette dernière n’est pas
mentionnée; dans ce cas, l’auteur s’est contenté de mentionner les noms des personnages
dont seules les signatures figurent dans les documents.

En revanche, les notices d’individus ayant vécu à l’époque d’al-Maræfiî, à savoir le XIXe

et le début du XXe siècle, sont beaucoup plus détaillées car elles proviennent d’enquêtes
orales menées par l’auteur. Al-Maræfiî écrivait sur un milieu qui était le sien et qu’il

30 Un de ces actes nous est parvenu, celui de l’émir ©ïsæ Afiæ
(XVIIIe siècle): il fut récemment publié par H. Badr et
D. Crecelius, «The Waqf of the Zawiya of the amir ‘Isa Agha
Cerkis. A Circassian Legacy in XVIIIth Century Jirje», AnIsl 32,
1998, p. 239-247.

31 Sur la manière dont est constitué un texte de waqf, voir
R. Deguilhem, Le waqf dans l’espace islamique. Outil de pouvoir
socio-politique, Damas, Ifead, 1995.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


RACHIDA CHIH

90

connaissait donc bien. Certains personnages vivant à son époque ont rédigé eux-mêmes leur
notice. Ces courtes autobiographies sont écrites à la première personne: l’auteur laisse parler
le personnage. Pour les disparus, il a recueilli ses informations directement auprès de ceux
qui les ont connus, le plus souvent le fils ou le frère. Il emploie dans ce cas précis une
forme d’écriture qui rappelle celle des Traditions prophétiques: «J’ai entendu d’un tel…»
(sami©tu min…). Il a réuni aussi des traditions qui tournent autour de personnages populaires
comme les saints; même si ces dernières sont transmises par des «gens d’honneur»
(al-fuƒalæ’), par prudence il termine souvent ses notices avec l’expression «d’après ce qu’on
dit» (fîmæ qîl) ou «Dieu est plus savant» (Allahu a©lam). La science religieuse se transmettait
souvent de père en fils à cette époque et les charges liées à l’acquisition du savoir étaient
souvent héréditaires. Al-Maræfiî a eu accès aux archives privées des familles notamment à
leur généalogie, appellées ta©ælîq parce qu’elles étaient suspendues aux murs dans les maisons.
Enfin, les iÏæza furent une source d’informations sur les maîtres et les matières enseignées.
La notice autobiographique de l’auteur présentée précédemment, la plus longue du diction-
naire, fournit dans le détail le parcours typique d’un ælim du XIXe siècle d’origine rurale
formé dans les mosquées locales puis au système azharien dit «traditionnel», c’est-à-dire
celui qui était en place avant l’introduction des premières réformes par al-©Abbæsî al-Mahdî
dans les années 1870, sérieusement implantées par MuÌammad ©Abduh 32.

Intérêt du manuscrit comme source historique

Les portraits qui figurent dans les dictionnaires biographiques sont souvent stéréotypés,
«les individus décrits étaient irréprochables aussi bien pour leurs qualités (physiques et
morales) que pour leurs mœurs ou leur conduite 33». L’historien moderne trouvera ces des-
criptions répétitives et ennuyeuses. Al-Maræfiî a écrit un ouvrage selon une méthode et un
style en vogue depuis l’époque médiévale et encore en vigueur chez les ©ulamæ’ formés
dans les mosquées et à al-Azhar au XIXe siècle. Il s’est inspiré de l’ouvrage de ©Alî pacha
Mubærak qui était «conçu et rédigé pour un Égyptien musulman, selon les règles et dans le
style qui pouvait plaire à ce public 34».

Certaines notices ne comportent que le nom et la date de décès ou, à défaut, une date
à laquelle l’individu était en vie. D’autres, plus rares, ne comportent aucune date: elles
sont de peu d’utilité pour l’historien. La richesse de ce manuscrit repose sur les informa-
tions de première main provenant des archives aujourd’hui disparues ainsi que des enquêtes
orales et de l’expérience personnelle de l’auteur. Ce dernier nous dresse un tableau vivant
de la vie culturelle dans une ville de province. Nous connaissons ainsi le profil des hom-
mes de religion, leur itinéraire religieux, les étapes de leur carrière et leur insertion dans
la société.

32 De nombreux exemples d’itinéraires de ©ulamæ’ traditionnels
figurent dans l’ouvrage de G. Delanoue, Moralistes et politiques
musulmans, op. cit.

33 B. Martel-Thoumian, «Le dictionnaire biographique: un outil
historique», op. cit. p. 31.

34 G. Delanoue, Moralistes et politiques musulmans, op. cit. p. 524.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UN DICTIONNAIRE BIOGRAPHIQUE SUR DES NOTABILITÉS DE HAUTE-ÉGYPTE

91

L’accès à la «dignité religieuse»

L’accès à la «dignité religieuse», fondée sur un savoir ou des vertus ou qualités religieuses
supérieures à celles du simple croyant, est l’aboutissement d’un itinéraire parfois long et
difficile. Les hommes de religion en Haute-Égypte, à l’époque ottomane et moderne, sont soit
des hommes de sciences (©ulamæ’), soit des soufis (fuqaræ’), soit des saints (awliyæ’) soit des
descendants du Prophète (a‡ræf, sæda). Les frontières entre ces catégories ne sont jamais rigides:
un personnage peut être à la fois savant et soufi et faire l’objet d’un véritable culte. Les
©ulamæ sont reconnus par leurs pairs après avoir parcouru un itinéraire qui les mène de l’ap-
prentissage du Coran et des textes fondamentaux dans les mosquées locales à la poursuite, à
partir du XVIIIe siècle et surtout au XIXe, d’études supérieures à al-Azhar. Les principales
matières enseignées sont la jurisprudence (fiqh), les Traditions prophétiques et la théologie
(tawÌîd). Les soufis suivent une longue initiation mystique auprès d’un maître (mur‡id) afin de
recevoir l’ouverture spirituelle (fatÌ) et d’accéder à la connaissance des réalités divines. Les
saints reçoivent l’influx divin (baraka) par «ravissement (Ïaƒb)» et les a‡raf l’acquièrent par
héritage généalogique (nasab): ils sont vénérés par la communauté qui leur attribue des pouvoirs
surnaturels (karæmæt) et les prennent comme intercesseur entre Dieu et les hommes.

Les lieux de transmission et de médiation religieuses

Les hommes de religion dans les provinces sont liés à des institutions à partir desquelles
se transmettent leur savoir et leur médiation: mosquées, zæwiya et tombeaux. Les mosquées
ont été présentées comme étant liées aux ©ulamæ’, les zæwiya aux soufis et aux confréries
mystiques, les tombeaux aux saints. Or, dans le texte d’al-Maræfiî une confusion apparaît
dans l’utilisation de ces termes et ce qu’ils définissent. Ainsi, l’auteur présente l’édifice
construit par l’émir ©ïsæ Afiæ à ÍirÏæ comme un Ïæmi© (mosquée où est prononcé le prône
du vendredi) alors que la waqfiyya fait référence à une zæwiya (édifice souvent associé à
un saint ou une confrérie) et dans ses additions à un masÏid (mosquée destinée à la prière
seulement) 35.

Al-Maræfiî recense une vingtaine de mosquées à ÍirÏæ qui sont ou ont été en
fonctionnement. Leurs fonctions sont énumérées dans les waqfiyyæt qui nous sont parvenues
grâce à l’auteur. On constate qu’une concentration de toutes les formes d’activités religieu-
ses s’est faite autour de la mosquée à l’époque ottomane; elle est un lieu de culte (maqæm
‡a©æ’ir), d’enseignement (ta©lîm), d’organisation des rituels soufis (ƒikr) et des festivités reli-
gieuses canoniques (fête du sacrifice) ou non (mawlid du Prophète). Il faut retenir que les
rituels soufis (et toutes les formes de dévotions liées au soufisme) se font dans le même lieu
que l’enseignement de la jurisprudence, bien que ce domaine est souvent présenté opposé au
soufisme, ce qui est révélateur de la propagation du soufisme dans la société égyptienne de

35 H. Badr et D. Crecelius, «The Waqf of the Zawiya of the amir
‘Isa Agha Cerkis. A Circassian Legacy in the XVIII Century Jirje»,
op. cit.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


RACHIDA CHIH

92

l’époque, à tous ses niveaux. Si aucun salaire n’est prévu dans la plupart des waqfiyyæt pour
un enseignant ou des étudiants, cela ne signifie pas qu’aucun enseignement n’y est dispensé.
La transmission du savoir en islam reposait plus sur des personnes que des institutions; elle
se faisait de manière informelle, sans s’enfermer dans des structures rigides.

L’insertion sociale des hommes de religion

Les hommes de religion occupent des fonctions officielles que l’on peut regrouper en
trois ensembles: les fonctions liées à la pratique du culte et à l’enseignement religieux dans
les mosquées (les plus nombreuses): charges officielles d’imam-prédicateur, de muezzin,
d’enseignant (mudarris), de mufti et de lecteur du Coran; les fonctions sociales confiées
spécialement à des religieux comme la judicature (les juges (qæ∂î), secrétaires (kætib) et
notaires (‡æhid) sont responsables des contrats de mariage, de vente, de transfert de biens
et de justice); les fonctions liées à la gestion de fondations inaliénables (næÂir; administra-
teur), de confréries (cheikh) ou des intérêts des a‡ræf (naqîb; syndic des a‡ræf). Il existe à
côté de ces charges des fonctions non officielles d’intermédiaires, d’intercesseurs occupées
par les saints.

L’accès aux postes

Le personnel des institutions religieuses est souvent nommé par le fondateur de
l’établissement, ce qui crée des liens directs entre ce dernier qui, comme nous l’avons vu
précédemment, appartient à l’élite politique et les religieux. Les charges liées au religieux
étant souvent héréditaires, les relations familiales sont nécessaires pour hériter d’une fonc-
tion. Cette transmission héréditaire des charges religieuses est d’ailleurs souvent légalisée
dans les actes de waqf. La fonction d’imam-prédicateur resta dans la famille al-MaÒrî pen-
dant tout le XIXe siècle. La mosquée ©Abd al-RaÌmæn al-⁄ayyæ† est plus connue au XIXe

siècle sous le nom de mosquée al-Suyº†î car les membres de cette famille occupèrent pen-
dant longtemps la fonction d’imam-prédicateur. Les fils de cheikhs succèdent à leur père à
la tête de la confrérie et les serviteurs des tombeaux sont souvent des descendants des saints
qu’ils abritent.

Les revenus

L’essentiel des revenus des hommes de religion provient des waqf et des rizqa, mais
aussi des dons des fidèles. La prolifération des rizqa 36 dans les campagnes ainsi que les
fondations des émirs arabes et mamelouks ont entraîné le développement d’une multitude
de fonctions offertes aux religieux. À titre d’exemple, dix-sept personnes au moins percevaient

36 Rizqa: pl. rizaq, terre agricole constituée en mainmorte assi-
gnée soit à l’entretien d’une institution pieuse, soit au profit
d’une famille. Cf, N. Michel, «Les rizaq iÌbæsiyya, terres agri-

coles en mainmorte dans l’Égypte mamelouke et ottomane»,
AnIsl 30, 1996, p. 105-198.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UN DICTIONNAIRE BIOGRAPHIQUE SUR DES NOTABILITÉS DE HAUTE-ÉGYPTE

93

un salaire sur le waqf de ©Alî bey al-Faqærî, en tant qu’imam, lecteur d’un quart du Coran
(rub©a ‡arîfa), de la sourate al-An©am après la prière de l’aube à n’importe quel endroit, du
verset al-Kursî tous les jours après la prière du ©asr dans la mosquée du fondateur, de la
sourate al-Kahf toujours dans la mosquée, de la sourate al-KawÚar cent fois par jour (lieu
non précisé), de la sourate Yasin et al-FatÌ après la prière du matin et de l’organisation du
maÏlis des Òalawæt al-Íazºliyya 37.

Quels sont les postes les plus importants? Les ©ulamæ’ suivent une formation générale qui
fait d’eux un groupe aux compétences multiples. Ils peuvent occuper des fonctions diverses.
Le cumul des fonctions est d’ailleurs assez fréquent; il permet d’avoir plusieurs sources de
revenus. ©Abd al-RaÌman al-⁄ayyæ†, en vie en 1184 / 1770-1771, fut mufti malékite à ÍirÏæ.
Il était aussi employé à la lecture des Fa∂æ’îl laylat niÒf min ‡a©bæn (bienfaits de la nuit de
la mi-‡a©bæn), de la qiÒÒat al-isræ’ wa’l-mi©ræÏ (récit du voyage nocturne et de l’Ascension
du Prophète), de la qiÒÒat al-mawlid al-‡arîf (récit de la naissance du Prophète) et des Fa∂æ’îl
laylat al-qadr (des bienfaits de la nuit de la destinée) dans les mosquées al-Mitwallî et
al-Umaræ’; il était employé à la lecture du ∑aÌîÌ d’al-Bu≈ærî dans différentes mosquées de
ÍirÏæ (les mosquées SiræÏ, ©Abd al-Salæm, al-Yºsufî et al-Badriyya); enfin, il enseignait
l’exégèse coranique dans la mosquée al-Mu©allaq et le ©ilm dans la mosquée al-Badriyya.

Ces postes sont assez lucratifs pour faire l’objet d’un véritable commerce; une personne
qui quitte sa charge (tanæzul waÂîfa) la cède en échange d’une certaine somme d’argent.
Al-Maræfiî a consulté un document (waÚîqat tanæzul) daté du 28 ‡awwæl 1101 (1690) dans
lequel le cheikh MuÒ†afæ al-∑arræf, chargé de l’organisation du maÏlis de ƒikr de l’AÌmadiyya
dans la mosquée al-∑înî, cède sa charge au cheikh MuÌammad al-AnÒærî en échange d’un
montant s’élevant à 400 niÒf fa∂a. Dans un autre document du même type, le cheikh ©Abd
al-RaÌman cède sa charge de lecteur du Coran de la mosquée MuÌammad bey au cheikh
©Alî al-AnÒærî al-⁄azarÏî. Le montant de la charge n’est pas précisé. Le document daté de
‡a©bæn 1205 (1791) est délivré par le tribunal religieux de ÍirÏæ.

Les activités des confréries sont de même financées par les élites. L’AÌmadiyya semble
bien répandue à ÍirÏæ avant l’implantation de la ⁄alwatiyya au XVIIIe siècle. Ses activités,
à savoir l’organisation de son maÏlis de ƒikr, sont financées par les waqf des émirs, notam-
ment celui de ©Alî bey al-Faqærî. À partir du XVIIIe siècle, la ⁄alwatiyya devient la principale
confrérie dans la région. Elle s’implante dans cette région grâce à deux facteurs importants:
le rôle des élites locales (bédouines) et celui des liens entre la Haute-Égypte et al-Azhar.
Quand le cheikh ©Abd al-Karîm al-Zayyæt (m. 1118/1768) fut envoyé par son maître, le
cheikh al-Îifnî, en Haute-Égypte à la demande d’un cousin du cheikh Hummæm, il s’installa
dans le village de BahÏºra, à côté de Far‡º†: ses activités étaient l’enseignement, le conseil
juridique (donner des fatwæ), l’organisation de séances de ƒikr. Sa réputation grandit, sa
fortune aussi: elle se comptait en terres, bestiaux et esclaves. Dès son arrivée, les Hawwæra
lui attribuèrent une maison spacieuse, une terre, des serviteurs 38. L’exemple de l’ascension

37 Dalæ’il al-≈ayræt, recueil de poèmes en l’honneur du Prophète
dû à Abº ©Abd Allah al-Íazºlî (m. 870/1465-66) très répandu
dans les milieux dévots.

38 Íabartî, op. cit., I, p. 286.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


RACHIDA CHIH

94

de ce cheikh nous donne une idée de la façon dont se constituent les assises économiques
des confréries; cette accumulation matérielle leur permet d’avoir un rôle de prise en charge
sociale des populations. Ce réveil spirituel suscité par la ⁄alwatiyya est fermement implanté
par les étudiants de ÍirÏæ qui, initiés durant leur séjour à al-Azhar, répandent la voie de
retour chez eux.

Les serviteurs des tombeaux de saints vivent grâce aux revenus de waqf et de rizqa qui
sont assignés à ces lieux; quant aux mawlid, ils sont organisés grâce aux dons des notabilités
locales. Les a‡ræf touchaient une rente de l’État.

Le statut social

Les élites locales, qu’elles soit bédouines ou mameloukes, encouragent la vie religieuse
à ÍirÏæ par la construction d’édifices qu’elles pourvoient de waqf qui font vivre les hommes
de religion. Aux époques mamelouke et ottomane, cet empressement envers les hommes de
religion, qu’ils soient ©ulamæ’, saints ou soufis, est souvent lié à des convictions personnelles,
auxquelles s’ajoute la recherche d’une légitimation religieuse 39. Les Banº ©Umar tirent leur
légitimité de leur alliance avec le pouvoir, mais aussi avec les élites religieuses, ce qui leur
donne une grande influence morale. L’émir Yºsuf, comme son frère Ismæ©îl, est considéré
comme un saint homme, connu pour ses aumônes et sa connaissance du droit malékite.
C’est avec un Banº ©Umar, l’émir Dæwºd, que s’allie la famille d’a‡ræf du cadi de Samhºd,
ce qui leur permet d’étendre leur influence morale jusqu’à Samhºd et Hº 40. En échange,
les hommes de religion apportent leur soutien aux élites politiques.

Les hommes de religion apparaissent dans les sources comme un groupe intermédiaire
entre les élites qui possèdent la terre, donc la richesse, et les paysans qui la travaillent. Ils
jouissent du prestige que confère la connaissance religieuse mais ne s’enrichissent pas: les
postes les plus rémunérateurs, à savoir ceux de næÂir de waqf, ne sont jamais entre leurs
mains mais entre celles des émirs et de leurs mamelouks. La plupart vivent de manière
modeste grâce aux postes qui se transmettent à l’intérieur de la famille. La taxation ou la
saisie des waqf et des rizqa par MuÌammad ©Alî aurait affaibli le pouvoir économique et le
statut social des hommes de religion dans les campagnes 41. C’est un sujet qui demande
encore à être étudié.

Nous possédons enfin des informations sur ces ©ulamæ’ jamais cités dans les chroniques
ou les grands dictionnaires biographiques, mais qui représentent, au moins dès le XVIIIe siècle,
la majorité des étudiants d’al-Azhar. Grâce à des ouvrages comme celui d’al-Maræfiî, nous
allons enfin en savoir plus sur ces «©ulamæ’ obscurs, inconnus de l’historiographie égyptienne,
mais qui n’en ont pas moins joué un rôle important d’enseignant et de directeur spirituel
pour une masse importante de fallæÌ 42».

39 Cf. É. Geoffroy, Le soufisme en Syrie et en Égypte sous les der-
niers Mamelouks et les premiers Ottomans, Damas, 1995.

40 J.-Cl. Garcin, QºÒ, op. cit., p. 495.

41 Cf. K. Cuno, The Pasha’s Peasants. Land, Society and Economy in Lower
Egypt, 1740-1858, The American University in Cairo Press, 1992.

42 G. Delanoue, Moralistes et politiques musulmans, op. cit. p. 285.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 81-94    Rachida Chih
Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Égypte. Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Sommaire: 


