MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 34 (2001), p. 81-94
Rachida Chih

Un dictionnaire biographique sur des notabilités de Haute-Egypte. Manuscrit rédigé
entre 1896 et 1921.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Rachida CHIH

Un dictionnaire biographique
sur des notabilités de Haute-Egypte
Manuscrit rédigé entre 1896 et 1921

ES DICTIONNAIRES biographiques constituent une source majeure pour notre connaissance
de D’histoire politique, sociale et religieuse des sociétés musulmanes a 1’époque
médiévale et moderne '. IIs renferment des milliers de notices sur les notabilités

(a‘yan) ayant existé soit a une méme période, le plus souvent durant un méme siecle, soit
dans un méme lieu géographique, soit ayant appartenu a un méme groupe social. Le genre
biographique atteignit son apogée a 1’époque médiévale; le nombre élevé de recueils qui
nous sont parvenus de cette période en témoigne. Pour 1’'Egypte (et I’ensemble du Proche-
Orient), nous disposons de dictionnaires biographiques de personnalités ayant vécu du vII®/
XIV® au XII*/XVIIE® siecle.

Le premier recueil biographique qui englobe les personnalités d’un méme siecle est le
Durar al-kamina fi avan al-mi’a al-tamina du traditionniste Ibn Hagar al-‘Asqalani (m. 852/
1449). 11 a pour cadre I’Egypte et la Syrie au VII®/XIV® siecle. Son éleve, Muhammad
al-Sahawi (m. 1250/1834) continue son ceuvre pour le IX¢/XV® siecle dans son Daw’ al-lami‘
fi a‘yan al-qarn al-tasi‘. Contemporain de Sahawi, Ibn Tagri Birdi (m. 874/1469), auteur
du Manhal al-sdfi, s’intéresse, quant a lui, plus a la vie de I’élite politique, dont il est issu,
qu’a celle de I’élite religieuse. Les Kawakib al-sa’ira bi-a‘yan al-mi’a al-‘aGsira de Nagm
al-din al-Gazzi (m. 1061/1650) constituent un répertoire des personnalités ayant vécu au
X¢/XVI® siecle. Les dictionnaires biographiques des ‘ulama’ et lettrés ayant vécu au XI%/XVII®
et au XII%/XVIII® siecle sont ’ceuvre de deux Damascains; le premier, al-Muhibbi (m. 1111/
1699), a recueilli les biographies des savants de son temps, le XVII® siccle, et de 1’époque

immédiatement antérieure dans son ouvrage Hulasat al-atar fi a‘yan al-qarn al-hadi ‘asar?;
! Différents travaux sur le dictionnaire biographique ont été uti- Arabica XXIII, fasc. 3, 1976, p. 227-265. J. Sublet, «Lhistorio-
lisés pour cet article: B. Martel-Thoumian, «Le dictionnaire graphie mamelouke en question», Arabica XXII, 1975, p. 71-77.
biographique: un outil historique», Cahiers d'onomastisque arabe, C.F. Petry, The Civilian Elite of Cairo in the Later Middle Ages,
1988-1992. M. Abiad, «Origine et développement des diction- Princeton University Press, 1981.

naires biographiques arabes», BEO 31, 1979, p. 7-15. |. Hafsi, 2 Al-Muhibbi, Hulasat al-atar fi a‘yan al-qarm al-hadi ‘asar, Le Caire,
«Recherches sur le genre «tabagat» dans la littérature arabe», 1864.

Annales islamologiques 34—2000

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih

81


http://www.tcpdf.org

RACHIDA CHIH

le second, al-Muradi (m. 1206/1791), a compilé des notices sur ses contemporains et ses
prédécesseurs dans son Silk al-durar fi a‘van al-garn al-tani ‘asar 3. Cette liste ne tient pas
compte des chroniques historiques, ouvrages de topographie historique (Hitat) ou hagiogra-
phies (managib) qui fourmillent de notices portant sur des personnalités trés diverses. A
titre d’exemple, la chronique de ‘Abd al-Rahman al-Gabarti (m. 1240/1825), ‘Aga’ib al-atar
fi’l-taragim wa’l-Ahbar qui porte sur I’histoire de I'Egypte de la fin du Xvie siecle au dé-
but du XIx¢ siecle, est une source d’informations unique sur les personnalités politiques et
religieuses du XVIII® siecle: le récit événementiel de chaque année est clos par un obituaire.

Face a ces milliers de notices, pour beaucoup encore inexploitées, de personnalités ayant
vécu dans les grandes villes arabes, quel intérét peut présenter un ouvrage de quelques centaines
de notices sur les notabilités d’une ville de Haute-Egypte, Girga? Cette ville connut son
apogée a 1’époque ottomane, mais fonctionna de maniere plus ou moins autonome par rapport
a la capitale, Le Caire, et donc au reste du monde musulman. Quant a ’auteur de cette
histoire, Muhammad al-Maragi, il est inconnu de [’historiographie arabe, de méme que les
‘ulama’ qu’il évoque. Ces figures méconnues font pourtant tout ’intérét de I’ouvrage. En
effet, jusqu’a présent, les exemples que nous avons sur le rdle des hommes et des institutions
liés au religieux en Egypte portent sur Le Caire. Nos informations restent trés empiriques sur
les élites religieuses des provinces: on sait peu de choses sur I’origine de ces hommes, leur
itinéraire religieux, leur mode d’insertion dans la société rurale, le contenu de leur enseigne-
ment, enfin, leurs relations avec les autres groupes sociaux qui vivent dans les campagnes.
L’ouvrage de Muhammad al-Maragi est un document inédit et d’'un intérét exceptionnel puisqu’il
donne une idée du rayonnement d’une ville provinciale a I’époque moderne. Il permet aussi de
connaitre, a travers les itinéraires de ces personnages, les relations entre la province et Le
Caire. Il existe d’autres manuscrits comme celui de Maragi qui attendent d’étre étudiés, voire
publiés. Il nous a semblé donc important de montrer, a travers cet ouvrage sur Girga, 1’intérét
que ces textes peuvent présenter pour I’historien de I’époque moderne.

Itinéraire d’un lettré de province a la fin du xix¢ siecle,
Muhammad al-Maragi (1282-1865 / 1361-1942)

Le milieu social

Les auteurs de dictionnaires biographiques écrivent sur leur propre milieu, celui des lettrés,
donc sur eux-mémes et sur leur vision du savant et de son role dans la société. Ainsi la
connaissance du parcours et de la destinée de I’auteur éclaire-t-elle le contenu de leur
ouvrage. Comme source sur la vie publique et privée de Muhammad b. Muhammad b. Hamid
al-Maragi al-Girgawi, nous ne disposons que de son autobiographie qu’il inséra dans son
ouvrage en respectant I’ordre alphabétique 4. Il est issu d’une famille originaire d’une ville

3 Al-Muradi, Silk al-durar fi a‘yan al-qarn al-tani ‘asar, Le Caire, * M. al-Maragi, Ta‘tir al-nawahi wa'l-arga" bi-dikr man itahara min
1884. ‘ulama’ wa a‘yan madinat al-Sa‘id Girg’ﬁ, Ms. Dar al-kutub, tarip,
82 5517, p. 96.

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih


http://www.tcpdf.org

UN DICTIONNAIRE BIOGRAPHIQUE SUR DES NOTABILITES DE HAUTE-EGYPTE

N

de Haute-Egypte, Maraga, qui a fourni i al-Azhar de nombreux ‘wulama’. Sa famille, versée
dans la science religieuse, immigra a Girga a la recherche du savoir. Les sources ne per-
mettent pas, pour le moment, de savoir si, a ’époque moderne, les mosquées de la ville
ont exercé un pouvoir d’attraction sur la campagne environnante semblable a celui de Qus
a I’époque médiévale . Les notices concernant les membres de sa famille sont trés succinc-
tes: nous savons que son grand-pere maternel était imam et que son pere et un de ses
freres étaient lecteurs du Coran. En revanche, il fait une place particuliere a son grand-pere
maternel, un savant en sciences religieuses (‘alim) qui enseignait dans une zawiya de la
ville; il semble avoir formé de nombreux lettrés de Girga car son nom apparait dans plu-
sieurs notices biographiques de I’ouvrage d’al-Maragi. Il recut une formation locale, comme
le pere et ’oncle paternel d’al-Maragi. Seuls son grand-pere paternel ainsi qu'un de ses
freres ont, comme lui, étudié a al-Azhar. Nous ne connaissons pas encore le pourcentage
de ‘ulama’ formés sur place de ceux qui partaient étudier a al-Azhar a cette époque (fin
XVIII®-XIX® siecles).

Du kuttab a al-Azhar

Muhammad al-Maragi suivit la formation, classique a son époque, qui menait de [’ap-
prentissage du Coran et des textes religieux de base a I’école coranique (kuttab) du village,
a la poursuite d’études supérieures a la mosquée d’al-Azhar au Caire. Il apprit le Coran en
trois étapes; d’abord auprés d’un cheikh aveugle jusqu’a la sourate Taha®, ensuite de la
sourate Taha jusqu’a la fin du livre auprés de son grand-oncle paternel, enfin il se forma
dans I’art de la récitation coranique (tagwid) aupreés d’un troisieme cheikh. Une large place
était accordée a I’enseignement du Coran qui ne manquait pas de maitres. Les ‘ulama’ de
Girga lui enseignerent les textes fondamentaux dans les différentes mosquées de la ville le
préparant ainsi a al-Azhar.

Al-Maragi étudia a al-Azhar entre 1300 et 1310 (1882-1883 / 1892-1893), a une époque
ou la mosquée connaissait ses premicres réformes. Muhammad al-‘Abbasi al-Mahdi (m. 1897),
recteur d’al-Azhar de 1871 a 1881, puis de 1882 a 1886, avait institué un examen (alimiyya) ®
pour le recrutement des professeurs 7. Si le systtme des igaza (certificat de transmission)
était officiellement révolu, de nombreux ‘ulama’, a 1’instar d’al-Maragi, continuaient a en
cumuler un certain nombre qui leur permettait, lors de leur retour dans leur ville ou village
d’origine, d’enseigner, de précher ou de donner des avis juridiques (fatwa). L’obtention d’une
igaza sanctionnait de longues années passées a al-Azhar afin d’y acquérir une solide formation
en sciences religieuses ou d’y faire carriere; les professeurs d’al-Azhar étaient souvent
d’origine rurale comme [’atteste leur nom. Al-Maragi passa dix ans a al-Azhar au cours
desquels il étudia aupres de nombreux cheikhs malékites, rite auquel appartenait la majorité
des Sa‘idi. Ce séjour fut entrecoupé d’un voyage a Girga en 1307 / 1889-1890. A son

5 J.-Cl. Garcin, Un centre musulman de la Haute-Egypte médiévale: 7 G. Delanoue, Moralistes et politiques musulmans dans IEgypte du
Qiis, Ifao, Le Caire, 1976. XIx¢ siécle (1798-1882), Ifao, Le Caire, 1982, p. 173.
¢ Sourate XX du Coran. Le Coran est composé de 114 sourates.

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih

83


http://www.tcpdf.org

RACHIDA CHIH

premier retour d’al-Azhar, et comme il était d’usage 2 Girga pour tout nouvel azhari, une
cérémonie fut organisée en son honneur; cette cerémonie consistait a donner une sorte de
lecon inaugurale sur la basmala ®. Elle avait lieu dans la plus grande mosquée de la ville,
devant un public de ‘ulama’ et de notables. La lecon pouvait €tre rédigée par une personne
autre que le nouveau ‘alim, mais elle devait reposer sur trois disciplines (funiin), a savoir
la morphologie (sarf), I’étude des tropes (bayan) et la théologie (tawhid). Cette cérémonie
bon enfant permettait au nouveau ‘alim d’étre définitivement accepté au sein de la commu-
nauté des ‘ulama’ de la ville. Al-Maragi fut habillé de la longue robe (‘abd’a) des hommes
de science, puis conduit 4 la grande mosquée de Girga, masgid al-Fuqard’: assis face a la
gibla, il présenta une épitre (risala) de sa propre composition ?. La cérémonie fut close par
la récitation de poeémes de louanges composés par le pocte attitré de la ville. I repartit
pour al-Azhar dans le courant de la méme année et rentra définitivement 4 Girga au bout
de trois ans.

Carriere

Les ‘ulama’ recevaient une formation qui leur permettait, de retour dans leur village,
d’occuper plusieurs fonctions et de faire office a la fois d’imam, de prédicateur, de
sermonnaire et d’enseignant. Al-Maragi commenca sa carriere en enseignant, gratuitement,
aux étudiants de la campagne environnante venus se former dans les mosquées de la ville.
Par la suite, il remplaga le prédicateur (hatib), décédé, de la mosquée sayyidi Galal al-din.
En 1329/1911, le gouverneur (mudir) de Girga lui offrit son premier poste: il lui proposa,
moyennant un salaire mensuel, d’enseigner a la masse (‘amma) les préceptes religieux (ahkam
al-din) et d’assurer un sermon (wa‘z) deux soirs par semaine; il créa, ainsi, de manicre
officielle, une nouvelle fonction, celle de sermonnaire (wda‘iz). Par la suite, il fut nommé
imam et prédicateur de la mosquée al-Fugara’. En parallele, il se consacra sa vie durant a
une intense activité d’écriture.

Ses écrits

Al-Maragi fut un auteur prolifique dans des domaines dont la diversité témoigne de la
formation éclectique que recevaient les ‘ulama’ de son époque. Elle témoigne aussi de
I’existence d’une production écrite importante laissée par des ‘ulama’ de province. Maragi
ne mentionne pas moins d’une soixantaine d’écrits qui vont de la simple épitre a 1’ccuvre
majeure et qui touchent a différents domaines comme la jurisprudence (figh), les traditions
prophétiques (hadit), I’exégese coranique (fafsir) et I’histoire (farih). Parmi ces écrits, une
grande partie est consacrée aux soufis car ’auteur lui-mé€me était soufi, disciple d’un maitre

EEN

halwati, et parce qu’a son époque l’initiation au soufisme faisait partie de la formation des

8 «Au nom de Dieu...»: formule coranique rituelle utilisée dans des manuscrits de Dar al-kutub sous le titre, Bugyat al-murid
diverses circonstances de la vie quotidienne. fima yata‘allag bi'l-basmala min al-sarf wa’l-bayan wa'l-tawhid, Dar
i ° La risala d'al-Maragi sur la basmala se trouve dans la section al-kutub, tasawwuf 2533.

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih


http://www.tcpdf.org

UN DICTIONNAIRE BIOGRAPHIQUE SUR DES NOTABILITES DE HAUTE-EGYPTE

‘ulamd’. Sa production se compose aussi pour beaucoup de réponses a des questions de
figh et de commentaires de poeémes propres a alimenter la dévotion au Prophete et aux saints.
C’est dans le domaine de I’histoire que I'auteur a laissé une ceuvre importante, celle por-
tant sur Girga et ses notabilités. En effet, les dictionnaires biographiques (kutub taragim)
sont généralement classés dans le domaine de I’histoire, au méme titre que les chroniques.
B. Martel-Thoumian se demandait dans un article consacré au dictionnaire biographique si
on devait considérer le genre biographique comme une partie véritable de I’histoire '°.

Dans la classification des sujets entrant dans le domaine de I’histoire attribuée a I’historien
arabe al-Dahabi (m. 748/1348), la biographie (sira) du Prophete figure en premier plan;
elle est suivie des histoires sur le Prophete, puis de I’histoire des Compagnons et du Prophete.
Le reste de la liste est long; celle-ci ne comporte pas moins de 40 catégories qui vont de
I’histoire des califes, des rois, des vizirs, des émirs, des juristes et des traditionnistes a celle
des mendiants, des martyrs, des devins et autres faux-prophetes '!. La biographie occupe
donc une place dominante dans 1’historiographie arabe. Mais «cette liste... reflete une
conception de I’histoire selon laquelle les hommes et leurs ceuvres passent au premier plan;
le temps, avec les changements qu’il apporte, recule a 1’arriere-plan. C’est bien la conception
qui a présidé a la littérature hagiographique arabe '>». Les auteurs des dictionnaires
biographiques ont souvent donné les raisons qui les ont poussés a écrire ce type d’ouvrage:
il s’agissait de montrer la contribution de ces personnages a la communauté musulmane.
Dans 1’introduction de son ouvrage sur Girga, al-Maragi avertit d’emblée le lecteur qu’il a
choisi de ne mentionner que les qualités des hommes pieux, ne voyant pas 1'utilit¢ de montrer
leurs défauts, gardés sous silence; 1’accent est mis sur les actions et vertus individuelles
afin que la vie de ces hommes serve de modele de conduite pour les croyants. Ce modele
est calqué sur celui du Prophete, d’ou I'importance de la sira et des traditions prophétiques.
C’est aussi un modele codifié, ce qui entraine des notices contenant des formules stéréotypées
et répétitives. Ici les dictionnaires biographiques font fonction d’auxillaires des études
religieuses, souligne B. Martel-Thoumian 3. D’ailleurs, al-Maragi a le sentiment de faire
ceuvre pieuse en évoquant le souvenir des saints et des pieux, ceuvre dont il recevra une
récompense divine, a savoir la promesse du bonheur ici-bas et dans I’au-dela. Il rappelle le
hadit souvent cité par les biographes arabes: «Celui qui écrit I’histoire de la vie d’'un homme
pieux le fait revivre.» Il compare son ceuvre a celle des traditionnistes (muhadditiin) qui
ont compilé les faits et gestes du Prophete. Mais au-dela de I’objectif d’édification morale,
al-Maragi, comme ceux qui I’ont précédé dans ce domaine, a pour but de laisser une ceuvre
historique en apportant des informations sur les personnalités influentes dans la vie politique
et culturelle de son temps.

10°B. Martel-Thoumian, «Le dictionnaire biographique: un outil ~ '> M. Abiad, «Origine et développement des dictionnaires biogra-
historique», op. cit, p. 10. phiques arabes», op. cit., p.8.

""" M. Abiad, «Origine et développement des dictionnaires biogra- '3 B. Martel-Thoumian, «Le dictionnaire biographique: un outil
phiques arabes», op. cit., p.7. historique», op. cit, p. 10.

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih

85


http://www.tcpdf.org

RACHIDA CHIH

Le manuscrit

Al-Maragi rédigea son ouvrage intitulé Ta‘tir al-nawahi wa’l-arga’ bi-dikr man iStahara
min ‘ulama’ wa a‘yan madinat al-Sa‘id Girga (Les régions et contrées embaumées au
souvenir des ‘ulama’ et notabilités célebres de la ville de Girga en Haute-Egypte '%) sur
plusieurs années. Il acheva une premiere version, qu’il considérait commme un brouillon,
(musawwada) en 1896 (rabi I, 1314)'5. La version finale (tabyid) que nous avons consultée
figure en trois tomes: les deux premiers furent copiés par un copiste du nom de Muhammad
al-Huwwi et sont datés respectivement de 1329/1911 et 1333/1915 (126 folios, 344 folios) '6;
le troisiéme volume fut copié par un certain Ahmad b. ‘Abd al-Rahman al-Girgawi et terminé
en 1340/1921 (147 folios) !7. Plusieurs copies de I’ouvrage ont été faites pour la bibliotheque
sultanienne (maktaba sultaniyya). Celle que nous possédons était destinée a la blibliotheque
privée de l’auteur, ce qui a permis a ce dernier de rajouter en marge de certaines notices
les déces survenus apres 1340/1921. Enfin, il rédigea une version abrégée de son ouvrage
qu’il intitula Huldsat ta‘tir al-nawahi wa’l-arga’ et dans laquelle il ajouta dix années
supplémentaires de I’histoire des notabilités de Girga !'®. En outre, il y fait figurer un
document important recopié de sa main; il s’agit d’une liste du diwan al-awqaf, datéede
1817-1818, des mosquées, zawiya et fontaines publiques (sabil) de Girga, de leurs revenus,
ainsi que des noms de leurs administrateurs et leur salaire.

L’ouvrage s’inscrit a la fois dans le style des ouvrages de topographie historique (hitar)
puisque 1’auteur présente un répertoire historique des édifices religieux de la ville, et dans
celui du dictionnaire biographique puisqu’il évoque ensuite, plus ou moins longuement et
par ordre alphabétique, les personnalités religieuses et politiques qui s’y sont illustrées.
Al-Maragi rédigea son manuscrit apres la parution du grand ouvrage de topographie historique
de ‘Ali pacha Mubarak, Al-Hitat al-tawigiyya al-gadida (publié entre 1304/1886 et 1306/
1888) dont il s’inspira fortement. Les Hitar racontent I’histoire de I'Egypte depuis les temps
les plus reculés jusqu’au moment de la rédaction de 1’ouvrage.

Pourquoi un dictionnaire biographique
sur les notabilités de Girga?

«A coté des histoires générales, certains des auteurs ont choisi de compiler des histoires
locales. Ce fait peut-étre expliqué par les sentiments régionaux, vu que 1’importance d’une
localité (ville ou village) se mesurait au nombre et a4 la célébrité de ses savants !°.»
Al-Maragi voulut réparer une injustice en écrivant son ouvrage sur Girga. Dans son

'* Le manuscrit est aussi intitulé Du’ al-tali al-Sa‘id fi dikr man 10 Dar al-kutub, tarih, 2320.
iStahara min ‘ulamd wa a‘yan madinat Girg@ madinat al-Said ou 7 Dar al-kutub, tarih, 2487.
Assi‘at anwar al-tali¢ al-Sa‘id al-a‘la bi-dikr man iStahara min '8 Dar al-kutub, tarih, 2748.
Ulama’ wa a‘yan Girgd madinat al-Sa‘id al-a‘la. 19 M. Abiad, «Origine et développement des dictionnaires biogra-
15 Dar al-kutub, tari, 5517. Cette version autographe figure en phiques arabes», op. cit., p. 15.
86 un seul tome de 195 folios.

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih


http://www.tcpdf.org

UN DICTIONNAIRE BIOGRAPHIQUE SUR DES NOTABILITES DE HAUTE-EGYPTE

introduction, il s’étonne, avec un sentiment de fierté régionale, qu'une ville qui fut la capitale
de la Haute-Egypte 4 I’époque ottomane et qui donna naissance a tant de brillants wlama’
n’ait jamais, ou si peu, intéressé les historiens arabes. Il s’interroge sur 1’absence de mention
de Girga dans le dictionnaire géographique du «sceau des historiens», Murtada al-Zabidi,
intitulé Tag al-‘Aris. 11 sait pourtant, d’aprés Gabarti, que ce dernier fit trois voyages en
Haute-Egypte au cours desquels il rencontra les notabilités et ‘wlama’ de la région; il fut
méme recu 2 Far$at par le chef bédouin qui gourvernait la Haute-Egypte a 1’époque, le
cheikh al-‘Arab Hummam (m. 1769) 2°. Al-Zabidi avait apparemment fait la connaissance
d’un des grands ‘ulama’ de cette époque, le cheikh ‘Abd al-Rahman al-Hayyat, présenté
par Gabarti comme le mufti de Girga2!. En outre, la date de la visite d’al-Zabidi a Girga,
en 1185/1771-1772, représente, aux yeux d’al-Maragi, I’4ge d’or politique et surtout cultu-
rel de la ville, ce qui augmente son incompréhension.

Le style de l'ouvrage

L’ouvrage d’al-Maragi est écrit dans le style des dictionnaires biographiques de I’époque
mamelouke. Toutes les notices, classées par noms selon un ordre alphabétique, renferment
la méme série d’informations: elles peuvent diverger en longueur, pas forcément suivant
I’importance du personnage, mais plutdt suivant les sources, orales ou écrites, auxquelles
’auteur aura eu acces 22. Ce sont les ouvrages de tabagat qui ont servi de modele au genre
prosopographique en islam: les personnages y étaient classés par classes d’age (tabaqa). Ce
genre est né dans le cadre des traditions du Prophete (hadir) 2. 11 fallait discerner les critéres
permettant de considérer le message du transmetteur de hadit comme valable: «IIs se
rapportent a la moralité du sujet, a son degré d’honnéteté et de piété islamique. On y ajouta
des investigations concernant l’origine familiale des transmetteurs, leurs liens avec le
Prophete... et surtout les dates de naissance et de déces de chaque personnage figurant dans
la chalne de transmission *.» Par la suite, les fabagat se diversifierent et portérent sur
différents groupes, a savoir les juristes, les poetes, les médecins... A I’ordre chronologique
se substitua, vers le 1Iv® ou V® siecle, un classement alphabétique permettant de faciliter la
recherche des personnages .

Al-Maragi a réuni 455 notices d’inégale valeur. Dans leur majorité, elles contiennent le
nom (ism) du personnage avec toutes ses composantes, le surnom ou titre (lagab), la kunya
(composée avec abii ou umm, pere ou mere, suivi du nom du fils ainé ou de celui de la
fille unique) et le nom de relation (nisha) %%, la date de naissance et/ou de mort, les études
suivies, ainsi que le lieu et les noms des maitres, enfin les fonctions occupées. Les notices

20 ‘Abd al-Rahman al-Gabarti, ‘Agd'ib al-atdr fil-taragim wa'l-apbdr, 23 1. Hafsi, «Recherches sur le genre «fabagat», op. cit.
Philipp Thomas et Guido Schwald, ‘Abd al-Rahman al-jabart’s 2% 1. Hafsi, «Recherches sur le genre «tabagat», op. cit., p. 228.
History of Egypt, Franz Steiner Verlag Stuttgart, 1994, II, 197. 25 M. Abiad, «Origine et développement des dictionnaires biogra-

21 Al-Gabarti, 11, 197. phiques arabes», op. cit., p. 14.
22 B. Martel-Thoumian, «Le dictionnaire biographique: un outil ~ 2¢J. Sublet, Le voile du nom. Essai sur le nom propre arabe, Paris,
historique», op. cit, p. 16. 1991.

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih

87


http://www.tcpdf.org

RACHIDA CHIH

plus longues peuvent mentionner les igaza, les écrits, les édifices construits par le person-
nage et quelques anecdotes sur sa vie. Quand I’auteur ne connait ni la date de naissance ni
celle de mort de I’'individu, il indique une date a laquelle ce dernier était en vie. La poésie
vient souvent agrémenter ces longues listes de noms ?’.

Al-Maragi souligne en introduction qu’il n’évoquera que les hommes de religion (‘ulama’
al-din) et les soufis (al-sada al-gada), ceux versés dans les deux sciences (dit al-‘irfan), a
savoir la science exotérique, acquise dans les mosquées, et la science ésotérique, transmise
par l’initiation mystique. En fait, il évoque aussi les élites politiques et fournit méme une
liste des émirs bédouins et des beys mamelouks qui ont gouverné Girga aux XVI® et XVII®
siecles 28, Quant aux femmes, écartées de la vie publique, elles ne sont pas représentées, a
I’exception d’une sainte entourée de légende, la sayyida ou sitt Girga, qui posséde son
mausolée et d’une «ravie en Dieu», Fatima, connue sous le nom d’Umm Muhammad, dont

I’auteur sait seulement qu’elle est morte en 1323/1905.

Les sources de [auteur

Al-Maragi indique trés souvent ses sources et ses informateurs. Il précise d’emblée que
les sources littéraires sur la Haute-Egypte en général et sur Girga en particulier sont quasi
inexistantes. Il a eu recours a des documents d’archives et aux informations obtenues par
I’observation personnelle. Les notices couvrent les périodes ottomane (XVIS-XVIII® siccles) et
moderne (XIx°-début XX°¢ siecles). En remontant dans le temps, c’est-a-dire a 1’époque
médiévale, al-Maragi ne trouve presque aucune mention de ‘ulama’ originaires de Girga dans
les dictionnaires biographiques d’al-‘Asqalani et al-Sahawi ou les chroniques d’al-Maqrizi
et Ibn Iyas. Cette absence s’explique par la situation de la Haute-Egypte a 1’époque
médiévale décrite par J.-Cl. Garcin??: aprés le déclin de la ville de Quis dés la seconde
moitié du XIve siecle, la vie urbaine au XVv¢ siécle en Haute-Egypte est ruinée et le role du
Sa‘id a I’époque des Mamelouks circassiens est tres réduit. Cette absence est visible a travers
les grands recueils biograghiques. C’est sur ces ruines que va naitre la puissance de Girga.
L’essor de la ville est le résultat d’'un important mouvement de population dans la région:
I’installation, dans la seconde moitié du XIv® siecle, de tribus bédouines Hawwara qui
nomadisaient dans le Delta. Ces tribus vont faire de Girga a 1’époque ottomane la capitale
du Haut-Sa‘id et vont étre a 1’origine de la renaissance économique et culturelle de la région.
Leurs chefs tirent leur 1égitimité de leur alliance avec le pouvoir, mais aussi avec les hommes
de religion, ce qui leur donne une grande influence morale. Ils construisent la premiere et
unique madrasa de Girga. Au XVIE siecle, les émirs mamelouks mettent la main sur
’administration des provinces, en particulier la Haute-Egypte, o ils évincent les émirs

7 Voir Li Guo, Early Mamluk Syrian Historiography, Al-Yanini's Dayl umard’ al-gardkisa, ms. Dar al-kutub, tarih Taymir 1354, 3 fol,,
mirdt al-zaman, Leyde, 1998, p. 87-94. J.-Cl. Garcin, (éd.), «Emirs Hawwaras et beys de Girga aux
28 Al-Maragi a recopié un manuscrit du début du xvie© siécle en Xvi® et xviI® siécles», Anlsl 12, 1974, p. 245-255.
lui infligeant de larges coupures. J.-Cl. Garcin a publié le texte ~ 2? Sur la renaissance du Haut-Sa‘id & partir du xv¢ siécle, voir
original dont il existe deux copies identiques, une a Dar al- J.-Cl. Garcin, Un centre musulman de la Haute-Egypte médiévale:
88 kutub et une a al-Azhar. Risalat fi man tawalla al-Sa‘id min Qiis, op. cit.

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih


http://www.tcpdf.org

30

UN DICTIONNAIRE BIOGRAPHIQUE SUR DES NOTABILITES DE HAUTE-EGYPTE

bédouins. Ils font de Girga leur résidence et y fondent de nombreux édifices: mosquées,
tombeaux, fontaines et bains publics. Le XVIII® siecle est de nouveau un siécle bédouin avec
la famille Hawwara du cheikh Hummam (m. 1769): la capitale est déplacée a Hu mais
Girga reste le centre économique et culturel de la région. La ville s’enrichit de nouveaux
édifices religieux.

C’est grace a leurs richesses provenant de I'impdt foncier que les élites locales, bédouines
et mameloukes, ont pu maintenir I’effort de construction religieuse pendant trois sie¢cles. De
ces centres de diffusion du savoir sont sortis de nombreux lettrés et les longues listes fournies
par al-Maragi permettent de saisir le rayonnement de la ville en Haute-Egypte mais aussi
au Caire, puisque Girga fournit a al-Azhar de nombreux étudiants. Ce sont les actes de
wagqf (fondations inaliénables) des émirs qui ont fourni a al-Maragi les informations sur les
noms de ces ‘ulama’ et leurs fonctions.

En effet, pour la Haute-Egypte a I’époque ottomane, seuls nous sont parvenus les archives
des tribunaux religieux d’Asyiit et d’Isna ainsi qu’un registre du tribunal de Bani Swayf.
Sur Girga, nous ne possédons aucun registre avant le début du XIx® siecle. Al-Maragi a pu
mettre la main sur des archives qui sont soit aujourd’hui disparues, soit difficiles a retrou-
ver, car la date et le lieu ol ces actes ont été enregistrés ne sont pas toujours clairement
précisés par 1’auteur °. Il a consulté les archives qui se trouvaient sur place, a Girga, c’est-
a-dire les actes du tribunal religieux ou ceux en possession des familles. Les actes de wagf
sont des archives précieuses pour comprendre et décrire le paysage religieux de I’Egypte ;
ils donnent en détail le fonctionnement interne des mosquées, la liste du personnel qui y
était employé, les fonctions exactes de chaque membre de ce personnel, les revenus percus
pour chacune de ces fonctions 3!. On a ainsi un tableau détaillé des pratiques cultuelles et
éducatives dispensées dans ces établissements, ainsi que des assises économiques des hommes
de religion. A titre d’exemple, pour connaitre les noms des personnalités religieuses ayant
vécu au XVII® siecle, la principale source de I’auteur fut I’acte de fondation (wagfiyya) de
I’émir ‘Ali bey al-Faqari (m. 1653). Dans la notice consacrée a 1I’émir Muhammad Abu’l-
Suniin al-Hawwari, 1’auteur mentionne avoir utilisé un daftar daté de 1174/1760-61 sur les
desservants des mosquées de Girga. Grace a ces actes de fondation de wagf, les notices de
‘ulama’ ayant vécu aux XVII® et XVII® siecles sont assez nombreuses bien que succinctes.
Elles comportent un nom, une date et une fonction. Souvent cette derni¢re n’est pas
mentionnée ; dans ce cas, 'auteur s’est contenté de mentionner les noms des personnages
dont seules les signatures figurent dans les documents.

En revanche, les notices d’individus ayant vécu a I’époque d’al-Maragi, a savoir le XIX®
et le début du XX° siecle, sont beaucoup plus détaillées car elles proviennent d’enquétes
orales menées par l'auteur. Al-Maragi écrivait sur un milieu qui était le sien et qu’il

Un de ces actes nous est parvenu, celui de I'émir sa Aga 3! Sur la maniére dont est constitué un texte de wagf, voir
(xvi® siecle): il fut récemment publié par H. Badr et R. Deguilhem, Le waqf dans lespace islamique. Outil de pouvoir
D. Crecelius, «The Waqf of the Zawiya of the amir ‘lsa Agha socio-politique, Damas, Ifead, 1995.

Cerkis. A Circassian Legacy in xviith Century Jirje», Anlsl 32,

1998, p. 239-247.

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih

89


http://www.tcpdf.org

RACHIDA CHIH

connaissait donc bien. Certains personnages vivant a son époque ont rédigé eux-mémes leur
notice. Ces courtes autobiographies sont écrites a la premicre personne: I’auteur laisse parler
le personnage. Pour les disparus, il a recueilli ses informations directement aupres de ceux
qui les ont connus, le plus souvent le fils ou le frere. Il emploie dans ce cas précis une
forme d’écriture qui rappelle celle des Traditions prophétiques: «J’ai entendu d’un tel...»
(sami‘tu min...). Il a réuni aussi des traditions qui tournent autour de personnages populaires
comme les saints; méme si ces dernieres sont transmises par des «gens d’honneur»
(al-fudala’), par prudence il termine souvent ses notices avec ’expression «d’aprés ce qu’on
dit» (fima qil) ou «Dieu est plus savant» (Allahu a‘lam). La science religieuse se transmettait
souvent de pere en fils a cette époque et les charges liées a 1’acquisition du savoir étaient
souvent héréditaires. Al-Maragi a eu acces aux archives privées des familles notamment a
leur généalogie, appellées ta‘aliqg parce qu’elles étaient suspendues aux murs dans les maisons.
Enfin, les igaza furent une source d’informations sur les maitres et les matieres enseignées.
La notice autobiographique de I’auteur présentée précédemment, la plus longue du diction-
naire, fournit dans le détail le parcours typique d’un alim du XIx® siecle d’origine rurale
formé dans les mosquées locales puis au systeme azharien dit «traditionnel», c’est-a-dire
celui qui était en place avant I'introduction des premieres réformes par al-‘Abbasi al-Mahdi
dans les années 1870, sérieusement implantées par Muhammad ‘Abduh 32,

Intérét du manuscrit comme source historique

Les portraits qui figurent dans les dictionnaires biographiques sont souvent stéréotypés,
«les individus décrits étaient irréprochables aussi bien pour leurs qualités (physiques et
morales) que pour leurs mceurs ou leur conduite 3*». L’ historien moderne trouvera ces des-
criptions répétitives et ennuyeuses. Al-Maragi a écrit un ouvrage selon une méthode et un
style en vogue depuis I’époque médiévale et encore en vigueur chez les ‘ulama’ formés
dans les mosquées et a al-Azhar au X1x¢ siecle. Il s’est inspiré de I'ouvrage de ‘Ali pacha
Mubarak qui était «congu et rédigé pour un Egyptien musulman, selon les régles et dans le
style qui pouvait plaire a ce public 3*»

Certaines notices ne comportent que le nom et la date de déces ou, a défaut, une date
a laquelle I'individu était en vie. D’autres, plus rares, ne comportent aucune date: elles
sont de peu d’utilité pour I’historien. La richesse de ce manuscrit repose sur les informa-
tions de premiere main provenant des archives aujourd’hui disparues ainsi que des enquétes
orales et de I’expérience personnelle de 1’auteur. Ce dernier nous dresse un tableau vivant
de la vie culturelle dans une ville de province. Nous connaissons ainsi le profil des hom-
mes de religion, leur itinéraire religieux, les étapes de leur carriere et leur insertion dans
la société.

32 De nombreux exemples d'itinéraires de ‘ulama’ traditionnels 33 B. Martel-Thoumian, «Le dictionnaire biographique: un outil
figurent dans l'ouvrage de G. Delanoue, Moralistes et politiques historique», op. cit. p.31.
90 musulmans, op. cit. 3% G. Delanoue, Moralistes et politiques musulmans, op. cit. p. 524.

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih


http://www.tcpdf.org

3

b

UN DICTIONNAIRE BIOGRAPHIQUE SUR DES NOTABILITES DE HAUTE-EGYPTE

L'accés a la «dignité religieuse »

L’acces a la «dignité religieuse », fondée sur un savoir ou des vertus ou qualités religieuses
supérieures a celles du simple croyant, est I’aboutissement d’un itinéraire parfois long et
difficile. Les hommes de religion en Haute-Egypte, 2 1’époque ottomane et moderne, sont soit
des hommes de sciences (‘ulama’), soit des soufis (fugara’), soit des saints (awliya’) soit des
descendants du Prophete (asraf, sada). Les frontieres entre ces catégories ne sont jamais rigides :
un personnage peut étre a la fois savant et soufi et faire 1’objet d’un véritable culte. Les
‘ulama sont reconnus par leurs pairs apres avoir parcouru un itinéraire qui les meéne de I’ap-
prentissage du Coran et des textes fondamentaux dans les mosquées locales a la poursuite, a
partir du XVII® siecle et surtout au XIx¢, d’études supérieures a al-Azhar. Les principales
matieres enseignées sont la jurisprudence (figh), les Traditions prophétiques et la théologie
(tawhid). Les soufis suivent une longue initiation mystique aupres d’un maitre (mursid) afin de
recevoir 1’ouverture spirituelle (fath) et d’accéder a la connaissance des réalités divines. Les
saints recoivent 1’influx divin (baraka) par «ravissement (gadb)» et les asSraf I'acquierent par
héritage généalogique (nasab): ils sont vénérés par la communauté qui leur attribue des pouvoirs
surnaturels (karamat) et les prennent comme intercesseur entre Dieu et les hommes.

Les lieux de transmission et de médiation religieuses

N

Les hommes de religion dans les provinces sont liés a des institutions a partir desquelles
se transmettent leur savoir et leur médiation: mosquées, zawiya et tombeaux. Les mosquées
ont été présentées comme étant liées aux ‘ulama’, les zawiya aux soufis et aux confréries
mystiques, les tombeaux aux saints. Or, dans le texte d’al-Maragi une confusion apparait
dans I’utilisation de ces termes et ce qu’ils définissent. Ainsi, ’auteur présente 1’édifice
construit par ’émir Tsa Aga 4 Girga comme un gami‘ (mosquée oul est prononcé le prone
du vendredi) alors que la wagfiyya fait référence a une zawiya (édifice souvent associé a
un saint ou une confrérie) et dans ses additions & un masgid (mosquée destinée a la priere
seulement) 3.

Al-Maragi recense une vingtaine de mosquées a Girga qui sont ou ont été en
fonctionnement. Leurs fonctions sont énumérées dans les wagfiyyat qui nous sont parvenues
grace a l'auteur. On constate qu’'une concentration de toutes les formes d’activités religieu-
ses s’est faite autour de la mosquée a I’époque ottomane; elle est un lieu de culte (magam
Sa‘a’ir), d’enseignement (ta‘lim), d’organisation des rituels soufis (dikr) et des festivités reli-
gieuses canoniques (féte du sacrifice) ou non (mawlid du Prophete). Il faut retenir que les
rituels soufis (et toutes les formes de dévotions liées au soufisme) se font dans le méme lieu
que I’enseignement de la jurisprudence, bien que ce domaine est souvent présenté opposé au
soufisme, ce qui est révélateur de la propagation du soufisme dans la société égyptienne de

H. Badr et D. Crecelius, «The Waqf of the Zawiya of the amir
‘Isa Agha Cerkis. A Circassian Legacy in the xvii Century Jirje»,
op. cit.

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih

91


http://www.tcpdf.org

RACHIDA CHIH

I’époque, a tous ses niveaux. Si aucun salaire n’est prévu dans la plupart des wagfiyyat pour
un enseignant ou des étudiants, cela ne signifie pas qu’aucun enseignement n’y est dispensé.
La transmission du savoir en islam reposait plus sur des personnes que des institutions; elle
se faisait de maniere informelle, sans s’enfermer dans des structures rigides.

L'insertion sociale des hommes de religion

Les hommes de religion occupent des fonctions officielles que 1’on peut regrouper en
trois ensembles: les fonctions liées a la pratique du culte et a I’enseignement religieux dans
les mosquées (les plus nombreuses): charges officielles d’imam-prédicateur, de muezzin,
d’enseignant (mudarris), de mufti et de lecteur du Coran; les fonctions sociales confiées
spécialement a des religieux comme la judicature (les juges (gadi), secrétaires (katib) et
notaires (Sahid) sont responsables des contrats de mariage, de vente, de transfert de biens
et de justice); les fonctions liées a la gestion de fondations inaliénables (nazir; administra-
teur), de confréries (cheikh) ou des intéréts des asraf (naqib; syndic des asraf). 1l existe a
coté de ces charges des fonctions non officielles d’intermédiaires, d’intercesseurs occupées
par les saints.

L'accés aux postes

Le personnel des institutions religieuses est souvent nommé par le fondateur de
I’établissement, ce qui crée des liens directs entre ce dernier qui, comme nous l’avons vu
précédemment, appartient a 1’élite politique et les religieux. Les charges liées au religieux
étant souvent héréditaires, les relations familiales sont nécessaires pour hériter d’une fonc-
tion. Cette transmission héréditaire des charges religieuses est d’ailleurs souvent légalisée
dans les actes de wagf. La fonction d’imam-prédicateur resta dans la famille al-Masri pen-
dant tout le XIx® siecle. La mosquée ‘Abd al-Rahman al-Hayyat est plus connue au XIX®
siecle sous le nom de mosquée al-Suyuti car les membres de cette famille occuperent pen-
dant longtemps la fonction d’imam-prédicateur. Les fils de cheikhs succedent a leur pere a
la téte de la confrérie et les serviteurs des tombeaux sont souvent des descendants des saints
qu’ils abritent.

Les revenus

L’essentiel des revenus des hommes de religion provient des wagqf et des rizga, mais
aussi des dons des fideles. La prolifération des rizga 3 dans les campagnes ainsi que les
fondations des €mirs arabes et mamelouks ont entrainé le développement d’une multitude
de fonctions offertes aux religieux. A titre d’exemple, dix-sept personnes au moins percevaient

3

=N

Rizqa: pl. rizaq, terre agricole constituée en mainmorte assi- coles en mainmorte dans I'Egypte mamelouke et ottomane»,
gnée soit a l'entretien d'une institution pieuse, soit au profit Anlsl 30, 1996, p. 105-198.
& d'une famille. Cf, N. Michel, «Les rizag ihbasiyya, terres agri-

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih


http://www.tcpdf.org

UN DICTIONNAIRE BIOGRAPHIQUE SUR DES NOTABILITES DE HAUTE-EGYPTE

un salaire sur le wagf de ‘Ali bey al-Faqari, en tant qu’imam, lecteur d’un quart du Coran
(rub‘a sarifa), de la sourate al-An‘am apres la priere de I'aube a n’importe quel endroit, du
verset al-Kursi tous les jours apres la priere du ‘asr dans la mosquée du fondateur, de la
sourate al-Kahf toujours dans la mosquée, de la sourate al-Kawtar cent fois par jour (lieu
non précisé), de la sourate Yasin et al-Fath apres la priere du matin et de I’organisation du
maglis des salawat al-Gaziliyya .

Quels sont les postes les plus importants ? Les ‘ulama’ suivent une formation générale qui
fait d’eux un groupe aux compétences multiples. Ils peuvent occuper des fonctions diverses.
Le cumul des fonctions est d’ailleurs assez fréquent; il permet d’avoir plusieurs sources de
revenus. ‘Abd al-Rahman al-Hayyat, en vie en 1184 / 1770-1771, fut mufti malékite a Girga.
Il était aussi employé a la lecture des Fada’'il laylat nisf min Sa‘ban (bienfaits de la nuit de
la mi-Sa‘ban), de la gissat al-isra’ wa’l-mi‘rag (récit du voyage nocturne et de I’Ascension
du Prophete), de la gissat al-mawlid al-Sarif (récit de la naissance du Prophete) et des Fada'il
laylat al-gadr (des bienfaits de la nuit de la destinée) dans les mosquées al-Mitwalli et
al-Umara’; il était employé a la lecture du Sahih d’al-Bubari dans différentes mosquées de
Girga (les mosquées Sirag, ‘Abd al-Salam, al-Yisufi et al-Badriyya); enfin, il enseignait
I’exégese coranique dans la mosquée al-Mu‘allaq et le ilm dans la mosquée al-Badriyya.

Ces postes sont assez lucratifs pour faire I’objet d’un véritable commerce; une personne
qui quitte sa charge (tanazul wazifa) la céde en échange d’une certaine somme d’argent.
Al-Maragi a consulté un document (watigat tanazul) daté du 28 Sawwal 1101 (1690) dans
lequel le cheikh Mustafa al-Sarraf, chargé de ’organisation du maglis de dikr de I’ Ahmadiyya
dans la mosquée al-Sini, ceéde sa charge au cheikh Muhammad al-Ansari en échange d’un
montant s’élevant a 400 nisf fada. Dans un autre document du méme type, le cheikh ‘Abd
al-Rahman ceéde sa charge de lecteur du Coran de la mosquée Muhammad bey au cheikh
‘Ali al-Ansari al-Hazargi. Le montant de la charge n’est pas précisé. Le document daté de
$aban 1205 (1791) est délivré par le tribunal religieux de Girga.

Les activités des confréries sont de mé€me financées par les élites. L.”Ahmadiyya semble
bien répandue 2 Girga avant I’implantation de la Halwatiyya au XVII® siecle. Ses activités,
a savoir ’organisation de son maglis de dikr, sont financées par les wagf des émirs, notam-
ment celui de ‘Ali bey al-Fagari. A partir du XvII® siécle, la Halwatiyya devient la principale
confrérie dans la région. Elle s’implante dans cette région grace a deux facteurs importants:
le role des élites locales (bédouines) et celui des liens entre la Haute-Egypte et al-Azhar.
Quand le cheikh ‘Abd al-Karim al-Zayyat (m. 1118/1768) fut envoyé par son maitre, le
cheikh al-Hifni, en Haute-Egypte a la demande d’un cousin du cheikh Hummam, il s’installa
dans le village de Bahgiira, a coté de FarSut: ses activités étaient 1’enseignement, le conseil
juridique (donner des fatwa), I’organisation de séances de dikr. Sa réputation grandit, sa
fortune aussi: elle se comptait en terres, bestiaux et esclaves. Des son arrivée, les Hawwara
lui attribuérent une maison spacieuse, une terre, des serviteurs 3. L’exemple de 1’ascension

37 Daldil al-hayrét, recueil de poémes en Ihonneur du Prophéte 3¢ Gabarti, op. cit., I, p. 286.
di & Abii ‘Abd Allah al-Gazilli (m. 870/1465-66) trés répandu
dans les milieux dévots.

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih

93


http://www.tcpdf.org

RACHIDA CHIH

de ce cheikh nous donne une idée de la facon dont se constituent les assises économiques
des confréries ; cette accumulation matérielle leur permet d’avoir un rdle de prise en charge
sociale des populations. Ce réveil spirituel suscité par la Halwatiyya est fermement implanté
par les étudiants de Girga qui, initiés durant leur séjour a al-Azhar, répandent la voie de
retour chez eux.

Les serviteurs des tombeaux de saints vivent grice aux revenus de wagf et de rizqa qui
sont assignés a ces lieux; quant aux mawlid, ils sont organisés grace aux dons des notabilités
locales. Les asraf touchaient une rente de 1’Etat.

Le statut social

Les élites locales, qu’elles soit bédouines ou mameloukes, encouragent la vie religieuse
a Girga par la construction d’édifices qu’elles pourvoient de wagf qui font vivre les hommes
de religion. Aux époques mamelouke et ottomane, cet empressement envers les hommes de
religion, qu’ils soient ‘ulama’, saints ou soufis, est souvent lié a des convictions personnelles,
auxquelles s’ajoute la recherche d’une légitimation religieuse 3°. Les Bant ‘Umar tirent leur
1égitimité de leur alliance avec le pouvoir, mais aussi avec les élites religieuses, ce qui leur
donne une grande influence morale. L’émir Yisuf, comme son frére Isma‘il, est considéré
comme un saint homme, connu pour ses aumodnes et sa connaissance du droit malékite.
C’est avec un Bantu ‘Umar, I’émir Dawiid, que s’allie la famille d’asraf du cadi de Samhid,
ce qui leur permet d’étendre leur influence morale jusqu’a Samhad et Ha “°. En échange,
les hommes de religion apportent leur soutien aux élites politiques.

Les hommes de religion apparaissent dans les sources comme un groupe intermédiaire
entre les élites qui possedent la terre, donc la richesse, et les paysans qui la travaillent. Ils
jouissent du prestige que confere la connaissance religieuse mais ne s’enrichissent pas: les
postes les plus rémunérateurs, a savoir ceux de ndagzir de wagf, ne sont jamais entre leurs
mains mais entre celles des émirs et de leurs mamelouks. La plupart vivent de maniere
modeste grace aux postes qui se transmettent a 1’intérieur de la famille. La taxation ou la
saisie des wagf et des rizqga par Muhammad ‘Ali aurait affaibli le pouvoir économique et le
statut social des hommes de religion dans les campagnes*!. C’est un sujet qui demande
encore a €tre étudié.

Nous possédons enfin des informations sur ces ‘ulama’ jamais cités dans les chroniques
ou les grands dictionnaires biographiques, mais qui représentent, au moins des le XVIII® siecle,
la majorité des étudiants d’al-Azhar. Grace a des ouvrages comme celui d’al-Maragi, nous
allons enfin en savoir plus sur ces « ‘ulamd’ obscurs, inconnus de I’historiographie égyptienne,
mais qui n’en ont pas moins joué un role important d’enseignant et de directeur spirituel
pour une masse importante de fallah **».

¥ Cf. E. Geoffroy, Le soufisme en Syrie et en Egypte sous les der-  *' Cf. K. Cuno, The Pasha’s Peasants. Land, Society and Economy in Lower
niers Mamelouks et les premiers Ottomans, Damas, 1995. Egypt, 1740-1858, The American University in Cairo Press, 1992.
94 40.-Cl. Garcin, Qiis, op. cit., p. 495. 42 G. Delanoue, Moralistes et politiques musulmans, op. cit. p. 285.

Anlsl 34 (2001), p. 81-94 Rachida Chih


http://www.tcpdf.org

	Sommaire: 


