
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 34 (2001), p. 375-386

Andrei Popescu-Belis

Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


Annales islamologiques 34—2000

375

Andrei POPESCU-BELIS

Le Dær al-©abîd du mont Sinaï:
une hypothèse

LES PUISSANTES murailles qui entourent et défendent aujourd’hui encore le monastère
Sainte-Catherine du Sinaï représentent pour beaucoup le symbole vivant des
oppositions historiques entre le couvent et son environnement: enclave chrétienne

en terre d’islam, noyau citadin au milieu de nomades, privilégiant la loi et la culture écrites
face à la coutume et à l’oralité.

Si la construction des murailles s’identifie à celle du monastère, au milieu du VIe siècle
sous l’empereur Justinien, il reste que l’isolement du monastère ne devient manifeste qu’à
une époque bien plus tardive. Un élément pivot de ce processus sont les serviteurs laïcs du
monastère, associés à lui depuis sa construction jusqu’à aujourd’hui. Nous avons abordé
ailleurs l’histoire de cette population présente dans la plupart des sources traitant du
monastère 1: c’est son rapport aux «murailles» qui nous intéressera ici. Nous tenterons en
effet de proposer une hypothèse concernant les habitations de ces serviteurs, reliant pour
cela les différents témoignages des sources aux restes archéologiques encore identifiables.

Une conception tripolaire
des acteurs historiques au Sud-Sinaï

Le nombre croissant d’ermites et de moines présents au Sinaï vers la fin de l’Antiquité
ne doit pas faire oublier que la péninsule possède encore à cette époque une population
sédentaire, groupée autour de centres dont les plus importants au Sud-Sinaï sont Pharan,
Raythou (sur la côte ouest) et Ayla (à l’est, au fond du golfe éponyme). Cette population
subit occasionnellement les pillages des nomades, et assume parfois la défense des ermites
contre ceux-ci 2. Ces nomades, nommés Saracènes dans les sources médiévales européennes,

1 A. Popescu-Belis, «Légende des origines, origines d’une
légende: les Íabælîya du mont Sinaï», in J.-M. Mouton, éd.,
Le Sinaï et ses marges de la conquête arabe à nos jours, Le Caire,
à paraître.

2 Sur ces différents groupes, voir par exemple I. Shahid, Byzantium
and the Arabs in the Sixth Century, Washington, D.C., 1995,
p. 968-989.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 375-386    Andrei Popescu-Belis
Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANDREI POPESCU-BELIS

376

et al-©arab (pl. al-©urbæn) ou al-badº dans les sources arabes, étendent progressivement leur
maîtrise du Sinaï durant le millénaire qui suit la conquête musulmane de la péninsule.

La population sédentaire et chrétienne, parmi laquelle il faut compter les familles attachées
au service du monastère Sainte-Catherine (nous y reviendrons), diminue lentement après la
conquête musulmane, et semble se cristalliser autour des possessions du monastère, dont
elle a souvent la charge. Ainsi, un certain nombre de pétitions conservées au monastère
font état de cultivateurs chrétiens fixés sur les terrains, les palmeraies ou les vergers appar-
tenant aux moines 3. Le nombre de ces chrétiens va en diminuant, et depuis le XVIIIe siècle
les moines de Sainte-Catherine partagent l’espace sud-sinaïtique avec deux catégories de tribus
bédouines musulmanes: les serviteurs proches, qui apparaissent depuis cette époque comme
la tribu des Íabælîya, et les «protecteurs» ou fiufæra (sing. fiafîr), tribus plus puissantes et
plus anciennes auxquelles les moines confient le transport des pèlerins et des marchandises.

Ces lentes transitions impliquent notamment un changement très visible du mode
d’habitation des populations en question. Quelles qu’en aient été la vitesse ou les circons-
tances particulières, le passage des habitations sédentaires au mode de vie nomade a dû
entraîner l’abandon de constructions dont il doit être possible d’identifier les vestiges – ou
à défaut, d’expliquer leur absence. Si un certain nombre de restes archéologiques ont été
identifiés à Færæn, al-™ºr ou dans la région de ©Aqaba / Eilat, il n’en est pas de même
pour la région et la frange de population la plus proche du monastère, dont la continuité
historique en tant que «serviteurs du couvent» paraît pourtant incontestable.

Les serviteurs du monastère et leurs habitations
selon les sources

Les mentions des serviteurs apparaissent dans une variété de sources, tout au long de
l’existence du monastère; toutefois, certaines périodes demeurent particulièrement mal docu-
mentées 4. Parmi les principales catégories de documents, il faut citer les pétitions émanant du
monastère (XIIe-XVIIIe s.), les traités conclus entre le monastère et les Bédouins (XVIe-XIXe s.),
les nombreux récits de voyage (Ve-VIe s. et XIVe-XIXe s.), les études anthropologiques ou ethno-
graphiques (XVIIIe-XXe s.), les ouvrages historiques et géographiques écrits au monastère
(Nectarios de Crète au XVIIe s. et les guides pour pèlerins du XVIIIe s.). Face à ces sources qui
fournissent essentiellement des mentions ponctuelles des serviteurs, il faut accorder la priorité
aux récits essentiels de Procope et d’Eutychius, vers lesquels nous nous tournons.

3 Les pétitions mentionnent explicitement des chrétiens vivant au
mont Sinaï ou dans sa région dans les années 1134, 1136
(S. M. Stern, Fatimid Decrees, Londres, 1964, nºª 4 et 6), 1213
(S. M. Stern, «Petitions from the Ayyubid Period», BSOAS XVII,
1, 1964, p. 1-32, nº III), 1234 (R. Humbsch, Beiträge zur
Geschichte des osmanischen Ägyptens – Nach arabischen Sultans-
und Statthalterurkunden des Sinai-Klosters, Freiburg, 1976, nº 1),
1261 (S. M. Stern, «Petitions from the Mamluk Period», BSOAS

XIX, 3, 1966, p. 238), 1468 et 1469 ( H. Ernst, Die mamlukischen
Sultansurkunden des Sinai-Klosters, Wiesbaden, 1960, nºª XXXII et
XXXVI). Les cultivateurs apparaissent par exemple en 1134,
1154, 1169 (S. M. Stern, Fatimid Decrees, nºª 4, 7 et 10), 1260,
1397 et 1401 (H. Ernst, op. cit., nºª I, XXI et XXII), et sont
nommés falæÌ al-ruhbæn dans les trois derniers documents.

4 A. Popescu-Belis, op. cit.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 375-386    Andrei Popescu-Belis
Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE DÆR AL-©ABïD DU MONT SINAÏ: UNE HYPOTHÈSE

377

Le témoignage de Procope (VI e s.)

Historien officiel de l’empereur Justinien, Procope est la première source traitant de la
fondation du monastère du mont Sinaï, dans son ouvrage sur les édifices construits pendant
le règne de Justinien 5. Malgré sa proximité temporelle, puisqu’il écrit une dizaine d’années
après la fondation, vers 550, Procope est particulièrement pauvre en détails. Après un tableau
de la vocation monastique des lieux et de la vie des ermites y vivant avant la construction
du monastère, Procope affirme que l’empereur y avait fait construire, à l’intention des ermites,
une église dédiée à la Vierge. Ensuite il ajoute 6: «Au pied de la montagne, cet empereur
fit construire une forteresse redoutable et y établit une importante garnison de soldats, pour
que les barbares saracènes ne puissent pas faire depuis cette région, qui est, comme je l’ai
dit, inhabitée, des incursions imprévisibles vers les villages de Palestine.»

Procope atteste ainsi la construction de fortifications, et mentionne leur occupation par
des soldats dont la mission a une portée plus étendue que le service des moines. Ces
fortifications, situées au pied des montagnes, semblent être distinctes de l’église principale
du monastère, dite à présent «de la Transfiguration». Il ne faut probablement pas interpréter
trop strictement l’indication topographique «au pied de la montagne»: comme le montrent
plusieurs témoignages de voyageurs, le commencement du massif montagneux tel qu’on le
voit avant l’oasis de Færæn peut être lui-même conçu comme la base des montagnes sacrées.
Il n’est donc pas impossible que Procope fasse référence aux fortifications construites à Færæn
(siège de l’évêché jusqu’au VIIIe s.), mais il est alors étonnant qu’il passe sous silence celles
entourant le monastère.

Le témoignage de Procope a souvent été critiqué par comparaison avec le récit
d’Eutychius 7. Avant d’aborder celui-ci, résumons les critiques apportées à Procope sur les
points qui nous intéressent ici, le plus épineux étant la nature exacte et le rôle de la
«redoutable forteresse». Ph. Mayerson souligne l’utilité réduite d’une forteresse dans une
région relativement excentrée, ainsi que l’imperfection de l’ouvrage et l’absence de place
pour y loger une garnison – évaluées dans la perspective du génie militaire byzantin 8.
I. Shahid fait remarquer le penchant anti-arabe de Procope, qui le ferait passer sous silence
le fait que des troupes arabes gardent au mont Sinaï les moines chrétiens et non l’entrée de
la Palestine. R. Solzbacher accepte ces arguments, et admettant aussi l’inutilité d’une garnison
au mont Sinaï, attribue l’affirmation à l’ironie de Procope à l’égard de Justinien.

5 Procope de Césarée, Buildings, éd./trad. H.B. Dewing, Londres,
1940.

6 Procope de Césarée, op. cit., V, VIII, 9 (nous traduisons).
7 Ph. Mayerson, «Procopius or Eutychius on the Construction of

the Monastery at Mount Sinai: which is the More Reliable
Source?», BASOR 230, 1978, p. 33-38, repris dans Monks,
Martyrs and Saracens, New York / Jérusalem, 1994, p. 134-139;

A. Cameron, Procopius and the Sixth Century, Londres, 1985,
p. 96-98; R. Solzbacher, Mönche, Pilger und Sarazenen: Studien
zum Frühchristentum auf der südlichen Sinaihalbinsel, MthA 3, 1989,
p. 252-257; I. Shahid, op. cit., p. 974-980.

8 Voir sur ce point G.H. Forsyth, K. Weitzmann, I. Sevcenko et
F. Anderegg, The Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai: the
Church and the Fortress of Justinian, Ann Arbor, MI, 1973.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 375-386    Andrei Popescu-Belis
Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANDREI POPESCU-BELIS

378

Notre point de vue, en rapport avec le problème qui nous intéresse ici, s’appuie sur
l’observation que la «forteresse» et la «garnison» de Procope ne peuvent faire référence à
une entité totalement indépendante du monastère. En effet, si tel était le cas, le récit serait
complètement hors de propos dans le chapitre sur les édifices religieux, à la suite immédiate
du passage sur les ermites du mont Sinaï. Donc, s’il n’est pas impossible que Procope fasse
référence à la citadelle de Færæn, il faut en tout cas supposer qu’un détachement de soldats
a dû être envoyé au monastère. Plus probablement, la «forteresse» est le monastère, et le
rôle militaire des serviteurs affectés à celui-ci est simplement exagéré par Procope, dans
une proportion qui reste inconnue. Par ailleurs, aucun autre témoignage ne fait état de
serviteurs laïcs cohabitant avec les moines à l’intérieur des murailles; bien au contraire,
Eutychius évoque explicitement les logements séparés de ces serviteurs.

Le témoignage d’Eutychius (Xe s.)

Médecin à Fus†æ†, puis patriarche melkite d’Alexandrie sous le nom d’Eutychius, Sa©îd
Ibn Ba†rîq (877-940) fournit dans sa compilation historique des Annales un long récit de la
fondation du monastère 9. Le meilleur manuscrit semble être le codex Ar. 582 conservé au
monastère 10; toutefois, les variations entre manuscrits n’affectent pas le passage qui nous
intéresse ici. Le récit de la fondation débute par une demande des moines auprès de
l’empereur Justinien, à la suite de laquelle un envoyé de l’empereur fait construire le
monastère à l’emplacement que l’on connaît. Trouvant l’endroit peu sûr, l’empereur fait
exécuter ce premier envoyé.

«Ensuite il dépêcha un autre légat et envoya avec lui cent hommes parmi les serviteurs
des Romains, avec leurs femmes et leurs enfants, et lui ordonna de prendre d’Égypte cent
hommes aussi parmi les serviteurs, avec leurs femmes et leurs enfants, et de leur bâtir en
dehors du mont Sinaï des maisons dans lesquelles ils puissent habiter là-bas, pour qu’ils
servent les moines. Il lui ordonna aussi de pourvoir à leur approvisionnement, par l’envoi
depuis l’Égypte d’une quantité suffisante de céréales, pour eux et les moines.

«Quand l’envoyé arriva au Sinaï, il fit construire beaucoup de maisons, à l’extérieur du
couvent et à l’est, les fortifia et installa ces esclaves pour qu’ils gardent et servent le couvent.
Et l’endroit s’appelle aujourd’hui encore Dær al-©abîd, la maison des esclaves. Mais après
une longue période, ceux-ci eurent beaucoup d’enfants, se multiplièrent, l’islam se répandit,
à l’époque du calife ©Abd al-Malik ibn Marwæn [65/685–86/705], et ils commencèrent à se
disputer et à s’entre-tuer. Certains furent tués, certains s’enfuirent, et certains se convertirent
à l’islam, et leurs descendants qui sont aujourd’hui encore auprès des couvents sont

9 Sa©îd Ibn Ba†rîq, Annales, éd./trad. E. Pocock, Oxford, 1655/
1659; éd. J.P. Migne, PG 111, 907-1156, 1863; éd. L. Cheikho,
CSCO 50-51, 1906; éd./trad. M. Breydy, CSCO 471-472, 1985;
trad. B. Pirone, Le Caire, 1987. Voir aussi Fr. Micheau, «Sa©îd
Ibn Ba†rîq», EI 2.

10 Selon la remarquable étude de M. Breydy, Études sur Sa©îd Ibn
Ba†rîq et ses sources, CSC0 450, 1983. Il pourrait même s’agir
du manuscrit autographe, ce qui était déjà affirmé en 1875
par P. Gregoriados, Le saint monastère du Sinaï, Jérusalem, 1875
(cité par M.D. Gibson, A.S. Lewis, How the Codex was Found,
Cambridge, 1893).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 375-386    Andrei Popescu-Belis
Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE DÆR AL-©ABïD DU MONT SINAÏ: UNE HYPOTHÈSE

379

musulmans et sont connus comme Banº ∑æliÌ. On les nomme jusqu’à aujourd’hui flulmæn
al-Dayr [enfants/esclaves du monastère], et parmi eux les La≈mîîn. Les moines ont détruit
les habitations des serviteurs après qu’ils sont devenus musulmans, pour que personne n’y
habite, et aujourd’hui encore elles sont en ruines 11.»

Dans cette version des faits, les laïcs dépêchés au mont Sinaï se présentent moins comme
une garnison chargée de défendre la région, et plus comme un groupe de serviteurs (©abd,
pl. ©abîd) pouvant à l’occasion protéger les moines. Les dispositions prises pour leur appro-
visionnement en nourriture concordent avec l’état de choses mentionné par de nombreux
autres témoignages postérieurs, et même si on ne peut pas les faire remonter avec certitude
au VIe siècle – période à laquelle les productions locales sont encore significatives, à la
mesure du peuplement – du moins peut-on les assigner au commencement de la période
islamique, avant le IXe siècle.

Si différents que soient les récits d’Eutychius et de Procope, les habitations des serviteurs/
défenseurs sont clairement présentes dans les deux versions. Chez Eutychius, celles-ci ne
semblent pas former un ouvrage militaire. Elles sont explicitement distinguées du couvent
et situées à l’est de celui-ci: cette précision peut difficilement être attribuée à la pure
invention (par manque de motifs) et pourrait donc posséder une base réelle. Elle semble de
surcroît vérifiée de visu par Eutychius ou l’un de ses informateurs, puisque le récit évoque
des ruines situées à l’est du couvent, vraisemblablement dans sa proximité. Leur nom, peu
original, ajoute toutefois un détail supplémentaire à leur identité 12.

La destruction des habitations ne doit peut-être pas être imputée aux moines seuls. Leur
force ne pouvait excéder de beaucoup celle des laïcs établis pour les servir, voire les défendre
– bien que l’on puisse penser à un incendie allumé depuis le haut des murailles. La violence
des moines est discutable, malgré l’exemple de sérieuses agitations liées aux ordres monas-
tiques dans la Palestine du VIe siècle et ailleurs. Par conséquent, il nous paraît plus
vraisemblable d’attribuer les destructions aux troubles ayant suivi la conversion à l’islam
d’une partie de la population sinaïtique, tels qu’ils sont décrits par Eutychius lui-même, ainsi
que par le moine Anastase 13. Le scénario de la destruction a dû être bien plus complexe et
plus graduel que ne le laisse entendre Eutychius, mais il a abouti au maintien d’un groupe
de serviteurs musulmans dépourvus de leurs habitations initiales.

11 Sa©îd Ibn Ba†rîq, op. cit., éd./trad. E. Pocock, II, p. 166-169,
éd. L. Cheikho, I, 201, 22 ss., éd./trad. M. Breydy § 251-5 (nous
traduisons en français).

12 Signalons à ce propos que le nom Dær al-©abîd, donné dans
l’édition de Breydy d’après le manuscrit sinaïtique (Ar. 582),
vient corriger le Dîr (ou Dayr) al-©abîd présent depuis l’édi-
tion princeps, dont le sens était peu satisfaisant.

13 F. Nau, «Les récits inédits du moine Anastase», Rev Inst Cath
Paris II, 1901 et VII, 1912; B. Flusin, «Démons et Sarrasins,
l’auteur et le propos des Diègèmata stèriktika d’Anastase le Si-
naïte», TravMem XI, 1991, p. 381-409.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 375-386    Andrei Popescu-Belis
Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANDREI POPESCU-BELIS

380

Fiabilité du texte eutychéen

Notre interprétation, au demeurant assez conservatrice, présuppose toutefois la validité
du récit utilisé. De sérieuses critiques peuvent être soulevées, mais elles portent essentielle-
ment sur le début du récit, et jamais directement sur les serviteurs, faute peut-être de point
de référence. La principale critique fait observer que ce récit est précédé dans les Annales
par le récit de la délégation du moine palestinien Sabas auprès de l’empereur Justinien; or,
dans le texte original dont s’inspire visiblement Eutychius – la Vie de Saint-Sabas 14 par
Cyrille de Scythopolis – Sabas demande à l’empereur la reconstruction d’un certain nombre
de bâtiments monastiques en Palestine, ainsi que l’érection d’un fort muni d’une garnison,
afin de défendre les moines 15. Toutefois, tandis que le texte de Cyrille rapporte aussi la
satisfaction de ces demandes, la narration d’Eutychius passe directement aux demandes des
ermites sinaïtes, et omet toute référence au fort de Palestine.

Ces faits incitent un commentateur, R. Solzbacher 16, à tenir pour «légendaire» l’intégralité
du récit, tout en admettant la véracité de la référence à des serviteurs ou à des défenseurs
laïcs, en accord global avec Procope. M. Breydy 17 note aussi l’emprunt d’Eutychius à la
chronique de Cyrille, et attribue les détails sur les serviteurs à un autre conte, perdu depuis
(les détails synchroniques provenant de témoignages oculaires). Le débat sur la crédibilité
de Procope et d’Eutychius ne remet donc aucunement en cause l’existence initiale des
serviteurs – donc le vrai problème de leurs habitations – ni leur devenir ultérieur, qui est
confirmé par la plupart des témoignages du deuxième millénaire: ces serviteurs devenus
musulmans ont perdu leurs habitations initiales, dont plus personne n’évoque les ruines.

Reprises de la version eutychéenne:
Maqrîzî et le codex Ar. 692

Le récit d’Eutychius est le point de départ d’un certain nombre d’autres versions, parmi
lesquelles nous en citerons deux. La première est un passage extrait de la dernière partie
des ⁄i†a† de Maqrîzî, où le polygraphe arabe, écrivant au début du XV

e siècle, cite très
probablement Eutychius, de façon plus ou moins directe 18.

«Les historiens chrétiens rapportent que ce monastère fut édifié par Justinien, empereur
grec de Constantinople. Il fit élever au-dessus une forteresse qui porte, à l’étage supérieur,
un grand nombre de cellules. Il y établit, pour garder les moines, des Arabes de la tribu
des Banº ∑æliÌ.»

14 Cyrille de Scythopolis, Vie des moines palestiniens , éd.
A.F. Festugière, Moines d’Orient, II.2.3, Paris, 1963, p. 100-110.

15 Leurs adversaires ne sont plus ici les Bédouins. Solzbacher (op.
cit.) évoque les incursions saracènes, comme celle du LaÌmide
al-Munƒir b. al-Saqîqa en 529. Mais les destructions qui mo-
tivent la demande de Sabas sont celles de la révolte
samaritaine de 527.

16 R. Solzbacher, op. cit., p. 255-256.
17 M. Breydy, Études sur Sa©îd Ibn Ba†rîq et ses sources.
18 Maqrîzî, «Les couvents des chrétiens», trad. L. Leroy, ROC III,

13, 1908, p. 33-46 et 192-204.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 375-386    Andrei Popescu-Belis
Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE DÆR AL-©ABïD DU MONT SINAÏ: UNE HYPOTHÈSE

381

On voit que la source n’est pas totalement précisée, mais la mention des Banº ∑æliÌ
rattache indéniablement ce passage à Eutychius. La description de la «forteresse»,
relativement exacte, peut quant à elle provenir d’un témoin oculaire. Aucune précision n’est
donnée quant à l’occupation de la forteresse par ses gardiens, qui semblerait être une
conséquence naturelle du texte, en l’absence d’autres précisions.

Un assez curieux manuscrit conservé au monastère contient une autre version de l’histoire 19.
Ce manuscrit arabe porte le numéro 692 20 et contient sept feuillets. Il se présente comme une
réunion de trois narrations: la construction du monastère «retranscrite du grand cahier, de
l’année 530 apr. J.-C.», une persécution des moines par les Bédouins en 1008 A.H. / 1595 A.D.
(et non 1008 A.D.), et une attaque bédouine en 1825 et la paix qui suivit. Le premier récit est
celui qui nous intéresse; nous le rendons ici d’après N. Shuqayr.

«Quand le roi Justinien apprit ces nouvelles, il fit venir depuis les pays des Flæ≈ en
direction de la mer Noire cent hommes avec leurs familles et les envoya vers le Sinaï, et il
écrivit à Theodorus, son représentant en Égypte, pour qu’il envoie aussi cent hommes avec
leurs familles, et qu’il leur construise à tous un campement derrière la montagne orientale,
à environ huit milles du monastère, et qu’ils y habitent, et restent là-bas, pour la garde du
monastère et le service des moines. Et le roi Justinien ordonna qu’ils soient serviteurs du
monastère et obéissants envers les moines, eux et leurs descendants…»

Ce récit montre une ressemblance structurelle forte avec celui d’Eutychius; il est toutefois
peu probable qu’il lui soit antérieur. En effet, les mentions des Flæ≈ 21 et de la mer Noire
seraient anachroniques avant l’an mille; la date de construction est inexacte; enfin, l’insis-
tance sur les obligations des serviteurs, et la proximité du récit dans le codex avec des
documents bien plus récents font plutôt penser que ce récit n’est pas antérieur au XVI

e siècle.
Cela expliquerait aussi pourquoi le récit passe sous silence les destructions des habitations
initiales, qui remonteraient à plus de six siècles.

Le récit ajoute aux données précédentes plusieurs précisions. Tout d’abord, il n’y est plus
question de forteresse, mais d’un campement. Celui-ci est considérablement plus éloigné du
monastère que ne le laissait entendre Eutychius, quelle que soit l’interprétation donnée aux
«huit milles». Mais surtout, on ne peut qu’être surpris par la «montagne orientale», puisqu’à
l’est du monastère s’étend une vallée dont celui-ci occupe le fond, le Wædî al-Dayr, finissant
par un large col. Nous pensons qu’il faut corriger cette indication en une référence à la
montagne méridionale, au-delà de laquelle se trouve effectivement depuis plusieurs siècles un
campement de serviteurs du monastère, sédentaires mais dépourvus de maisons.

19 N’ayant pu consulter l’original ou les microfilms, notre des-
cription s’appuie sur les données de Cl. Bailey, «Dating the
Arrival of the Bedouin Tribes in the Sinai and the Negev»,
JESHO XXVIII, 1985, p. 20-49, et de N. Shuqayr, Ta’rî≈ Sînæ
wal-‘arab, Le Caire, 1916, p. 493-495. Le manuscrit est décrit
très brièvement dans M. Kamil, Catalogue of all Manuscripts in

the Monastery of St. Catharine on Mount Sinai, Leipzig, 1970,
p. 50, nº 581.

20 Incorrectement 622 chez Bailey. Le numéro 581 est particulier
au catalogue de Kamil.

21 Qui désigne ici les Valaques; voir A. Popescu-Belis, op. cit.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 375-386    Andrei Popescu-Belis
Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANDREI POPESCU-BELIS

382

Les Íabælîya vus par les voyageurs européens

Afin de documenter l’état des serviteurs après l’an mille, nous aurons recours à plusieurs
témoignages de pèlerins: en vérité, très nombreux sont les récits faisant figurer des Arabes
nomades autour du mont Sinaï, et seuls les plus explicites retiendront notre attention. Les
autres documents qui jalonnent cette période, notamment les traités conclus entre le monastère
et les Bédouins, les pétitions envoyées aux autorités, et jusqu’aux livres écrits au monastère,
ne fournissent pas d’indice significatif sur les habitations des serviteurs.

Malgré la destruction des habitations initiales, il faut admettre la présence fréquente des
serviteurs dans la proximité immédiate des murailles de Justinien. En effet, la subsistance
des serviteurs dépend du monastère, selon la tradition ancienne déjà mentionnée. De plus,
l’existence de la mosquée à l’intérieur du monastère, construite par les moines au XIe s.
pour apaiser le pouvoir du Caire 22, s’accompagne du moins à ses débuts d’un droit d’accès
pour les Bédouins convertis à l’islam. Cet état de choses est confirmé par Leonardo Fres-
cobaldi lors de son passage en 1384.

«Dans l’enceinte mentionnée il y a une mosquée des Sarrasins, avec beaucoup d’entre
eux qui y pratiquent leur […] loi; et l’archevêque, s’il ne veut pas être démis, lui et ses
moines et son monastère, doit les nourrir à sa dépense. À part eux, il y a dans la région
beaucoup d’Arabes, campagnards, comme dans la plupart des endroits du désert, sans mai-
sons ni travail. Il est vrai qu’ils ont des cavernes et quelques animaux très maigres […] et
de l’eau en abondance […] Tout ce pays est appelé «montagnes sacrées» par les Sarrasins.
Ceux-ci sont à peu près mille et chaque jour ils ont un pain de la part de l’archevêque 23.»

Il est difficile de savoir dans quelle mesure la description des nomades s’applique aussi
aux serviteurs du monastère, ou seulement aux diverses tribus bédouines rencontrées par
Frescobaldi. Il est toutefois apparent qu’en cette fin de XIVe siècle, il n’y a plus guère de
trace visible des habitations initiales; les voyageurs se retrouvent constamment face à des
«Sarrasins» présents autour du monastère, sans que l’on sache si ceux-ci vivent là-bas, à
ciel ouvert, de façon permanente, ou bien s’ils s’y rendent pour recevoir leur ration de pain
ou demander l’aumône aux nouveaux venus.

Un siècle après Frescobaldi, Félix Fabri rencontre une situation analogue; sa confusion
entre les serviteurs du monastère et les autres Bédouins semble totale 24.

«Chaque jour, en effet, [les moines] donnent du pain et des vivres à au moins quatre-
vingts Arabes du désert, des voleurs qui viennent parfois à cent et parfois plus; et s’ils
refusent de leur distribuer ce que ceux-ci leur demandent, les Arabes s’insurgent alors contre
eux et perturbent tout le monastère.»

22 J.-M. Mouton, «Les musulmans à Sainte-Catherine au Moyen
Âge», in Actes du Colloque «Le Sinaï durant l’Antiquité et le Moyen
Âge: 4000 ans d’histoire pour un désert» (19-21 sept. 1997), Paris,
1998.

23 L. Frescobaldi, G. Gucci et S. Sigoli, Visit to the Holy Places of
Egypt, Sinai, Palestine and Syria in 1384, éd. T. Bellorini, E. Hoade
et B. Bagatti, Jérusalem, 1948.

24 J. Masson, Voyage en Égypte de Félix Fabri, 1483, Vol. I-III, IF 481,
Ifao, Le Caire, 1975, p. 61a.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 375-386    Andrei Popescu-Belis
Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE DÆR AL-©ABïD DU MONT SINAÏ: UNE HYPOTHÈSE

383

Pèlerin russe de passage en 1558, Basile Posniakoff est la première source à rappeler le
lien entre les serviteurs du couvent tels qu’il les découvre et ceux affectés à cette tâche du
temps de Justinien. L’information provient probablement du monastère, mais il faudra at-
tendre plus d’un siècle pour qu’elle soit publiée, dans l’ouvrage de Nectarios de Crète, en
1677. Selon Posniakoff 25:

«Le couvent est situé entre deux montagnes; il compte 300 cellules, toutes en pierre,
ainsi que l’enceinte; deux canons sont placés au-dessus de la porte d’entrée. Quatre-vingt-
dix moines l’habitent; ils sont peu nombreux à cause des violences exercées par les impies
Arabes. Les Arabes, au nombre de 400 familles, furent donnés au couvent par le pieux
empereur Justinien; à présent, ils sont fort nombreux et vivent dans le désert voisin du
couvent; 200 hommes viennent tous les jours prélever le tribut du couvent: de la farine de
froment, du sel, de l’huile et des oignons; si les moines ne leur donnent pas de nourriture,
ils les lapident hors de l’enceinte du couvent.»

Bien plus explicite sur le mode d’habitation de ces hommes est le voyageur tchèque
Christophe Harant, de passage en 1598 26. La richesse de ses détails en fait un témoin de
premier ordre sur le problème abordé ici, et nous limiterons notre citation aux passages les
plus explicites de son long récit. Les voyageurs arrivent à un moment où la tension entre
les «Arabes» (qui que ce terme désigne) et les moines empêche ces derniers de sortir du
couvent (nous pouvons en déduire que l’accès des «Arabes» au monastère est interrompu
aussi). Les moines font alors accompagner les pèlerins par trois fiufæra, ou membres des
tribus soi-disant protectrices, ayant conclu un pacte avec le monastère; à ceux-ci s’ajoutent
«deux des Arabes liés au couvent par quelques services», ce qui désigne très probablement
des serviteurs, les futurs Íabælîya. Le groupe gravit d’abord le mont Sinaï (l’actuel Íabal
Mºsæ), puis le mont Sainte-Catherine, et revient au monastère en descendant la vallée des
Quarante-Martyrs, en passant par le campement des serviteurs.

«Ceux-ci vivent entre les rochers et dans de petites cavernes qui autrefois servaient aux
ermites et aux saints pères chrétiens. Ils y vivent à ciel ouvert, se protégeant contre la cha-
leur du soleil par des nattes ou quelques torchons ou étoffes volées aux pèlerins, tendus en
guise de toiture. C’est là qu’ils habitent avec leurs femmes et leurs enfants entassés, en
monceau, comme des souris en leur tanière. […] Tout le monde accourut sortant de leurs
cachettes pour nous voir, les yeux exorbités, laissant voir leur appétit à notre égard, mais
n’osant rien faire à cause de la présence de leurs chefs.»

Le témoignage est remarquable en ce qu’il atteste l’absence de véritables habitations, et
décrit un état de dénuement très différent de ce qui a dû être le cas mille ans auparavant.
Le mode d’habitation est semblable à celui des Bédouins traditionnels, bien que nous ayons
vu que ces serviteurs étaient loin d’avoir une origine nomade. La localisation donnée est
elle aussi remarquable: le campement se trouve sur le trajet qui va du monastère des
Quarante-Martyrs (ou Dayr al-Arba©în) au monastère principal, sans être dans la proximité
de l’un des deux – faute de quoi Chr. Harant l’aurait probablement situé par rapport à eux.

25 In B. de Khitrowo, Itinéraires russes en Orient, Genève, 1889,
p. 303

26 C. et A. Brejnik, Voyage en Égypte de Christophe Harant de Polzic
et Bezdruzic, 1598, IF 442, Ifao, Le Caire, 1972.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 375-386    Andrei Popescu-Belis
Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANDREI POPESCU-BELIS

384

Or, au débouché du Wædî al-Arba©în se trouvent aujourd’hui les maisons des •abælîya, et
il est donc vraisemblable de postuler la continuité de l’occupation de ce lieu, et d’y situer
aussi le campement décrit par le voyageur tchèque. En outre, le cimetière de la tribu se
trouve à mi-chemin entre l’actuel village et le monastère, ce qui, si on attribue à ce lieu
une ancienneté plus grande (liée aussi à la mosquée dite de Nabî Hærºn), corrobore l’hypo-
thèse d’un éloignement croissant des serviteurs par rapport au monastère.

Quelles qu’aient pu être les circonstances réelles de la destruction des habitations, il faut
constater que l’éloignement des serviteurs a été efficace, et que ceux-ci ont choisi cet autre
emplacement, auquel fait peut-être référence le manuscrit Ar. 692. Cet emplacement a peut-
être été choisi pour la présence d’eau – du moins aux saisons humides – et cela a dû
influencer aussi le choix des autres endroits habités autour du monastère. L’histoire de ces
différents emplacements, et les circonstances (beaucoup plus récentes) dans lesquelles leurs
habitants sont revenus à un mode d’habitation fondé sur la maison en pierre, dépassent le
cadre de notre étude. À présent, nous nous tournons vers les vestiges actuels pour proposer
une hypothèse de localisation des habitations initiales.

Les restes archéologiques actuels

Le problème qui se pose avec acuité au terme de notre analyse des sources est l’existence
éventuelle de vestiges liés aux constructions initiales qui n’ont pas subsisté. Nous sommes
donc à la recherche de vestiges d’origine byzantine, détruits entre la fin du VIIe s. et le
début du Xe s., et dont toute forme d’occupation ou de fréquentation a dû cesser avant la
fin du XIVe s.

Il faut pour cela prendre d’abord en compte les particularités physiques de l’environnement
sinaïtique. Dans ce désert montagneux, les sédiments s’accumulent peu, et le sol est très
peu profond. Font exception le voisinage des lits de torrent et des couloirs de déjection, où
l’on rencontre des couches sableuses ou de graviers, souvent dues à de soudaines coulées.
Dans ces conditions, le recouvrement des anciennes constructions n’est qu’un de leurs
devenirs possibles – le plus favorable à l’archéologue; celles-ci ont pu aussi être emportées
de façon violente ou bien utilisées comme carrière pour des constructions ultérieures ou
pour la réparation de dégâts subis par le monastère.

Aperçu des localisations possibles

Malgré l’environnement désertique, l’observateur attentif trouvera dans la zone qui nous
intéresse des traces fréquentes de constructions humaines. L’occupation éparse mais continue
de la zone rend leur identification difficile, puisque les vestiges les plus anciens remontent ici
à l’époque nabatéenne. L’époque byzantine se caractérise en principe par l’emploi de blocs
taillés et éventuellement scellés, par opposition à l’empilement de pierres non taillées.

Parmi les édifices dont les murs subsistent, il faut d’abord éliminer les différents monastères
ou ermitages secondaires, nombreux dans la région, et occupés jusqu’à une date assez tardive
(XVe-XVIe s.). De même, il faut éliminer les ouvrages de génie hydraulique, nombreux dans les

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 375-386    Andrei Popescu-Belis
Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LE DÆR AL-©ABïD DU MONT SINAÏ: UNE HYPOTHÈSE

385

lits des torrents afférents au Wædî al-Dayr, mais situés à des endroits ayant une habitabilité
réduite. Deux sites méritent toutefois une mention particulière: le premier se situe au tiers
inférieur du Wædî ΩrayÏ (une vallée secondaire au sud du Wædî al-Dayr et parallèle à celui-
ci); il comprend un seul édifice rectangulaire, d’environ 8 _ 4 _ 3 m, faits de blocs réguliers et
présentant les marques d’un plafond à mi-hauteur. L’édifice semble toutefois trop isolé pour
être un vestige des habitations de plusieurs centaines de serviteurs. Le second site, à environ
1 km en dessous du monastère dans le Wædî al-Dayr est un complexe de ruines de proportions
assez considérables, dont la construction est de facture plutôt grossière. Il s’agirait ici des
baraquements liés au chantier initié par ©Abbæs Pacha au milieu du siècle dernier, dont la route
menant au sommet du Íabal Mºsæ est le résultat le plus durable.

Une hypothèse à examiner

Notre intérêt va cependant vers un autre site, localisé dans l’immédiate proximité du
monastère. C’est à titre d’hypothèse que nous voulons suggérer ici l’existence d’un rapport
entre ces vestiges et les habitations évoquées par les sources. Situé à environ 200 m du
mur oriental du monastère Sainte-Catherine, le site recouvre une surface d’environ 60 _
20 m, qui révèle au visiteur attentif deux structures, se caractérisant par des alignements
perpendiculaires de blocs (voir le croquis préliminaire en fin d’article). La hauteur actuelle
de ces alignements varie entre 0 et 70 cm, allant des blocs affleurants (fréquents) jusqu’aux
superpositions de trois blocs (rares). La pierre utilisée est la même que celle des murailles
du monastère, et malgré l’érosion on y reconnaît parfois des blocs taillés de grande dimen-
sion, jusqu’à 100 _ 30 _ 30 cm.

L’ensemble le plus au nord se développe essentiellement selon l’axe nord-sud, parallèle en
cela au mur oriental du monastère. Les traces de murs est-ouest apparaissent surtout du côté
ouest de cet axe; en effet, vers l’est le terrain descend de façon marquée vers le ravin figuré
sur le croquis. Le mur nord-sud pourrait ainsi correspondre à un renforcement de cette pente,
d’autant plus qu’il se divise par endroits en une structure à deux ou trois terrasses. Un gros
bloc naturel marque l’angle nord-est, où l’on peut distinguer aussi les contours d’une pièce;
des restes céramiques sont présents en surface. Le second ensemble présente une orientation
différente, et une structure moins longiligne; les blocs superposés y sont plus fréquents.

Le site est à plusieurs endroits recouvert par des éboulis, qui témoignent de son exposition
à des coulées de pierres venant des pentes méridionales. Ces coulées, difficiles à dater, ont
pu être déclenchées par des précipitations ou des tremblements de terre. Par exemple, on
sait que des séismes ont causé des dégâts importants au monastère dans les années 1580 27,
dans les années 1710 28, et enfin vers 1800, quand la tour dite «de Kléber» vint remplacer
une partie du mur nord. L’exposition de notre site a pu ainsi être un facteur dans son

27 R. Humbsch, op. cit., p. 440-441; S. Sauneron, Voyages en Égypte
pendant les années 1587-1588, Ifao, Le Caire, 1972, p. 69.

28 K. Schwarz, Osmanischen Sultansurkunden des Sinai-Klosters in
türkischer Sprache, Islamkundliche Untersuchungen, Freiburg, 1970,
nº 131. Cette pétition datée du 23/4–2/5/1717 demande l’auto-

risation de reconstruire une muraille abîmée par un tremble-
ment de terre, à tel point qu’elle donne libre accès au
monastère (les moines craignent l’entrée des Bédouins). L’auto-
risation est donnée, et un surveillant établi pour vérifier que
le mur ne soit pas reconstruit plus haut qu’à l’origine.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 375-386    Andrei Popescu-Belis
Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ANDREI POPESCU-BELIS

386

abandon, au profit des environs ouest du monastère, où se trouvent actuellement la plupart
des dépendances. Ces coulées ont pu enfouir, sans les emporter, d’autres parties des structures
décrites, rendant ainsi possible une future mise à jour.

À l’enfouissement de certaines zones s’oppose, à d’autres endroits, l’existence de restes
céramiques en surface. Il semble que les différents tessons visibles ne soient pas posté-
rieurs à l’an mille, mais ces restes sont dans l’attente (sur place) d’une analyse plus détaillée
de leur âge et de leur provenance. Il s’agit là d’un élément essentiel pouvant supprimer
l’indétermination liée au possible réemploi des matériaux de construction. Si les céramiques
sont exclusivement antérieures au Xe siècle, alors cela viendrait confirmer la fin de l’occu-
pation du site, telle qu’elle apparaît dans les sources.

Les arguments documentaires délimitent donc une question qui est susceptible d’obtenir
une réponse archéologique. À l’heure actuelle, il est naturellement prématuré d’établir un
lien entre les habitations initiales des serviteurs du monastère, le Dær al-©abîd, et les vestiges
signalés. Toutefois, dans la mesure où ces vestiges représentent en eux-mêmes un problème
à résoudre, nous espérons qu’à l’avenir une étude archéologique viendra éclaircir leur nature,
et confirmer ou infirmer par là notre présente hypothèse.

1. Croquis sommaire du site, à environ 200 m du mur est du monastère Sainte-Catherine.

Éboulis

Terre
tassée

  Wædî�
  secondaire

�

Céramique

Céramique

 » environ 2 m

N

sentier

Éboulis de
gros  blocs

Cet article doit beaucoup aux conseils et encouragements de
M. Jean-Michel Mouton; il a également bénéficié des discus-
sions avec M. Ramez Boutros. Ce travail s’inscrit dans mon
diplôme d’études approfondies, dirigé par M. le professeur

Ludvik Kalus. Pour le réaliser, j’ai eu le privilège d’être bour-
sier de l’Institut français d’archéologie orientale. Je voudrais
exprimer à tous ma sincère reconnaissance.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 375-386    Andrei Popescu-Belis
Le Dār al-ʿabīd du mont Sinaï: une hypothèse.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Sommaire: 


