MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 34 (2001), p. 375-386
Andrei Popescu-Belis

Le Dar al-‘abid du mont Sinai: une hypothese.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Andrei POPESCU-BELIS

Le Dar al-‘abid du mont Sinai:
une hypothese

ES PUISSANTES murailles qui entourent et défendent aujourd’hui encore le monastere
Sainte-Catherine du Sinai représentent pour beaucoup le symbole vivant des
oppositions historiques entre le couvent et son environnement: enclave chrétienne

en terre d’islam, noyau citadin au milieu de nomades, privilégiant la loi et la culture écrites
face a la coutume et a I’oralité.

Si la construction des murailles s’identifie a celle du monastere, au milieu du VI® siecle
sous I’empereur Justinien, il reste que I’isolement du monastére ne devient manifeste qu’a
une époque bien plus tardive. Un élément pivot de ce processus sont les serviteurs laics du
monastere, associés a lui depuis sa construction jusqu’a aujourd’hui. Nous avons abordé
ailleurs I’histoire de cette population présente dans la plupart des sources traitant du
monastere ' : ¢’est son rapport aux «murailles» qui nous intéressera ici. Nous tenterons en
effet de proposer une hypothese concernant les habitations de ces serviteurs, reliant pour
cela les différents témoignages des sources aux restes archéologiques encore identifiables.

Une conception tripolaire
des acteurs historiques au Sud-Sinai

Le nombre croissant d’ermites et de moines présents au Sinai vers la fin de 1’Antiquité
ne doit pas faire oublier que la péninsule posséde encore a cette époque une population
sédentaire, groupée autour de centres dont les plus importants au Sud-Sinai sont Pharan,
Raythou (sur la cdte ouest) et Ayla (a I'est, au fond du golfe éponyme). Cette population
subit occasionnellement les pillages des nomades, et assume parfois la défense des ermites
contre ceux-ci 2. Ces nomades, nommés Saracénes dans les sources médiévales européennes,

"' A. Popescu-Belis, «Légende des origines, origines d'une 2 Sur ces différents groupes, voir par exemple 1. Shahid, Byzantium
légende: les Gabaliya du mont Sinai», in J.-M. Mouton, éd., and the Arabs in the Sixth Century, Washington, D.C., 1995,
Le Sinai et ses marges de la conquéte arabe a nos jours, Le Caire, p. 968-989.
a paraitre. 375

Annales islamologiques 34—2000

Anlsl 34 (2001), p. 375-386 Andrei Popescu-Belis


http://www.tcpdf.org

ANDREI POPESCU-BELIS

et al-‘arab (pl. al-‘urban) ou al-badii dans les sources arabes, étendent progressivement leur
maitrise du Sinai durant le millénaire qui suit la conquéte musulmane de la péninsule.

La population sédentaire et chrétienne, parmi laquelle il faut compter les familles attachées
au service du monastere Sainte-Catherine (nous y reviendrons), diminue lentement apres la
conquéte musulmane, et semble se cristalliser autour des possessions du monastere, dont
elle a souvent la charge. Ainsi, un certain nombre de pétitions conservées au monastere
font état de cultivateurs chrétiens fixés sur les terrains, les palmeraies ou les vergers appar-
tenant aux moines . Le nombre de ces chrétiens va en diminuant, et depuis le XVII® siecle
les moines de Sainte-Catherine partagent 1’espace sud-sinaitique avec deux catégories de tribus
bédouines musulmanes: les serviteurs proches, qui apparaissent depuis cette époque comme
la tribu des Gabaliya, et les «protecteurs» ou gufara (sing. gafir), tribus plus puissantes et
plus anciennes auxquelles les moines confient le transport des pelerins et des marchandises.

Ces lentes transitions impliquent notamment un changement trés visible du mode
d’habitation des populations en question. Quelles qu’en aient été la vitesse ou les circons-
tances particulieres, le passage des habitations sédentaires au mode de vie nomade a da
entralner 1’abandon de constructions dont il doit étre possible d’identifier les vestiges — ou
a défaut, d’expliquer leur absence. Si un certain nombre de restes archéologiques ont été
identifiés a Faran, al-Tur ou dans la région de ‘Aqgaba / FEilat, il n’en est pas de méme
pour la région et la frange de population la plus proche du monastere, dont la continuité
historique en tant que «serviteurs du couvent» parait pourtant incontestable.

Les serviteurs du monastére et leurs habitations
selon les sources

Les mentions des serviteurs apparaissent dans une variété de sources, tout au long de
I’existence du monastere ; toutefois, certaines périodes demeurent particulierement mal docu-
mentées 4. Parmi les principales catégories de documents, il faut citer les pétitions émanant du
monastere (XII*-XVII® s.), les traités conclus entre le monasteére et les Bédouins (XVI®-XIX® s.),
les nombreux récits de voyage (V°-VI®s. et XIV®-XIX® s.), les études anthropologiques ou ethno-
graphiques (XVIII®-XX®s.), les ouvrages historiques et géographiques écrits au monastere
(Nectarios de Crete au XVII® s. et les guides pour pelerins du XVIII® s.). Face a ces sources qui
fournissent essentiellement des mentions ponctuelles des serviteurs, il faut accorder la priorité
aux récits essentiels de Procope et d’Eutychius, vers lesquels nous nous tournons.

w

376

Les pétitions mentionnent explicitement des chrétiens vivant au
mont Sinai ou dans sa région dans les années 1134, 1136
(S. M. Stern, Fatimid Decrees, Londres, 1964, nos 4 et 6), 1213
(S. M. Stern, «Petitions from the Ayyubid Period», BSOAS XVII,
I, 1964, p.1-32, nlll), 1234 (R.Humbsch, Beitrige zur
Geschichte des osmanischen Agyptens — Nach arabischen Sultans-
und Statthalterurkunden des Sinai-Klosters, Freiburg, 1976, ne 1),
1261 (S. M. Stern, «Petitions from the Mamluk Period», BSOAS

Anlsl 34 (2001), p. 375-386 Andrei Popescu-Belis

XIX, 3, 1966, p.238), 1468 et 1469 (H.Ernst, Die mamlukischen
Sultansurkunden des Sinai-Klosters, Wiesbaden, 1960, nes xxxi et
Xxxv1). Les cultivateurs apparaissent par exemple en 1134,
1154, 1169 (S. M. Stern, Fatimid Decrees, n°s 4, 7 et 10), 1260,
1397 et 1401 (H.Ernst, op. cit, n°s1, XXI et Xxi), et sont
nommés falah al-ruhban dans les trois derniers documents.

* A. Popescu-Belis, op. cit.


http://www.tcpdf.org

LE DAR AL-‘ABID DU MONT SINAi: UNE HYPOTHESE

Le témoignage de Procope (VI¢ s.)

Historien officiel de 1’empereur Justinien, Procope est la premiere source traitant de la
fondation du monastére du mont Sinai, dans son ouvrage sur les édifices construits pendant
le régne de Justinien 5. Malgré sa proximité temporelle, puisqu’il écrit une dizaine d’années
apres la fondation, vers 550, Procope est particulicrement pauvre en détails. Apres un tableau
de la vocation monastique des lieux et de la vie des ermites y vivant avant la construction
du monastere, Procope affirme que 1’empereur y avait fait construire, a ’intention des ermites,
une église dédiée a la Vierge. Ensuite il ajoute ®: « Au pied de la montagne, cet empereur
fit construire une forteresse redoutable et y établit une importante garnison de soldats, pour
que les barbares saracénes ne puissent pas faire depuis cette région, qui est, comme je 1’ai
dit, inhabitée, des incursions imprévisibles vers les villages de Palestine. »

Procope atteste ainsi la construction de fortifications, et mentionne leur occupation par
des soldats dont la mission a une portée plus étendue que le service des moines. Ces
fortifications, situées au pied des montagnes, semblent étre distinctes de I’église principale
du monastere, dite a présent «de la Transfiguration». Il ne faut probablement pas interpréter
trop strictement 1’indication topographique «au pied de la montagne»: comme le montrent
plusieurs témoignages de voyageurs, le commencement du massif montagneux tel qu’on le
voit avant 1’oasis de Faran peut étre lui-méme congu comme la base des montagnes sacrées.
Il n’est donc pas impossible que Procope fasse référence aux fortifications construites a Faran
(siege de I’évéché jusqu’au VIII® s.), mais il est alors étonnant qu’il passe sous silence celles
entourant le monastere.

Le témoignage de Procope a souvent été critiqué par comparaison avec le récit
d’Eutychius 7. Avant d’aborder celui-ci, résumons les critiques apportées a Procope sur les
points qui nous intéressent ici, le plus épineux étant la nature exacte et le rdle de la
«redoutable forteresse». Ph. Mayerson souligne 1’utilité réduite d’une forteresse dans une
région relativement excentrée, ainsi que I’imperfection de I’ouvrage et 1’absence de place
pour y loger une garnison — évaluées dans la perspective du génie militaire byzantin 8.
I. Shahid fait remarquer le penchant anti-arabe de Procope, qui le ferait passer sous silence
le fait que des troupes arabes gardent au mont Sinai les moines chrétiens et non I’entrée de
la Palestine. R. Solzbacher accepte ces arguments, et admettant aussi I'inutilité d’une garnison
au mont Sinai, attribue I’affirmation a I’ironie de Procope a 1I’égard de Justinien.

5 Procope de Césarée, Buildings, éd./trad. H.B. Dewing, Londres, A. Cameron, Procopius and the Sixth Century, Londres, 1985,
1940. p.96-98; R.Solzbacher, Mdnche, Pilger und Sarazenen: Studien
¢ Procope de Césarée, op. cit, V, VI, 9 (nous traduisons). zum Frithchristentum auf der siidlichen Sinaihalbinsel, MthA 3, 1989,
7 Ph. Mayerson, «Procopius or Eutychius on the Construction of p. 252-257; I Shahid, op. cit., p. 974-980.
the Monastery at Mount Sinai: which is the More Reliable 8 Voir sur ce point G.H.Forsyth, K. Weitzmann, I.Sevcenko et
Source?», BASOR 230, 1978, p. 33-38, repris dans Monks, F. Anderegg, The Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai: the
Martyrs and Saracens, New York / Jérusalem, 1994, p. 134-139; Church and the Fortress of Justinian, Ann Arbor, MI, 1973. 377

Anlsl 34 (2001), p. 375-386 Andrei Popescu-Belis


http://www.tcpdf.org

ANDREI POPESCU-BELIS

Notre point de vue, en rapport avec le probleme qui nous intéresse ici, s’appuie sur
I’observation que la «forteresse» et la «garnison» de Procope ne peuvent faire référence a
une entité totalement indépendante du monastére. En effet, si tel était le cas, le récit serait
completement hors de propos dans le chapitre sur les édifices religieux, a la suite immédiate
du passage sur les ermites du mont Sinai. Donc, s’il n’est pas impossible que Procope fasse
référence a la citadelle de Faran, il faut en tout cas supposer qu'un détachement de soldats
a db étre envoyé au monastere. Plus probablement, la «forteresse» est le monastere, et le
role militaire des serviteurs affectés a celui-ci est simplement exagéré par Procope, dans
une proportion qui reste inconnue. Par ailleurs, aucun autre témoignage ne fait état de
serviteurs laics cohabitant avec les moines a 1'intérieur des murailles; bien au contraire,

Eutychius évoque explicitement les logements séparés de ces serviteurs.

Le témoignage d’Eutychius (X¢ s.)

Médecin a Fustat, puis patriarche melkite d’Alexandrie sous le nom d’Eutychius, Sa‘id
Ibn Batriq (877-940) fournit dans sa compilation historique des Annales un long récit de la
fondation du monastere °. Le meilleur manuscrit semble étre le codex Ar. 582 conservé au
monastere '0; toutefois, les variations entre manuscrits n’affectent pas le passage qui nous
intéresse ici. Le récit de la fondation débute par une demande des moines aupres de
I’empereur Justinien, a la suite de laquelle un envoyé de I’empereur fait construire le
monastere a I’emplacement que I’on connait. Trouvant I’endroit peu sir, I’empereur fait
exécuter ce premier envoyé.

«Ensuite il dépécha un autre 1égat et envoya avec lui cent hommes parmi les serviteurs
des Romains, avec leurs femmes et leurs enfants, et lui ordonna de prendre d’Egypte cent
hommes aussi parmi les serviteurs, avec leurs femmes et leurs enfants, et de leur batir en
dehors du mont Sinai des maisons dans lesquelles ils puissent habiter la-bas, pour qu’ils
servent les moines. Il lui ordonna aussi de pourvoir a leur approvisionnement, par 1’envoi
depuis I’'Egypte d’une quantité suffisante de céréales, pour eux et les moines.

«Quand I’envoyé arriva au Sinai, il fit construire beaucoup de maisons, a 1’extérieur du
couvent et a I’est, les fortifia et installa ces esclaves pour qu’ils gardent et servent le couvent.
Et I’endroit s’appelle aujourd’hui encore Dar al-‘abid, la maison des esclaves. Mais apres
une longue période, ceux-ci eurent beaucoup d’enfants, se multiplierent, 1’islam se répandit,
a I’époque du calife ‘Abd al-Malik ibn Marwan [65/685—-86/705], et ils commencerent a se
disputer et a s’entre-tuer. Certains furent tués, certains s’enfuirent, et certains se convertirent
a I’islam, et leurs descendants qui sont aujourd’hui encore aupres des couvents sont

©

Safid Ibn Batriq, Annales, éd./trad. E.Pocock, Oxford, 1655/  '°Selon la remarquable étude de M. Breydy, Etudes sur Sa‘id Ibn

1659; éd. ).p. Migne, PG 111, 907-1156, 1863; éd. L. Cheikho, Batriq et ses sources, CSCO 450, 1983. Il pourrait méme s'agir

CSCO 50-51, 1906; éd./trad. M. Breydy, CSCO 471-472, 1985; du manuscrit autographe, ce qui était déja affirmé en 1875

trad. B.Pirone, Le Caire, 1987. Voir aussi Fr. Micheau, «Sa‘d par P.Gregoriados, Le saint monastére du Sinai, Jérusalem, 1875

Ibn Batrig», EI°. (cité par M.D. Gibson, A.S.Lewis, How the Codex was Found,
378 Cambridge, 1893).

Anlsl 34 (2001), p. 375-386 Andrei Popescu-Belis


http://www.tcpdf.org

LE DAR AL-‘ABID DU MONT SINAi: UNE HYPOTHESE

musulmans et sont connus comme Bant Salih. On les nomme jusqu’a aujourd’hui Gulman
al-Dayr [enfants/esclaves du monastere], et parmi eux les Lahmiin. Les moines ont détruit
les habitations des serviteurs apres qu’ils sont devenus musulmans, pour que personne n’y

habite, et aujourd’hui encore elles sont en ruines '!.

»

Dans cette version des faits, les laics dépéchés au mont Sinai se présentent moins comme
une garnison chargée de défendre la région, et plus comme un groupe de serviteurs (‘abd,
pl. ‘abid) pouvant a I’occasion protéger les moines. Les dispositions prises pour leur appro-
visionnement en nourriture concordent avec 1’état de choses mentionné par de nombreux
autres témoignages postérieurs, et méme si on ne peut pas les faire remonter avec certitude
au VI° sieccle — période a laquelle les productions locales sont encore significatives, a la
mesure du peuplement — du moins peut-on les assigner au commencement de la période
islamique, avant le 1X® siecle.

Si différents que soient les récits d’Eutychius et de Procope, les habitations des serviteurs/
défenseurs sont clairement présentes dans les deux versions. Chez Eutychius, celles-ci ne
semblent pas former un ouvrage militaire. Elles sont explicitement distinguées du couvent
et situées a l’est de celui-ci: cette précision peut difficilement &tre attribuée a la pure
invention (par manque de motifs) et pourrait donc posséder une base réelle. Elle semble de
surcroit vérifiée de visu par Eutychius ou I'un de ses informateurs, puisque le récit évoque
des ruines situées a 1’est du couvent, vraisemblablement dans sa proximité. Leur nom, peu
original, ajoute toutefois un détail supplémentaire a leur identité !2.

La destruction des habitations ne doit peut-étre pas étre imputée aux moines seuls. Leur
force ne pouvait excéder de beaucoup celle des laics établis pour les servir, voire les défendre
— bien que I’on puisse penser a un incendie allumé depuis le haut des murailles. La violence
des moines est discutable, malgré I’exemple de sérieuses agitations liées aux ordres monas-
tiques dans la Palestine du VI® siecle et ailleurs. Par conséquent, il nous parait plus
vraisemblable d’attribuer les destructions aux troubles ayant suivi la conversion a I’islam
d’une partie de la population sinaitique, tels qu’ils sont décrits par Eutychius lui-mé&me, ainsi
que par le moine Anastase '3. Le scénario de la destruction a dii étre bien plus complexe et
plus graduel que ne le laisse entendre Eutychius, mais il a abouti au maintien d’un groupe
de serviteurs musulmans dépourvus de leurs habitations initiales.

Said Ibn Batrig, op. cit, éd./trad. E.Pocock, I, p. 166-169, '3 F.Nau, «Les récits inédits du moine Anastase», Revinst Cath

éd. L. Cheikho, I, 201, 22 ss., éd./trad. M. Breydy § 251-5 (nous Paris 11, 1901 et VII, 1912; B.Flusin, «Démons et Sarrasins,
traduisons en frangais). l'auteur et le propos des Diégémata stériktika d’Anastase le Si-
12 Signalons & ce propos que le nom Dar al-‘abid, donné dans naite», TravMem XI, 1991, p. 381-409.

I'¢dition de Breydy d'aprés le manuscrit sinaitique (Ar.582),
vient corriger le Dir (ou Dayr) al-‘abid présent depuis I'édi-

tion princeps, dont le sens était peu satisfaisant. 379

Anlsl 34 (2001), p. 375-386 Andrei Popescu-Belis


http://www.tcpdf.org

ANDREI POPESCU-BELIS

Fiabilité du texte eutychéen

Notre interprétation, au demeurant assez conservatrice, présuppose toutefois la validité
du récit utilisé. De sérieuses critiques peuvent étre soulevées, mais elles portent essentielle-
ment sur le début du récit, et jamais directement sur les serviteurs, faute peut-étre de point
de référence. La principale critique fait observer que ce récit est précédé dans les Annales
par le récit de la délégation du moine palestinien Sabas auprés de 1I’empereur Justinien; or,
dans le texte original dont s’inspire visiblement Eutychius — la Vie de Saint-Sabas '* par
Cyrille de Scythopolis — Sabas demande a 1’empereur la reconstruction d’un certain nombre
de batiments monastiques en Palestine, ainsi que 1’érection d’un fort muni d’une garnison,
afin de défendre les moines 3. Toutefois, tandis que le texte de Cyrille rapporte aussi la
satisfaction de ces demandes, la narration d’Eutychius passe directement aux demandes des
ermites sinaites, et omet toute référence au fort de Palestine.

Ces faits incitent un commentateur, R. Solzbacher !¢, a tenir pour «légendaire» I’intégralité
du récit, tout en admettant la véracité de la référence a des serviteurs ou a des défenseurs
laics, en accord global avec Procope. M. Breydy !” note aussi 1’emprunt d’Eutychius 2 la
chronique de Cyrille, et attribue les détails sur les serviteurs a un autre conte, perdu depuis
(les détails synchroniques provenant de témoignages oculaires). Le débat sur la crédibilité
de Procope et d’Eutychius ne remet donc aucunement en cause l’existence initiale des
serviteurs — donc le vrai probleme de leurs habitations — ni leur devenir ultérieur, qui est
confirmé par la plupart des témoignages du deuxieme millénaire: ces serviteurs devenus
musulmans ont perdu leurs habitations initiales, dont plus personne n’évoque les ruines.

Reprises de la version eutychéenne:
Magrizi et le codex Ar. 692

Le récit d’Eutychius est le point de départ d’un certain nombre d’autres versions, parmi
lesquelles nous en citerons deux. La premiere est un passage extrait de la derniere partie
des Hitar de Magqrizi, ou le polygraphe arabe, écrivant au début du XV° siécle, cite trés
probablement Eutychius, de facon plus ou moins directe '*

«Les historiens chrétiens rapportent que ce monastere fut édifié par Justinien, empereur
grec de Constantinople. Il fit élever au-dessus une forteresse qui porte, a I’étage supérieur,
un grand nombre de cellules. Il y établit, pour garder les moines, des Arabes de la tribu

des Banu Salih. »

=

Cyrille de Scythopolis, Vie des moines palestiniens, éd. !¢ R.Solzbacher, op. cit., p. 255-256.

A.F. Festugiére, Moines d'Orient, 11.2.3, Paris, 1963, p. 100-110. "7 M. Breydy, Etudes sur Sa‘id Ibn Batrig et ses sources.
15 Leurs adversaires ne sont plus ici les Bédouins. Solzbacher (op. '8 Maqrizi, «Les couvents des chrétiens», trad. L.Leroy, ROC lIl,
cit) évoque les incursions saracénes, comme celle du Lahmide 13, 1908, p. 33-46 et 192-204.

al-Mundir b. al-Saqiqa en 529. Mais les destructions qui mo-
tivent la demande de Sabas sont celles de la révolte
380 samaritaine de 527.

Anlsl 34 (2001), p. 375-386 Andrei Popescu-Belis


http://www.tcpdf.org

LE DAR AL-‘ABID DU MONT SINAi: UNE HYPOTHESE

On voit que la source n’est pas totalement précisée, mais la mention des Banu Salih
rattache indéniablement ce passage a Eutychius. La description de la «forteresse »,
relativement exacte, peut quant a elle provenir d’un témoin oculaire. Aucune précision n’est
donnée quant a l’occupation de la forteresse par ses gardiens, qui semblerait étre une
conséquence naturelle du texte, en ’absence d’autres précisions.

Un assez curieux manuscrit conservé au monastére contient une autre version de I’histoire '°.
Ce manuscrit arabe porte le numéro 692 2° et contient sept feuillets. Il se présente comme une
réunion de trois narrations: la construction du monasteére «retranscrite du grand cahier, de
I’année 530 apr. J.-C. », une persécution des moines par les Bédouins en 1008 A.H./ 1595 A.D.
(et non 1008 A.D.), et une attaque bédouine en 1825 et la paix qui suivit. Le premier récit est
celui qui nous intéresse ; nous le rendons ici d’aprés N. Shuqayr.

«Quand le roi Justinien apprit ces nouvelles, il fit venir depuis les pays des Flah en
direction de la mer Noire cent hommes avec leurs familles et les envoya vers le Sinai, et il
écrivit 2 Theodorus, son représentant en Egypte, pour qu’il envoie aussi cent hommes avec
leurs familles, et qu’il leur construise a tous un campement derriere la montagne orientale,
a environ huit milles du monastere, et qu’ils y habitent, et restent la-bas, pour la garde du
monastere et le service des moines. Et le roi Justinien ordonna qu’ils soient serviteurs du
monastere et obéissants envers les moines, eux et leurs descendants...»

Ce récit montre une ressemblance structurelle forte avec celui d’Eutychius; il est toutefois
peu probable qu’il lui soit antérieur. En effet, les mentions des Flah > et de la mer Noire
seraient anachroniques avant I’an mille; la date de construction est inexacte; enfin, I’insis-
tance sur les obligations des serviteurs, et la proximité du récit dans le codex avec des
documents bien plus récents font plutdt penser que ce récit n’est pas antérieur au XVI® siecle.
Cela expliquerait aussi pourquoi le récit passe sous silence les destructions des habitations
initiales, qui remonteraient a plus de six siecles.

Le récit ajoute aux données précédentes plusieurs précisions. Tout d’abord, il n’y est plus
question de forteresse, mais d’un campement. Celui-ci est considérablement plus éloigné du
monastere que ne le laissait entendre Eutychius, quelle que soit I’interprétation donnée aux
«huit milles». Mais surtout, on ne peut qu’étre surpris par la « montagne orientale », puisqu’a
I’est du monastere s’étend une vallée dont celui-ci occupe le fond, le Wadi al-Dayr, finissant
par un large col. Nous pensons qu’il faut corriger cette indication en une référence a la
montagne méridionale, au-dela de laquelle se trouve effectivement depuis plusieurs siecles un
campement de serviteurs du monastere, sédentaires mais dépourvus de maisons.

19 N'ayant pu consulter l'original ou les microfilms, notre des- the Monastery of St. Catharine on Mount Sinai, Leipzig, 1970,
cription s'appuie sur les données de Cl.Bailey, «Dating the p. 50, n° 581.
Arrival of the Bedouin Tribes in the Sinai and the Negev», 20 Incorrectement 622 chez Bailey. Le numéro 581 est particulier
JESHO XXVIII, 1985, p. 20-49, et de N.Shuqayr, Tarih Sind au catalogue de Kamil.
wal-‘arab, Le Caire, 1916, p.493-495. Le manuscrit est décrit 2! Qui désigne ici les Valaques; voir A.Popescu-Belis, op. cit.
trés brievement dans M. Kamil, Catalogue of all Manuscripts in 381

Anlsl 34 (2001), p. 375-386 Andrei Popescu-Belis


http://www.tcpdf.org

ANDREI POPESCU-BELIS

Les Gabdliya vus par les voyageurs européens

Afin de documenter 1’état des serviteurs apres 1’an mille, nous aurons recours a plusieurs
témoignages de pelerins: en vérité, trés nombreux sont les récits faisant figurer des Arabes
nomades autour du mont Sinai, et seuls les plus explicites retiendront notre attention. Les
autres documents qui jalonnent cette période, notamment les traités conclus entre le monastere
et les Bédouins, les pétitions envoyées aux autorités, et jusqu’aux livres écrits au monastere,
ne fournissent pas d’indice significatif sur les habitations des serviteurs.

Malgré la destruction des habitations initiales, il faut admettre la présence fréquente des
serviteurs dans la proximité immédiate des murailles de Justinien. En effet, la subsistance
des serviteurs dépend du monastere, selon la tradition ancienne déja mentionnée. De plus,
I’existence de la mosquée a I’intérieur du monasteére, construite par les moines au XI° s.

pour apaiser le pouvoir du Caire 2

, s’accompagne du moins a ses débuts d’un droit d’acces
pour les Bédouins convertis a I’islam. Cet état de choses est confirmé par Leonardo Fres-
cobaldi lors de son passage en 1384.

«Dans I’enceinte mentionnée il y a une mosquée des Sarrasins, avec beaucoup d’entre
eux qui y pratiquent leur [...] loi; et I’archevéque, s’il ne veut pas €tre démis, lui et ses
moines et son monastére, doit les nourrir & sa dépense. A part eux, il y a dans la région
beaucoup d’Arabes, campagnards, comme dans la plupart des endroits du désert, sans mai-
sons ni travail. Il est vrai qu’ils ont des cavernes et quelques animaux trés maigres [...] et
de I’eau en abondance [...] Tout ce pays est appelé « montagnes sacrées» par les Sarrasins.
Ceux-ci sont a peu prés mille et chaque jour ils ont un pain de la part de 1’archevéque ».»

Il est difficile de savoir dans quelle mesure la description des nomades s’applique aussi
aux serviteurs du monastere, ou seulement aux diverses tribus bédouines rencontrées par
Frescobaldi. Il est toutefois apparent qu’en cette fin de XIv® siecle, il n’y a plus guere de
trace visible des habitations initiales; les voyageurs se retrouvent constamment face a des
«Sarrasins » présents autour du monastere, sans que 1’on sache si ceux-ci vivent la-bas, a
ciel ouvert, de facon permanente, ou bien s’ils s’y rendent pour recevoir leur ration de pain
ou demander I’aumodne aux nouveaux venus.

Un siecle apres Frescobaldi, Félix Fabri rencontre une situation analogue; sa confusion
entre les serviteurs du monastére et les autres Bédouins semble totale 24,

«Chaque jour, en effet, [les moines] donnent du pain et des vivres a au moins quatre-
vingts Arabes du désert, des voleurs qui viennent parfois a cent et parfois plus; et s’ils
refusent de leur distribuer ce que ceux-ci leur demandent, les Arabes s’insurgent alors contre
eux et perturbent tout le monastere. »

22 J.-M. Mouton, «Les musulmans & Sainte-Catherine au Moyen 2% . Masson, Voyage en E'gypte de Félix Fabri, 1483, Vol. I-lll, IF 481,
Age», in Actes du Colloque «Le Sinai durant [Antiquité et le Moyen Ifao, Le Caire, 1975, p.6la.
Age: 4000 ans d'histoire pour un désert» (19-21 sept. 1997), Paris,
1998.

2 L. Frescobaldi, G.Gucci et S.Sigoli, Visit to the Holy Places of
Egypt, Sinai, Palestine and Syria in 1384, éd. T. Bellorini, E. Hoade
382 et B.Bagatti, Jérusalem, 1948.

Anlsl 34 (2001), p. 375-386 Andrei Popescu-Belis


http://www.tcpdf.org

LE DAR AL-‘ABID DU MONT SINAi: UNE HYPOTHESE

Pelerin russe de passage en 1558, Basile Posniakoff est la premiere source a rappeler le
lien entre les serviteurs du couvent tels qu’il les découvre et ceux affectés a cette tiche du
temps de Justinien. L’information provient probablement du monastére, mais il faudra at-
tendre plus d’un siécle pour qu’elle soit publiée, dans I’ouvrage de Nectarios de Crete, en
1677. Selon Posniakoff > :

«Le couvent est situé¢ entre deux montagnes; il compte 300 cellules, toutes en pierre,
ainsi que l’enceinte; deux canons sont placés au-dessus de la porte d’entrée. Quatre-vingt-
dix moines 1’habitent; ils sont peu nombreux a cause des violences exercées par les impies
Arabes. Les Arabes, au nombre de 400 familles, furent donnés au couvent par le pieux
empereur Justinien; a présent, ils sont fort nombreux et vivent dans le désert voisin du
couvent; 200 hommes viennent tous les jours prélever le tribut du couvent: de la farine de
froment, du sel, de I’huile et des oignons; si les moines ne leur donnent pas de nourriture,
ils les lapident hors de 1’enceinte du couvent.»

Bien plus explicite sur le mode d’habitation de ces hommes est le voyageur tcheéque
Christophe Harant, de passage en 1598 2. La richesse de ses détails en fait un témoin de
premier ordre sur le probleme abordé ici, et nous limiterons notre citation aux passages les
plus explicites de son long récit. Les voyageurs arrivent a un moment ou la tension entre
les «Arabes» (qui que ce terme désigne) et les moines empéche ces derniers de sortir du
couvent (nous pouvons en déduire que 1’acces des «Arabes» au monastere est interrompu
aussi). Les moines font alors accompagner les pelerins par trois gufara, ou membres des
tribus soi-disant protectrices, ayant conclu un pacte avec le monastére; a ceux-ci s’ajoutent
«deux des Arabes liés au couvent par quelques services», ce qui désigne trés probablement
des serviteurs, les futurs Gabaliya. Le groupe gravit d’abord le mont Sinai (I’actuel Gabal
Miisa), puis le mont Sainte-Catherine, et revient au monastére en descendant la vallée des
Quarante-Martyrs, en passant par le campement des serviteurs.

«Ceux-ci vivent entre les rochers et dans de petites cavernes qui autrefois servaient aux
ermites et aux saints peres chrétiens. Ils y vivent a ciel ouvert, se protégeant contre la cha-
leur du soleil par des nattes ou quelques torchons ou étoffes volées aux pelerins, tendus en
guise de toiture. C’est la qu’ils habitent avec leurs femmes et leurs enfants entassés, en
monceau, comme des souris en leur taniere. [...] Tout le monde accourut sortant de leurs
cachettes pour nous voir, les yeux exorbités, laissant voir leur appétit a notre égard, mais
n’osant rien faire a cause de la présence de leurs chefs.»

Le témoignage est remarquable en ce qu’il atteste 1’absence de véritables habitations, et
décrit un état de dénuement tres différent de ce qui a di étre le cas mille ans auparavant.
Le mode d’habitation est semblable a celui des Bédouins traditionnels, bien que nous ayons
vu que ces serviteurs étaient loin d’avoir une origine nomade. La localisation donnée est
elle aussi remarquable: le campement se trouve sur le trajet qui va du monastére des
Quarante-Martyrs (ou Dayr al-Arba‘in) au monasteére principal, sans étre dans la proximité
de I’un des deux — faute de quoi Chr. Harant 1’aurait probablement situé par rapport a eux.

%5 Ip B. de Khitrowo, Itinéraires russes en Orient, Genéve, 1889, 26 C. et A. Brejnik, Voyage en Egypte de Christophe Harant de Polzic
p. 303 et Bezdruzic, 1598, IF 442, Ifao, Le Caire, 1972. 383

Anlsl 34 (2001), p. 375-386 Andrei Popescu-Belis


http://www.tcpdf.org

ANDREI POPESCU-BELIS

Or, au débouché du Wadi al-Arba‘in se trouvent aujourd’hui les maisons des Gabaliya, et
il est donc vraisemblable de postuler la continuité de I’occupation de ce lieu, et d’y situer
aussi le campement décrit par le voyageur tchéque. En outre, le cimetiere de la tribu se
trouve a mi-chemin entre 1’actuel village et le monastere, ce qui, si on attribue a ce lieu
une ancienneté plus grande (liée aussi a la mosquée dite de Nabi Hariin), corrobore 1’hypo-
theése d’un éloignement croissant des serviteurs par rapport au monastere.

Quelles qu’aient pu étre les circonstances réelles de la destruction des habitations, il faut
constater que 1’éloignement des serviteurs a été efficace, et que ceux-ci ont choisi cet autre
emplacement, auquel fait peut-&tre référence le manuscrit Ar. 692. Cet emplacement a peut-
étre été choisi pour la présence d’eau — du moins aux saisons humides — et cela a da
influencer aussi le choix des autres endroits habités autour du monastere. L’histoire de ces
différents emplacements, et les circonstances (beaucoup plus récentes) dans lesquelles leurs
habitants sont revenus a un mode d’habitation fondé sur la maison en pierre, dépassent le
cadre de notre étude. A présent, nous nous tournons vers les vestiges actuels pour proposer

une hypothese de localisation des habitations initiales.

Les restes archéologiques actuels

Le probleme qui se pose avec acuité au terme de notre analyse des sources est 1’existence
éventuelle de vestiges liés aux constructions initiales qui n’ont pas subsisté. Nous sommes
donc a la recherche de vestiges d’origine byzantine, détruits entre la fin du VII® s. et le
début du X° s., et dont toute forme d’occupation ou de fréquentation a dii cesser avant la
fin du XIve s.

Il faut pour cela prendre d’abord en compte les particularités physiques de I’environnement
sinaitique. Dans ce désert montagneux, les sédiments s’accumulent peu, et le sol est tres
peu profond. Font exception le voisinage des lits de torrent et des couloirs de déjection, ou
I’on rencontre des couches sableuses ou de graviers, souvent dues a de soudaines coulées.
Dans ces conditions, le recouvrement des anciennes constructions n’est qu'un de leurs
devenirs possibles — le plus favorable a ’archéologue ; celles-ci ont pu aussi étre emportées
de facon violente ou bien utilisées comme carriere pour des constructions ultérieures ou
pour la réparation de dégits subis par le monastere.

Apercu des localisations possibles

Malgré I’environnement désertique, 1’observateur attentif trouvera dans la zone qui nous
intéresse des traces fréquentes de constructions humaines. L’occupation éparse mais continue
de la zone rend leur identification difficile, puisque les vestiges les plus anciens remontent ici
a I’époque nabatéenne. L’époque byzantine se caractérise en principe par 1’emploi de blocs
taillés et éventuellement scellés, par opposition a ’empilement de pierres non taillées.

Parmi les édifices dont les murs subsistent, il faut d’abord éliminer les différents monasteres
ou ermitages secondaires, nombreux dans la région, et occupés jusqu’a une date assez tardive

384 (XVe-XVI® s.). De méme, il faut éliminer les ouvrages de génie hydraulique, nombreux dans les

Anlsl 34 (2001), p. 375-386 Andrei Popescu-Belis


http://www.tcpdf.org

LE DAR AL-‘ABID DU MONT SINAi: UNE HYPOTHESE

lits des torrents afférents au Wadi al-Dayr, mais situés a des endroits ayant une habitabilité
réduite. Deux sites méritent toutefois une mention particuliere: le premier se situe au tiers
inférieur du Wadi Srayg (une vallée secondaire au sud du Wadi al-Dayr et paralléle a celui-
ci); il comprend un seul édifice rectangulaire, d’environ § x 4 x 3 m, faits de blocs réguliers et
présentant les marques d’un plafond a mi-hauteur. L’édifice semble toutefois trop isolé pour
étre un vestige des habitations de plusieurs centaines de serviteurs. Le second site, a environ
1 km en dessous du monastere dans le Wadi al-Dayr est un complexe de ruines de proportions
assez considérables, dont la construction est de facture plutot grossiere. Il s’agirait ici des
baraquements liés au chantier initié par ‘Abbas Pacha au milieu du si¢cle dernier, dont la route
menant au sommet du Gabal Miisa est le résultat le plus durable.

Une hypothése a examiner

Notre intérét va cependant vers un autre site, localisé dans I'immédiate proximité du
monastere. C’est a titre d’hypothése que nous voulons suggérer ici 1’existence d’un rapport
entre ces vestiges et les habitations évoquées par les sources. Situé a environ 200 m du
mur oriental du monastére Sainte-Catherine, le site recouvre une surface d’environ 60 X
20 m, qui révele au visiteur attentif deux structures, se caractérisant par des alignements
perpendiculaires de blocs (voir le croquis préliminaire en fin d’article). La hauteur actuelle
de ces alignements varie entre 0 et 70 cm, allant des blocs affleurants (fréquents) jusqu’aux
superpositions de trois blocs (rares). La pierre utilisée est la méme que celle des murailles
du monastere, et malgré I’érosion on y reconnait parfois des blocs taillés de grande dimen-
sion, jusqu’a 100 x 30 x 30 cm.

L’ensemble le plus au nord se développe essentiellement selon 1’axe nord-sud, parallele en
cela au mur oriental du monastere. Les traces de murs est-ouest apparaissent surtout du co6té
ouest de cet axe; en effet, vers I’est le terrain descend de facon marquée vers le ravin figuré
sur le croquis. Le mur nord-sud pourrait ainsi correspondre a un renforcement de cette pente,
d’autant plus qu’il se divise par endroits en une structure a deux ou trois terrasses. Un gros
bloc naturel marque 1’angle nord-est, ou I’on peut distinguer aussi les contours d’une piece;
des restes céramiques sont présents en surface. Le second ensemble présente une orientation
différente, et une structure moins longiligne ; les blocs superposés y sont plus fréquents.

Le site est a plusieurs endroits recouvert par des éboulis, qui témoignent de son exposition
a des coulées de pierres venant des pentes méridionales. Ces coulées, difficiles a dater, ont
pu étre déclenchées par des précipitations ou des tremblements de terre. Par exemple, on
sait que des séismes ont causé des dégats importants au monastere dans les années 1580 27,
dans les années 1710 28, et enfin vers 1800, quand la tour dite «de Kléber» vint remplacer
une partie du mur nord. L’exposition de notre site a pu ainsi étre un facteur dans son

27 R, Humbsch, op. cit., p.440-441; S.Sauneron, Voyages en Egypte risation de reconstruire une muraille abimée par un tremble-
pendant les années 1587-1588, Ifao, Le Caire, 1972, p. 69. ment de terre, & tel point qu'elle donne libre acces au
28 K. Schwarz, Osmanischen Sultansurkunden des Sinai-Klosters in monastere (les moines craignent 'entrée des Bédouins). L'auto-
tiirkischer Sprache, Islamkundliche Untersuchungen, Freiburg, 1970, risation est donnée, et un surveillant établi pour vérifier que
n° 131. Cette pétition datée du 23/4-2/5/1717 demande I'auto- le mur ne soit pas reconstruit plus haut qu'a l'origine. 385

Anlsl 34 (2001), p. 375-386 Andrei Popescu-Belis


http://www.tcpdf.org

ANDREI POPESCU-BELIS

abandon, au profit des environs ouest du monastere, ol se trouvent actuellement la plupart
des dépendances. Ces coulées ont pu enfouir, sans les emporter, d’autres parties des structures

décrites, rendant ainsi possible une future mise a jour.

A T’enfouissement de certaines zones s’oppose, a d’autres endroits, I’existence de restes
céramiques en surface. Il semble que les différents tessons visibles ne soient pas posté-
rieurs a 1’an mille, mais ces restes sont dans I’attente (sur place) d’une analyse plus détaillée

de leur age et de leur provenance. Il s’agit 12 d’un élément essentiel pouvant supprimer

I’indétermination liée au possible réemploi des matériaux de construction. Si les céramiques
sont exclusivement antérieures au X° siecle, alors cela viendrait confirmer la fin de I’occu-

pation du site, telle qu’elle apparait dans les sources.

Les arguments documentaires délimitent donc une question qui est susceptible d’obtenir
une réponse archéologique. A I’heure actuelle, il est naturellement prématuré d’établir un
lien entre les habitations initiales des serviteurs du monastere, le Dar al-‘abid, et les vestiges

signalés. Toutefois, dans la mesure ou ces vestiges représentent en eux-mémes un probléme

a résoudre, nous espérons qu’a I’avenir une étude archéologique viendra éclaircir leur nature,

et confirmer ou infirmer par la notre présente hypothese.
Céramique N 1
Yenviron 2 m
————— sentier
______ i I’ '
l f !
R I I ! Il
Eboulis de | ! I
gros blocs 3 K |
Eboulis -] l !
/ 1 !
/ P ' !
L Céramique 1 ]
e !
o H Wadi
Terre ' secondaire !
tassée ! K
’l
!
1

1 1
I 1
1 1
h 1
I 1
1

1

1

1

1

1

I 1

1
1
1
1

Cet article doit beaucoup aux conseils et encouragements de

M. Jean-Michel Mouton; il a également bénéficié des discus-

sions avec M. Ramez Boutros. Ce travail s'inscrit dans mon
diplome d'¢tudes approfondies, dirig¢ par M. le professeur

386

Anlsl 34 (2001), p. 375-386 Andrei Popescu-Belis

1. Croquis sommaire du site, & environ 200 m du mur est du monastere Sainte-Catherine.

Ludvik Kalus. Pour le réaliser, jai eu le privilege d'étre bour-
sier de ['lnstitut francais d'archéologie orientale. Je voudrais

exprimer a tous ma sincére reconnaissance.


http://www.tcpdf.org

	Sommaire: 


