MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 33 (1999), p. 1-27
Anna Caiozzo

Quatre signes d’un zodiague caché. Les porteurs du Trone divin dans les
cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (éd.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans I'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Anna CAIOZZO

Quatre signes d’un zodiaque caché
Les porteurs du Trone divin
dans les cosmographies

en arabe et en persan d’époque médiévale

ANS notre recherche sur les divers aspects revétus par le zodiaque arabo-persan !,

nous avons défini et isolé les divers types de représentations revétues par ce

dernier en fonction des registres auquel il était destiné. En effet, dans bon nombre
de manuscrits, I’iconographie du zodiaque est relativement explicite et inspirée pour quel-
ques signes, des plus anciennes conceptions mésopotamiennes, puis de l’iconographie fixée
par les podtes et astronomes de I’époque hellénistique. Les peintres et enlumineurs orien-
taux apportérent un certain nombre d’enrichissements au cycle des douze signes, d’une part
en faisant la distinction entre zodiaque astronomique et zodiaque astrologique, d’autre part
en conjuguant ce dernier avec les planetes. Ainsi, il apparait principalement deux grands
types de zodiaques: ceux d’inspiration astronomique conservés dans les traités astronomiques,
notamment ceux d’Al-Sifi, et réservés a I'usage de ’astronome, et les zodiaques d’inspiration
astrologique, de nature beaucoup plus complexe, utilisés sur divers supports (métaux,
manuscrits) a des fins diverses et variées (astrologiques, talismaniques, etc.).

Il existe toutefois d’autres types de représentations liées au zodiaque: celles des mansions
lunaires relévent en partie de 1’ancienne conception bédouine du ciel; celles des anges ou
des talismans, des planétes et des signes des rituels théophaniques et magiques des «Sabéens »
de Harréan 2.

Une autre conception du zodiaque beaucoup plus spiritualisée apparait dans les cosmo-
graphies arabo-persanes d’époque médiévale: celle des porteurs du Trone divin.

En effet, dans les cosmographies, un certain nombre de créatures étranges et hybrides
peuplent les cieux. Certaines perpétuent les mythes gréco-romains ou proche-orientaux
(centaures, dragons, sphinx, ...), d’autres relevent de I’imagerie présentée par la cosmologie
islamique des cieux et immortalisée d’un point de vue iconographique par I’écrivain et

Le systeme de transcription de l'auteur a été respecté. littérature pseudo-scientifique du Proche-Orient médiéval, turcs,
arabes et persans, du X au xv® siécle».
2 Ghayat-al-Hakim, édition d'aprés des textes arabes de H. Ritter
Doctorat nouveau régime soutenu en janvier 1998 sur «Llico- et M. Plessner, Das Ziel des Weisen, Londres, 1962, Warburg
nographie du zodiaque dans les manuscrits d'astrologie et de Institut, p. 214-237.

Annales islamologiques 33—1999
Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo

Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

géographe Qazwini dans son ouvrage majeur, Ajd’ib al-Makhligat wa Ghard’ib al-Mawjudat,
(Merveilles de la Création et Etrangetés de I’Existence),’ reprenant a son compte nombre
de traditions déja connues et véhiculées par divers auteurs antérieurs.

Parmi les créatures hybrides, on peut observer de nombreux anges peuplant les divers
cieux et parmi eux, les porteurs du Trone divin.

LES PORTEURS DU TRONE
LES QUATRE SIGNES FIXES DU ZODIAQUE
DIFFERENTES APPROCHES ICONOGRAPHIQUES ET HISTORIQUES

Les porteurs du Trone dans les Qazwini arabes et persans

Les zodiaques ne sont pas systématiquement réduits a une série zoomorphe et anthropo-
morphe complete; certaines représentations partielles peuvent indiquer la présence implicite
d’un zodiaque. C’est le cas des porteurs du Trone (aigle, lion, taureau, homme), que I’on
trouve dans de nombreuses cosmographies de Qazwini et apparentées, dans les versions arabes
(Munich, Bayerische Staatsbibliothek, Codex arab 464 %, Washington, Freer Gallery of Art,
Sarre Qazwini?, Saint-Pétersbourg, Musée de 1’Académie des sciences, ms. E. 7%; Vienne,

3 Qazwini, ‘Aja’ib al-Makhlagat wa ghard’ib al-Mawjadat,
Kosmographie, Aus den Handschriften des H. Dr. Lee und der
Bibliothken zu Berlin, Gotha und Leyden, Gottingen, Verlag der
Dieterichschen Buchhandslung, 1848-1849.

* Qazwini, ‘Aji'ib al-Makhlagat wa ghard’ib al-Mawjadat, Minich,
Bayerische Staatsbibliothek, Codex Monac. arab 464, Wasit,
679 H. / 1280. La bibliothéque de Munich dispose de la plus
ancienne copie connue de l'ouvrage ‘Ajd’ib al-Makhlagat réalisée
du vivant méme de l'auteur en Irak. Le texte s'ouvre sur une
page de présentation: dans un cartouche, le titre est encadré
par une frise de feuilles d’acanthes; I'espace central est occupé
par un médaillon polylobé suivi d’une inscription donnant le
nom d'un certain Ahmad Nafsi. Au folio 212ve, la date du
24 shawwal 678 (qui pourrait étre lue 778) et le nom du scribe
Mohammad Ibn Mohammad Ibn ‘Ali al-Dimishqi. Cette copie
faite du vivant de Qazwini (qui mourut en 682 H. / 1283,
apres avoir quitté Baghdad en 656 H. / 1258 aprés linvasion
mongole) est dédiée & son ancien patron et mécéne ‘Ald al-Din
‘Atd Malik al-Juvayni, gouverneur d'Irak sous les Ilkhanides. Voir
sur ce manuscrit:

- F. Saxl, «Beitrage zu einer Geschichte der
Planetendarstellungen im Orient und Okzident», dans Der
Islam 3, 1912, p. 151-177;

- H. C. Graf von Bothmer, Die Illustrationen des Miinchner
Qazwint von 1280 (Codex Arab. 464), Ph. D, Minich, 1971.

3 Qazwini, ‘Ajd'ib al-Makhlagat wa ghari'ib al-Mawjadét, Washing-
ton, Freer Gallery of Art, New York Public Library: Spencer
Collection (ms. 45). Le Sarre Qazwini est un manuscrit dispersé
démantelé¢ entre plusieurs bibliothéques, la Freer Gallery de
Washington et la Spencer Collection de la New York Public
Library (83 folios soit I'essentiel). Ce manuscrit fut acheté a
Alger par l'archéologue orientaliste F. Sarre en 1954 et par la
suite vendu et dispersé.

Il n'y a pas de colophon, et comme Iexplique longuement
J. Badiee, ce manuscrit a fait I'objet de nombreuses polémi-
ques quant a son origine et sa date d'exécution (Sarre proposa
la Perse du xiv® siécle, Schulz, la Syrie mamelouke, Kiihnel,
Samarkand ou la Baghdad jalayride etc...). Le consensus se fit
autour de 1370-1390 env. jusqu'aux conclusions plus récentes
de J. Badiee: le manuscrit serait aggoyunlu, fait & Diyar Bakir
au début du xve siecle, et copié sur un exemplaire voisin du
ms. Codex Arab 464 mais ol interférent héritages et emprunts
a diverses écoles.

B. Schmidtz, Islamic Manuscripts in the New York Public Library
with Contributions by L. Khayyat, S. Sougek, M. Pourfarrokh,
New York-Oxford, 1992, p. 6-13.

J. Badiee, An Islamic Cosmography, The Illustrations of The Sarre
Qazwini, Ph. D., University of Michigan, 1978.

J. Badiee, «The Sarre Qazwini, An Aqqoyunlu Manuscript», dans
Ars Orientalis 14, 1983, p. 97-105.

E. Atil, Art of the Arab World, Washington, 1975, illustrations
des planétes, p. 115-122.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo o
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUATRE SIGNES D’UN ZODIAQUE CACHE

Osterreichische Nationalbibliothek, ms. N.F. 1527) sous la forme de trois animaux et d’un
ange et, sous une forme anthropo-zoomorphe dans les versions persanes (Paris, Bibliotheque
nationale de France, Cabinet des manuscrits orientaux, ms. sup. pers. 17818 Istanbul,
Topkapi Sarayi Library, ms. H. 410°; Topkapi Sarayi Library, ms. Revan 1659 '°).

Cette miniature, présente dans les versions enluminées arabes ou persanes, est accompa-
gnée, dans le texte de Qazwini, d’une citation du Prophéte rapportée par ‘Abbas, cousin et
compagnon de Mahomet: deux vers écrits par un poéte christianisant du VII® siecle, "Umayya
Ibn Abi al-Thalt !'. Ces vers relatent en réalité 1’'une des prophéties de Mahomet, relative
au jour du jugement dernier et aux porteurs du Trone, «Hamal al-‘Arsh». Mahomet aurait
dit que «celui qui a I'apparence d’un ange, celui qui a I’apparence d’un beeuf, celui qui a
’apparence d’un lion, celui qui a I’apparence d’un aigle seraient multipli€és par deux et au
nombre de huit, et chacun d’eux intercéderait pour sa catégorie: I’aigle en faveur des oiseaux,
le lion en faveur des bétes des foréts, le taureau en faveur des animaux domestiques et
I’homme pour les hommes!?»...

6 Qazwini, ‘Aj#’ib al-Mawjadat wa ghard'ib al-Mawjadat, Saint- de Saint-Pétersbourg, comme le montre en particulier le Soleil
Pétersbourg, Bibliothéque de I'Académie des sciences, n° inv. E-7. représenté entre deux lions (fol. 15v°) ou Vénus jouant du luth
Les 215 folios mesurent 40 cm sur 29 c¢m et sont calligra- (fol. 14v?), contrairement aux Qazwini turkménes ou safavides.
phiés en naskhi arabe soit 15 lignes a la page. Au folio 15, D. Duda, Islamische Handschriften 1l / Die Handschriften in
doxologie de l'original mais aucun colophon. Le manuscrit a arabischer Sprache, Vienne, Verlag des Osterreichischen Akademie
toujours été daté du xive siécle et attribué diversement a la der Wissenschaften, 1992, vol. 1: texte, p. 111-115.
Mésopotamie ou a [lran, mais d'aprés S. Carboni, il daterait & Qazwini, Kitab ‘Ajiib al-Makhlagat wa ghard'ib al-Mawjadat, Paris,
plus vraisemblablement de I'école du Deccan au xvi® ou xvi® Bibliothéque nationale, ms. supplément Persan 1781 (a. f. 2374),
siécle comme peut-étre le Sarre Qazwini lui-méme compte tenu rabi 1l 893 H. / 12 avril 1488.
des étroites similitudes dans l'iconographie et la palette. Trés beau manuscrit pourvu d'une reliure persane en laque
Les miniatures sont de grande taille et le zodiaque et les pla- peinte décorée de fleurs. 1l comporte 243 feuillets mesurant
nétes sont représentés selon un modele iconographique 29 c¢m sur 18 cm en nastalig persan écrit sur 15,2 cm sur
identique a celui du Sarre Qazwini et dans une gamme de 10cm soit 17 lignes & la page. Le colophon indique le nom
couleurs avoisinantes. du peintre Mohammad al-NGr d’Herat qui date son oeuvre de
Quelques illustrations dans le catalogue de I'exposition de Baghdad rabi® 11 893 H. / 12 avril 1488 et qui officia donc sous le
a Ispahan, Manuscrits islamiques de Iinstitut o Etudes Orientales, Filiale régne de Sultdn Husayn Mirza. Selon Blochet, de nombreuses
de Saint-Petershourg, Académie des Sciences de Russie; Paris, peintures auraient été copiées sur un manuscrit illustré de
Fondation Arch Paris-Musées, Venise, 1994, p. 136-143 et notice I'époque mongole au milieu du xiv¢ siécle dont les tonalités
descriptive obligeamment prétée par S. Carboni. influenceront les écoles de Perse occidentale aux xvi¢ et xvi
U. Pope, A Survey of Persian Art, vol. V., 1938, pl. 854a: les siécles. En fait, le manuscrit est proche du manuscrit d'Ox-
porteurs du Trone. ford, Bodleian Library Laud 132 et les miniatures du zodiaque

7 Qazwini, ‘Aji'ib al-Makhlagat wa ghard'ib al-Mawjidat, Vienne, et des planétes présentent de nombreuses analogies avec les
Osterreichische Nationalbibliothek, ms. N.F. 1524, Le Caire (?), miniatures turkmeénes d'Iran occidental de la fin du xv¢ siecle
xviie siecle (1174 H. / 1761). 312 folios de 30,9 cm sur 21,2 inspirée de l'ancien style timiride de I'école de Shiraz sous
cm écrit en naskhi arabe sur 23 lignes a la page. Le colophon Iskandar Sultan.
indiqué par le scribe Al-Hajji ‘Ali et le peintre Auda Basha le E. Blochet, Catalogue des manuscrits persans de la Bibliothéque
17 jumada Il 1174 H. / 24 janvier 1761 et probablement au nationale, vol. 1V, Paris, 1934, p. 308.

Caire aprés le style et I'iconographie. 9 Qazwini, ‘Aji'ib al-Makhlagat wa ghard'ib al-Mawjadat, Istanbul,
Cette copie ottomane est trés proche par les couleurs, le style, Topkapi Sarayi Miizesi, ms. Hazine 410, Copié en rabi' 884 H.
la facture maladroite et un peu naive de la copie de Miinich / 1479 par Mohammed Ibn Mohammed dit Al-Bakkal et de
le codex arab 463. Les couleurs sont violentes et les figures style turkméne sous les Aqqoyunlu et vraisemblablement a
mal dessinées mais le modéle de base ne semble pas une Shirdz. Manuscrit en parfait état de conservation de 429 feuilles
copie identique aux Qazwini persans du xv¢ et xvi¢ siécle mais (de 16 cm sur 25 cm) calligraphiées en nasta'liy persan, soit
plutot aux Qazwini arabes, comme le Sarre Qazwinf ou le ms. 15 lignes a la page, sur 8 centimétres et 103 miniatures. Les 3

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

L’évocation faite par Qazwini intervient dans la premiére partie de son ouvrage consacré
aux créatures peuplant les cieux ou, aprés avoir évoqué les planetes et les constellations,
dont les signes du zodiaque, il parle des anges puis du temps.

Le chapitre consacré aux anges s’ouvre sur les porteurs du Trone divin, puis suivent les
archanges (AI-Rah, ’Esprit; Israfil qui annonce le jugement dernier; Jibra’il, le messager
de Dieu; Mika’il chargé des dmes humaines et Izrd’il, le messager de la Mort) 3.

Ces derniers ne sont pas décrits par Qazwini !4, contrairement a la série des anges peuplant
les sept cieux, rencontrés par le Prophete durant son voyage nocturne, et qui auraient 1’ap-
parence d’animaux (vaches, aigles, faucons, cheval ail¢), ou d’humains (houris, enfants et
hommes) 3. Les porteurs du Trone appartiennent également a I'une de ces catégories d’anges

zoomorphes et humains.

Cette tradition, que I’on peut identifier comme étant la vision d’Ezéchiel reprise par Saint-
Jean de Patmos, relative aux «Quatre Vivants» ou porteurs du Trone le jour du Jugement
dernier, est donc trés ancienne et intégrée a la cosmologie islamique '°.

En revanche, il n’existe pas de justification écrite concernant les différences entre la ver-
sion iconographique conservée dans les manuscrits en arabe et celle des manuscrits en persan,
comme si elles s’inspiraient de sources stylistiques diverses.

planétes et le zodiaque manquent mais au folio 52ve, les por-
teurs du Trone céleste sont représentés ainsi que quelques
talismans des planétes (fol. 331r, 331ve, 332). le manuscrit
posséde une belle couverture violette frappée d’un médaillon
central fleurdelisé sur fond bleu roi décoré d’'un motif végétal
en bois découpé.
F. E. Karatay, Topakapi Sarayi Miizesi Kiitiphanesi Farsca Yazmalar
Katalogu, Istanbul, 1961, n° 192, p. 74 et B. W. Robinson, «R.
A. S. 178: An Unrecorded Persian Painter» dans Journal of Royal
Asiatic Society 2, 1970, n. 3.

10 Qazwini, Ajd'ib al-Makhlagat wa ghard'ib al-Mawjadat, Istanbul,
Topkapi Sarayi Miizesi, Ms. Revan 1659, 900 H. / 1494.
Il posséde une trés belle couverture en cuir noir de 17,5 cm
sur 30 cm, décorée sur les bords d'une double chainette do-
rée et frappée au centre d'un médaillon ovale polylobé avec
deux pendants dorés ornés de motifs floraux dorés en relief.
Aux écoingons des guirlandes végétales dorées. L'intérieur de
la jacquette et le rabat sont en cuir marron et ornés de fagon
identique mais avec un surcroit de broderies. (fol. 1ro: titre et
cote du manuscrit, fol. 2ro: vide, fol. 3re: 2 tampons persan et
ottoman, fol. 3ve-4ro: une double page enluminée). Il y a 228
feuillets d’un papier épais couleur créme, écrits sur 8,5 cm en
nasta’lig persan, soit 19 lignes & la page. Le texte est encadré
par un quadruple liseré noir et bleu. Le début des paragra-
phes est calligraphié a 'encre rouge et les titres sont en doré.
Le colophon indique au fol. 228 la date 900 H. /1494.

Le manuscrit posséde 186 miniatures de style turkméne trés
voisin de celui de Vienne, O.N.B.,, ms. N.F. 155 ou d'Oxford:
ms. Laud Or. 132. Les miniatures du zodiaque et des planétes
sont dessinées dans des cercles bleu-roi encadré par des vi-
gnettes de 4 cm sur 4 cm délimitées & l'encre noire. Dans
chaque ciel, les étoiles sont figurées par des points noirs. Les
figures de petite taille (4 cm environ) sont tracées avec soin
et les couleurs passées avec application.

F. E. Karatay, Topakapi Sarayi Miizesi Kiitiiphanesi Farsca Yazmalar
Katalogu, Istanbul, 1961, n°194.

"'T. Fahd, «La naissance du monde selon I'lslam» dans Source
orientale, Paris, 1996, p. 248. Ces vers du poete anté-islami-
que sont cités par le pseudo-Balkhi (mort en 322H. / 934)
que C. Huart identifie & Maqdisi a cause de la date de paru-
tion de l'ouvrage postérieure a la mort de l'auteur: Le [ivre de
la Création et de IHistoire (355H. / 966), vol.l, trad. et éd.
C.Huart, 1899, p. 191. Sur ce poéte, voir E. Power, «Umayya
Ibn Thalt» dans Mélanges de la Faculté Orientale de Beyrouth,
1906, vol. 1, p. 197-222.

12 Qazwini, Cosmographie, éd. Wiistenfeld, op. cit, p. 53-55 (et
nouv. éd., Qazwini, ‘Ajd’ib al-Makhlagat, op. cit., p. 57).

13 Ibid., p. 56-58.

14 A Pexception de la trompette de Pange du jugement dernier
ou de l'é¢tendue du corps de Gabriel.

5 Ibid,, p. 59-61.

16 ). Badiee, An Islamic Cosmography..., op. cit., p. 92.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUATRE SIGNES D'UN ZODIAQUE CACHE

Les quatre créatures, homme et animaux,
dans les manuscrits en arabe
Dans la version connue la plus ancienne, le manuscrit de Munich, Codex arab 464 da-
tant de 1283 (fig. 1), les porteurs du Trone sont dessinés a la lettre, selon les indications
des paroles du prophéte, sous les traits d’un homme, un aigle, un lion et un taureau, et
dotés d’ailes, comme il sied aux créatures des cieux d’aprés le Coran .
Les quatre anges sont dessinés dans une miniature composée de deux rectangles super-
posés comprenant chacun, ’'Homme, le Lion, le Taureau et I’Aigle, disposés de la facon
suivante :

Homme Taureau
Lion Aigle

Le Lion, ’'Homme et le Taureau ont des ailes a pennes bleues, rouges (et dorées pour
I’Homme), bordées d’un liseré doré. L’Homme, debout, et de trois quarts profil, semble
converser avec le Taureau, vers lequel il se penche, en tendant les bras, la paume des mains
tournée vers le ciel. Il est vétu d’une longue robe bleutée a plis a ceinture, galons et bras-
sards dorés, un large pantalon blanc et porte un turban. Sa téte est cerclée d’une aura. Le
Taureau, son vis-a-vis, est lui aussi présenté de trois quarts profil, son pelage est blanc et
ses cornes bleutées; il semble galoper vers I’Homme. Le Lion, au pelage marron, est assis
sur son arridre-train, dans une position quelque peu inhabituelle, les pattes avant écartées, il
regarde devant lui, la gueule béante et les ailes déployées. L’Aigle, de couleur noire, a
I’apparence d’un corbeau.

C’est une vision sensiblement voisine que nous offrent le Sarre Qazwini, le manuscrit
de Saint-Pétersbourg (ms. E 7, fol. 341°, fig. 2) ou le folio de la collection Marteau Vever 18
(xve sicle), a cela prés que, cette fois, le Lion rugit en direction de I’Aigle. Ces trois mi-
niatures présentent des sujets identiques quant a la disposition, aux positions et aux décors,
et semblent issues d’un modele commun 2 1’origine, une variante probable du manuscrit de
Munich datant de 1283.

17 Mac Donald, «Islamic Eschatology» dans Islamic Studies 3, 1964, la planéte Mercure (pl. 50) et la planéte Mars (pl. 51) selon
p. 285-308, vol. 4, 1965, p. 52-102. des modéles trés voisins du Sarre Qazwinf et du manuscrit de

18 Qazwini, ‘Ajd’ib al-Makhlagat wa ghard'ib al-Mawjadat, Paris, Saint-Pétersbourg. G. Marteau G.; H. Vever, Miniatures persares
collection particuliére C. Anet, xiv¢ siecle exposées au Musée des Arts décoratifs, juin-octobre 1912, vol. 1,
De ce manuscrit dispersé, ne sont connues que quelques mi- Paris, 1913.

niatures exposées en 1912, dont deux miniatures représentent

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Homme

Taureau

Lion

Aigle

Washington, Freer
Gallery of Art, Sarre
Qazwini, fol. 54.50
Iv° 32,4 x 22,4 cm.
[fig. 2]

Debout, de trois
quarts profil, ample
tunique verte sur une
robe orange, un
turban cachant de
longues tresses, et
des ailes a grandes
pennes roses bordées
de doré.

Semble galoper, il
leve la téte, sa queue
a un neeud en forme
de cceur.

| De profil, au pelage

marron, il rugit en
direction de I’aigle,
sa queue relevée en
forme de boucle.

Un aigle de profil,
ses ailes de couleur
marron sont repliées.

Collection privée,
Marteau Vever,
XIv® siecle

Idem, il porte des
bottes ( ?).

Idem

Idem

Idem

Saint-Pétersbourg
ms. Or. R. 7,

fol. 34r°,

L.: 18 xH. 16,5 cm
[fig. 3]

Idem, mais les
couleurs changent, il
a une tunique orange
plissée sur robe verte,
des ailes composées
de trois rangées de
plumes dorées,
oranges et bleues.

Pelage bleu, entier,
de profil ouest, la téte
levée et semble
galoper, sa queue a
un nceud en forme de
ceeur.

Idem

Un aigle qui regarde
vers le lion aux ailes
de couleur marron
repliées et bordées
d’un liseré doré.

Toutes les cosmographies de Qazwini en arabe montrent une image similaire a celle offerte
par ces copies, quels que soient I’époque ou le lieu de réalisation:
— ainsi celle du Codex Mixt 331 (Vienne, O.N.B., XV¢ ou XVI® siécles, fol. 26r°)1?;

— du Codex N.F. 152a. (Vienne, O.N.B., 1174H. / 1761, Le Caire ?, fol. 98v°, fig. 4)20;
— du Codex arab 463, (XVII® siécle, style ottoman, fol. 96v°) 2!, conservée a la
Staatsbibliothek de Munich.

19 Qazwini, ‘Ajd’ib al-Makhlagat wa ghard’ib al-Mawjadat, Vienne,
Osterreichische Nationalbibliothek, Codex Mixt 331, Baghdad (?),
XV® ou Xxvi¢ siecle. Manuscrit composé de 228 feuillets mesu-
rant 34 cm sur 22,8 cm, calligraphiés en naskhi arabe (surface
écrite: 27,5 sur 16,5 cm), soit 25 lignes a la page et les titres
en thuluth. Ce manuscrit posséde de fortes analogies
iconographiques avec le Qazwini de Saint-Pétersbourg: le So-
leil, Saturne, Jupiter, Vénus sont de méme inspiration (anges
encadrant les personnages) contrairement au Qazwini de

Minich (ms. Codex arab. 463).

D. Duda, Islamische Handschriften 1l / Die Handschriften in

20 Voir note

7.

2 Qazwini, ‘Aji'ib al-Makhlagat wa ghard’ib al-Mawjadat, Minich,
Bayerische Staatsbibliothek, Codex Monac. arab 463. (A titre in-
dicatif). Ce manuscrit est une copie ottomane du xvii® siécle
dont le zodiaque est astronomique et les planétes trés proches
d’une autre copie probablement ottomane conservée a Vienne,
le ms. O.N.B. Codex Mixt 331. Le trait est naif, sans perspec-
tive, les personnages de grande taille peints de couleurs vives,
rose, orange, jaune, vert.

Une illustration est publiée par R. Ettinghausen, La peinture

arabischer Sprache, Vienne, Verlag des Osterreichischen Akademie

der Wissenschaften, 1992,

vol. 1: texte, p. 159.

arabe, Genéve, 1977, p. 181.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo o
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUATRE SIGNES D’UN ZODIAQUE CACHE

Dans ces trois manuscrits, I’Homme et le Taureau, I’Aigle et le Lion sont disposés

différemment :
Taureau Homme
Aigle Lion
Les principales caractéristiques sont les suivantes:
| | |
Taureau Homme Aigle i Lion i

. H 2
Vienne, Codex bl(e):urr:l::i);ir::be
Mixt 331, xv¢ ou | Entier et bleu, . . .

N croisée et chemise | Aigle aux bords .
xvr* siecle, regarde vers orange, ailes aux | des ailes dorées Lion marron
fol. 26r° I’Homme Coulfu;S e
16,5 x 19 cm & ’
vertes et roses
Munich, Codex .
Idem mais
arab 463, couleurs vives des
Ottoman, Idem . Idem Idem
N vétements, orange,

XV siecle, une. vert
fol. 96v° Jaune,
Vienne, Codex N.
F. 152a Idem, marron Noir Marron foncé
[fig. 4]

Les deux animaux, Lion et Taureau, ont perdu leurs ailes, mais le Taureau s’est doté

d’un nouveau motif décoratif, d’inspiration astrologique: un nceud en forme de cceu

Ce motif symbolise dans de nombreuses représentations
iconographiques le Dragon de I'écliptique (ou des éclipses soli-
lunaires), dont la queue du Sagittaire, signe abritant en
domicile la téte du Dragon. Or, dans les Qazwini en langue
arabe, le zodiaque est représenté en tant que constellation et
non comme signe astrologique & la seule exception du Sagit-
taire qui porte dans sa queue cet étrange nceud en forme de
ceeur, & connotation astrologique et qui semble rappeler la
présence du Dragon des éclipses de lune, la pseudo-planéte
de lastrologie indienne.

Par ailleurs, si 'on peut comprendre que dans les manuscrits
de Qazwini postérieurs au Codex 464, en particulier dans le
Sarre Qazwini et dans le manuscrit de Saint-Pétersbourg, les
constellations du Dragon, de I'Hydre, du Centaure se parent
d’un noeud comme le Sagittaire, la présence de nceud dans

r22,

la queue du Taureau peut sembler a premiere vue étrange.
Or, si I'on considére que le nceud a une connotation astrolo-
gique en faisant référence aux nceuds de l'orbite lunaire d'une
part, et au Dragon des éclipses, planéte fictive, d'autre part,
on peut penser que ce nceud a pour vocation de nous indi-
quer que le Taureau est un signe du zodiaque, tout comme
le Sagittaire dont la queue porte un nceud dans la série des
signes du zodiaque [pl. 107, vol. 5. En effet, le Taureau est
le signe astrologique d'exaltation de la Lune, et la présence
du nceud est peut-étre d'ordre apotropaique afin d'¢loigner les
éclipses de Lune des porteurs du Trone.

W. Hartner, art. «Al-Djawzahr» dans E. I. 4, nouv. éd., p. 514-
516 et W. Hartner, «The Pseudo-planetary Nodes of the Moon's
Orbit in Hindu and Islamic Iconography» dans Ars Islamica V,
1938, p. 121-159.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Les anges zoomorphes des cosmographies en persan

Dans certaines copies de Qazwini et dans quelques cosmographies apparentées en per-
san, les quatre porteurs ne semblent pas toujours représentés. Ainsi, ils manquent dans le
manuscrit de Qazwini de Manchester (ms. Ryl. 37)?3, dans le ms. B.N., Sup. persan 2051,
dans le ms. B.N. Sup. persan 332 et le Tuhfat al-Ghard’ib de Vienne (Codex O.N.B.,
N.F. 155).

Par ailleurs, dans les manuscrits du milieu et de la fin du XVv® siécle d’époque turkmeéne,
les quatre symboles sont devenus des anges zoomorphes, disposés en carré et tenant un
cercle figurant le Trone de Dieu: Istanbul, a la Bibliothéque Siileymaniyye (ms. Fatih 4172,
fol. 44b); le manuscrit de la Bodleian Library a Oxford, (ms. Bod. L. Laud Or. 132, fol.
31b, 2,8 x 2 cm); les manuscrits conservés a Istanbul au Topkapi Sarayi Miizesi (ms. T.S.M.
H. 410 et le ms. Revan 1659) ou le manuscrit viennois (ms. O.N.B. Codex Mixt 324 fol.
33b). Cette conception est alors conforme a la cosmologie islamique ol les quatre person-
nages sont les porteurs et les piliers du siege divin 24,

En revanche, I’ordre d’apparition des porteurs est variable, ainsi que la couleur de leurs

ailes ou de leurs vétements, pour lesquels on n’observe pas de constantes.

Manuscrit / folio

Position

Couleurs

Trone

Istanbul, T.S.M., ms.
Revan 1659, fol. 28r°

[fig. 5]

Quatre anges anthropo-
zoomorphes, & genoux,
dotés de deux ailes
Aigle Homme

Lion Taureau

A : robe vert clair
T: robe rose

L: robe orange

H: robe vert foncé

Un cercle doré bordé par
un liseré doré

Istanbul, T.S.M., ms. H.
410, fol. 52v°
[fig. 6]

Quatre anges zoomorphes
dotés de deux ailes, a
genoux

Taureau Homme

Aigle Lion

A : robe verte : robe bleue
L: robe violette

H: robe bleue a fleurs
dorées

: robe jaune

Un cercle vide (blanc)
bordé par un liseré doré et
cinq points dorés au
centre

Oxford, Bodl. Lib. ms.
Or. 132, fol. 31v°

Quatre anges zoomorphes
dotés de deux ailes

Lion Beeuf

Aigle Homme

T
L: robe violette
B: robe verte
A robe brune
H: robe orange

Trone doré bordé de
rouge

Paris, Sup. pers. 1781,
diam. 5,4 cm, fol. 34v°
[fig. 7]

Quatre anges anthropo-
zoomorphes debout et
alignés

Ange, Taureau, Aigle et
Lion

L: robe vert turquoise,
ailes violettes, téte dorée
A': robe orange, ailes
grises

H: robe violette, ailes
jaunes

T: robe marron, ailes
rouges

Absent

2 Tous les anges ne sont pas représentés dans ce manuscrit,
voir descriptif de B. W Robinson, Persian Paintings, op. cit, p. 35.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo

2 «Et sur ses cotés [se tiendront] les Anges, tandis que huit, ce jour-
la, porteront au-dessus d'eux le Trone de ton Seigneur.» Sourate
al-Haggah (celle qui montre la Vérité). (Coran, 69/17).

Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Tréne divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUATRE SIGNES D’UN ZODIAQUE CACHE

Manuscrit / folio

Position

Couleurs

Trone

Istanbul, Siil., ms. Fatih
4172, 1501, fol. 44v°.

| Aigle / Taureau

| Lion / Ange

| Anthropomorphes ailés
| Tiennent le cercle.

| [fig. 8]

Quatre anges anthropo-
zoomorphes tenant le
cercle ou trone.
Taureau ; Homme
Aigle; Lion

| T: robe jaune, ailes
| rouges.

H: robe verte et ailes
rouges.

A : robe verte et ailes
violettes.

L: tunique verte et ailes
violettes

Cercle de couleur: doré,

rouge, vert pale, violet,
doré, orange

E Vienne, O.N.B., Codex
] Mixt. 324, fol. 33v°

Quatre anges anthropo-
zoomorphes dotés de deux
ailes a pennes vertes, et

| roses ou bleues et jaunes.

A : robe bleue a fleurs
dorées

L: robe verte et rose.
T : robe rose et verte.

Cercle doré bordé d’un
liseré formé d’une
chainette ; au centre, un
soleil a face humaine

[fig. 9] : Aigle Lion

| Taureau Homme

H.: robe bleue a étoiles
dorées et pantalon orange

Les quatre porteurs du Trone dans quelques cosmographies en persan.

La plupart de ces manuscrits datent de la fin du XVv® siecle, alors que les exemplaires
des années 1420-1440 ne représentent pas le théme, sous aucune des deux formes.

On peut observer quelques variations et particularismes difficiles a expliquer, sinon par
choix du peintre ou en fonction des copies qui servirent de modele.

Dans la cosmographie de Qazwini (Paris, B.N., ms. sup. persan 1781, fol. 34v°), les
quatre anges zoomorphes, dotés de deux ailes, sont disposés cote a cote (Homme; Tau-
reau; Aigle; Lion), et ils portent des robes aux couleurs violette, jaune, orange et vert.

En revanche, dans le manuscrit de Qazwini en persan conservé a Londres (B. L., Or.
12220, 1503/4, fol. 37v°), les porteurs du Trone sont présentés superposés, a la fagon des
versions en arabe du Sarre Qazwini ou du manuscrit de Saint-Pétersbourg: un taureau, un

homme assis enturbanné (mais sans ailes), un oiseau a bec crochu et I’avant d’un lion 2.

Dans tous les cas, les quatre porteurs du Trone ne montrent pas d’originalité iconographique
au sein des illustrations des diverses cosmographies. Ils sont présentés, comme nous I’avons
dit, aux cotés des anges, parfois zoomorphes des sept cieux, et de la méme fagon 6. Ces
derniers sont, en effet, représentés comme des animaux dans les cosmographies en arabe,
soit comme des anges anthropo-zoomorphes dans les cosmographies en persan.

daigle (Sha'diyall) ou a téte de cheval (Shalsh&i). T. Fahd,
«Anges, démons et djinns en Islam» dans Sources Orientales,
Paris, 1971, p. 161.

25 publié¢ en annexe dans J. Badiee, An Islamic Cosmography...,
op. cit., pl. 68, p. 432.

2 Ceux du ciel inférieur, & téte de bovin dont le préposé est
Ism&’il, du deuxiéme ciel a téte de vautour (Mikh&il), & téte

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Un particularisme d'un Mirdj Namah
(Paris, B.N., ms. sup. turc 190): I’ange aux quatre visages [fig. 8]

On retrouve les porteurs du Trone dans le texte et les illustrations du ms. B.N., sup.

turc 190, datant de 1436, relatant le voyage nocturne du prophete.
«Prés de lui je vis un ange a quatre té€tes, I'une semblable a un homme, une autre semblable a

celle d’un lion, une semblable a ’oiseau Houmai, une autre semblable a celle d’un beeuf 7. »

Signalons par ailleurs que cet ange possede quatre té€tes, comme chaque ange décrit dans

la vision d’Ezéchiel.

La miniature du Mirdj Namah de Paris (ms. B.N. sup. turc 190)?% montre, en effet, un
ange tétracéphale debout, contrairement a toutes les miniatures des Cosmographies de

Qazwini, arabes ou persanes.

Les quatre qui seront huit ou les quatre signes fixes du zodiaque

Les anges zoomorphes sont des figures connues au Proche-Orient, dont la tradition
iconographique est fort lointaine. Paradoxalement, les porteurs du Tréne des miniatures
persanes sont les seules figures de nature astrologique que 1’on peut rapprocher des décans
égyptiens 2° ou hindous, car ils présentent un corps humain a téte animale (contrairement
aux gémeaux et au sagittaire, a corps animal et téte humaine)°. Les quatre animaux ne
sont pas sans rappeler les quatre chérubins ou génies ailés babyloniens a téte animale et
corps humain, divinités protectrices mais mineures 3. Ils présentent certaines analogies avec

7 A. Pavet de Courteille, Mirdgj Namah, Paris, 1882, p. 11.
Version du Mirdj Namah d'aprés le ms. Paris, B.N. sup turc 190
traduit par Pavet de Courteille.

Dans la version latine du Livre de L'Echelle de Mahomet, il s'agit
véritablement de quatre anges zoomorphes distincts.

Il s'agit d'une autre version connue traduite de l'arabe dans
IEspagne du 1x¢ ou x¢ siécle. Livre de ['Echelle de Mahomet, Li-
ber Scale Machometi, trad. G. Besson, Paris, 1991, p. 159.
«Moi, Mahommet, je vous ai déja parlé du Trone, de la plume
et de la table. Maintenant je vais vous parler des anges qui
portent le trone, comment ils sont faits et comment ils sont.
Sache que ces anges qui portent le trone sur leurs épaules
sont nés en méme temps que ce trone et ont entre les épau-
les et la téte un espace aussi grand que le trone lui méme
dont la taille est si grande que personne ne pourrait le dire,
sauf Dieu qui le fit. Chacun des anges avait quatre faces, une
tournée vers l'avant, une vers larriére, une vers la droite et
une autre vers la gauche: une d’homme, une daigle, une de
Lion et une de Taureau. Le corps de ces anges était plein
d'yeux et chacun avait six ailes...» Livre de L'Echelle de Maho-
met, chap. 26.

~
®

Voir B. W. Robinson, article «Mi'r4j» dans E.L7, nouv. éd.,
1990, p. 99-104.

¥F. Boll, Sphaera, Neue griechische Texte und Untersuchungen zur

Geschichte der Sternbilder, Leipzig, 1903, p. 237-38.
Les décans égyptiens présentent des dieux a téte animale, et
dans le zodiaque de Denderah, F. Boll a vu Jupiter et Mars a
téte de faucon, Saturne a téte de beeuf, un autre dieu a téte
de Lion.

30 Un article de Z. Ameisenowa a fait le point sur les origines
des formes zoomorphes qui inspirérent sans nul doute la vi-
sion d’Ezéchiel, Z. Ameisenowa, «Animal Headed Gods
Evangelists, Saints, Righteous men» dans Journal of Warburg
and Courtauld Institutes 12, 1949, p. 21-45.

R. Crozet s'est penché sur l'origine de I'iconographie zoomor-
phe des symboles des Evangélistes: R. Crozet, «Les quatre
Evangélistes et leurs symboles, assimilations et adaptations»
dans Cahiers techniques de l'art, fasc. 3, vol. IV, 1962, p. 5-21.

3U]. Marqués Riviére, Amulettes, talismans et pantacles, Paris, 1972,
p. 85; R. Crozet, Les quatre Evangélistes, op. cit., p. 5.

Voir lillustration n° 78 dans A. Parrot, Sumer /Assur, 1981,
p.70: Paris, Musée du Louvre, génie ailé; Kalakh (Nimrud),

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUATRE SIGNES D’UN ZODIAQUE CACHE

Zurvan tétramorphe ou le Baal tétramorphe d’origine phénicienne, dont la statue ornait le
temple de Jérusalem au IX® siecle av. J.-C. selon I’apologiste chrétien Athénagoras, et qu'Ezé-
chiel aurait pu voir vers 590-570 av. J.-C.*2. Les anges 2 téte animale sont, par ailleurs,
nombreux dans les hiérarchies angéliques du judaisme ** qui les transmirent vraisemblablement

aux gnostiques égyptiens 34,

Les décans de la Ghdyat-al-Héakim (Picatrix), regroupement de textes magiques Harraniens
selon toute vraisemblance, conservent par ailleurs dans certains cas des tétes d’animaux .
Dans la cosmologie des gnostiques égyptiens expliquée par Clément d’Alexandrie dans
les Stromates, il est clairement établi un lien direct entre les anges, et plus particulicrement

N

les deux chérubins a six ailes, présents dans I’iconographie chrétienne autour du Christ, et
les signes du zodiaque 3¢. Pour les gnostiques, la représentation du Christ est la visualisa-
tion de la cosmologie menant & la connaissance de Dieu 7.

Dans la cosmologie islamique 3%, des Ikhwan al-Safa’ & Al-Ghazili en passant par Ibn
‘Arabi, il est dit explicitement que la huitiéeme sphere, celle des étoiles fixes qui comprend

IX¢ siécle av. J.-C et fig. dans P. Amiet, L'art antique du Moyen-
Orient, 1977, fig. 595, p. 403, Ix° siécle av. J.-C., fig. 606 et
607, p. 406, Khorsabad, palais de Sargon Il (721-705), Alap
ou Kirub: & téte de taureau, Lamas ou Nirgal: a téte de Lion,
Ustur: humain, Nallig: a téte d'aigle. ]. Marqués-Riviére, Amu-
lettes..., op. cit, p. 96: «Ces quatre génies protecteurs que nous
retrouvons jusqu'a nos jours dans nos églises chrétiennes, véhiculés
par la tradition hébraique puis catholique.»

En effet, d'autres génies protecteurs les éclipsent par leur taille
souvent imposante, ce sont les gigantesques «chérubs» gar-
diens des temples, & téte humaine, corps de taureau, aux ailes
de laigle et pattes de Lion, Ibid., p. 96, (Alap ou Chirub, Tau-
reau a face humaine, Lamas ou Nirgal Lion & téte d’homme,
Ustur a forme humaine, Nattig a face d'aigle).

R. Dussaud, «Les visions d’Ezéchiel», dans Revue de I'Histoire
des religions, Paris, 1898, p. 1-13. R. Dussaud pense quant a
lui quEzéchiel en exil en Mésopotamie vers 596 av. J.-C. vit
des chérubs babyloniens et sa vision serait une image mon-
trant comment la population de Jérusalem se vautre dans les
cultes paiens.

S. Ameisenowa, Animal Headed Gods..., op. cit., pp. 17-18. Cer-
tains manuscrits religieux en hébreu, bibles ou livres de prieres
offrent de multiples exemples d'anges zoomorphes, ainsi Ga-
briel et Michaél dans un manuscrit du xiv¢ siécle (Oxford,
Bodleian Library, ms. Laud. Or. 321, fol. 166) ou Booz, Ruth et
Naomi dans une bible du xiv¢ siécle (Londres, B. M., ms. Or.
22.413, fol. 71)

Ibid., p. 23 et Origéne, Contre Celse, trad. M. Borret, Paris, 1967,
p. 231. Selon Origéne, les anges des gnostiques égyptiens et
ceux des Ophites en particulier (Contra Celsum, VI, 30) ont un
corps d’homme et une téte d’animal: Michaél en lion, Suriel
en taureau, Raphaél en reptile, Gabriel en aigle etc... Chacun
des sept anges ou archontes serait I'esprit des spheres au tra-
vers desquelles I'esprit migrerait, comme dans les sept degrés
des rites initiatiques du mithriacisme.

3 Les décans de la Ghayat-al-Hakim (Picatrix) ne sont pas sans
rappeler les dieux des Sipasiens décrits par Mohsan Fani dans
le Dabistan. Ces derniers, que I'on traitait de Sabéens de I'nde,
étaient une secte d'lraniens sur laquelle peu de choses sont
connues, mais qui pratiquaient I'astrolatrie, comme les
Harréniens.

Hormuzd-Bhrihaspati-Jupiter avait une téte de vautour, le So-
leil avait une téte d’homme et une queue de dragon,
Tir-Budha-Mercure avait un corps de poisson et une face de
sanglier, voir J. Burgess, «The Planetary Iconography of the
Sipasians according to the Dabistan», dans Indian Antiquary,
1912, vol. 41, p. 99-100.

En conclusion, la filiation iconographique possible s'établit
comme suit:

. Anges zoomorphes:

Babylone (selon Boll): cherubs;
Egypte (selon Gundel): décans;
2. Hébreux (anges du judaisme, vision d’Ezéchiel);
3. Gnostiques-Hermétiques (Picatrix) ;
Christianisme (Apocalypse selon St-Jean);
4. Islam.

36 Clément d’Alexandrie, Les Stromates, Stromates V, trad. P. Voulet,
vol. 1, Paris, 1981, p. 36.

37 Ibid,, p. 87.

3. R. Netton, Allah Transcendant, Studies in the Structure and
Semiotics of Islamic Philosophy, Theology and Cosmology, Londres,
New York, 1964, reprint 1981, op. cit, p. 13. L'auteur analyse
les doctrines néoplatoniciennes dont celles des Ikhwan al-Safd’,
ou d’Al-Kindi et il démontre que les doctrines gnostiques mais
aussi néoplatoniceinnes de I'école d’Alexandrie furent transmises
aux penseurs et théologiens d’'Harran dés le x® siécle, et dont
Mas‘0di avait évoqué l'existence. Voir aussi le schéma
cosmologique p. 206.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAICZZO

donc le zodiaque, est celle également des porteurs du Trone *. Dans la cosmologie
néoplatonicienne, celle des Ikhwén al-Safd’ ou d’Ibn Arabi, I'univers est composé de onze
spheres et du Trone: au centre la Terre, sphére immobile, puis les sept spheres planétaires,
puis la spheére des fixes ou du zodiaque ou Falak al-Kawdkib, puis la sphére sans étoiles
ou Falak al-Atlas, puis le piédestal divin ou « Al-Kursi», et enfin le Trone divin: Al-‘Arsh 0.
La sphére du zodiaque, bien antécédente au Trone de Dieu, est mue par I’dme et définie
de la facon suivante par les Ikhwan al-Safa’:
«Ce sont douze parties imaginaires a la surface de la sphére extérieure séparées par douze lignes
imaginaires allant d’un p6le 4 I'autre et partageant la sphére comme douze tranches de melon *. »
L IT 30 et 1115-6.
et
«L’essentiel c’est de connaitre la sphére immobile qu’on appelie le trone Al-Arsh ainsi que les
spheres qu’elle comprend, les divisions de la spheére zodiacale Falak al-Buriyj, ainsi que ses aspects
et tous ses états, les caractéristiques des douze signes du zodiaque et leurs significations

propres 42... »

Ces espaces ont pour fonction de transmettre des messages ou influx aux sphéres infé-
rieures. La huitiéme sphére a pour dme les anges porteurs du Trone extérieur.

Au x1m° siécle, le penseur ismaélien yéménite Mohammad Ibn al-Walid définit les cieux
de la fagon suivante:

«Les sept sphéres planétaires s’échelonnent dans leur ordre, chaque planéte étant enchéssée dans

son ciel. L’ensemble des étoiles est disposé dans le huitieme ciel qui est appelé le ciel des

chéteaux forts, Falak al-Buriij, ciel des constellations du zodiaque, ciel des fixes réparti en douze

régions, chaque région étant définie par une constellation burj». «Risilat al-Mabda’ wa-al-Ma‘ad »,

Traité de 'origine et du retour, cité par H. Corbin, Trilogie ismaélienne, Lagrasse, Verdier, 1994,

p- 197.

Aussi, les quatre porteurs présentent-ils de fortes analogies avec leurs homonymes du
zodiaque.

Le Taureau, le Lion, le Scorpion et le Verseau sont les quatre signes fixes, représentant
les quatre saisons et les quatre éléments; comme le symbolisent par ailleurs les quatre anges
des horoscopes qui sont également, dans la structure symbolique des zodiaques, les porteurs

du Troéne divin %3.

¥ E. Jachimowicz, «Islamic Cosmology» dans C. Blacker;  *' Y. Marquet, La philosophie des ikhwian ol-Saf#, Etudes et docu-

M. Loewe (s/d), Ancient Cosmologies, Londres, 1975, p. 154. la ments, thése, Alger, 1973, p. 110,

cosmologie de Mas‘idi est moins précise mais il donne dans % Dans T. Fahd, «Le monde du sorcier en Islam», dans Sources

Pordre, «La sphére supérieure a [Equateur, fa Terre, la Lune, Orientales, Paris, 1966, p. 162. T. Fahd souligne par ailleurs

Mercure, Vénus, Soleil, Mars, jupiter, Saturne, la sphére des que la distinction n'est pas claire entre Al-Kursi et Al-Arsh,

fixes, la sphére du zodiaque», dans Le Livre de lavertissement, mots qui signifient Je siége ou le trdne.

trad. B. Carra de Vaux, Paris, Londres, 1896, p. 14. “ Voir en effet I'horoscope d'iskandar Sultdn, par exemple,
*T. Burckhardt, Clé spirituelle de lastrologie musulmane daprés conservé & Londres, au Welcome Institut for the History of

Mohyiddin 1bn Arabf, Paris, 1950, p. 8. Medecine, ms. Persan 474, Shirdz, 22 dhi'-I-hijja 813 H. /

12 18avril 1411,

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUATRE SIGNES D'UN ZODIAQUE CACHE

W. Hartner a fait une étude particulierement explicite sur la symbolique du Lion dévorant
le Taureau dans 1’art islamique et démontré le lien entre la symbolique saisonniere et les
signes du zodiaque correspondants il y a 4000 ans. Dans la tablette mul APIN, les levers
héliacaux des Pléiades (Tauri) et de Regulus (Lion) indiquent respectivement 1’équinoxe de
printemps puis le solstice d’été, alors que celui de Scorpius (ou Antares) annonce I’équinoxe
d’automne, et que celui de Pegasus, le solstice d’hiver 4 Ainsi, le Taureau représente 1’ancien
équinoxe de printemps, 2000 ans avant notre ére; le Lion, immortalisé par le lever héliaque
de (Sothis) Sirius et la crue du Nil, marque le solstice d’été; le Scorpion, 1’équinoxe
d’automne et le Verseau, le solstice d’hiver.

Le seul probléme que pose ce quatuor tient a 1'association entre le symbole de I’Aigle
et le signe du Scorpion, ou éventuellement entre celui de 1’Aigle et le signe du Verseau
qui est une constellation du zodiaque peu visible, d’oti le choix de Pégase par les astronomes
pour repérer le solstice d’hiver.

Deux hypotheses sont envisageables afin d’établir des correspondances entre 1’iconographie
des porteurs du Trone et celle des quatre signes fixes.

F. Kesharvarz, «The Horoscope of Iskandar Sultan» dans Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland 1, 1984,
p. 197-208 et notice dans F. Kesharvarz, A Descriptive and Analytical Catalogue of Persian Manuscripts in the Library of the Wellcome
Institute for the History of Medecine, Londres, 1986.
Photographie publiée dans Th. W. Lentz, G. D. Lowry, Timér and The Princely Vision, Persian Art and Culture in the Fifteenth Century,
Los Angeles County Museum of Art, Washington, 1989, p. 146-147.
Lhoroscope a été étudié d'un point de vue astrologique par L. Elwell-Sutton, «A Royal Timurid Nativity Book» dans Logos Islamikos,
In Honorem Georgii Michaelis Wickens, Toronto, 1984, p. 119-136.
Par ailleurs, dans les horoscopes, le nombre quatre renvoie certes aux quatre points cardinaux, aux quatre éléments qui sont la
manifestation des quatre puissances archangéliques, mais correspond aussi aux quatre stations muhammadiennes («La station ici
bas», «La station louangée au jour de la résurrection», «La station de la présence contemplative», «La station de la vision de
I'Adoré»), voir Ibn Arabi, L'Arbre du Monde, trad. M. Gloton, Paris, 1982, p. 91-92.
Le quatre renvoie également aux quatre piliers de la Ka'ba, qui sont les théophanies des piliers du trone dont chacun incarne une
couleur, un archange, une ou deux planétes particuliéres:

Séraphiel

Blanc, monde de I'Intelligence

Lune / Vénus

Azraé| Michaél
Monde de 'Ame Monde de I'Esprit: Roh
Vert Jaune
Jupiter / Mercure Soleil
Gabriel
Monde de la Nature
Rouge

Mars / Saturne
Voir H. Corbin, Temple et contemplation, Essais sur Ilslam iranien, Paris, 1980, p. 10-22 et p. 34.
4 W. Hartner, «The Conquering Lion, The Life Cycle of a Symbol», dans Oriens, 1964, p. 161-171 et W. Hartner, «The Earliest
History of the Constellations in the Near East and the Motif of the Lion-Bull Combat» dans Journal of School of Oriental and African
Studies 24, n°s 1 et 2, p. 1-3.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

N

Ainsi, les éléments issus de la cosmologie islamique joints a ceux relevant de
I’identification et a la dénomination des constellations au cours des siecles tendent a montrer
I’identification des quatre sujets avec les quatre signes fixes du zodiaque.

AUX ORIGINES DU THEME,
LES QUATRE EVANGELISTES DANS L'ART CHRETIEN ORIENTAL

Les porteurs du Trone trouvent vraisemblablement leur origine iconographique dans 1’art
des chrétiens d’Orient et, en particulier, dans les symboles des quatre évangélistes, méme si
leur représentation reste tres différente de celle que 1’on observe a la méme époque, d’une
part dans les tétraévangiles byzantins, aux cotés des évangélistes>”; d’autre part dans les
évangéliaires en arabe des Chrétiens d’Orient . En effet, dans toutes les miniatures évo-
quées, ce sont les symboles des évangélistes, sous 1’aspect des porteurs du Trone, qui sont
représentés, et non les évangélistes eux-mémes, dont la présence n’aurait en soi que peu
d’intérét dans des cosmographies profanes en arabe ou persan>’.

Les symboles des quatre vivants ont été reproduits dans les manuscrits islamiques sans
les problemes de controverse relatifs a 1’attribution des symboles a chacun des évangélistes
puisqu’ils ne leur sont pas directement associés.

De méme, le probléme de la symbolique artistique, vision d’Ezéchiel ou théophanie apocalyptique,
n’est pas posé, méme si les porteurs font référence de facon implicite a 1’eschatologie musulmane.

En effet, les quatre symboles adoptés, comme ceux des apdtres, apparaissent une premiere
fois dans Le Livre d’Isaie (VI, 2), en la personne de quatre séraphins pourvus de six ailes,
puis dans le Livre d’Ezéchiel (I, 1-28), puis dans I’Apocalypse de Jean (IV, 6-9).

La vision d’Ezéchiel montre la scéne suivante :

4 «Voici la vision qui me fut représentée. Un tourbillon de vent venait du c6té de 1’aquilon et
une grosse nuée et un feu qui I’environnait, et une lumiere qui éclatait tout autour; et au milieu,
c’est-a-dire au milieu du feu, il y avait une espéce de métal tres brillant.

5 Et, au milieu de ce méme feu, on voyait la ressemblance de quatre animaux qui étaient de cette
sorte: on y voyait la ressemblance d’un homme.

6 Chacun d’eux avait quatre faces et quatre ailes.

7 Leurs pieds étaient droits, la plante de leur pied était comme la plante du pied d’un veau, et il
sortait d’eux des étincelles comme il en sort de 'airain le plus luisant.

8 Il y avait des mains d’homme sous leurs ailes de chaque coté, et ils avaient chacun quatre faces

et quatre ailes.

55 A. M. Friend, «The Portraits of the Evangelists in Greek and de celle des manuscrits grecs byzantins avec une évolution: la
Latin Manuscripts» dans Art Studies, 1927, p. 115-147. position debout est abandonnée au xi® siécle pour celle assise.

56 J. Leroy, «Un évangéliaire arabe de la Bibliotheque du T.S.M. % On peut certes trouver des illustrations de sujets religieux
a décor byzantin et islamique» dans Syria 44, 1967, p. 119- chrétiens dans des manuscrits arabes ou persans comme dans
130: ms. Ahmet Il 3519, xv¢ siécle environ. J. Leroy signale p. ['Histoire des peuples anciens ou Al-Athar al-Bagiyah d'Al-Birani
125 que les évangélistes sont représentés de fagon tout a fait (Edimbourgh, Bibliothéque de I'Université, ms. Arab 161, Tabriz,
classique dans les manuscrits des chrétiens d'Orient & I'image 1307-1308).

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUATRE SIGNES D'UN ZODIAQUE CACHE

10 Pour ce qui est de la forme qui y paraissait, ils avaient tous quatre une face d’homme, tous
quatre a droite une face de lion, tous quatre a gauche une face de beeuf, et tous quatre au-dessus
une face d’aigle.

(...)

26 Et dans ce firmament qui était au-dessus de leurs tétes, on voyait comme un tréne qui ressemblait
au saphir, et il paraissait comme un homme assis sur ce trone.

27 Et je vis comme un métal tres brillant et semblable au feu, tant au-dedans qu’autour de lui.
Depuis ses reins jusqu’en haut, et depuis ses reins jusqu’en bas, je vis comme un feu qui jetait
sa lumiere tout autour.

28 Et comme ’arc qui parait au ciel dans une nuée un jour de pluie: c’est & quoi ressemblait la

lumiére qui brillait tout autour 3. »
Ezéchiel, IV (1-10, 26-28).

Il s’agit d’un tétramorphe, sorte d’ange a quatre faces, quatre ailes, avec des mains et
des pieds humains comme le temps personnifié, et les yeux apercus par Ezéchiel rappellent
les étoiles et les cercles ou roues de flammes (I, 15-19), les planétes, vision cosmique chris-
tianisée par la suite et révélant les vertus du Christ, homme (I’Homme), victime (le Beeuf),
roi (le Lion) et esprit (I’Aigle) .

Selon Jean,
2 «Et ayant été soudain ravi en esprit, je vis au méme instant un tréne dressé dans le ciel, et
quelqu’un assis sur ce trone.
Celui qui était assis paraissait semblable a une pierre de jaspe et de sardoine; et il y avait autour
de ce trdne un arc-en-ciel, qui paraissait semblable a une émeraude.
C...)
Vis-a-vis du trone, il y avait une mer transparente comme le verre, et semblable a du cristal; et
au bas du trone et alentour, il y avait quatre animaux pleins d’yeux devant et derricre.
7 Le premier animal était semblable & un lion, le second était semblable a un veau, le troisicme
avait le visage comme celui d’'un homme, et le quatrieme était semblable a un aigle qui vole.
8 Ces quatre animaux avaient chacun six ailes: ils étaient plein d’yeux alentour et au-dedans...»
Apocalypse de Saint-Jean, TV .

L’Apocalypse de Jean simplifie la vision, et c’est cette derniere a laquelle est adjoint le

clipeus, les roues ocellées de flammes et pleines d’yeux, que les artistes conserveront pour

les représentations de «Maiesta Domini®' ».

8 La Bible, trad. Lemaitre de Sacy, Paris, 1990, p. 1044. Bestiaire chrétien, l'imagerie animale des auteurs du Haut Moyen-
%9 Voir L. Charbonneau-Lassay, Le bestiaire du Christ, Milan, 1974, Age (ve-xi¢ siécles), Toulouse-Le Mirail, 1994, a complétement
p. 33; ). Duchaussoy, Le bestigire divin ou la symbolique des occulté les symboles des quatre évangélistes.
animaux, Paris, 1972, p. 56, 131, 167; Dom P. Miquel, Dic- La Bible, op. cit., Apocalypse de Saint-Jean-Apotre, IV, p. 1604.
tionnaire symbolique des animaux, zoologie mystique, Paris, 1991, ' F. Van der Meer, Maiestas Domini: Théophanies de ['Apocalypse
p. 35, 183, 275. Malheureusement la theése de Jean Voisenet, dans l'art chrétien, Paris-Rome, 1938, p. 223.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Vision d’Ezéchiel | Apocalypse de Jean Mirij Ndmah

' Autour du tréne | Au pied du tréne Anges portant le tréne sur leurs :
; . épaules. i
H : f
, Tétramorphe Quatre animaux remplis d’yeux Corps plein d'yeux. !
! Homme de face / Lion & droite Tétramorphe l
. Beeuf & gauche / Aigle au dessus | ; Homme-Aigle i
| Lion-Taureau i

..................................................................................................................... Umayya Ibn Abi Thalt |
Lion-Taureau, Homme-Taureau :

'[ Homme-Aigle | Aigle-Lion }

........................................................... Lttt s e e |

! |

Quatre ailes emplies d’yeux. Six ailes Six ailes ‘,
clipeus: arc-en-ciel et feu. Arc-en-ciel autour du tréne | !
Corps humain (pieds, mains). (émeraude). ' 1

|

|

De toute évidence, la vision de saint Jean inspire les versions épurées des manuscrits de
Qazwini en arabe, dont les miniatures conservent le corps d’animal (et les ailes pour le
Codex 464).

En revanche, les cosmographies en persan utilisent la vision d’Ezéchiel ou celle de Mirdj
Némah, qui attribuent clairement un corps humain aux anges, mais sans tenir compte, dans
les deux cas, du tétramorphe et des yeux constellant leur corps. De la vision d’Ezéchiel
émane également 1’arc-en-ciel (qui n’est pas exclusivement bleu ou vert comme dans saint
Jean) ou le cercle doré. Les anges portent le Trone, spécificité de la cosmologie islamique
et ne possedent que deux ailes.

Ainsi, les miniatures islamiques consacrant les porteurs sont trés novatrices, en regard
des conceptions chrétiennes orientales qui se limitent & des protomés (ailés portant 1’évangile),
mais jamais & de véritables anges zoomorphes.

Ces miniatures évitent également la grande controverse chrétienne relative a I’attribution
respective des symboles aux quatre évangélistes, controverse opposant, entre autres, trois
peres de I’Eglise, et que nous signalons pour mémoire.

Ce fut, au second siécle, saint Irénée, évéque des Gaules qui, le premier, proposa I’identification
des quatre vivants portant le Trone avec les quatre évangiles et 1’ordre « Lion ~ Beeuf — Homme
— Aigle ». Ce fut la proposition de saint Jérdme qui I’emporta et passa a la postérité 2.

8 Quant & lattribution des symboles & chaque apbtre, les avis saint Augustin  Lion: Matthieu Homme: Marc
furent trés partagés: Aigle: Jean Beeuf: Luc
saint Irénée Lion: Jean Beeuf: Luc saint Jéréme Homme: Matthieu Lion: Marc

Homme: Matthieu Aigle: Marc Aigle: Jean Beeuf: Luc
saint Athanase Lion: Luc Beeuf: Marc
Homme: Matthieu Aigle: Jean F. van der Meer, Maiestas Domini..., op. cit, p. 224-229.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUATRE SIGNES D’UN ZODIAQUE CACHE

Chez les chrétiens d’Orient, I’Apocalypse de Jean n’est pas canonique avant le XII® siécle,
et chez les Byzantins, avant le XIV® siecle. En réalité, certaines églises de I’arriere-pays
grec, telle I’église copte (avec le canon d’Alexandrie institué par Athanase et Cyrille) et les
églises de Cappadoce, (avec André de Césarée au VI® siécle), se démarquent, des le VI® siecle,
de Byzance et de la Syrie, en consacrant le theme et en I’incluant dans la liturgie. En Egypte,
une féte et certaines églises leur sont consacrées et les quatre vivants sont nommeés au cours
de la liturgie eucharistique dans I’introduction du Trisagion®. La théophanie du Trisagion
serait donc d’origine égyptienne et absidiale.

En Occident, et plus précisément en Espagne mozarabe, les quatre vivants sont nommés
des le VIF siecle durant la lectio continua du temps pascal, mais les peres de I'Eglise s’y
intéressent des le I° siecle, avec Irénée et Jérdme, sans toutefois inclure les quatre symboles
dans la liturgie lors de la priere eucharistique %*.

Le theéme, trés fréquent dans 1’art chrétien oriental, apparait en diverses occasions: dans
les évocations de la vision d’Ezéchiel; dans les scénes de 1’ Apocalypse de Jean (comprenant
les quatre vivants, I’agneau, les vingt-quatre vieillards, les cavaliers), dans la théophanie du
Trisagion et dans les sceénes d’Ascension ou la Vierge parait. En réalité, ce sont des
compromis entre la vision de Jean et celle d’Ezéchiel que nous allons observer.

Le théme fut probablement observé par les artistes musulmans dans des manuscrits ou
sur des fresques, comme il I’avait été autrefois par le poete Ibn Abi al-Thalt.

Plusieurs monuments portent encore la trace des symboles.

Chez les Coptes

Dans I’art copte, la vision d’Ezéchiel est tres répandue, mais elle se confond souvent
avec les scénes d’Ascension .

Plusieurs monasteres, dont Baouit ou Saqqara, autrefois fouillés par Clédat % et Quibell ¢/,
montrent des absides décorées des le VI° siecle de scenes de théophanies.

La chapelle de Baouit présente le Christ assis au centre d’une mandorle ronde bordée d’un
clipeus éthérique. Aux écoingons apparaissent les bustes de I’Homme, de 1’Aigle, du Lion et
du Beeuf, dans 1’ordre voulu par Ezéchiel %8. (Le premier clipeus connu ou sorte d’arc-en-ciel
blanc, vert, bleu clair, bleu foncé, fut exécuté en 430 a Sainte-Marie-Majeure a Rome).

63 Ibid., p. 21-23 et F. Van der Meer, L'Apocalypse dans l'art, An- % ]. Clédat, Le monastére de Baouft, MIFAO XII et XXXIX, le Caire,

65

vers, 1978, p. 31.

L. Bréhier, «Les visions apocalyptiques dans l'art byzantin», dans
Arta si Archeologia Revista, Bucarest, 1930, p. 1-10. Selon L.
Bréhier, la typologie des visions apocalyptiques est la suivante:
A Byzance, théme négligé plus quignoré jusquau xive siécle
ol elles deviennent courantes dans les Balkans.

En Italie, aux V¢ et vi° siécles, un sens dogmatique et triomphant.
Orient: Cappadoce, Egypte, Syrie, vision de IEucharistie avant
la consécration.

Occident: consécration du théme dés le x®siécle.

W. de Griineisen, Les caractéristiques de ['art copte, Florence,
1922, p. 65.

1904-1906, chapelles 17, 42, 46, pl. 40-41-42. ]. Clédat,
Nouvelles recherches a Bawit, Paris, 1904, chapelle 45 et voir
pl. 198 et 199, vol. 6.

7 E. J. Quibell, Excavations at Sagqara, Le Caire, 1908, vol. 3,

pl. VI et X.

6 Le Christ en majesté entouré par les symboles des quatre évan-

gélistes, Egypte, Baouit, lllustration fig. 32, p. 67, dans W. De
Griinesen, Les caractéristiques de [lart copte, Florence, 1922.

La théophanie du trisagion, fresque absidiale de Baouit, vi® sie-
cle apr. J.-C., Le Caire, Musée copte. Illustration p. 63 dans
Van der Meer, Maiestas Domini, Théophanies de 'Apocalypse dans
l'art chrétien, Paris, 1938.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIQZZO

A Saggara, dans ’abside du couvent de Saint-Jérémie (Ve-VIE siécle), on observe la vision

d’Ezéchiel jointe a celle de I’Apocalypse (les vingt-quatre vieillards), et les symboles
émergeants de la mandorle ovale.

A Esna, on a également retrouvé un certain nombre de chapelles dont les absides sont

décorées du Christ en majesté entouré des vivants: Dayr al-Chohada’, (entre le X° et le X11I°
siecle), Dayr al-Fakhoury (1148/1149), Dayr al-Abiad prés de Sohag (1124) 9

En Orient, les protomes ailés tenant le livre apparaissent ainsi:

Saqqara; Baouit; Esna; Cappadoce, Latome: Occident :
Homme-Aigle Homme-Lion
Lion-Beeuf Beeut-Aigie

des séraphins a six ailes pourvus d’une téte d’animal et dans I’ordre suivan

A Saint-Antoine (Egypte), les zodia (créatures anthropo-zoomorphes) se présentent comme
t70:

8

Homme-Lion
Beeuf-Aigle

Dans son ouvrage consacré a la description des églises coptes, «Eglises et monastéres

d’Egypte et des pays voisins», I’ Arménien Abi Salih décrit au début du xImi® siécle 1’église
des Quatre Créatures Vivantes:

«C’est 1’église des Quatre Anges, qui sont les Créatures Vivantes qui supportent le plus grand
trone. Elle a été restaurée par le Shaykh Ibn Amin al-Mulk Ibn al-Muhaddith Abd Sa‘id Ibn
Yihannd, Palexandrin, le scribe qui construisit pour elle un toit de bois réalisé d’un travail tres
habile dans I’année 893 H. / 1176 des Justes Martyrs et elle fut ouverte un mercredi, le 8 de Hatfir
[4 novembre] qui est le jour de la féte des quatre créatures. L’église contient leur autel particulier ’... »

De tels ouvrages, méme non illustrés, purent influencer les peintres et enlumineurs arabes,

mais les évangéliaires coptes enluminés furent également d’autres sources possibles et vrai-
semblables’. Les évangéliaires, eux-mémes fortement teintés d’influences orientales par leur
style et leur facture, furent des sources de choix permettant la retransmission du théme,
comme le montre un évangéliaire du Topkapi Sarayi Museum 7>,

% 1. Leroy, Les peintures des couvents du désert d'Esna, Le Caire, pl. X. Dans les manuscrits coptes, les évangélistes sont trés
1975, p. 31-49. peu représentés par leurs symboles mais par chacun d'entre
70 Les créatures apocalyptiques portent six ailes couverte d'yeux. eux occupé & écrire ou en compagnie du Christ, voir p. 81-
Les quatre animaux apocalyptiques du couvent Saint-Antoine, 82. En revanche, ils encadrent le tréne de Dieu et sont
Egypte, xi¢ siécle, illustrations pl. X dans ]. Leroy, Les peintures, accompagnés de leur animal symbole, & image de la minia-
op. cit. ture du manuscrit copte 94 du Musée copte du Caire (1249/
71 Abti Salih, The Churches and Monasteries of Egypt and Some 1250, fol. i56ve.) dans j. Leroy, Les manuscrifs coptes et coptes
Neighbouring Countries, Attributed to Aba Salih, the Armenian, éd. arabes illustrés, Paris, 1974, p. 176.
et trad. B. T. A. Evetts, Oxford, 1895, p. 125, fol. 38re. 3}, Leroy, «Un évangélaire arabe de la Bibliothéque du T.S.M.
72 M. Cramer, Koptische Buchemalerei Hluminationen in Manuskripten & décor byzantin et islamique (ms Ahmet Il 3519, xv¢ siécle?)»
des christlish Koptischen Agypten vom 4 bis 19 Jahrhundert, Rec- dans Syria 44, 1967, p. 119-130 et p. 125: les évangélistes
klinghausen, 1964, Verlag Aurel Bongers, Les symboles des sont représentés assis depuis le xi¢ siécle dans les évangéliaires
20 évangélistes entourant la croix, Bible, Vatican, Codex n° 9, 1205, en arabe.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUATRE SIGNES D’UN ZODIAQUE CACHE

Chez les Syriaques

En dehors des scénes classiques d’ascension, dans lesquelles le Christ apparait entouré de
quatre anges 74, un manuscrit bien connu nous montre une scéne d’ascension au folio 13v°,, le
Codex Rabbula conservé a Florence et exécuté en Mésopotamie du Nord, a Zabga, en 586
(Florence, Bibl. Laurentienne, ms. Plut. I - 56, VI si¢cle) 75, La miniature se compose de deux
registres superposés : dans la partie inférieure, comme a Baouit, la Vierge, et dans la partie
supérieure, une scéne d’ascension ou le Christ apparait debout sur un clipeus a fond bleu, cerné
d’un filet blanc et vert tenu par deux anges. A ses pieds, comme dans la description rapportée
par Qazwini, émerge, au milieu d’ailes rouges parsemées d’yeux, la téte des quatre symboles.

La tradition perdure avec le folio 8r° (23 x 13 cm) d’un autre manuscrit syriaque, une
bible qarqafienne de I’église syro-catholique de Mar-Tlima, a Mossil, datant de 1013, et
exécutée dans la région de Mélitene 7. Le Christ y est encadré de six séraphins et, a ses
pieds, apparaissent les protomés d’un lion et d’un taureau 7.

Les monastéres syriaques, a I’image du grand monastere du Tir ‘Abdin a Qartamin,
étaient-ils décorés de Maiesta domini? Un texte nous a laissé une description de 1’autel
décoré avec 1’aide de I’empereur Anastase I en 516: «Il a quatre cotés sur lesquels sont
représentées des images: les faces d’un lion, d’un taureau, d’un aigle et d’un homme.» Cet
autel serait en fait, selon J. Leroy, un trone 78 Selon A. Grabar, les autels n’étaient pas
décorés en Orient, mais il s’agirait d’une sorte de transposition du si¢ge divin sous la forme
de I’autel, comme sur le siege d’albatre gris dit la sedia de Saint-Marc ou les vivants figurent
sur les bras et sur le dossier sur un fond de trois paires d’ailes 7°. Un folio d’évangéliaire
arménien du XIV® siecle, qui aurait appartenu a 1’église de la Theotokos de Tabriz ¥, montre
les quatre symboles comme les aurait vus le poete *Umayya Ibn Abi al-Thalt. Ils ne sont
pas sans rappeler la miniature du Codex 464 (Pl. 1).

D’autres miniatures arméniennes, comme dans la bible de Bologne (Erevan, Maténadaran,
ms. mat. 2705, X1e siecle, fol. 476v°, 477r°%) ou une bible de 1338, exécutée en Cilicie

par Sarkis Pitzak, offrent une vision similaire 82,

74 Quatre anges portent le Christ, scéne d'ascension, Evangéliaire de
['Office, Londres, B. M., Add. 7170, région de Mossal, xiie siécle,
1220 env., écrit en estranghelo pour le monastére de Mar Mattai
ou de Mar Hanania de Mardin, fol. 188r° illustration p. 302 et
p. 95, fig. 1 et p. 302-310 dans Leroy, bibliographie n° 303.

75 C. Cecchelli, «The Iconography of the Laurentiana Syria
Gospels» dans C. Cechelli, G. Furlani, M. Salmi, s/d, The
Rabbula Gospels, fac simile Edition of the Miniatures of the Syriac
Manuscript Plut. 1. 56 in the Medicaen Laurentian Library, Urs Graf
Verlag Publ., Olten, Lausanne, 1959, fol. 13v et p.25.

76 La vision d’Ezéchiel, le trone du Christ encadré par les
symboles des quatre évangélistes, Bible garqafienne, Paris, B.N.,
ms. syriaque 33, église syro-catholique de Mar-Tama, 1013,
Mossil, estranghelo, fol. 8, cahier 9, 23 ecm x 13 cm. Illustra-
tion pl. 50, p. 219, dans J. Leroy, Les manuscrits syriaques a
peintures conservés dans les bibliothéques d’Europe et d'Orient, Paris,
1964, 2 volumes.

7 Ibid., vol.1, p. 218-220, vol. 2, pl. 50.

78 Ibid., vol. 1, p. 223 et «Le décor de I'église du monastére de
Qartamin d'aprés un texte syriaque», dans Cahiers archéologiques
VIII, 1956, p. 77-79. A. Grabar, «Quelques observations sur le
décor de I'église de Qartamin» dans Cahiers archéologiques VIII,
1956, p. 83-91.

9 R. Crozet, Les quatre E‘vangélistes..., op. cit, p. 8.

8 Christ en majesté au trone porté par les symboles ailés des
quatre évangélistes, encadré par la Vierge et saint Jean.
Tétraévangile, Dublin, Chester Beatty, Ms. N 559, (fragments),
Ecrits par le prétre Dser et illuminés par le diacre T'oros en 1311,
destiné a I'église de la Theotokos de Tabriz. (25,4 x 20,2 cm).
lllustration Volume 1, p. 31 et vol. 2, pl. 559, dans S. Nersessian,
A Catalogue of the Armenian Manuscripts, Dublin, 1958, 2 volumes.

81 Bible de Bologne, scéne du Jugement dernier. Les symboles des
quatre évangélistes siégent aux quatre coins du trone du Christ.
Arménie, Erevan, Maténadaran, ms. mat. 2705, fin xme siécle,
fol. 476ve-477re.

82 . Dournovo, Miniatures arméniennes, Paris, 1960.

21

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

En Occident

La richesse, la diversité et la complexité du theme et de ses origines sont A signaler
dans I’art de I’Occident chrétien dés le Bas-Empire romain. Nous n’évoquerons que quelques
exemples qui rappellent I'iconographie des porteurs du Trone dans I’art islamique sans que
nous y voyions toutefois une quelconque filiation.

En Occident, la tradition des quatre vivants apparut 2 Rome aux Iv® et v® siecles (églises
de Saint-Jean-Latran, Saints-Pierre-et-Paul, Sainte-Marie-Majeure), a Saint-Vital (547) et Saint-
Apollinaire-in-Clase (549) a Ravenne. Elle se perpétua dans I’art roman 3 dans le portail
des basiliques et cathédrales de Vézelay, de Chartres par exemple, et dans les bibles et
psautiers, a I’'image du psautier de Saint-Germain-des-Prés, peint par Ingelard vers 1030-
1060 (Paris, B.N. ms. Lat. 11550) qui montre le Christ en croix encadré, dans la partie
supérieure, par deux médaillons figurant Sol et Luna selon les antiques effigies dignes du
Codex Vossianus, mais encadré encore par les quatre symboles ailés comme dans les
miniatures des Qazwini en arabe, mais tenant ici entre leurs pattes 1’évangile **. En revanche,
dans le manuscrit de Récits de vies de Saints, peint par le méme enlumineur Ingelard (Paris,
B.N., ms. Lat. 11751, fol. 59 v°), ils apparaissent autour du Christ en majesté, assis dans
une mandorle et ils I’encadrent avec, chacun, deux paires d’ailes sur leurs corps d’animaux,
mais aussi deux mains ouvertes en signe d’adoration %,

Toutefois, un changement apparait dans divers groupes de manuscrits par la transforma-
tion des symboles en personnages zoomorphes semblables & ceux de nos miniatures persanes
comme, des le VI® siécle, sur un sarcophage de Dume conservé a Braga et, au VI siécle,
sur un chapiteau wisigothique a2 Cordoue *°. Le théme demeura vivace dans 1’art mural en
Espagne %, et fut relayé par les arts du livre avec diverses bibles % (espagnoles, irlandaises...)
des X° et XI° siecles, et un cycle d’illustrations des commentaires de 1’Apocalypse du moine
asturien Beatus (vers 786) du X¢ au XIII® siecle. R. Crozet?® a étudié la mutation du théme

24

E. Male, Lart religieux du xur siécle en France, Paris, 1948, p. 86-
90.

Y. Deslandes, «Les manuscrits décorés du xi° siécle & Saint-
Germain-des-Prés par Ingelard», dans Scriptorium 1X, 1955,
p.3-16, pl. 10: Psautier de Saint-Germain-des-prés, Paris, B.N.,
ms. Lat. 11550, fol. 5r°, exécuté sur commande du prieur Sigoin
et de I'abbé Adelard vers 1030-1060.

Ibid., pl. 10.

R. Crozet, Les quatre Evangélistes..., op. cit., p. 9.

R. Crozet, «Les représentations anthropo-zoomorphiques des
Evangélistes dans I'enluminure et dans la peinture murale aux
époques carolingienne et romane» dans Cahiers de Civilisation
Médiévale, vol. 1, 1956, p. 186 et bibliographie, n. 20-25.
R. Crozet fait une analyse trés minutieuse des divers types de
représentations en France, en Espagne, dans le monde ger-
manique et anglo-saxon dans «Les quatre Evangélistes» op. cit,
p. 5-21.

% Ibid., p. 185: Bibles et textes espagnols:
Madrid, B.N., ms. 13, Bible, 945; Madrid, Académie royale
d'histoire, ms. 20, x° siécle; Rome, Vatican, ms. lat. 5729, xe-
Xi¢ siécles, Paris, B.N., ms. Lat 6, 1000; Léon, San Isidoro, ms.
3, 1162; Madrid, B.N., Bible d’Avila, xu® siécle, Madrid, Acadé-
mie royale dhistoire, Bible de San Millan de la Cogolla, xue-xime
siecles; Madrid, B.N., Moralia, Vit. 14-2, 945; Léon, Cathédrale,
Antiphonaire 8, 1062; Oviedo, Cathédrale, Cartulaire, 1126-1129;
Bibles insulaires: Abbaye Saint-Paul im Lavanthal, xie-x¢ sié-
cles; Manchester, John Ryland Library, ms. 87, fin du x¢ siécle;
Paris, B.N., ms. Lat; 10438, début x¢ siécle; Bruxelles, biblio-
théque royale, ms. 9428, début xi¢ siécle; Escurial, ms. Vit. 17,
1043-1045; Metz, bibliothéque municipale, ms. 1151, 1146 (dis-
paru); Aschaffenbourg, ms. 21, xi© siécle; Wolfenbiittel, ms. 65,
Xiie siécle; Uppsala, bibliothéque universitaire, ms. C. 83; Er-
langen, bibliothéque universitaire, ms. 121, avant 1195.

% Ibid., p. 182-186.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo ) o
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUATRE SIGNES D’UN ZODIAQUE CACHE

que nous avons également observé dans les miniatures islamiques des quatre symboles ou
animaux en créatures anthropomorphes. Ces créatures se composent d’une téte de lion, de
taureau ou d’aigle, affublée d’un corps humain et d’une paire d’ailes. Elles sont particulie-
rement nombreuses dans les bibles espagnoles et européennes et certains exemples sont
célebres:

— Le sacramentaire de Gellone (Paris, B.N. latin 12.048), exécuté entre 755 et 787 pour
I’abbaye bourguignonne de Flavigny, montre saint Jean debout doté d’un corps d’homme
avec la téte d’un aigle 1%,

— Le commentaire du Pseudo-Jéréme, conservé a Saint-Gall (ms. Stiftsbib. 124), montre
le symbole de saint Marc en ange a quatre ailes doté d’une téte de lion mais également les
animaux ailés 101,

— Le Livre de Durrow au VI siecle (Symbole de saint Matthieu, Dublin, Trinity College,
Iona, VI s., fol. 21v°) 192, puis celui de Kells au viI® siécle 1%, ainsi qu’un évangéliaire
irlandais du vie siécle 1% (Saint-Gall, bibliotheéque conventuelle, codex 51, fol. 78), présentent
des images anthropomorphiques des symboles des évangélistes.

— Le cycle des Beatus: Le manuscrit de Saint-Sever (d’ou les éléments mozarabes sont
absents), et celui de la Pierpont Morgan auraient conservé l’iconographie primitive, celle
des visions apostoliques ou prophétiques !%°. En effet, contrairement aux trés nombreux
exemples connus dans diverses bibles ou psautiers dont R. Crozet ou W. Neuss dressent la
liste, les miniatures du Beatus retiennent toute notre attention: les quatre vivants se trouvent
autour du tréne comme dans les fresques orientales byzantines ou coptes.

Toutefois, aucune de ces miniatures ne montre les symboles des évangélistes ou tout au
moins leurs représentations anthropomorphiques tenant le cercle figurant I'Univers ou le Trone
divin, comme dans les miniatures des Qazwini persans. Dans les Beatus, ce sont quatre
anges qui effectuent cette tiche dans la scéne de 1’Adoration de I’agneau du Beafus de
New York 19 (Pierpont Morgan Library, ms. 644), alors que les quatre symboles ailés a
corps humain et téte d’homme entourent 1’agneau dans une position quasi hiératique.

Ainsi, aucune version connue des symboles des vivants ne correspond a celles dont nous
disposons dans nos miniatures, qui apparaissent davantage comme des adaptations.

Celles de Qazwini se rapprochent des versions syriennes visibles aux pieds des autels, a
I'image de la miniature du Codex Rabbula ou de la sedia de San Marco a Venise, exceptions
faites de la double paire d’ailes des séraphins.

190 Ibid., p. 184. 19 R, Crozet, Représentations..., op. cit., fig. 2. Par ailleurs, il serait

100 C. Nordenfalk, An llustrated..., op. cit., pl. 25-28. 26

102 C, Nordenfalk, Lenluminure au Moyen-Age, Genéve, 1995, illus-
tration, p. 29.

193 M. Werner, «The Four Evangelist Symbols Page in the Book
of Durrow» dans Gesta, International Center of Medieval Art VIII,
1969, p. 3-17.

104 C, Nordenfalf, Lenluminure..., op. cit., p. 26, Evangéliaire irlan-
dais, saint Marc et les symboles des Evangélistes, Saint-Gall,
bibliothéque conventuelle, codex 51, fol. 78.

195F. Van der Meer, Maiesta Domini..., op. cit., p. 15.

difficile de conclure hétivement que les miniatures des Béatus
trouvent leur origine dans l'art proche-oriental sans I'accompa-
gner d'un l'appareil critique de rigueur. Celui proposé par
W. Neuss par exemple dans sa réflexion sur les Béatus, dans
W. Neuss, Die Apokalypse des hl. Johannes in der altspanischen
und altchrislichen Bibelillustration, Das Problem der Beatus, vol. 1 et
2, Miinster, 1931. Par ailleurs M. Werner soulignait les études
établissant des liens entre les représentations coptes des sym-
boles des évangélistes et celles des bibles et sacramentaires
irlandais a l'image du Livre de Durrow, op. cit., p. 12-13, n. 55.

25

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNA CAIOZZO

Dans les versions persanes, la mandorle ronde et le clipeus retiennent 1’attention. En se
conformant strictement au Coran, aucune description n’est donnée des porteurs. Ils sont en
revanche parfaitement décrits par les Mirdj Ndmah ou ils apparaissent sous les traits des
tétramorphes d’Ezéchiel, 4 I'image de I'ange A quatre tétes rencontré par Mahomet et
représenté dans le manuscrit ouyghur de la Bibliotheque Nationale (B.N. Sup. turc 190).

Mandotle, clipeus éthérique, protomés ou bustes ailés tenant 1’évangile sont fréquents en
Orient, surtout en Cappadoce et en Egypte, mais ne s’accompagnent jamais des vivants
pourvus d’un corps humain, comme c’est ici le cas. Par ailleurs, Pordre de saint Irénée
n’est jamais respecté pas plus que tout autre ordre, comme si ce dernier ne comptait pas.
Et ce fut sans doute le cas, car le miniaturiste ignorait 1’attribution des symboles aux évan-
gélistes et 'ordre des signes du zodiaque. Ainsi, le théme du Lion dévorant le Taureau, ne
dut sa sauvegarde & travers les dges qu’d la grice de sa reconversion en embleme du pouvoir
triomphant chez les souverains artiikides et saljiikides.

Le probleme de Dorigine des figures zoomorphes et ailées est complexe car cette repré-
sentation des évangélistes est, en revanche, connue trés t6t en Occident, dans le
Sacramentaire de Gellone, les Beatus et l’Evangile de Durrow. E.Maile, J. Baltrusaitis,
A. Grabar et W. Neuss ont souligné dans tous leurs travaux d’érudits I’importance de I’Orient
dans P'introduction de certains thémes, dont 1’Apocalypse, dans 1’art roman wisigothique et
mozarabe. Absente, sinon disparue, dans I’art chrétien oriental, I’image des porteurs du Trone
fut probablement introduite en Occident par des manuscrits persans qui influencérent peut-
étre ’iconographie des vivants.

En effet, en analysant un sacramentaire arabe du XVII® siecle, on retrouve la présentation
classique du Codex 464 et non celle des versions persanes.

Dans I’hypothese la moins risquée, les versions persanes seraient de simples adaptations
des porteurs du Trone d’aprés la version de Qazwini et celle de fresques ou miniatures de
la vision d’Ezéchiel et de 1’Apocalypse de Jean, comme en témoigne le clipeus parfois pré-
sent. Toutefois, le theme reste religieux, voire chrétien, ce qui ne contredit pas les souhaits
des musulmans qui, souvent, voulaient des représentations des sources de leur foi et qui,
pour ce faire, employerent des chrétiens mieux aptes a représenter les sceénes de [’Ancien
Testament. Aussi, dans les fondements, cette miniatare est davantage liée & la vision
d’Ezéchiel qu’a I’Apocalypse de Jean voire i la théophanie liturgique du Trisagion '%7. Les
thémes chrétiens sont fréquents dans 1’art du bronze, en particulier aux époques saljiikides
et ayyibide, lorsque les chrétiens travaillaient encore dans les ateliers de Mossil 198,

W7 Th. W. Arnold, The Old and New Testament in Muslim Religious ‘% M. S. Dimand, «A Silver Inlaid Bronze Canteen with Christian
Art, The Sweich Lectures of The British Academy, Londres, Subjects in the Eumorfopoulos Collection» dans Ars Orientalis,
1928-1932, p. 7. 1934, p. 17 et E. Baer, Ayyubid Metalwork with Christian Images,

Leiden, 1988 (Studies in Islamic Art and Architecture 4).

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUATRE SIGNES D'UN ZODIAQUE CACHE

En conclusion, on peut envisager 1’évolution du theme dans les cosmographies de Qazwini
en arabe ou en persan de la facon suivante:

Quatre symboles ailés en protomé

N

(autour de la mandorle 2 clipeus ou aux pieds d’autels)

Cosmographie en arabe | Cosmographie en persan

| Quatre anges : Homme, Aigle, Lion, Taureau Quatre anges portant le trone

; clipeus éthérique

trone : mandorle ronde

anges a téte d’animaux et quatre ailes.

Les versions persanes sont des compromis entre les représentations traditionnelles des
évangélistes dans les manuscrits byzantins alors pourvus de corps humains et celles des
fresques absidiales décorées de «protomés» ailés.

Elles émanent peut-étre d’images orientales perdues dont I'art chrétien occidental et les
cosmographies persanes auraient conservé la trace.

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

27


http://www.tcpdf.org

1. Les quatre porteurs du Trone divin dans la cosmographie de Qazwini, 2. Les porteurs du Trone d1v1n dans le Sarre Qazwzm sthmgton
Munich, Bayerische Staatsbibliothek, Codex Monac arab 464, Irak, Wisit, Freer Gallery of Art, fol. 54-50v°, époque Aqqoyunlu?; 32,4 x 224 cm.
679h/ 1280, fol. 31v°, 9 x 83 cm.

%M,Ml : '~%ﬁaiujtﬂ;§¥l£3h-g»y,i:& ;
Bt 5 ek oLV ?

o S 3 e A ISV I |
vsw st S L5 5OsES G Uii.:ft*ﬁ';
. i et s o e ‘
3 Les porteurs du Tréne divin dans fe ms. de Samt Petersbourg, Saint- Petersbourg, 4. Les porteurs du Tréne divin dans la cosmographie de
ms. E.4, fol. 34v°. Qazwini, Vienne, Osterreischische National Bibliothek, Codex

N.F. 152a, Le Caire, 1174 H. / 1761, fol. 98v".

28

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

5. Les porteurs du Trone divin dans la éosmbgraphie de Qazwini, 6. Les porteurs du Trone divin dans la cosmographie de Qazwini,
Istanbul, Topkapi Sarayi Miizesi, ms. Hazine 410, fin XV¢ siecle, fol. 52v°. Istanbul, Topkapi Sarayi Miizesi, ms. Revan 1659, fin XV siécle, fol.
(8 x 8 cm). 28r°. (8,3 x 6 cm).

B S S o Sy

T il
S e - ARY ., |
Wl et R N R CE R A | = R
7. Les porteurs du Trone divin dans une cosmographie en persan, 8. Les porteurs du Trone divin dans un Mirdj Ndmah, Paris,
Vienne, Osterreischische National Bibliothek, ms. Mixt 324, Qaswin, Bibliothéque nationale de France, ms. furc 190, 840 H. /1436, fol. 32v°.

984 H. /1576/717, fol. 33v°.

29

Anlsl 33 (1999), p. 1-27 Anna Caiozzo
Quatre signes d’un zodiaque caché. Les porteurs du Trone divin dans les cosmographies en arabe et en persan d’époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



