MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 32 (1998), p. 67-79
Genevieve Gobillot

Un point sur les études tirmidiennes.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Geneviéeve GOBILLOT

Un point sur les études tirmidiennes

ES RECHERCHES entreprises sur Tirmidi (Abu ‘Abd Allah Muhammad Ibn ‘Ali
al-Hakim al-, m. 318/930), depuis la parution du premier article d’Arberry en 1940,
ont procédé, dans 1’ensemble, par bonds successifs avec, parfois, quelques avancées

sur lesquelles il a été nécessaire de revenir. Ce phénomeéne, qui n’a d’ailleurs rien
d’exceptionnel, a été df, essentiellement, au fait qu’une partie importante des manuscrits
n’ayant pas été éditée avant les années quatre-vingt, les chercheurs ne possédaient pas la
plupart des textes ou ne disposaient pas du temps suffisant pour accéder a tous les détails
de documents souvent assez pénibles a déchiffrer. Une autre des raisons de cette situation a
été I’absence quasi totale de coordination entre ces chercheurs, chacun ayant travaillé «dans
son coin», avec, la plupart du temps, seulement une partie de la documentation existante.

Cette situation particuliere justifie pleinement la nécessité d’effectuer, au moins de temps
en temps, un recensement de ces travaux afin d’éviter les redites et de réfléchir, si besoin
est, sur 1’apparition de points de divergence qui pourraient s’avérer génants pour la pour-
suite des recherches. C’est pourquoi il nous a semblé important de présenter la mise a jour
la plus compléte possible des analyses effectuées sur le sujet; non par souci de compilation
encyclopédique, mais parce que ’expérience montre que tout un chacun peut toujours tirer
profit des études des autres, méme lorsque leur vision des choses differe considérablement
de la sienne.

Trés probablement, cette liste n’est pas exhaustive. Elle représente sans doute tout de
méme une proportion importante des recherches effectuées sur Tirmidi. Le classement proposé
ici associe, pour plus de commodité, 1’aspect chronologique des parutions et le regroupement
des travaux de chaque auteur.

Arberry, Arthur John, «Notes on a Tirmidhi’s manuscript», RSO XVIII, 1940, p. 315-327.
Yahia, Osman, «Bibliographie de Tirmidi», Mélanges Louis Massignon, t. III, Ifead, Damas, 1957, p. 411-472.
Nwyia, Paul, «Al-Hakim al-Tirmidhi et le [la ildha illa-Llah», Mélanges de I’université Saint-Joseph XLIX,
Beyrouth, 1968, p. 741-765.
—, Exégese coranique et langage mystique, Dar al-masreq, Beyrouth, 1970, p. 117-207.

Annales. jslamologi?ues 32—1998
Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Genevieve Gobillot

Un point sur les études tirmidiennes.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GENEVIEVE GOBILLOT

Husayni, ‘Abd al-Muhsin al-, Al-ma‘rifa ‘inda-I-Hakim al-Tirmidi, 2 vol., Le Caire, Dar al-kitab al-‘arabi, 1969.

Al-Geyoushi, Muhammad Ibraheem, «Al-Hakim al-Tirmidhi, his works and thoughts», IsIQuart 14, 1970,
p. 159-201.
—, «Al-Tirmidhi’s theory of saints and sainthood», IslQuart 15, 1971, p. 17-61.
—, «Al-Tirmidhi’s theory of gnosis», Is/Quart 15, p. 164-188.
—, «Al-Tirmidhi’s conception of areas of interiority », Is/Quart 16, 1972, p. 168-188.
—, «The influence of Tirmidhi on soufi thought», IslQuart 20, 1978, p. 104-138.
—, Al-Hakim al-Tirmidi, dirasa li-atarihi wa-afkarihi, Dar al-Nahda al-‘arabiyya, Le Caire, 1980.

Baraka ‘Abd Allah ‘Abd al-Fattadh, Al-Hakim al-Tirmidi wa nazariyyatuhu fi-l-walaya, 2 vol., Le Caire, Magma“
al-Buhiit al-islamiyya, 1971.

Marquet, Yves, Al-Hakim al-Tirmidhi et le néoplatonisme de son temps (étude dactyl.), université de Dakar,
faculté des Lettres et Sciences humaines, département d’arabe, Travaux et documents, n°2, 1976.

Fouad Hamed Taher, La structure logique de l’ceuvre de Tirmidhi, thése dactylographiée, université de Paris
IV Sorbonne, 1980.
—, Al-fikr al-ahlaqi fi-l-islam, Gami‘at al Qahira, Kulliyat Dar al-‘ulum, 1983, p. 66-82.
—, Al-hitab al-ahlagi, Kulliyat Dar al-‘ulim, deuxiéme édition, 1993, p. 73-91.

Radtke, Bernd, Al-Hakim al-Tirmidi — Ein Islamischer Theosoph des 3/9 Jahrhunderts, Islamkundliche
untersuchungen, Band 58, Freiburg Klaus Schwartz Verlag, 1980.
—, «Theologen und Mystiker in Khurasan und Transoxanien», Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischnen
Gesellschaft, Band 136, Heft 3, Stuttgart: Kommissionsverlag Franz Steiner Wiesbaden GMBH, 1986,
p- 536-569.
—, Tirmidiana minora, Oriens, 34, 1994, p. 242-298.

Radtke et OKane, John, The Concept of Sainthood in Early Islamic Mysticism, Curzon Sufi Series, Curzon
Press, Richmond, 1996.

Sayih Ahmad ‘Abd al-Rahman, Al-sulitk ‘inda-l-Hakim al-Tirmidi, Dar al-Salam, Le Caire, 1988.

Gobillot, Genevieve, La pensée d’al-Hakim al-Tirmidi ou De la profondeur des choses, these dactylographiée,
université Lyon III, 3 tomes, 1989.
—, «Un penseur de I’amour (hubb), le mystique khurasanien al-Hakim al-Tirmidhi (m. 318/930)», StudlIs!
LXXIII, 1991, p. 25-44.
—, «Patience (sabr) et rétribution des mérites, gratitude (shukr) et aptitude au bonheur selon al-Hakim
al-Tirmidhi», Studlsl LXXIX, 1993, p. 51-78.
—, «Les isra’iliyyat chez les mystiques musulmans, I’exemple d’al-Hakim al-Tirmidhi», Tsafon 11-12, 1993,
p. 59-93.
—, «La sagesse dans la mystique musulmane», Graphé n°5, Lectures de [’écriture, mars 1996, p. 55-85.
—, «La Toute-Puissance de Dieu, la solution mystique d’al-Hakim al-Tirmidhi», Mélanges de science
religieuse, tome 53, n° 1, janvier-mars 1996, p 81-105.
—, Le livre de la profondeur des choses, Presses universitaires du Septentrion, Racines et modeles, 1996.
—, «Jésus selon les mystiques musulmans», Graphé n°7, Les vies de Jésus, 1998, p. 69-135.
—, Article «Tirmidhi», Encyclopédie de [’ésotérisme, PUF, Paris, 1998.

Sviri, Sarah, «Hakim Tirmidi and the Malamati Movement in Early Sufism», L. Lewisohn (Ed.) Classical
Persian Sufism from the Origin to Rimi, London, 1993, p. 583-613.

Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Geneviéve Gobillot
Un point sur les études tirmidiennes.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN POINT SUR LES ETUDES TIRMIDIENNES

Boughaba, Saad Ellah, traduction annotée de Tahsil naza'ir al-qur’an, D.E.A. d’histoire dactyl., université

Lille ITI, 1994.

—, Traduction commentée du kitab ma‘rifat al-asrar, thése dactylographiée, université Lille III, 1998.

Il nous a semblé qu’il pourrait &tre utile d’ajouter a cette liste celle des ouvrages de
Tirmidi imprimés a ce jour, bien que certains d’entre eux n’aient bénéficié que d’une diffu-
sion restreinte et soient déja d’un acces trés difficile en dehors des exemplaires déposés
dans les bibliotheques nationales, entre autres au Caire et a Paris.

Nawadir al-usil fi ma‘rifat ahadit al-Rasiul, réimpression de I’édition de 1293/1876 de Constantinople. En an-
nexe, se trouve ’ouvrage intitulé Mirgat al-wusil li-nawadir al-usiil par Mustafa b. Isma‘il al-Dimaiqi,
présenté avec une dédicace au Sultan ‘Abd al-Hamid II (1876-1909). L’ensemble a été imprimé a Beyrouth,
Dar Sadir, sans date.

Nouvelle édition en deux tomes par Mustafa ‘Abd al-Qadir ‘Ata’, Dar al- kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1992.

«Masa’il al-ta‘bir», édité par Arberry, RSO, n° XVIII, 1940, p. 320-327.

Al-haqgiqat al-adamiyya, Magallat kulliyat al-adab, Gami‘at al-Iskandariyya, 1946.

Kitab al-riyada wa adab al-nafs, édité par Arberry et ‘Abd al-Qadir, Le Caire, Maktabat al-Adab al-siifiyya,
1366/1947.

Bayan al-farq bayna-l-sadr wa-l-qalb wa-I-fu’ad wa-1-lubb, édité par Nicolas Herr, Le Caire, Dar Thya’ al-kutub
al-‘arabiyya, 1958.

Kitab al-salat wa magqasidiha, édité par Husni Nasr Zaydan, Le Caire, Matabi¢ al-kitab al-‘arabi, 1965.

Kitab hatm al-awliya’, édité par Osman Yahya, Beyrouth, Imprimerie catholique, coll. «Recherches», t. XIX,
1965. Cet ouvrage contient également: Buduw $a’n al-Hakim al-Tirmidi (autobiographie de Tirmidi).
Kitab Sirat al-awliya’, Drei Schiften des Theosophen von Tirmid, édité par B.Radtke, Beyrouth-Stuttgart, 1992.

Cette édition comporte également Gawab kitab min al-Rayy et al-Masa'il allati sa’alahu ahl Sarhas ‘anha.

Kitab al-hagg wa-asrarihi, édité par Husni Nasr Zaydan, Le Caire, Matba‘at al-Sa‘ada, 1969.

Tahsil nazd’ir al-Qur’an, édité par Husni Nasr Zaydan, Le Caire, 1969.

Al-Amtal min al-kitab wa-I-sunna, édité par ‘Ali Muhammad al-Bigawi, Le Caire, Dar al-nahda al-misriyya,
1975. Edité également par Mustafa ‘Abd al-Qadir ‘Ata’, Beyrouth, Mu’assasat al-kutub al-taqafiyya,
1409/1989.

Adab al-muridin wa bayan al-kasb, édité par ‘Abd al-Fattah ‘Abd Allah Baraka, Le Caire, Maktabat al-Hakim
al-Tirmidi, 1976.

Ma‘rifat al-asrar, édité par 1. Al-Geyoushi, Le Caire, Dar al-Nahda al-‘arabiyya, 1977.

Al-Masa'il al-makniina, édité par 1. Al-Geyoushi, premiére édition, Le Caire, Dar al-turat al-‘arabi, 1980. (Edition
partielle, environ un sixi¢éme du manuscrit de Leipzig, Universitatsbibliothek, n°212, intitulé al-Durr
al-makniin fi as’ila ma kana wa ma yakin et dans lequel se trouvent les deux textes édités par B. Radtke:
Gawab kitab min al-Rayy et al-Masd'il allati sa’alahu ahl Sarhds ‘anhd).

‘lim al-awliya’, édité par Sami Nasr Lutf, Le Caire, Maktabat al-hurriyya-1-hadita, Gami‘at ‘Ayn Sams, 1981.
(Edition partielle, environ deux tiers de I’ouvrage).

Risalat makr al-nafs, édité par ‘Abd al-Fattah ‘Abd Allah Baraka, in: Fi al-tasawwuf wa-l-ahlaq, dirasi wu

nusits, Koweit, Dar al-qalam, 1983.

Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Geneviéve Gobillot
Un point sur les études tirmidiennes.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GENEVIEVE GOBILLOT

Kitab asrar mugahadat al-nafs, 2 tomes, édité par Ibrahim Muhammad al-Gamal, Le Caire, Maktabat al-Salam,
1984.

Al-Manhiyyat, édité par Muhammad ‘Utman al-Hasin, Le Caire, Maktabat al-Qur’an, 1986.

Manazil al-‘ibad min al-ibadat, édité par Ahmad ‘Abd al-Rahim al-Sayih, Le Caire, Al-Maktab al-Taqafi, 1988.

Kitab al-akyas wa-l-mugtarrin, publié sous le titre Tabi‘at al-nufiis, Le Caire, 1989.

Kitab al-A‘da’ wa-l-nafs (i.e. Gawr al-umiir) et kitab al-‘agl wa-I-hawa lil-Hakim al-Tirmidi, édité par Wagih
Ahmad ‘Abd Allah, Dar al-ma‘rifa al-Gami‘iyya, Alexandrie, 1991.

«Kitab Gawr al-umir», édité par Genevieve Gobillot, Anlsl XXVIII, 1994, p. 1-83.

Parmi les ceuvres les plus importantes restant a éditer on peut citer, entre autres, Kitab
al-furiig wa man al-taraduf. Cette édition est actuellement, a notre connaissance, en prépa-
ration par Hamed Taher Fouad, doyen de la facult¢ de Dar al-‘ulum, université du Caire. Il
serait ensuite tres utile de compléter 1’édition des Masa’il al-makniina commencée par
Geyoushi et poursuivie par Radtke et de reprendre entierement celle du ‘llm al-awliya’ avec
I’apport du manuscrit de Gottingen (Universitatsbibliothek, n®256).

Une mise au point du type de celle qui est proposée ici se doit de comporter une rapide
synthése de ’état des recherches. Or, dans 1’ensemble, les spécialistes ont suivi chacun une
piste distincte, trés souvent a partir de documentations qui se recoupent peu et en poursuivant
des objectifs qui, selon les cas, divergent considérablement. Cependant, il est tout a fait
concevable de tenter d’opérer au moins un regroupement de leurs conclusions afin de mettre
en relief les points qui, en fonction de ’avancée des études, ne semblent plus a I’ordre du
jour; ceux qui, au contraire, pourraient étre considérés comme acquis; enfin ceux qui restent
encore 2 éclaircir. Il n’est pas question, bien entendu, de déprécier, de ce fait, I’apport de
qui que ce soit. Toute étude critique ne peut s’avérer positive qu'a condition de conserver
une attitude courtoise, aussi bien 2 I’égard de ceux qui ont travaillé les premiers sur le
sujet et pris le risque de faire ceuvre de pionniers, que vis-a-vis de I’objet lui-méme de la
recherche. Malheureusement, il se trouve que certains parmi les chercheurs qui se sont inté-
ressés 2 Tirmidi n’ont pas toujours su observer toute la modération attendue en pareil cas L
Bien qu’il ne s’agisse nullement la d’une situation exceptionnelle, les €tudes tirmidiennes
ne détenant pas le monopole de ce genre de bévues, de semblables attitudes, non seulement
ne font pas honneur au sujet traité, mais encore s’averent rien moins que néfastes a 1’avan-
cée de la recherche. Elles gagneraient d’autant plus a ne pas se perpétrer, que le cercle des
spécialistes est encore treés restreint.

théorie de Tirmidi est fantaisiste, imprécise et souvent incohé-
rente» et que lui-méme «est un mystique illuminé dont les
élucubrations soi-disant philosophiques paraissent d’une valeur
trés contestable»; enfin que «Le Cheikh al-Gilani se distinguait

Notre trés estimé et regretté collégue, Osman Yahya mérite,
pour le temps qu'il a fait gagner aux études tirmidiennes, grace
4 son édition du Hatm, toute notre gratitude, et non pas les
critiques inacceptables dont il a été la cible récemment a

70

propos de cette publication de la part d'un spécialiste. Quant
a Tirmidi, il ne semble pas raisonnable de juger de manicre
lapidaire son ceuvre comme sa personne en affirmant que «la

totalement de lui par sa pondération, sa dignité et sa bonté,
qui percent & travers ses ceuvres» comme ['affirme un autre
spécialiste.

Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Geneviéve Gobillot
Un point sur les études tirmidiennes.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN POINT SUR LES ETUDES TIRMIDIENNES

Il est vrai que Tirmidi semble avoir soulevé des passions dont les penseurs du vingtieéme
siecle n’ont certes pas 1’exclusivité, a en croire, par exemple, certain passage véhément d’Ibn
Qayyim al-Gawziyya 2. Considérées avec un certain recul, de telles réactions ont au moins
le mérite de montrer que cet auteur n’a pas laissé indifférents ceux qui ont abordé son
ceuvre et médité sur sa pensée. Cependant, exception faite des attitudes plutdt risibles de
quelques-uns de nos contemporains, force est de reconnaitre que certains enjeux du débat
d’idées autour de I’ceuvre de Tirmidi sont, encore de nos jours, loin d’€tre négligeables.

En effet, ses écrits, plus que certains autres sans doute, soulévent des problématiques
qui peuvent s’avérer assez délicates a aborder du fait de I’importance que revét son person-
nage dans le contexte de la mystique islamique sunnite en tant que maitre spirituel, initiateur
et inspirateur, méme posthume, de «voies» mystiques.

Si I’on veut se faire une idée plus exacte de l’importance de cette ceuvre, il convient
effectivement de prendre en compte plusieurs plans différents: d’une part son apport précieux,
pour les scientifiques, a I’histoire des idées et des mentalités; d’autre part, les problématiques
liées a son contenu dogmatique, toujours d’actualité pour de nombreux théologiens; enfin
le rayonnement de son enseignement spirituel lui-méme, qui a largement dépassé les limites
géographiques et temporelles du contexte de son élaboration.

Tout d’abord, du seul point de vue historique, les quelque soixante-dix ouvrages ou traités
attribués a Tirmidi constituent le témoignage le plus complet que I’on posséde de la vie
spirituelle, mais aussi du développement des théories doctrinales de trés nombreux groupes
Hurasaniens du 111° sieécle de 1’Hégire. En effet, ce mystique a eu des contacts avec presque
tous les maitres spirituels de la région, qu’ils aient été de tendance karramite, malamatie,
plus largement soufie, ou rattachés a des mouvements comme la futuwwa et peut-€tre méme
4 des groupes portant le nom de «hukama 3». Certains de ces contacts ont laissé des
témoignages tangibles comme les lettres adressées a Muhammad Ibn al-Fadl al-Balhi et Abu
‘Utman al-Nisabiiri 4 et les citations qu’il fait de nombreux mystiques trés connus comme
Yahya Ibn Mu‘Ad al-Razi’. Cette ceuvre est également d’une grande importance pour la
connaissance de la tradition et du commentaire coranique de 1’époque, Tirmidi s’étant
intéressé aux traditions rares et attaché a expliquer de nombreux versets coraniques dans le
cadre de son systeme de pensée. De plus, I’on en sait a présent assez sur lui pour pouvoir
affirmer qu’en dépit de son attachement indiscutable a la branche sunnite de I’Islam, ce
mystique est également un gnostique et un théosophe qui a glané dans de nombreux milieux

2 Voir Tuhfat al-mawrid bi ahkam al-mawlid, Dar al-kitab al- de relais a des enseignements rassemblant les éléments de
lmiyya, Beyrouth, 1983, p. 149. L'auteur reproche ici & Tirmidi néo-platonisme «diffus» qui circulaient a cette époque et dans
d’avoir transmis des traditions selon lesquelles le Prophéte ces régions, sans s’étre considérés eux-mémes, a proprement
serait né circoncis, ce qui, selon lui, correspond seulement a parler, comme des philosophes au sens strict.

«un fatras de superstitions et de faussetés». * Al-Hakim al-Tirmidi, Al-durr al-makniin, manuscrit Leipzig, 212,

3 Voir a ce sujet: G. Gobillot, «La sagesse chez les mystiques op. cit, f. 15b-17b et 140b.

musulmans», op. cit. p. 66, 67. Ces groupes peuvent avoir servi S Kitab Hatm al-awliyd’, éd. O. Yahya, op. cit., p. 388 et 403.

Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Geneviéve Gobillot
Un point sur les études tirmidiennes.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GENEVIEVE GOBILLOT

une «connaissance» ésotérique dont il a tenté d’établir une synthése. Celle-ci reflete une
rencontre avec divers courants et influences non musulmanes néoplatonisantes, chrétiennes
et juives, mais aussi zoroastriennes, manichéennes, bouddhistes ou taoistes dont on trouve
également la trace, plus ou moins repérable, chez un grand nombre de spirituels sunnites
de son temps 6. Il existe par exemple chez Tirmidi des passages consacrés a une exégese
de type cabalistique dont on ne dispose par ailleurs, pour le domaine judaique, que de
témoignages beaucoup plus récents. De plus, ce corpus présente un intérét non négligeable
pour les études de jurisprudence et de théologie du fait de I’adhésion de son auteur au
madhab hanafite et de son utilisation, souvent originale, d’un certain nombre de termes tech-
niques du kalam comme le kasb ou la question des attributs divins. Ses rapports a la
théologie karramite méritent également une réflexion approfondie. Enfin, c¢a et la, ont été
mis progressivement en évidence les rapports de la pensée de Tirmidi a divers corpus chiites
relatifs & l'imamat et aux questions en rapport avec la walaya, son ceuvre constituant par
ailleurs indéniablement le plus complet des témoignages de 1’époque sur le systetme de la
sainteté dans la mystique sunnite.

Cette ceuvre est également considérable par I’influence qu’elle a eue ensuite sur I’élabo-
ration de diverses «branches» des voies mystiques, comme entre autres, la Sadiliyya’ ainsi
que sur les auteurs postérieurs comme Gazali ou Gilani par exemple. Un grand nombre des
écrits de Tirmidi et de ses enseignements se trouvent rapportés et disséminés dans des ceuvres
postérieures qui ne renvoient pas toujours explicitement a lui, mais que I’on repére au gré
des lectures. De plus, ses idées ont été discutées, développées ou critiquées selon les cas,
par de nombreux penseurs comme Ibn al-Gawzi, Ibn Taymiyya, Ibn Qayyim al-Gawziyya
et bien d’autres encore. Quant a Ibn ‘Arabi, bien que son propre systtme de la walaya
differe sensiblement de celui de Tirmidi sur plusieurs points essentiels, il fait tout de méme
preuve d’une vaste connaissance des écrits de son prédécesseur en prenant la peine, en par-
ticulier, de répondre a son célebre «questionnaire ».

Il est tout a fait possible que I’ampleur et la complexité de ce champ de recherche aient
constitué 1’un des facteurs ayant suscité les réticences de certains chercheurs a aborder cette
ceuvre aussi bien que la formulation hative de quelques «dérives» interprétatives. En effet,
plusieurs problémes épineux, dont quelques-uns subsistent encore, se présentaient aux
spécialistes avec une acuité toute particuliere il y a seulement quelques années. Il s’agissait
d’une part de la nécessité d’établir en premier lieu la «cohérence interne» du systeme en
précisant les éléments essentiels du vocabulaire technique et en délimitant les grandes lignes

6 En particulier Sahl Tustari, D@ [-niin al-Misri et al-Hallag, mais 7 Voir par exemple a ce sujet plusieurs passages des Lafd'if

également chez Gunayd ou Sari Saqati comme en témoigne la al-minan d'tbn ‘Ata’ Allah al-Iskandari. Se reporter pour cela en
tradition rapportée par Riizbehan dans son Livre de [l'ennuage- particulier a larticle figurant dans la présente revue: E. Geof-
ment du cceur, Le Seuil, Inédits Sagesse, 1998, p.229-233. On froy, «entre hagiographie et hagiologie, les latd’if al minan d’lbn
y trouve en effet le détail de toutes les «épreuves» proposées Ata’ Allah al-Iskandari (m. 709/1309)».

aux awliyd’ durant la pré éxistence.

Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Geneviéve Gobillot
Un point sur les études tirmidiennes.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN POINT SUR LES ETUDES TIRMIDIENNES

de la pensée de Tirmidi. D’autre part, il fallait rechercher, parallelement, et pour un meilleur
aboutissement de la premiére démarche, les mouvements de pensée auxquels il est possible
de rattacher ce systeme, en évitant toutefois de prendre la partie pour le tout, ce qui s’est
malheureusement produit quelquefois. Enfin, se posait la question de 1’authenticité de I’at-
tribution des manuscrits présentés sous le nom du Sage de Tirmid dont quelques-uns peuvent
effectivement poser probleéme.

Une telle élaboration préliminaire se devait d’étre assez longue et, tout compte fait, la
soixantaine d’années qui s’est écoulée depuis les premiers travaux d’Arberry s’avere avoir
été relativement productive pour I’avancement des études tirmidiennes, en dépit de 1’absence
de coordination et d’autres incidents mineurs signalés plus haut.

Cependant, un certain nombre de points risquent, a présent que le terrain est assez
largement défriché, de poser réellement probléme. Plusieurs chercheurs proposent actuellement
des ébauches de «profils» de 1’ceuvre présentant des différences significatives, non seulement
au niveau du systeme global dans sa cohérence interne, mais aussi de ses liens avec d’autres
ceuvres ou milieux de pensée et aux influences, musulmanes ou non, qui peuvent s’y refléter.
Il peut donc s’avérer salutaire de préciser la teneur de ces divergences, qui ne présenteront
aucun caractere rédhibitoire tant qu’elles seront considérées comme une propédeutique a de
nouvelles réflexions sur le sujet.

Le premier, parmi les orientalistes, a avoir véritablement «lancé un débat» autour de
I’ceuvre et de la personnalité de Tirmidi est Henry Corbin qui déclare, dans son histoire de
la philosophie islamique: «Il1 semble que I’ceuvre de Tirmidi soit, par excellence, celle ou
I'une de celles, ou il reste a étudier par quel processus a été amené a éclore le paradoxe
d’une walaya privée de I'imamologie qui en est le fondement» et: «Il se produit dans le
soufisme de Tirmidi une altération radicale de la structure, quelque chose comme une
“laicisation” du concept de walaya générale». Enfin: «Un grave probléme se trouve posé,
qui affecte I’histoire de la spiritualité islamique dans son ensemble, probleme qui, d’ailleurs,
n’en est pas un pour les auteurs chiites ®». Force est de constater que ces remarques n’ont
suscité que trés peu d’écho chez les chercheurs, dont nul ne s’est chargé, a notre connais-
sance, de «relever le défi» (intellectuel s’entend) de ces affirmations, que ce soit pour les
vérifier ou en débattre.

La véritable difficulté a résidé, semble-t-il, dans le fait que les déclarations assez lapidaires
de Corbin ont représenté purement et simplement, aux yeux de certains, une sorte de «proces
d’intention » laissant supposer que la préoccupation essentielle de Tirmidi et I’unique but
de son ceuvre auraient été de détourner le mécanisme chiite de la walaya au profit d’un
systtme de la sainteté sunnite. Certaines réactions de géne ont sans doute été dues, dans ce
cas, non pas au rejet d’une problématique élaborée autour de I’existence indéniable de points

8 Histoire de la philosophie islamique, 1dées, N.R.F, Paris, 1964, p. 273-275.

Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Geneviéve Gobillot
Un point sur les études tirmidiennes.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GENEVIEVE GOBILLOT

communs et de ressemblances entre des systeémes de pensée, mais plutot au refus de limiter
a priori ’ensemble des écrits de Tirmidi et de 1’expérience spirituelle dont ils sont sensés
rendre compte ° a ce seul objectif de «détournement» d’une doctrine. L’aspect embarrassant
de cette situation s’est trouvé amplifiée du fait que 1’ceuvre de Tirmidi était, précisément,
encore trés peu connue a 1’époque. Dans un tel contexte, il s’est avéré a ce moment-la
assez difficile de suivre Corbin et de prendre d’emblée son affirmation pour point de départ
d’une recherche sur la question. Les données du probléme sont, sans aucun doute, assez
différentes a présent et ce, pour diverses raisons.

Un peu plus tard, A.A. Baraka, dans une optique radicalement différente, puisque, pour
lui, Tirmidi ne doit absolument rien au chiisme, a cependant largement insisté sur 1’aspect
polémique de son ceuvre face a I’imamisme et abouti a des conclusions par ailleurs tout a
fait exactes sur le souci que 1’on trouve chez cet auteur de «relativiser» certaines argu-
mentations spécifiques des Ahl al-bayt '°. Néanmoins, tout 2 son effort de démonstration de
la parfaite« orthodoxie » sunnite de Tirmidi, ce chercheur a cité, précisément sans s’y arréter,
un passage clé du ‘Ilim al-awliya’ dont nous avons eu récemment I’occasion de démontrer
qu’il ne pouvait avoir été composé sans la connaissance de traditions dont les seules autres
références connues pour 1’époque sont des textes chiites !!. En effet, ces hadit ont sans aucun
doute servi, entre autres, a la composition du Kafi de Kulayni. De la a affirmer qu’il y a
eu, dans un cas semblable, volonté délibérée de la part de Tirmidi de s’emparer d’une pensée
pour la transposer, a peine déguisée, dans un autre contexte, il y un grand pas qu’il faut, a
notre sens, se garder de franchir, d’autant plus que ces points communs ne doivent nullement
occulter de nombreuses différences fondamentales dans les structures doctrinales. De plus,
il convient de ne pas oublier que la rédaction elle-méme du Kafi, ouvrage concerné dans
ce cas précis, est sans doute légerement postérieure a celle de 1’ceuvre de Tirmidi, bien
que, par ailleurs, ces traditions soient attribuées aux premiers imams.

De son coté, Yves Marquet, qui s’est presque exclusivement basé pour son étude sur
I’ouvrage de Baraka, et bien que n’émettant a son tour, a juste titre, aucun doute sur la
parfaite orthodoxie «sunnite» de Tirmidi, recherche, a partir d’une intuition par ailleurs tout
a fait pertinente, des éléments néo-platonisants dans son ceuvre. Toutefois, il s’étonne et
méme s’indigne de ne pas y trouver, et pour cause, le matériel philosophique tel que 1’on

9 Corbin lui-méme vy fait d'ailleurs pourtant allusion: «Tirmidi ' Voir «Jésus selon les mystiques musulmans», op. cit. p.101-
nous a laissé quelques informations précieuses concernant sa 103; le point le plus significatif du passage concerné est relatif
biographie et son évolution spirituelle», ibid., p.273. a une méditation de Tirmidi sur 'expression a’imat al-huda que

19 Voir al-Hakim al-Tirmidi wa nazariyyatuhu fi-l-waldya, op. cit., F'on ne trouve pas dans le Coran, mais en revanche dans les
p. 155-170. Ces questions concernent, entre autres, la légiti- textes imamites.

mité des prétentions de ‘Ali au califat, la science héréditaire
dont les imams seraient dépositaires, les vertus de ‘Ali, la
sainteté des Ahl al-bayt.

Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Geneviéve Gobillot
Un point sur les études tirmidiennes.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN POINT SUR LES ETUDES TIRMIDIENNES

peut le mettre en évidence chez les Thwan al-Safd’ et chez Farabi. En réalité, ce fait n’a
rien d’étonnant dans la mesure ou, selon toute vraisemblance, le néoplatonisme est parvenu
a Tirmidi par un canal tout a fait différent et sous une tout autre forme !2. Néanmoins, il
convient de souligner l'intérét de 1'une de ses conclusions qui, a notre sens, s’approche
sans aucun doute d’une réalité, a savoir que Tirmidi aurait eu connaissance d’éléments dont
on retrouve la présence dans des textes dits «proto-ismaéliens 1*». En effet, il est possible

d’aboutir a cette méme conclusion 2 la suite d’une démarche radicalement différente 4.

Enfin, il n’est pas indifférent de remarquer que 1’étude de Marquet, pour sa plus grande
partie, est fondée sur les citations que Baraka propose du manuscrit de ’'une des ceuvres de
Tirmidi, Le livre de la profondeur des choses, dont nous avons donné a la fois 1’édition
arabe et une traduction commentée.

Or, si Baraka, tout comme Marquet et la grande majorité des spécialistes, reconnait
I’authenticité de cet ouvrage, Radtke conteste son attribution a Tirmidi, du moins, dit-il,
dans la forme qu’il a actuellement. Il associe a cette remarque trois autres ouvrages: Kitab
al-hagg wa asrarihi, Kitab al-farq bayna l- sadr wa-l-qalb wa-I-fu’ad, wa-I-lubb et Ma‘rifat
al-asrar.

Pour ce qui est des trois derniers, nous ne sommes pas en mesure de nous prononcer
pour l’instant. En revanche, en ce qui concerne Kitab gawr al-umiir, aprés avoir effectué
une recherche approfondie sur le sujet, nous pouvons confirmer que son authenticité n’est
plus a démontrer et que, s’il a été 1’objet de remaniements, ceux-ci n’ont pas dépassé des
aspects purement formels.

Ce point est trés important pour une raison bien précise. Gawr al-umiir non seulement
contient des passages décisifs pour la compréhension de la cohérence interne du systeme de
pensée de Tirmidi, mais encore complete de nombreux éléments d’autres ceuvres. En
particulier, il constitue un outil permettant de répondre en détail a plusieurs questions posées
par Tirmidi dans son célebre questionnaire. Quelques exemples suffiront: Gawr al-umiir
répond avec précision aux questions suivantes (n°43 selon 1’édition d’Osman Yahya) du

12| s'agit, a notre sens, du systéme origénien transmis jusqu'en  '* Selon lui, Tirmidi aurait eu contact avec une source chiite
Asie centrale par le biais des ceuvres d’Evagre le Pontique et imamite, datant sans doute d'avant le schisme ismaélien «Al-
sans doute remanié en milieu chrétien. Cependant, cela n'im- Hakim al-Tirmidi et le néoplatonisme de son temps», op. cit,
plique pas nécessairement que Tirmidi ait fréquenté des milieux p. 97.
chrétiens ou méme des individus, ces conceptions ayant par-  '* Voir a ce sujet notre article «Jésus selon les mystiques mu-
faitement pu se trouver déja intégrées a des milieux musulmans sulmans», op. cit, p.122.

chiites et mystiques sunnites.

Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Geneviéve Gobillot
Un point sur les études tirmidiennes.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GENEVIEVE GOBILLOT

questionnaire « Qu’est-ce que la firra 1° ?» et (question 46 selon O.Y.); «Quel est le nombre
des traits de caractére nobles (ahldqg) attribués a Adam 169, ainsi que (question 140); «Pour-
quoi le alif est-il la premiere des lettres 17 ?». Il donne, de plus, de nombreuses et précieuses
indications concernant d’autres questions et dont il serait dommage de se démunir.

Effectivement, I’importance de la cohérence interne de ’ceuvre est a notre sens fonda-
mentale, dans la mesure ou elle constitue la meilleure garantie possible en vue d’éviter les
contresens qui peuvent provenir de déductions provenant de ’examen d’un seul texte. On
peut en donner comme exemple un passage concernant la révélation faite a Marie dans la
tradition commentée du Hatm al-awliya’ de B. Radtke. Celui-ci considere que Tirmidi est
le seul penseur 2 avoir affirmé que Marie, lorsqu’elle a recu la bonne nouvelle de la
naissance de Jésus, n’a pas entendu la voix d’un ange, mais une parole provenant directement
de Dieu. Selon lui, la raison en est qu’il veut faire d’elle le modele de la «véridique»
(siddiga) alors que, s’il s’était agi d’un ange, il aurait fallu lui reconnaitre la qualité¢ de
prophétesse.

En réalité Tirmidi ne se démarque nullement la de ses pairs. En effet, pour lui, Marie a
bien entendu la voix d’un ange, puisqu’il le précise ailleurs, dans un passage de Nawadir

@

La fitra est liée chez Tirmidi & la «lumiére de la connaissance
(nir al-ma‘rifa), cf. G. Gobillot, Le livre de la profondeur des
choses», p. 225. Cette méme définition est donnée dans ‘llm
al-awliyd’, Manuscrit de Gottingen, folio 177:«La vue basar est
dans l'ceil extérieur et provient de la lumiére de lesprit, alors
que la clairvoyance (basira) est attribuée & I'ame (nafs) et vient
du cceur (galb) par la lumiére de la connaissance qui est la
lumiére de la fitra.» Selon la suite du texte, cette lumiére de
la connaissance ou fifra a été conférée aux hommes le Jour
des Décrets. Dieu a manifesté ce jour-la la science qull a de
Ses créatures, alors qu'il n'y avait ni trone ni escabeau, ni
Paradis, ni Enfer, ni lieu, ni instant, ni temps, ni étre créé. Il
les a placés devant Lui et les a regardés jusqu'a ce que Son
regard les pénetre. Clest cela l'origine de la lumicre, de la
connaissance de la fitra: la lumiére du regard de Dieu qui les
a pénétrés; alors, ils ont eu une connaissance Le concernant.
De plus, selon Gawr al-umir, la fitra est composée de cinq
éléments: la compréhension (fahm), 'entendement (dikn), la
mémoire (hifz), l'intelligence (daka’) et la science (ilm). Ces mé-
mes éléments se retrouvent dans de nombreux autres passages
de l'ceuvre, avec en général, une variante, le mot dakd’ étant
souvent remplacé par le mot ‘agl, comme dans ce passage de
al-masa’il al-maknina: «Le serviteur a un corps dans lequel sont
contenus: lesprit (rih), lintelligence (‘agl), la finesse (kays),
I'entendement, la mémoire et la science. Les cinq derniers élé-
ments sont les soldats de I'esprit et chacun d'entre eux vit de
la vie du cceur.» (Texte édité par Geyoushi, p. 50, manuscrit,
folio 5b.). Cela signifie que ces cinq éléments, pour étre agis-

sants, nécessitent une action du cceur. La fifra est transmuée
en lumiére de la connaissance, sous le regard de Dieu; si-
non, il ne s'agit que de cinq aptitudes ou dons qui savérent
insuffisants pour atteindre le salut: «Le Jour du Pacte, Dieu
accepte la reconnaissance des unitaires car il y a en eux une
connaissance remplie de Son amour et parce quiils L'ont ac-
cepté par amour. La reconnaissance des autres étant vide de
cet amour, Il ne 'a pas confirmée.» Le livre de la profondeur
des choses, p.90. A propos d'Iblis, il est dit: «Il a reconnu
Dieu au moyen de la fitra seule et il n'avait pas requ la lu-
miére de la connaissance, c'est pourquoi il a été parmi les
renégats.» Ibid., p. 94-95. Si les cinq éléments de la fitra sont
correctement utilisés, une lumiére jaillit de la connaissance qui
se trouve en eux a l'état potentiel, il s'agit de la lumicre de
la connaissance, qui n'est autre que létat exalté¢ de la fifra.
Ibid., p.225. D'autre part, cette définition de la fitra pourrait
répondre au questionnement d’Yves Marquet a propos de
linflux. Effectivement, s'il y a un influx chez Tirmidi, il n'est
autre que cette lumiére «infusée» en chaque homme par la
pénétration du regard de Dieu qui est un regard d’amour.

Il s'agit de cent traits de caractére, appelés aussi «soldats de
lintelligence». Cf. Le livre de la profondeur des choses, p.259-
260. Kulayni cite, pour sa part, soixante-quinze qualités.

Le alif est la premiére des lettres parce qu'il est le symbole
du nom Alldh. Clest une lettre qui se dresse droite et indique
par sa forme la plus élevée des réalités. Voir Le livre de la
profondeur des choses, p.229 et 232.

Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Geneviéve Gobillot
Un point sur les études tirmidiennes.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN POINT SUR LES ETUDES TIRMIDIENNES

al-usiil 18, en ajoutant que ce qui compte, dans son cas, c’est d’avoir cru sans voir. Cela
corrobore tout a fait le passage correspondant du Hatm ot il demande si le fait d’entendre
un ange qu’on ne voit pas est plus ou moins difficile a2 admettre que le fait d’entendre le
discours de Dieu dans son cceur !°. Pour lui, les deux situations sont équivalentes et corres-
pondent a la définition du muhaddat a laquelle il est fait allusion dans la lecture du Coran
d’Ibn ‘Abbas, lecture qui est aussi, en 1’occurrence, celle des Ahl al-bayt selon lesquels le
muhaddat est, justement, celui qui entend la voix de ’ange sans le voir 2.

C’est par des détails de ce genre que les points communs de la pensée de Tirmidi avec
celle des systemes chiites nous sont apparus de plus en plus évidents. Ces coincidences
auxquelles nous n’avions pas pris garde tout d’abord, avec le contenu de certaines traditions
chiites, en particulier du Kafi de Kulayni, pourront s’avérer étre finalement assez

nombreuses 2,

Apres avoir précisé ces quelques points, il est possible de proposer une rapide récapitu-
lation de I’état des connaissances a partir de quelques éléments «clé» de la pensée de Tirmidi
concernant essentiellement le «cadre» de I’expérience mystique. En effet, on trouve chez
lui relativement peu de détails concernant le contenu méme de cette expérience qui, selon

lui, reléve du domaine de I’indicible.

=3

«Marie a été appelée véridique parce que, lorsqu'elle sest
étonnée de l'annonce faite par l'ange, celui-ci lui a dit: (Ton
seigneur en a décidé ainsi), alors elle s'est apaisée.»

«Marie, fille de ‘Imran, qui était restée chaste et en laquelle
nous avons insufflé de notre esprit, a eu foi dans les paroles
de son Seigneur et en ses Livres (Coran, LXVI/12). Or, la foi
dans la parole est la plus importante des choses. En effet,
elle ne voyait pas les anges mais elle entendait la voix qui
lui transmettait la bonne nouvelle qui lui disait: Dieu tinforme
de la bonne nouvelle d'un verbe venant de lui (Coran I1I/45).
Elle le crut, n'eut aucune hésitation. Ceest ainsi que Dieu lui
donne le nom de «véridique» dans sa Révélation. Il dit: Sa
mere est une véridique (Coran V/75)». Nawidir, p. 357, tradi-
tion 260, commentaire de la tradition prophétique qui affirme
qu'«il est beaucoup d’hommes parfaits alors qu'aucune femme
matteint cet état hormis Marie, mére de Jésus, Asiya et ‘A'iSa
qui a recu une faveur qui m'a été accordée & aucune autre
femme».

Cf. The Concept of Sainthood in Early Islamic Mysticism, op. cit.,
p. 162-163.

20 Marie regoit le message céleste de la bonne nouvelle de son
élection comme mére de Jésus, de la maniére exacte dont les
Imams regoivent la parole de I'ange, ainsi que l'indique la tra-
dition: «lls ne voient pas 'ange, mais entendent sa voix.» Le
Kafi, dans le chapitre od il est question de ce sujet, propose
le texte suivant: «Zurara a rapporté: - Jai demandé & Abii
Ga‘far (Muhammad al-Bagir, cinquiéme Imam) quelle était son
interprétation du verset: Il était Envoyé et Prophéte (propos
relatif & Moise en Coran XIX/51 et & Ismaél en Coran XIX/
54) @ qu'est-ce qu'un envoyé et qu'est-ce qu'un prophéte? Il

S

Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Geneviéve Gobillot
Un point sur les études tirmidiennes.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

répondit: - Le prophéte est celui qui a une vision en songe
et qui entend la voix sans voir I'ange a l'état de veille. Quant
a lenvoyé, il entend la voix et voit Iange aussi bien & I'état
de veille qu'en songe. Je demandai: - Et Iimam, quel est son
degré? Il répondit: - Il entend la voix, mais ne voit l'ange ni
en songe, ni a I'état de veille, puis il me récita ce verset:
Nous n‘avons envoyé avant toi ni prophéte, ni envoyé, ni
muhaddat (homme qui entend le discours céleste), Usil al-Kafi,
Kitab al-hugga, Bab al-farq bayna al-rasil wa-1-nabi wa-I-muhaddat
(Le livre de la preuve: Iimim en tant que preuve vivante de Dieu;
Chapitre sur la différence entre Ienvoyé, le prophéte et celui qui
entend le discours céleste), t.1, p. 176. Le chapitre en question
contient quatre traditions portant sur le méme sujet et
confirmant toutes [ldentification de I'lmam au muhaddat. Tirmidi
s'exprime ainsi & ce sujet: «Ibn ‘Abbas lisait ce verset en ajou-
tant: «ni muhaddat»», et I'on rapporte que cette lecture a été
pratiquée, puis abandonnée. Ibn ‘Abbas citait ces trois caté-
gories ’hommes l'une aprés l'autre car tous font partie de la
classe des envoyés; Hatm al-awliyi, p. 351-352. Quant au verset
cité & l'appui de cette explication, il ne figure pas sous cette
forme dans la recension coranique commune depuis plusieurs
siecles aux sunnites et aux chiites. Le muhaddat n'y est pas
mentionné, le verset disant seulement: «Nous n’avons
missionné avant toi ni prophéte, ni envoyé sans que le dé-
mon intervienne dans ses désirs» (Coran XXII/52).

Comme point de départ d'une réflexion sur ces sujets, on peut
se référer & une publication tout a fait remarquable de Mu-
hammad Amir Moezzi sur les documents du chiisme ancien :
Le guide divin dans le Shi‘isme originel, Verdier, Islam spirituel,
Paris, 1992.

https://www.ifao.egnet.net

7


http://www.tcpdf.org

GENEVIEVE GOBILLOT

— La préexistence évoquée dans son systtme présente des caractéristiques tout a fait
particulieres. En effet, Tirmidi est le seul penseur mystique sunnite, a notre connaissance, a
avoir développé en détail les questions relatives a une préexistence antérieure au célebre
«Jour du pacte» (yawm al-mitdq). Il n’est plus a démontrer que, selon lui, a ’origine, Dieu
a congu, le «Jour» du tout commencement (yawm al-bad’), tous les hommes égaux entre
eux et leur a insufflé une lumiere venant de lui, précisément la lumiére de la connaissance
évoquée plus haut (supra, note 15), qui pourrait parfaitement étre considérée comme jouant
le role de Iinflux ou de I’émanation transposé au domaine purement spirituel. Le «Jour»
des décrets (yawm al-magadir), au moyen d’un exercice de leur liberté, les hommes ont
déterminé, chacun, sa destinée propre. Il s’agit 1a de deux «jours» avant le Pacte conclu
avec tous les descendants d’Adam, sortis de ses lombes. Or, il se trouve que les seuls sys-
témes connus et contemporains de Tirmidi dans lesquels se trouvent évoqués des «étapes »
précises d’avant ce Pacte sont des textes imamites : les Basa’ir et le Kafi. Cependant, la
ressemblance s’arréte 13, le contenu de ces étapes étant radicalement différent et méme, sur
certains points, en opposition chez Tirmidi et dans les textes chiites. En effet, 1a ot Tirmidi
suppose un surgissement simultané des esprits des humains, et exclusivement des humains,
on trouve dans les corpus chiites I’antériorité absolue des Imams, suivis des anges, des étres
subtils, des prophétes et des fideles chiites, le commun de I’humanité n’apparaissant que
lors d’une derniere étape, le «second monde des particules 2.

— L’exercice indiscutable d’un certain libre arbitre a été assez largement démontré 23, Ce
point est, de plus, confirmé par de nombreux passages d’une authenticité assurée et dépourvus
de toute ambiguité 2%, Il ne fait donc aucun doute que, pour Tirmidi, les destinées des
hommes ont été fixées par Dieu 2 la suite de I’impulsion qu’eux-mémes ont donnée a leur
vie spirituelle, a la suite de I’exercice de leur libre choix.

— L’objet de I’exercice de ce libre arbitre n’est autre que la place conférée par chacun a
Pactivité de son cceur. Il est & présent prouvé que le choix proposé par Dieu dans la préexis-
tence a porté exclusivement sur 1’amour puisque ce sur quoi les hommes sont jugés et
obtiennent une acquisition est précisément l’utilisation ou non de leur cceur le Jour des
Décrets, au moment de I’attention portée et, ensuite, durant le reste de leur existence, au

24

Voir & ce sujet tous les détails de ces étapes de la préexis-
tence: Le guide divin dans le Shi‘isme originel, ibid., p.75 & 112.
En dépit des difficultés éprouvées par certains commentateurs
actuels & admettre ce point. Voir a ce sujet nos remarques
dans «Un penseur de lamour (hubb), le mystique khurasanien
al-Hakim al-Tirmidhi (m. 318/930)», op. cit, p. 36, n. 51.

Un texte en particulier confirme avec une grande précision et
de nombreux détails que 'homme se distingue de toutes les
autres créatures par le fait que Dieu lui a laissé le libre choix:
«Dieu a créé Adam et ses descendants différents de toutes
les autres créatures (anges, terre, cieux, tout ce qui a été cré¢
de glaise, le Paradis et I'Enfer); tout cela obéit a la contrainte
divine (gabr). Seuls les hommes sont différents, méme les
djinns n’étant pas mentionnés avec eux pour ce point

particulier. Notre cas est donc tout & fait spécial car Dieu nous
a créés responsables (‘an tarig al-kulfa), mus par des causes
(asbab), des efforts (igtihad), les épreuves (balwa) et I'expérience
(mugaraba). Cela constitue une supériorité sur toutes les autres
créatures (...) Clest ainsi que le Prophéte de Dieu a dit: «Dieu
a créé Adam a son image et I'a nommé: «image du Miséri-
cordieux», au sens oll il a été gratifié¢ du libre choix (iitiyar),
de lavantage (itar), de la supériorité (tafdil), de la qualité (na‘d,
de lattribut (sifa), des beaux traits de caractére (ahldg) et des
trés beaux actes (al-afl al-hussan) qui s’harmonisent avec les
noms divins»: Manuscrit Géttingen, f. 169-171. Cela constitue,
par ailleurs, la réponse précise a la question n° 143 du ques-
tionnaire du Hatm chez O. Yahya: Que signifie le propos du
Prophéte: «Dieu a créé Adam a son image?»

Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Geneviéve Gobillot
Un point sur les études tirmidiennes.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN POINT SUR LES ETUDES TIRMIDIENNES

cours de ses diverses étapes. Tirmidi explique clairement que tous les hommes ont regu la
fitra (c’est-a-dire toutes les capacités mentales suffisantes pour «reconnaitre» Dieu) mais
qu’ils se différencient et sont jugés individuellement sur leur «maniére» de la mettre en
ceuvre. S’ils font jouer leur seule intelligence, ils présentent a Dieu une «reconnaissance »
sans valeur qui ne peut ni Le satisfaire, ni étre utile a leur salut. En revanche, s’ils mettent
en action leur cceur, la fitra se trouve «transfigurée» en lumiére de la connaissance et ils
retrouvent alors ce qui leur avait ét€ donné a tous a l’origine: la vision (basira) de Dieu
par le cceur au moyen de cette lumiére. Il ne sera pas possible ici d’ignorer sur ce point la
coincidence avec I'imamisme, signalée par Amir Moezzi, de «la plus importante pratique
spirituelle de I’'imamisme ancien: la vision par (ou dans) le cceur al-ru'ya bi-l-qalb .

— Pour ce qui est de la hiérarchie des saints, Tirmidi mentionne 1’existence d’une sainteté
générale concernant tous les croyants, comme le pensent les Mu‘tazilites. Il développe ensuite
la description de deux catégories de saints de 1’élite, les sadigiin et les siddigin, cette
distinction désignant plutdt deux ensembles d’étapes, puisque la véritable division s’opere,
en fait, entre les saints de la voie (ceux qui cheminent vers Dieu) et les «ravis» (magdibiin)
qui sont «saisis» par Lui et affranchis de la plupart des étapes. Il est 2 noter que cette
qualité de magdib * est pour Tirmidi la plus élevée au contraire de ce que pensera plus
tard Ibn ‘Arabi, suivi en cela par ses disciples. Les principaux degrés de la sainteté sont,
pour Tirmidi, comme pour Saqiq al-Balhi, au nombre de quatre. Cependant, les sadiqin
n’arrivent qu’au niveau de I’entretien confidentiel avec Dieu (nagwa), alors que les siddigiin
bénéficient du hadit évoqué plus haut. De plus, pour Tirmidi, comme pour les imamites,
les awliya’ ne sont pas supérieurs aux prophetes dans 1’absolu, mais ils peuvent parfois
I’étre par leur waldya. Par ailleurs, Tirmidi ne désigne explicitement ni le sceau des saints, —
concept qu’il semble avoir été le premier a utiliser, aucune référence antérieure a lui ou
méme contemporaine n’y faisant allusion, aussi bien dans le corpus chiite que sunnite —, ni
le Mahdi, la supposition qu’il puisse s’agir de Jésus dans 1'un et 1’autre cas paraissant
difficilement admissible ?’. Enfin, concernant le sceau des saints, I’hypothése envisagée par
Radtke, qu’il ait pu s’agir de Tirmidi lui-méme 28 n’est pas a écarter absolument, mais sim-
plement a envisager avec précaution et réserve.

3 Le guide divin dans le Shi‘isme originel, p. 101 et 112 & 154.
Une telle conception des choses se retrouve chez de nom-

breux soufis sunnites.

26 Ces saints sont, selon lui, les plus grands gnostiques, les seuls
capables d’enseigner aux autres et de les diriger sur la voie.
La raison en est que leur situation, tout & fait particuliére, leur
a permis d’accéder a Dieu sans avoir eu a «destructurer» ou
a «abandonner» méme la plus petite parcelle de leur «moi»,
puisque ce «moi» est tout entier consacré a Dieu. Ils sont
donc en pleine possession de leurs moyens et capables de
«dire» ce que les autres ne peuvent que se contenter de «vi-

Anlsl 32 (1998), p. 67-79 Geneviéve Gobillot
Un point sur les études tirmidiennes.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

vre». Pour Ibn ‘Arabi et ses disciples, au contraire, les saints
«ravis» n'ont aucune expérience de la «voie», puisqu'ils ont,
en quelque sorte, «brilé les étapes». Il leur incombe donc de
«revenir» a la situation de départ et de refaire tout le chemin
pour acquérir une connaissance qui leur manquerait sans cela.
Voir a ce sujet: Michel Chodkiewicz, Emir Abd al-Kader, écrits
spirituels, Le Seuil, 1982, p.27.

27 Voir «Jésus selon les mystiques musulmans», op. cit., p. 126.

28 Voir The Concept of Sainthood in Early Islamic Mysticism, op. cit.,
p. 207.

https://www.ifao.egnet.net

79


http://www.tcpdf.org



