MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 32 (1998), p. 49-66
Eric Geoffroy

Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 -
1309).

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Eric GEOFFROY

Entre hagiographie et hagiologie:
les Lata’if al-minan
d’Ibn Ata’ Allah (m. 709/1309)

ORDRE SOUFI des Sadili aurait-il connu une telle diffusion de par le monde sans le
secours des ceuvres d’Ibn ‘Ata’ Allah? On peut en douter. Ainsi, c’est par leur
intermédiaire que 1’enseignement d’Abi 1-Hasan al-Sadili, le maitre éponyme de

I’ordre, rayonna sur sa terre natale, le Maroc, a partir de I’Egypte ! : I’histoire des doctrines
et des idées fournit maints exemples d’un tel phénomene de réflexion des ondes. Cette
diffusion eut lieu au XIv® siecle, soit quelques années ou quelques décennies aprés la mort
d’Ibn ‘Ata’ Allah. Par la suite, ses ouvrages constitueront le corpus fondamental de la fariga
Sadiliyya, et pénétreront méme les milieux soufis les plus étendus.

Ahmad T3aj al-Din Ibn ‘Ata’ Allah al-Iskandari est le troisiéme grand maitre de I’ordre.
A la différence de ses deux prédécesseurs, il est natif d’Egypte, et plus précisément
d’Alexandrie 2. Rappelons qu’Abii 1-Hasan al-Sadili a d’abord été envoyé en Ifrigiya par
son cheikh marocain ‘Abd al-Salam Ibn Masi§ (m. 622/1225). C’est a Tunis, en effet, qu’il
commence a s’adresser aux hommes. Puis la vindicte du cadi de la ville I’oblige a émigrer
vers I'Egypte; parmi les disciples qui 1’accompagnent figure son successeur Abii I-‘Abbas
al-Mursi, d’origine andalouse. Une fois établi & Alexandrie, al-Sadili répand son enseignement
dans tout le pays du Nil, qu’il traverse chaque année pour se rendre au Pelerinage. C’est
lors de 1'un de ces périples qu’il meurt, dans le désert du sud-est égyptien, en 656/1258 3.
Ibn ‘Ata’ Allah nait deux ans plus tard.

!'P. Nwyia, Ibn ‘Abbid de Ronda, Beyrouth, 1961, p. XI et 120. confrérie shadhilite, Beyrouth, 1971; cf. également notre ouvrage

2 Sur Ibn ‘Ata" Allah, cf. notamment Ibn Hagar al-‘Asqalani, al- La sagesse des maitres soufis (qui consiste en une traduction
Durar al-kamina fi a‘yan al-mi'a al-taimina, Beyrouth, s.d., I, commentée, avec postface, des Latd’if al-minan), Paris, a paraitre
p.273-275; al-Sa‘rani, al-Tabagat al-kubrd, Le Caire, 1954, II, a lautomne, 1998.
p.20; al-Suyati, Husn al-muhddara fi ahbar Misr wa [-Qahira, 3 Pour plus de précisions sur la vie et la personnalité¢ d'al-Sadili,
Le Caire, 1968, I, p. 301; Ibn al-Imad, Sadarat al-dahab fi ahbar on pourra consulter ‘All ‘Ammar, Abi [-Hasan al-Sadili, Le Caire,
man dahab, Beyrouth, 1988, VI, p. 19; Ibn Mulaqqin, Tabagat 1952; A. M. Mackeen, «The Rise of al-Shadhili», JAOS, oct.-
al-awliyd’, Beyrouth, 1986, p. 421-422. Parmi les études, citons déc. 1971, vol. 91, p.477-486; D.Gril, «Le saint fondateur»,
A. al-Taftazani, Ibn ‘Ata’ Allah al-Sikandari wa tasawwufuhu, Le in A. Popovic et G. Veinstein (sous la direction de), Les Voies

Caire, 1969; P.Nwyia, Ibn ‘Atd’ Allah et la naissance de la d’Allah, Paris, 1996, p.104-120.

Annales_islamologiques 32—1998
Anlsl 32 (1998), p. 49-66 Eric Geoffroy

Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

49


http://www.tcpdf.org

ERIC GEOFFROY

Al-Mursi ne cesse a son tour de se déplacer sur le territoire égyptien pour former des
disciples et délivrer le message de la Sadiliyya. A cet effet, il envoie son jeune et brillant
disciple au Caire, qui est alors la grande métropole du monde musulman. La, conformément
a la volonté de son maitre, Ibn ‘Ata’ Allah enseigne «les deux sciences, exotérique et
ésotérique », c’est-a-dire le droit musulman (figh) et le soufisme (tasawwuf). Nous savons
que les cours et les sermons qu’il donne a al-Azhar ont une grande audience. Il y parlait,
nous dit Ibn Hagar al-‘Asqalani, «du haut d’une chaire [...], et y tenait un langage qui
apaisait les 4mes, mélant les paroles des soufis a ce qu’on rapporte des pieux devanciers
(al-salaf); il discourait aussi sur toutes sortes de sciences. [...] Le peuple accourait pour
I’écouter, mais aussi beaucoup de juristes . »

Lorsqu’al-Mursi meurt en 686/1287, Ibn ‘Ata’ Allah jouit donc d’une certaine notoriété
en Egypte, grice a ses dons de prédicateur ainsi qu’a son célebre recueil de sentences
spirituelles, les Hikam. Il représente désormais 1’ordre Sadili, bien qu’un important rameau
alexandrin voie le jour avec Yaqit al-‘Arsi (m. 707/1307)°. Ibn ‘Ata’ Allah partage sa vie
entre I’enseignement, la direction spirituelle et la rédaction de son ceuvre. Le role
prépondérant qui lui revient dans le conflit entre les soufis cairotes et Ibn Taymiyya (m. 728/
1328) témoigne de la grande influence qu’il avait alors jusque dans les spheres du pouvoir:
en 707/1308, il fut le porte-parole aupres du sultan des cheikhs exaspérés par les attaques
incessantes du docteur syrien contre certains aspects ou personnalités du soufisme.

Ibn Taymiyya récusait en premier lieu la doctrine métaphysique d’Ibn ‘Arabi, mais il
critiquait aussi certains principes de la Sadiliyya . Ibn ‘Ata’ Allah eut ainsi la lourde tiche
d’assumer la défense du tasawwuf contre ses dénégateurs. Ibn Taymiyya était sans doute
un polémiste impénitent, mais il faut rappeler qu’il était lui-méme affilié au soufisme, et
qu’il en avait une lecture plus ouverte et nuancée que beaucoup de littéralistes 7.

Les Lata’if al-minan répondent donc a cet objectif généreux: mener a bien une «défense
et illustration» de la sainteté en islam, en montrant que le saint musulman ne fait en réalité
que se conformer de fagcon pléniere au modele prophétique. La reconnaissance d’Ibn ‘Atd’
Allah en tant que savant exotériste (‘alim) et juriste (fagih) lui permet de valider les grands
théoriciens de la sainteté, al-Hakim al-Tirmidi et Ibn ‘Arabi, chez lesquels il puise d’ailleurs
une partie de sa matiere doctrinale. Sur cela, nous reviendrons, car le projet le plus pressant
d’Ibn ‘Ata’ Allah est précisément d’illustrer la sainteté en islam par 1’exemple de son maitre

* Al-Durar al-kamina 1, p. 274. Ibn ‘Atd’ Allah a regroupé la plu- ® H. Laoust, Essai sur les doctrines sociales et politiques de Tagi al-
part de ses sermons dans un recueil intitulé Tag al-‘aris. din 1bn Taymiya, RAPH 10, Le Caire, 1939, p.137, 339; «Le

5 Cf. Parbre initiatique de la Sadiliyya égyptienne que nous avons hanbalisme sous les Mamlouks bahrides», REI XXVIII, 1960,
établi dans Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers p.23.
Mamelouks et les premiers Ottomans: orientations spirituelles et enjeux 7 Cf. notre article «Le traité de soufisme d’un disciple d’Ibn
culturels, Damas, 1995, p. 513. Al-Saani (m. 973/1565) affirme Taymiyya: Ahmad ‘Imad al-Din al-Wasiti (m. 711/1311)»,
quaprés la mort d'al-Mursi, Ibn ‘Ata" Alldh aurait été le disciple Studisl (P) 82, 1995, p.83-101. A la p.97, on trouvera les ré-
du cheikh Yaqat (cf. ses Tabagat kubra 11, p.20); or, les autres férences d'autres travaux allant dans ce sens.

sources ne mentionnent pas cela; et surtout, dans la conclu-
sion des Latd'if al-minan, Iauteur insiste sur le fait qu'il n'a eu
pour maitre qu'al-Mursi.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66  Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ENTRE HAGIOGRAPHIE ET HAGIOLOGIE

al-Mursi et du maitre de ce dernier, al-Sadili: le titre complet de I’ouvrage est «Les touches
subtiles de la grace, ou des vertus spirituelles du cheikh Abit I-‘Abbas al-Mursi et de son
maitre al-Sadili Abii I-Hasan» (Latd@'if al-minan fi manaqib al-Sayh Abi 1-‘Abbas al-Mursi
wa Sayhihi al-Sadili Abi I-Hasan). On sait que le soufisme est une science expérimentale
fondée sur la «gustation» (dawgq). Traiter de la sainteté sans I’incarner, sans la faire « godter»
par ses lecteurs, eut été inconcevable pour ce pédagogue de la spiritualité qu’est Ibn ‘Ata’
Allah. En d’autres termes, il ne peut y avoir pour lui d’hagiologie sans hagiographie, et
réciproquement.

La nécessité de rédiger les Lara’if al-minan est soulignée par Ibn ‘Ata’ Allah dans son
introduction. En effet, al-Sadili et al-Mursi n’avaient écrit que des oraisons (hizb; pl. ahzdb);
comme beaucoup de maitres, ils ont répugné a consigner 1’expérience ineffable de I'initiation
spirituelle, et Ibn ‘Ata’ Allah cite dans les premiéres pages des Lata’if cette réponse
qu’al-Sadili fit 2 la personne lui ayant demandé pourquoi il n’avait rien rédigé sur la Voie
soufie: «Mes disciples me tiennent lieu de livres.» Cette petite phrase présage d’ailleurs le
role primordial que jouera la relation de maitre a disciple dans I’ordre Sadili. Or, les Lata’if
al-minan sont sans doute le dernier ouvrage d’Ibn ‘Ata’ Allah. Nous savons en tout cas que
le livre a été rédigé apres 698/1298; en effet, lorsque I’auteur rapporte I’entretien qu’il a
eu avec le sultan al-Mansur Lagin, mort a cette date, il fait suivre son nom de la formule
réservée aux défunts®. Il y a donc urgence, car il lui faut transmettre ’enseignement qu’il
a recu de ses maitres, le coucher sur papier avant que lui-méme ne disparaisse. Le texte
des Lata’if, qui contient le testament spirituel de 1’auteur, a effectivement le caractere d’une
ceuvre ultime. Ibn ‘Ata’ Allah a réussi dans cette entreprise, puisque les Lata’if sont, apres
les Hikam, 1’ceuvre de ce maitre qui connut la meilleure diffusion dans le monde musulman 9,

L« HERITAGE» MUHAMMADIEN

La doctrine de I’«héritage spirituel » (wirata) est sous-jacente a tout 1’ouvrage. Elle
apparait tout d’abord dans la transmission du secret initiatique (sirr) détenu par al-Sadili a
son disciple al-Mursi, puis de celui-ci a Ibn ‘Ata’ Allah. Aprés avoir mis en évidence, dans
le premier chapitre, 1’élection divine dont al-Sadili fut 1’objet, I’auteur s’emploie 2 montrer
dans le second qu’al-Mursi «a hérité de la station initiatique de son maitre et qu’il détient
[donc] la précellence spirituelle». Il y définit préalablement I’«héritier» (warif) comme

«I’homme en qui se manifestent la science et 1’état spirituel » d’un maitre '°; il étaye ensuite

®

Lat., p.222 (nous désignerons les Latd'if al-minan par cette ? Comme en témoigne la notice, déja mentionnée, que consacre
abréviation). Nous utilisons I'édition récente du Caire (Maktabat Ibn Hagar a Ibn ‘Atd’ Allah dans ses Durar.

‘Glam al-fikr, 1992), car elle est la seule disponible pour les 0 Lat, p. 93.

non-spécialistes.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66  Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC GEOFFROY

ce point doctrinal en rapportant divers propos d’al-Sadili dans lesquels celui-ci désigne
al-Mursi comme son successeur: «Sois endurant, lui dit-il, car par Dieu, mon héritage
spirituel ne reviendra qu’a toi 'l.» Il avertit ses proches qu’al-Mursi est «’homme parfait »,
et qu’il y a en lui ce qu’il n’y a pas chez les autres saints 2. La perfection spirituelle du
disciple le rend apte a €tre investi du «secret» du maitre, ce que percoit symboliquement
quelqu’un voyant en réve al-Sadili descendre du ciel et pénétrer dans le corps d’al-Mursi 13,
Bien d’autres anecdotes vont dans ce sens; en définitive, c’est une totale identification qui
s’opere entre les deux hommes: «O Abi 1-‘Abbas, je t’ai pris pour disciple uniquement
afin que tu sois moi et moi toi . »

Quant au transfert de la fonction initiatique d’al-Mursi a Ibn ‘Ata’ Allah, il n’est bien
sir effectif qu’a la mort du maitre, mais de nombreuses prémisses I’annoncent au fil du
texte. Alors qu’ils ne sont pas encore au faite de leur carriére spirituelle, al-Sadili et al-Mursi
savent déja qui sera leur successeur. Le premier revient d’Orient a Tunis uniquement pour
rencontrer al-Mursi, qu’il connait spirituellement «depuis dix ans 13»; le second détecte
rapidement chez le jeune Ibn ‘Ata’ Allah, 4gé de dix-sept ans, 1’étoffe d’un maitre accompli.
«Par Dieu, affirme al-Mursi, je vais faire de lui un guide que les hommes suivront a la
fois dans les sciences exotérique et ésotérique 1. »

Pour les soufis, la filiation initiatique n’a de sens que dans la référence au prophéte
Muhammad, le Maitre et I'Initiateur par excellence. Tout héritage spirituel trouve donc sa
source en lui, et la «chalne initiatique» (silsila) propre a chaque ordre atteste que 1’influx
spirituel (baraka) muhammadien s’est transmis de facon ininterrompue. La filiation
muhammadienne commune 2 tous les initiés du soufisme est renforcée dans le cas d’al-Sadili
par le fait que lui-méme et son maitre Ibn Masi§ descendent charnellement du Prophéte par
al-Hasan, un des petit-fils d¢ Muhammad. D’ou le rdle particulier dévolu a ce personnage,
tenu pour «le premier des Poles !”», dans la transmission de 1’héritage initiatique
muhammadien a la voie Sadili. Il se détache d’autant plus que, pour Ibn ‘Arabi, les quatre
premiers califes (Abu Bakr, ‘Umar, ‘Utman et ‘Ali) ont exercé avant al-Hasan la fonction
de Pole spirituel parallelement au califat extérieur '8. Al-Sadili revendiquait fréquemment,
semble-t-il, sa filiation charnelle avec le Prophéte, qu’il appelait «mon aieul» (gaddi '°).
Faut-il y voir une trace de son origine marocaine? Le «chérifisme», en effet, anime déja
la société marocaine du XIII® siecle. Des soufis marocains hasanides ultérieurs mettent

également en relief les vertus spirituelles d’al-Hasan 0.

' Lat., p. 97. 18 Cf. M. Chodkiewicz, Le Sceau des saints, Paris, 1986, p. 121.
12 Lat., p. 95. 19 Cf. la Durrat al-asrir wa tubfat al-abrar d'Ibn al-Sabbag (autre
13 Lat, p. 107. ouvrage relatant les vertus spirituelles d’al-Sadili), Qéna
14 Lat., p. 95. (Egypte), 1993, p. 35, 37, 160, 175. Nous reviendrons plus loin
15 Lat., p. 78. sur ce texte.

16 Lgt., p. 111. 20 Cf. notre Soufisme en Egypte et en Syrie, op. cit., p. 261, n. 109.
7 Lat, p. 91.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66 Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ENTRE HAGIOGRAPHIE ET HAGIOLOGIE

D’une certaine facon, al-Sadili fait participer tous les adeptes de sa voie a ce double
héritage muhammadien. Celui-ci ne consiste pas en un dépdt mort, que sépareraient sept
siecles entre le testateur et le légataire: 2 1’instar de nombreux maitres du tasawwuf, al-Sadili
est en contact subtil avec le Prophete et agit sur son indication. Il affirme méme, et al-Mursi
le fera a sa suite, qu’il ne se compterait plus parmi les musulmans si le Prophete lui était
caché un seul instant 2!,

Quelle dimension revét 1’héritage muhammadien chez al-Sadili et ses successeurs? La
filiation charnelle 2 ’homme historique que fut Muhammad ne représente qu’une trace
sensible, un surcroit de baraka, une source de 1égitimité aussi. Ibn ‘Ata’ Allah montre que,
plus profondément, ses maitres ont hérité de la fonction cosmique du Prophete. C’est pourquoi
il consacre une bonne partie de ses prolégomenes a présenter la personnalité ésotérique de
celui-ci et, par voie de conséquence, de celle des saints. Derriere 1’individu Muhammad
réside sa Réalité préexistante a toute la création, source et mobile de celle-ci. Témoin cette
tradition prophétique: «J’étais prophete alors qu’Adam était encore entre ’eau et Iargile 2. »
Pour les soufis, la Manifestation universelle, qui procede de I’Amour divin, trouve son origine
dans le Prophéte: «Tous les prophetes ont été créés a partir de la Miséricorde, disait
al-Mursi, et notre Prophéte représente I’essence de cette Miséricorde 23.» C’est en vertu de
cette précellence sur tous les autres propheétes que, le jour du Jugement et de facon exclusive,
Muhammad exercera I’intercession pour ’ensemble des hommes (al-§afa‘a al-‘Gmma**). La
«Réalité muhammadienne » (al-haqiqa al-muhammadiyya), aussi appelée «Lumiere
muhammadienne » (al-nir al-muhammadi), est «semblable au soleil, et la lumiére du cceur
de chaque saint a autant de lunes», explique Ibn ‘Ata’ Allah. «[...] La lune éclaire parce
que la lumiere du soleil se pose sur elle et qu’elle la réfléchit. Le soleil illumine donc de
jour, mais aussi de nuit par I’intermédiaire de la clarté lunaire: il ne se couche jamais! Tu
peux ainsi comprendre que le rayonnement des saints est permanent, vu que la lumiere de
I’Envoyé de Dieu irradie constamment sur eux 2>». Le cycle de la prophétie s’est achevé
avec Muhammad; ce sont donc maintenant les saints qui ont pour mission de guider les
hommes jusqu’a la fin des temps. Bien sir, ils accomplissent cette tiche a un moindre degré
que les prophetes mais, pour al-Mursi, cet héritage constitue la véritable imitatio Prophetae :
seuls les saints se conforment pleinement au modele prophétique, appelé communément la

Sunna *°.

Une telle position, soutenue généralement par les soufis, n’a pas manqué de susciter des
polémiques entre les exotéristes et les ésotéristes. Celles-ci se sont articulées autour de la

N

fameuse parole du Prophete, citée a plusieurs reprises par Ibn ‘Ata’ Allah: «Les savants

2 Lat., p. 95. Z Lat., p. 16.

22 Cette tradition, citée notamment dans Lat., p. 13, ne se trouve 2% Lat., p. I5.
pas dans les recueils canoniques; par contre, Tirmidi en rap- % Lat.,, p. 21-22.
porte une variante: «J'étais prophéte alors qu'Adam était encore 26 Lat., p. 22.
entre ['esprit et le corps.»

Anlsl 32 (1998), p. 49-66 Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC GEOFFROY

sont les héritiers des prophétes.» Quel type de science détiennent ces savants? Ibn ‘Atd’
Allah s’emploie & démontrer qu’il s’agit de la connaissance de Dieu, de la gnose. En effet,
la plupart des docteurs de la Loi n’ont pas une richesse intérieure suffisante pour &tre
détachés du monde ; or, «I’héritier doit posséder les mémes qualités que celui dont il hérite »,
c’est-a-dire le Prophéte. Donc, seuls les gnostiques, les spirituels de 1’islam, craignent réel-
lement Dieu, parce qu’ils Le connaissent 2.

Les saints participent également 2 la prophétie par les visions (ru’ya) qu’ils regoivent
durant le sommeil ou a I’état de veille. Selon le Prophéte en effet, la ru’ya représente la
quarante-sixiéme partie de la prophétie 2. Or, a lire les Lat@'if al-minan, on remarque que
la vision a beaucoup plus d’influence sur la genese et la formation de la Sadiliyya que les
événements terrestres. Elle tisse avec eux un écheveau complexe de causes a effets, car
c’est toujours elle qui les annonce et détermine leur occurrence. Elle témoigne ainsi de la
supériorité du monde imaginal (‘alam al-hayal), dont elle dépend, sur le monde sensible 2,
Dans cet espace imaginal ont lieu les rencontres entre les hommes spirituels vivants ou
défunts 30 et se transmet 1’enseignement initiatique 3'. Al-Sadili et al-Mursi semblent d’ailleurs
plus familiers de la géographie céleste que de la topographie physique: le premier dit du
second qu’il «connait mieux les voies du ciel que celles de la terre 325. La dimension
temporelle, elle aussi, est investie d’'une méme spiritualisation, comme 1’attestent les nom-
breuses visions qu’ont les cheikhs de la Nuit du Destin (laylat al-qadr 33). Enfin et surtout,
la ru’ya permet aux saints d’avoir un lien direct avec le Prophéte, ce qui, par rapport a son
«héritage », constitue un mode de participation toujours actualis€.

Les saints n’empiétent-ils pas sur les prérogatives des prophétes lorsqu’ils revendiquent
ainsi cet héritage? Ibn ‘Ata’ Allah qualifie aussi bien les uns que les autres, par exemple,
d’«isthmes » (barazih; sing. barzah3¥) et de «source des secrets divins 3°». De méme, la
distinction théorique entre les miracles qu’accomplissent les prophétes (mu‘giza) et ceux dont
sont gratifiés les saints (karama) s’estompe-t-elle bien souvent dans la réalit¢; d’ailleurs,
explique I’auteur, toute karama est en derniére instance un miracle du prophete dont le saint
suit la trace 3°.

D’autres formulations doctrinales font craindre aux exotéristes de I’islam que les soufis
ne s’attribuent des qualités réservées aux seuls prophetes. Selon les maitres soufis, les saints
ont acces au «voyage nocturne» (isra’) au cours duquel le Prophéte s’est rendu de La Mecque
a Jérusalem, et de 12 au seuil de la Présence divine. En effet, dans le verset relatant ce
voyage, Muhammad n’est appelé ni «prophéte » ni «envoyé» mais «serviteur» (‘abd): Dieu,

27 Lat., p. 20, 275. 3 Dans la métaphysique soufie, I'isthme» est ce qui conjoint

28 Certaines variantes mentionnent d'autres chiffres; cf. al-Gami‘ et sépare a la fois deux ordres; le plus souvent, il représente
al-sagir de Suydti, ne 4389 a 4393. une réalité intermédiaire entre Dieu et le monde. Pour Ibn

2 Voir par exemple Lat., p. 73-74, 79. ‘Arabi par exemple, les noms divins sont un «isthme» entre

0 Lat., p. 76, 89, 107. nous et le Nommé; cf. al-Futihdt al-makkiyya, Le Caire, 1329 H.,

3 Lat, p. 104, 113, 1I, p. 203.

32 Lat, p. 117. 3 Lat, p. 12, 274.

3 Lat., p. 75, p. 140. 3 Lat. p. 225.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66  Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ENTRE HAGIOGRAPHIE ET HAGIOLOGIE

commente Ibn ‘Ata’ Allah, a fait de cet événement spirituel une «source d’imitation pour
les hommes ». Toutefois, I’auteur s’empresse de préciser que si le Prophete a effectué ce
voyage physiquement et spirituellement, les saints, eux, ne peuvent I’accomplir qu’en esprit 37,

Il existe un point plus litigieux qui a suscité 1’animosité du censeur Ibn Taymiyya: dans
ses oraisons et invocations, al-Sadili demande a Dieu de lui accorder la ‘isma 33. En théologie
musulmane, ce terme désigne surtout 1’impeccabilité que la plupart des savants accordent
aux prophétes; mais dans ses emplois coraniques notamment, il recouvre des significations
plus larges que cela: al-Sadili joue manifestement de cette souplesse sémantique. Il applique
par exemple le terme & Dieu en L’appelant al-Ma‘sim al-akbar, «I’Infaillible par excel-
lence 3°». Quand il requiert de Dieu la ‘isma, il est évident qu’il s’agit seulement de Lui
demander une sauvegarde relative contre le péché (hifz), laquelle est reconnue aux saints.
«Dieu me garantit la ‘isma si je m’en tiens au Livre et au modele prophétique; par contre,
Il ne me I’assure pas si je me fie & mon dévoilement, mon inspiration ou aux fruits de ma
contemplation “O» : cette parole d’al-Sadili prouve qu’il ne vise aucunement a s’approprier
I’impeccabilité des prophétes. Il ressort de tout cela que I’école Sadili, a I’exemple du soufisme
sunnite dans son ensemble, professe la supériorité spirituelle des prophetes sur les saints, et
que I’héritage des seconds vis-a-vis des premiers ne peut étre que partiel. «Les saints per-
coivent les stations spirituelles des prophétes mais ils n’en ont pas une vision globale. A
I'inverse, ceux-ci dominent parfaitement les stations des saints», confesse Ibn ‘Ata’ Allah *!.

La fonction d’«isthme» (barzah) entre Dieu et les hommes revient par excellence au
Prophéte. Il est I'« Homme parfait» (al-insan al-kamil), qui réunit la créature et le Créateur.
Ibn ‘Ata’ Allah emploie ’expression sayyid kamil, peut-étre pour éviter de préter le flanc
aux attaques d’Ibn Taymiyya 2. Grice 2 I’héritage prophétique, le saint participe aussi au
statut d’insan kamil. Al-Mursi affirmait ainsi que «si la réalité du saint était dévoilée aux
regards, celui-ci serait adoré par les hommes; les attributs (awsaf) et les qualités (nu‘ut) du
saint procedent en effet directement de ceux de Dieu*’». Cette doctrine métaphysique a
également une portée initiatique. Dans les Fusis al-hikam *, Tbn ‘Arabi identifie I'Homme
parfait au gnostique (‘arif), celui qui a réalisé tous les degrés de I'Etre. C’est en ce sens
qu’al-Sadili recommande a I’'un de ses interlocuteurs de suivre aprés sa mort al-Mursi, qu’il
présente comme 1’«homme parfait» (al-ragul al-kamil *): seul le maitre accompli est apte
a faire éclore en la personne du disciple la perfection spirituelle qu’il recele virtuellement
en lui. L’Homme parfait a donc une face tournée vers Dieu, et une autre dirigée vers les

hommes.
7 Lat., p. 154. 4 Lat., p. 205.
38 Voir son «Oraison de la Mer» (hizb al-bahr), traduite en an-  * Lat, p. 12.
nexe dans notre ouvrage La sagesse des maitres soufis, op. cit,  * Lat. p. 45.

ainsi que la Durrat al-asrar, p. 213.
3 Durrat al-asrar, p. 188.
© Durrat al-asrar, p. 117.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66  Eric Geoffroy

# Ed. ‘Afifi, Le Caire, 1946, p. 120.
* Lat. p. 94; cf. aussi la Durrat al-asrdr, p. 141.

Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

55


http://www.tcpdf.org

ERIC GEOFFROY

La doctrine de 1’« Homme parfait», développée surtout par I’école d’Ibn ‘Arabi, recoit
une formulation plus explicite de la part des premiers maitres Sadili a partir des termes
halifa et qutb. Selon le Coran (2:30), I’homme est le lieutenant de Dieu sur terre (halifa);
en lui a été déposé le «secret mystérieux» de la création *6. Il a cette capacité parce que,
ayant adoré Dieu au Paradis par la connaissance directe, il L’adore maintenant sur terre
«en assumant les contraintes de la Loi *’». Mais la lieutenance divine, elle aussi, n’échoit
véritablement qu’aux élus, aux saints *3: seuls ceux-ci peuvent assumer le califat (hildfa)
spirituel, qui est a la fois représentation de Dieu sur terre et succession du Prophete. Les
quatre premiers califes historiques ont tenu cette fonction, en épousant également son aspect
temporel en tant que chefs de la communauté musulmane. Puis elle revint a al-Hasan, le
petit-fils du Prophete, mais il fut dépossédé de son pouvoir temporel et ne détint donc plus
que I’autorité spirituelle. Voici une des raisons pour lesquelles les Sadili font de lui le premier
Pole 4°: il fut le premier «calife intérieur» de I’islam.

Le Pole (qutb), axe du monde par lequel se maintient I’ordre universel, représente une
autre figure médiatrice entre Dieu et les hommes. Captant «1’ensemble des influx divins °»,
il reflete sur terre la miséricorde divine comme il prend sur lui les fléaux venant du ciel.
Chez les Sadili ainsi, d’ailleurs, que chez Ibn ‘Arabi, la fonction de Pole (al-qutbaniyya)
s’apparente a la lieutenance (hildfa): outre son role cosmique, le Pole assume la succession
du Prophéte jusqu’a la fin des temps 3. A Tinstar de I'« Homme parfait », il revét un double
aspect métaphysique et initiatique qui fait de lui «le sens de ’existence» (al-Mursi parlant
de lui-méme 2) et le gnostique accompli, le chef de la hiérarchie ésotérique des saints. Des
termes entrevus, celui de qurb est celui qui présente le plus d’enjeux pour les Sadili. II
n’est pas indifférent de rappeler qu’a leur époque déja, beaucoup de saints de moindre
envergure s’attribuent ou se voient décerner le titre de Pole. On en trouve I’écho dans ce
passage décisif des Lata’if ou al-Sadili définit quinze critéres caractérisant le Pole: en méme
temps qu’il écarte beaucoup de prétendants, il se présente lui-méme comme le détenteur de
cette fonction 23,

Méme si les Sadili s’en défendent parfois 34, il y a chez eux cette idée que la qutbdniyya
est héritée de génération en génération au sein de la famille a la fois charnelle et spirituelle
d’al-Sadili: «Je demandai & Dieu que le Péle, le grand Recours (al-gawt) soit de ma maison
jusqu’au jour du Jugement, dit celui-ci, et il me fut répondu que j’avais été exaucé 3.»
Dans les Lata’if, al-Sadili et al-Mursi s’identifient explicitement au Pdle de leur temps; leur
hagiographe induit également cela en mettant en scéne maintes situations ol apparaissent
I’étendue de leurs pouvoirs initiatiques et leur précellence spirituelle. Intermédiaires privilégiés

 Lat., p. 205. SULat., p. 19, 275.

47 Lat., p. 85. 52 Lat., p. 232.

 Lat., p. 23. 53 Lat., p. 90.

4 Lat., p. 91, 100. 5 Lat, p. 102.

0 Lat., p. 90. 55 A. Ibn ‘Ayyad, al-Mafahir al-aliyya fi l-ma‘atir al-Sadiliyya, p. 150.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66 Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ENTRE HAGIOGRAPHIE ET HAGIOLOGIE

entre Dieu et les hommes, ils connaissent le «poids» spirituel des autres initiés, faculté
qui, selon Ibn ‘Arabi, est réservée au Pdle: «Par le Dieu unique, il n’y a pas de saint
passé ou présent sur lequel II ne m’ait informé, déclare al-Mursi, sur son nom, sur son

ascendance et sur le rang qu’il détient aupres de Lui!»

UN TEXTE FONDATEUR

Dans le projet hagiographique qui anime 1’ouvrage d’Ibn ‘Ata’ Allah, la dévolution de la
fonction de POle a ses maitres revét une importance de premier ordre. L’élection dont
al-Sadili fait ’objet permet de voir en lui I'initiateur d’une nouvelle voie ne devant plus
rien au terreau spirituel dans lequel elle a poussé. «Notre voie, disait al-Mursi, ne se rattache
ni aux Orientaux ni aux Occidentaux, mais remonte en ligne droite & al-Hasan fils de ‘Ali
b. Abi Talib, qui fut le premier des Podles [...] Elle consiste en une direction spirituelle
(hidaya) dans laquelle Dieu peut attirer 2 Lui Son serviteur sans qu’il se soumette a un
maitre vivant; Il lui donne alors le Prophete comme unique guide sur la Voie, ce qui est
une grande faveur 37 !» Dans le soufisme, ce rattachement direct au Prophéte est qualifié de
«voie muhammadienne %% ». Les «Orientaux » représentent les maitres de I’école de Bagdad
et, a leur suite, les grands ordres irakiens nés au XII® siecle, tels que la Qadiriyya, la
Rifa‘iyya, etc. Lors de ses pérégrinations en Orient, en 618/1221, al-Sadili a notamment
cotoyé le maitre rifa’i Aba 1-Fath al-Wasiti >°. Mais il s’agit surtout de marquer 1’indépen-
dance de la Sadiliyya a ’égard du grand maitre du soufisme maghrébin dont les Sadili sont
pourtant les héritiers: Abii Madyan Su‘ayb (m. avant 589/1193). On peut identifier les
«Occidentaux » évoqués par al-Mursi principalement & 1’école de ce maitre. Le maillon ini-
tiatique unissant al-Sadili & ce dernier est le cheikh al-Madani %, disciple d’Aba Madyan et
maitre d’Ibn Masis.

Par le rayonnement qu’il a eu, Abii Madyan est communément appelé «le grand Recours »
(al-gawt), expression qui désigne le Pole supréme. Dans son ceuvre, Ibn ‘Arabi le cite plus
que tout autre maitre et a pour lui une grande vénération®'. Ibn ‘Ata’ Allah lui-méme
reconnait sa dette envers lui en commentant son fameux poeme sur le compagnonnage ini-
tiatique ®2. Dans les Lata’if, le ton change. L’auteur y relate 1’entretien qu’ont eu dans le
monde céleste Abii Madyan et al-Mursi: interrogé sur al-Sadili, le maitre maghrébin répond
que celui-ci le dépasse de quarante sciences, et il ajoute qu’il est «]’océan qu’on ne peut

56 Lat., p. 94. 6 Cl. Addas, «Abu Madyan and Ibn ‘Arabi», dans Muhyiddin Ibn
T Lat, p. 91. ‘Arabi, a Commemorative Volume, Dorset, 1993, p.163-180; Les
58 Cf. notre Soufisme en Egypte et en Syrie, p. 101-104. soufis d’Andalousie, trad. francaise de G. Leconte, Paris, 1995,
59 <Ali ‘Ammar, Abi |-Hasan al-Sadili 1, p.77-78. p. 113-114.

6 Cité dans Lat., p. 91. 62 Al-Tawfiq fi adab al-tarig, éd. récente (s.d.) du Caire; il y vante

son rang spirituel notamment p. 7 et 27.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66  Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

57


http://www.tcpdf.org

ERIC GEOFFROY

embrasser ©». Dés lors, Abii Madyan ne peut plus étre considéré comme le véritable
fondateur de la Sadiliyya, ainsi qu’il a été souvent avancé. Si les disciples d’Aba Madyan
ayant essaimé en Egypte sont présents dans les Lata’if®, la vague $adili a rapidement
recouvert cette voie partout ou elle était implantée (Egypte, Maghreb), jusqu’a faire oublier
certains de ses représentants. La Durrat al-asrar, qui note davantage les détails biographiques
que les Lata@’if, nous montre al-Sadili prenant la reléve initiatique d’Abu 1-Haggag, cheikh
appartenant a 1’école d’Aba Madyan: il meurt la veille du jour ol al-Sadili arrive en Egypte
(en 642/1244 65),

Parvenu 2 la plénitude spirituelle, al-Sadili ne se réclame plus d’aucun maitre terrestre,
pas méme d’Ibn Masis; en effet, il a «apporté & la Voie ce que personne n’avait apporté
auparavant % ». Sous ce rapport, les Lata’if al-minan peuvent étre considérées comme le texte
fondateur de I’ordre S§adili: en recueillant les paroles de ses maitres et divers témoignages
sur leur spiritualité, Ibn ‘Ata’ Allah instaure une mémoire collective dans laquelle puiseront
les membres de la Sadiliyya et, au-deld, un grand nombre de soufis. A Tinstar des autres
éponymes de «confréries», al-Sadili a-t-il initié plus qu’une méthode spirituelle (fariga)?
La récitation de ses oraisons, par exemple, ne sera codifiée que par al-Mursi. Les régles et
rites des différents ordres qui naissent aux XII° et XIII® siecles sont fréquemment fixés par
les successeurs des maitres dits «fondateurs». La littérature hagiographique joue dans ce
processus un grand role, car elle propose aux disciples un modele d’identification, une
référence terminale, en la personne de ces maitres.

Si I’on s’en tient au titre, on ne peut que rattacher le texte d’Ibn ‘Ata’ Allah au genre
hagiographique. Il y est en effet question des «vertus spirituelles » (mandgib) de ses maitres,
lesquelles doivent édifier le disciple. Les Lata’if relevent également de ce genre par leur
caractere exclusif et leur manque de relativisme : le propos du texte hagiographique individuel
(il existe aussi des recueils d’«histoires de saints», dans lesquels sont évoqués maints per-
sonnages) est d’ériger un modele absolu, incomparable, et donc hors d’atteinte du commun
des hommes pieux ou méme des saints. L’élection de ce héros doit étre manifeste; elle
doit s’accompagner de signes tangibles. D’ou la mention récurrente, dans les Lara’if, des
dons charismatiques: bien que 1’école sadili se défende d’y voir une pierre de touche de la
sainteté, bien qu’elle dénigre le miracle se produisant dans le monde sensible au profit du
miracle intérieur qui transforme I’étre, Ibn ‘Atd’ Allah ne peut que sacrifier au style
hagiographique qui, par nature, doit étre émaillé de mirabilia. Toutefois, il ne s’attarde pas
sur ces «faveurs divines» (karamat) dont sont gratifiés ses maitres; elles ne sont qu’un
instrument au service de son plaidoyer pour la sainteté. Leur narration est d’ailleurs précédée

6

)

En outre, dans ce passage, Abii Madyan avoue implicitement ¢ ‘Abd al-Rahim al-Qinawi, Abli ‘Abd Alldh al-Qurasi, et surtout

qual-Sadili est le Pole; cf. notre ouvrage & paraitre La sagesse ‘Abd al-Razzaq al-Gazili: cf. lindex de La sagesse des maitres
des maitres soufis. soufis.

¢ Durra, p. 34.

6 Lat., p. 77.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66  Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ENTRE HAGIOGRAPHIE ET HAGIOLOGIE

N

d’un chapitre a teneur doctrinale; l’auteur y justifie I’existence des miracles contre les
dénégateurs, tout en dressant une typologie des diverses attitudes humaines face a ce
phénomene 7.

Ibn ‘Ata’ Allah, en effet, est habité par une ambition qui dépasse largement celle de
I’hagiographe ordinaire, et c’est ce qui le distingue d’Ibn al-Sabbag, disciple zélé qui restitue
fidelement I’enseignement d’al-Sadili dans sa Durrat al-asrar. En tant que troisiéme grand
maitre de 1’ordre Sadili, il a autorité pour formuler la doctrine de ses cheikhs, et méme lui
donner une orientation personnelle. Certes, il reprend des pans entiers de l’enseignement
d’al-Sadili, que I’on retrouve dans la Durrat al-asrar (c’est par exemple le cas du long
passage sur I’Amour %). Toutefois, son empreinte est omniprésente, et parfois ses propres
commentaires se substituent a ceux de ses maitres; il opere ainsi une sorte de fusion entre
leurs propos et les siens. Interpréte de leur pensée, il émet aussi des appréciations sur eux .
Parfois, il n’y a plus que lui qui parle 7, et sa notoriété déja établie I’améne a citer ses
ouvrages. Son apport le plus explicite réside évidemment dans les prolégoménes
(al-muqaddima), ou il fait ceuvre d’hagiologue. Ses longs développements sur la sainteté
ont pour but de préparer le lecteur a accepter ce qui suit: par leur personnalité exceptionnelle,
les maitres de 1’auteur illustrent parfaitement cette sainteté.

Comme son public est divers, Ibn ‘Ata’ Allah délivre un message pluriel en manipulant
plusieurs registres de langage; chacun, du simple croyant qu’il faut édifier au soufi averti,
du détracteur qu’il faut convaincre au disciple de 1’ordre Sadili, peut ainsi retirer un profit
correspondant a ses propres aptitudes. L’auteur des Lata’if s’adresse au lecteur avec beaucoup
d’attention et de sollicitude, en lui facilitant la compréhension des choses spirituelles par
I’emploi de paraboles (par exemple, Dieu est comparé a un roi, et les saints a ses ministres);
par souci de clarté, il distingue diverses catégories (de formes de sainteté, d’opposants au
soufisme...). Il se livre aussi a une analyse subtile des comportements humains et se montre
un fin psychagogue; il présente par exemple une méthode concrete pour s’auto-évaluer en
prenant comme critere tantdt I’amour, tantot la mort /1.

Dans son sillage, les maitres sadili postérieurs s’adresseront eux aussi a des publics variés,
afin de toucher tous les étres; ils veilleront & délivrer avec mesure un enseignement ésotérique
en I’enveloppant dans des propos moins audacieux. Une telle habileté dans la présentation
de la doctrine — accompagnée d’un attachement profond aux sources scripturaires — vaudra
a I'ordre §adili de se diffuser rapidement dans le milieu des ulémas 7. La prudence d’Tbn
‘Ata’ Allah lui est aussi dictée par le regard de censeurs tels qu’lbn Taymiyya, mais cela

N .

ne I’empéche pas de distiller de facon a peine voilée les doctrines d’Ibn ‘Arabi, comme

¢ Lat., p. 58-68. 72 Le chapitre premier des Latdif témoigne de cet ancrage de la
o Lat., p. 48-49. voie $adili chez les plus grands savants de I'époque. On pourra
 Lat., p. 90. consulter sur ce point la thése de J.-Cl. Garcin, Un centre
 Lat., p. 225-227. musulman de la Haute-Egypte médiévale: Qus, Le Caire, TAEI 6,
' Lat., p. 49-50. 1976, p. 316 et sq.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66  Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

39


http://www.tcpdf.org

ERIC GEOFFROY

nous le verrons. Lorsqu’il traite de 1’intercession absolue revenant au Prophete — théme qui
I'oppose 2 Ibn Taymiyya — il prend la précaution de citer toute la chaine des garants qui
ont rapporté la tradition prophétique a ce sujet 3. Plus généralement, 1’omniprésence des
sources scripturaires (Coran, hadiths) est due a la nature purement islamique du soufisme,
mais elle atteste également d’une volonté de prouver 1’orthodoxie fonciére de cette spiritualité.

Pressé de transmettre son patrimoine spirituel, Ibn ‘Ata’ Allah ne se préoccupe guere de
I’ordonnance formelle de ses idées. Certes, un canevas existe, celui des prolégomenes, des
neuf chapitres et de la conclusion, mais I’auteur se déplace trés librement a I’intérieur de
cet espace. Il suit le courant de sa pensée et opere de nombreuses digressions; il lui arrive
également de se répéter. Le texte n’a donc pas la facture des Hikam ; toutefois, il présente
des aspects plus variés de la vie spirituelle. L’enseignement qu’il délivre complete celui,
lapidaire, du recueil des «Sagesses»; en quelque sorte, il I'incarne dans I’Egypte du xIm®
siecle. Son plus grand attrait réside peut-étre dans 1’équilibre qu’on y trouve entre la doctrine
et I’anecdote qui illustre celle-ci, entre 1’hagiologie et 1’hagiographie.

UNE APOLOGIE
DE LA SAINTETE (WALAYA) EN ISLAM

L'apport doctrinal d'al-Hakim al-Tirmidi

2N 2

Lorsque 1’école $adili voit le jour au VI/XII® siecle, la spiritualité islamique a déja €laboré
son corps de doctrines. La spécificité de cette école va donc s’affirmer en opérant des choix
dans ce patrimoine, en développant ou en reformulant tel ou tel point. Les Sadili ont sans
doute puisé dans leur patrimoine immédiat, celui d’Abii Madyan et d’Ibn Masi§, mais nous
pouvons difficilement évaluer cet héritage car ’enseignement de I'un et de I'autre maitres
était essentiellement oral. La personnalité spirituelle d’Abii Madyan, par exemple, est encore
mal connue, bien qu’lbn ‘Arabi en ait dévoilé certains aspects. L’influence d’Ibn Masis est
plus perceptible dans les Lata’if, notamment dans les propos que I’auteur rapporte de lui
sur I’amour. Sa célebre Priére, intitulée al-salat al-masisiyya, met en relief la fonction
cosmique du Prophéte, présenté comme le «voile supréme» entre Dieu et le monde. C’est
donc la doctrine de la «Réalité muhammadienne », chére a Ibn ‘Ata’ Allah, qui s’y trouve
distillée 7*. Toutefois cette priere tient en deux pages, et quoique notre auteur ait recu un
enseignement oral provenant d’Ibn Masis, il avait besoin, pour mener a bien son projet
hagiologique, de 1’apport du premier théoricien de la sainteté en islam: al-Hakim al-Tirmidi
(m. 318/930).

3 Lat., p. 13. 74 Cf. T. Burckhardt, «La Priére d’bn Mashish», Etudes tradition-
nelles 399, janv.-fév. 1967, p. 29-39.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66 Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ENTRE HAGIOGRAPHIE ET HAGIOLOGIE

La doctrine du «sage de Tirmid» nous est maintenant bien connue grace aux travaux de
G. Gobillot et de B.Radtke °; par ailleurs, I’influence qu’il exerca sur Ibn ‘Arabi a été
mise en valeur par M. Chodkiewicz 7°. Or la lecture des Lata’if révéle que son rayonnement
sur les Sadili ne fut pas moindre. Al-Sadili et al-Mursi, nous rapporte Ibn ‘Ata’ Allah, avaient
une grande vénération pour le maitre du Khorassan; ils I’appelaient al-imam al-rabbani, et
voyaient en lui un des quatre «piliers» (awtad) de la hiérarchie initiatique des saints ’’.
L’ouvrage d’al-Tirmidi le plus diffusé dans le monde musulman était Le Sceau des saints
(Kitab hatm al-awliya’). Or, al-Sadili le commentait tres régulierement a ses disciples et
al-Mursi ne négligeait aucun moyen, méme surnaturel, pour se rendre du Caire a Alexandrie,
ol se tenaient les séances de lecture 3.

Pour al-Tirmidi comme pour les Sadili, I’amour mutuel entre Dieu et ’homme (mahabba)
constitue le principe de toute sainteté. L’homme peut suivre la voie de 1’ascese, c’est-a-dire
s’employer a cheminer vers Dieu pour pénétrer dans la sphere de la walaya; mais il s’agit
1a d’'un mode de sainteté imparfait, «mineur» selon les Sadili, qui emploient I’expression
waldaya sugra’®; al-Tirmidi définit cela comme la «sainteté générale» (al-walaya al-‘aGmma)
qui échoit a tout croyant. La «sainteté majeure» (al-walaya al-kubra), elle, suppose une
grande réceptivité a I’initiative divine, a la grice (minna; pl. minan): le titre du livre, Lata’if
al-minan («les touches subtiles de la grice»), s’explique mieux maintenant. Pour al-Tirmidi,
cette «sainteté particuliere» (al-walaya al-hassa) concerne uniquement les élus de la
Communauté, les saints proprement dits. Dans le premier cas, en effet, ’homme cherche a
devenir I’«ami de Dieu»; dans le second, c’est Dieu qui choisit le saint comme «ami»;
on ne peut donc parler d’élection que dans ce type de sainteté .

La doctrine de la sainteté, on I’a vu, est présentée pour 1’essentiel dans les prolégomenes
(muqgaddima). Apres avoir énoncé le corrélatif d’opposition sainteté majeure — sainteté
mineure, Ibn ‘Ata’ Allah s’emploie a ’expliciter dans les pages suivantes en le formulant
par d’autres termes; la encore, on constate que ces couples antithétiques trouvent leur source
chez al-Tirmidi. La «sainteté mineure» correspond a la foi (iman), et la «sainteté majeure »
a la certitude (yagin ®'); dans le chapitre six, I’auteur les nomme respectivement « sainteté
extérieure » (zahir al-waldya) et «sainteté accomplie» (halis al-walaya 3%). Tbn ‘Ata’ Allah,
cependant, ne s’adresse pas qu’a l’élite, et il reconnait généralement dans son texte une
grande place a la foi, fondement de toute démarche spirituelle.

75 Voir notamment pour la premiére Le livre de la profondeur des
choses, Villeneuve d’Ascq, 1996 et, pour le second, The Con-
cept of Sainthood in Early Islamic Mysticism, Richmond, 1996.

76 Cf. lindex de son ouvrage Le Sceau des saints, op. cit.

7 Lat., p. 103.

8 Lat., p. 112.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66  Eric Geoffroy

™ Lat., p. 35. Cf. également la Durrat al-asrar, p. 132, 152.

8 [at., p. 34. Pour al-Tirmidi, voir G. Gobillot, Le livre de la pro-
fondeur des choses, op. cit., p. 45, 59-60, 74.

81 Lat., p. 36.

82 Lat., p. 173.

Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

6!


http://www.tcpdf.org

ERIC GEOFFROY

Un peu plus loin, apparait une autre distinction proprement tirmidienne: la sainteté
mineure revient aux «sinceres» (sadigin), et la sainteté majeure aux «véridiques» (siddiqin :
forme intensive de sadiq). Ceux-ci, dont le prototype est Abii Bakr al-Siddiq, sont supérieurs
aux premiers car ils confirment la vérité pour I’avoir personnellement éprouvée 3. Le «sage
de Tirmid» et les Sadili font de la siddigiyya, ou station de la «véridicité absolue», un des
plus hauts degrés de la sainteté. Al-Sadili déclare par exemple que «les saints (awliya’)
n’aboutissent que 13 ol commencent les véridiques 8 »; comme le fera a sa suite al-Mursi,
il place les siddigiin directement sous le Pole ®°. Peut-étre I’école Sadili est-elle sur ce point
influencée par al-Gazali, qui considérait la siddigiyya comme «1’acmé de la waldya %» ; les
Sadili voient d’ailleurs en lui le détenteur accompli de la siddigiyya *’. La place réservée a
cette station spirituelle chez les Sadili n’est pas non plus étrangére a la relation privilégiée
qu’ils entretiennent avec Abu Bakr 85

Al-Tirmidi assimile le sadig au «cheminant» (salik) qui parcourt la Voie initiatique de
sa propre initiative, et donc avec difficulté; le siddig, quant a lui, correspond au «ravi en
Dieu» (magdib) qu’ll attire 2 Lui par Son amour et Sa sollicitude. Ibn ‘Ata’ Allah se situe
dans la méme perspective; prenant la défense du magdib, souvent per¢u comme un
«illuminé » incapable de rendre compte de son expérience, il affirme que celui-ci parcourt
avec fulgurance la Voie, alors que le «cheminant» le fait «a dos de chameau 3 ». Le magdiib
a donc une connaissance plus directe de Dieu que le salik ®°, ce qu’avait souligné auparavant
al-Tirmidi. Ibn ‘Ata’ Allah établit une derniére correspondance avec les modalités binaires
de sainteté déja exposées: a la sainteté mineure, fondée sur 1’argumentation, fait face la
sainteté majeure, qui repose sur la contemplation °!. Cette antith®se n’est pas spécifique de
la pensée d’al-Tirmidi; elle appartient au soufisme en général. Tous les spirituels de I’islam
sont susceptibles de faire leur cette phrase d’al-Sadili: «Le fait de voir Dieu par 'ceil de
la foi et de la certitude nous a libéré de tout recours a la pensée discursive °2.»

Par contre, les premiers maitres §adili revendiquent clairement 1’héritage d’al-Tirmidi par
I’écho qu’ils donnent a son fameux questionnaire: dans le sixieme chapitre de son livre,
I’auteur du Hatm al-awliya’ pose cent cinquante-sept questions formulées de maniére
volontairement sibylline . Seul Ibn ‘Arabi y répondra, trois siécles plus tard, dans un petit
traité intitulé al-Gawab al-mustagim ainsi que dans le chapitre soixante-treize des Futihat
makkiyya ®*. Or, Tbn ‘Ata’ Allah laisse entendre que ses maitres possédaient également cette

8 Lat., p. 40; al-Tirmidi, Hatm al-awliyd’, éd. O. Yahia, Beyrouth, soit plus élevée que la siddigiyya, en raison de lintimité par-

1965, p. 330; M. Chokiewicz, op. cit., p. 59. faite qui réunissait le Prophéte et Abdi Bakr; cf. Latd'if al-i‘lam
8 Cf. Durrat al-asrar, p. 218. fi isarat ahl al-ilham, éd. S.‘Abd al-Fattah, Le Caire, 1996, II,
8 Lat, p. 90, 146. p. 57 (lattribution de ce texte a al-Qasani reste hypothétique).
8 Cf. M. Chokiewicz, op. cit., p. 142. 8 Lat., p. 193.

8 [at., p. 103. L'enseignement d’al-Gazali a incontestablement % Lat,, p. 45.
marqué les Sadili, notamment la métaphysique de la Lumiére %' Lat., p. 42.
qu'il développe dans sa Miskat al-anwar. 2 Lat., p. 44.
8 Lat., p. 105, 174, 186-187, 215, 217, 220... al-Qasani, maitre % Khatm, p. 142-326.
de l'école d'Ibn ‘Arabi, avance quiil n'y a que la prophétie qui  °* Cf. M. Chodkiewicz, Le Sceau des saints, p. 47-48.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66  Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ENTRE HAGIOGRAPHIE ET HAGIOLOGIE

science spirituelle. Ainsi, al-Sadili énumere quinze criteres pour déterminer le Pole véritable,
a D’instar d’al-Tirmidi qui a voulu défier dans son questionnaire ceux qui se réclament de la
sainteté sans en avoir été investis. Dans ce passage, la référence a ’auteur du Hatm est
explicite, et I’on ne s’étonnera pas que certains des criteres €noncés par al-Sadili corres-
pondent & des questions d’al-Tirmidi ®>. Plus loin, Ibn ‘Ata’ Allah évoque les points
doctrinaux dont traitait son maitre durant ses séances; la encore, la plupart sont puisés dans
le Hatm al-awliya’, dans une terminologie proche ou identique . On relevera par exemple
ces expressions : 1’«Intellect supréme » (al-‘agl al-akbar®7), le «jour ou sont fixés les destins»
(yawm al-magadir °), la «Poignée divine» (al-qabda ®°), etc.

Les Sadili ont-ils voulu rivaliser avec Ibn ‘Arabi qui, peu de temps avant, avait répondu
abondamment au questionnaire ? Cela semble peu probable, car les Sadili perdraient de toute
évidence 2 la comparaison: méme si I’on admet que les maitres d’'Ibn ‘Ata’ Allah ont pu
répondre oralement, dans un cercle restreint, au questionnaire d’al-Tirmidi, leur disciple ne
présente pas dans son ouvrage un apport écrit approchant celui d’Ibn ‘Arabi. En outre,
al-Sadili s’inspire parfois des réponses données par le Sayh al-Akbar dans son Gawab
mustagim ', Quant a al-Mursi, I'auteur des Lata’if fait également figurer dans son ensei-
gnement des themes qu’il sait étre akbariens (tels que la science des Solitaires ou afrad 101y,

Les méthodes pronées par Ibn ‘Ata’ Allah pour parvenir a la réalisation spirituelle doivent
aussi beaucoup a al-Tirmidi. Ainsi, la précellence du «ravissement» (gadb) sur le «chemi-
nement» (sulitk) a pour corollaire, chez I’'un comme chez 1’autre, ’abandon de la volonté
propre. C’est en s’en remettant totalement a Dieu et a Sa grice que le mystique parvient a
se délivrer de son ego, et donc a accéder a la Présence divine. Cet «abandon confiant en
Dieu» (tawakkul) est demandé maintes fois a I’homme dans le Coran et, a I'instar des soufis
précédents, les Sadili 1’ont érigé en vertu cardinale. Toutefois, ils ’expriment le plus sou-

vent par les termes fafwid et isqat al-tadbir:
gouverne individuelle a Dieu», et Ibn ‘Ata’

dans les deux cas, il s’agit d’«abandonner sa
Allah rappelle qu’il a rédigé a ce sujet son

Kitab al-tanwir fi isqat al-tadbir 2. Or, dans son Hatm al-awliya’, al-Tirmidi a longue-
ment développé le theme de I’extinction de la volonté individuelle au profit de la volonté

divine (masi’a 19%).

% Lat., p. 90.

% Lat., p. 117.

97 Cf. le trente-neuviéme point du questionnaire d’al-Tirmidi:
«Qu'est-ce que l'Intellect supréme, dont I'ensemble des intelli-
gences particuliéres ne constitue qu'une partie?» (Hatm
al-awliya’, p. 196).

Cf. le trente-deuxieme point du questionnaire d'al-Tirmidi (Hatm
al-awliyd’, p. 190). Ibn ‘Arabi définit al-maqadir comme «la
détermination des instants dans lesquels s’accomplissent la
décision (hukm) et le décret (qada) divins» (Hatm al-awliya’,
p. 196).

9

*

Anlsl 32 (1998), p. 49-66  Eric Geoffroy

99 Cf. le cent vingtiéme point du questionnaire d’al-Tirmidi:
«Qu'est-ce que la Poignée?» (Hatm al-awliy@’, p. 295).

100 Cf. Hatm, p. 172, & propos de la «science permettant de dis-
tinguer les deux modes d'existence» (‘ilm al-fasl bayna
al-wujadayn), qui définit, selon Ibn ‘Arabi, la science de la
genese; voir Lat., p. 90.

101 Lat., p. 117.

192 [gt., p. 202. Cet ouvrage a été traduit par A. Penot sous le
titre De ['abandon de la volonté propre, Lyon, 1997.

193 Hatm, p. 411, 417, 419.

Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

63


http://www.tcpdf.org

54

ERIC GEOFFROY

Par sa soumission active a Dieu, I’homme acquiert cette transparence ontologique qui
est le secret de la spiritualité islamique, mais aussi de toute élection divine. C’est en prenant
conscience de cette indigence fonciere que 1’homme recoit I’assistance divine, comme ce
fut le cas des musulmans a la bataille de Badr '%. Le modele a imiter est ici encore le
Prophete, qui a réalisé a la perfection la ‘ubiidiyya afin que la rubiibiyya, la fonction sei-
gneuriale de Dieu, soit reconnue sur terre 19,

Sans en reprendre textuellement la terminologie, les Sadili s’inspirent visiblement ici d’une
autre catégorie tirmidienne: le wali haqq Allah désigne chez le maitre du Khorassan ’homme
qui désire cheminer vers Dieu en accomplissant intégralement les obligations légales; s’at-
tribuant encore ses actes, il n’a acces qu’a «I’observance» (‘ubiida); puisqu’il veille au «droit
de Dieu» (hagqq Allah), il en attend la rétribution. Par contre, le wali Allah compte unique-
ment sur la grice divine, ce qui fait de lui un pur serviteur; il peut donc étre identifié au
«véridique » (siddiq) ou au «ravi en Dieu» (magdib '°°).

Si rien n’est possible sans la grice divine, il revient donc a I’homme, en retour, de
pratiquer sans cesse 1’action de grace (al-Sukr), de manifester a Dieu sa gratitude pour tous
les dons qu’il recoit. Les Sadili ont pleinement appliqué ce précepte, qui se traduit chez
eux par une attitude spirituelle caractéristique: le soufi ayant réalisé sa vacuité ontologique
attribue a Dieu son existence, ses pensées et ses actes; il ne peut que Le remercier de le
sustenter a tous les niveaux de I’étre. Les bienfaits divins doivent se manifester jusque dans
I’apparence physique %7 et, de fait, les cheikhs $adili revétent généralement des habits
élégants qui refletent et proclament la Beauté divine. Al-Mursi, rapporte Ibn ‘Ata’ Allah,
«préférait le riche plein de gratitude au pauvre armé de patience», et 1’auteur précise que
telle était la position d’al-Tirmidi '%8. Ceci laisse 4 penser que les Sadili n’ont pas seulement
médité le Hatm al-awliya’ du maitre khorassanien, mais aussi son ouvrage al-Durr al-makniin
dans lequel est affirmée la supériorité de la gratitude sur la patience '%°,

De méme, les Sadili mettent 1’accent sur la nécessaire occultation du saint, ainsi que sur
la défiance des ceuvres pieuses, pour I’infatuation de soi-méme que celles-ci peuvent susciter.
Nous reconnaissons 1a une attitude caractéristique de la spiritualité malamati 110 Or, bien
que la voie du «blame» (malama) corresponde a une attitude spirituelle universelle, nous
avons de bonnes raisons de penser que les Sadili ont recu I’influence du courant malamati
par le biais d’al-Tirmidi, qui a entretenu des liens avec ce dernier '

14 Lat., p. 64. 109 Cf. G. Gobillot, «Patience (sabr) et rétribution des mérites —
195 Lgt., p. 6. gratitude (Sukr) et aptitude au bonheur selon al-Hakim al-
19 Al-Tirmidi, Hatm al-awliyd’, p. 117-127, 331-333; M. Tirmidi», Studisl (P) LXXIX, 1993, p. 59-61.

Chodkiewicz, op. cit., p. 44-45; B. Radtke, op. cit, p. 26, 43. 'O Sur ce point, cf. notre postface a La sagesse des maitres soufis.
197 Lat., p. 200. 1 Cf. G. Gobillot, Le livre de la profondeur des choses, p. 41.
198 Lat., p. 221.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66  Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ENTRE HAGIOGRAPHIE ET HAGIOLOGIE

D’autres emprunts plus ponctuels prouvent que les Sadili ont étudié dans le détail I’ceuvre
d’al-Tirmidi. La définition de la patience (sabr) comme le fait de «rester en cible (isbar)
aux fleches du destin» provient certainement de ce maitre !'2. De méme, le «gnostique»
selon lequel «Dieu aurait dévoilé a al-Hadir les esprits (arwah) des saints avant leur incar-
nation» n’est autre qu’al-Tirmidi ''3. Les références a la clairvoyance des califes Abai Bakr
et ‘Umar sont prises textuellement chez lui !4, et d’une fagon générale I’apologie des miracles
des saints menée par Ibn ‘Ata’ Allah doit beaucoup au «sage de Tirmid».

L'apport doctrinal d’lbn ‘Arabi

Comme la plupart des soufis postérieurs a Ibn ‘Arabi, Ibn ‘Ata’ Allah s’est imprégné de
’enseignement du Sayh al-Akbar. Il est d’ailleurs le premier maitre de I'ordre Sadili a
témoigner de sa vénération a son égard, et les Lata’if al-minan, plus que toute autre ceuvre
du soufi alexandrin, rendent compte de I’influence doctrinale exercée par Ibn ‘Arabi. Celle-
ci transparait avant tout, il est vrai, sur le plan métaphysique de I’«unicité de I'Etre » (wahdat
al-wugid ''5). Mais elle touche également le domaine de la walaya dans lequel le legs

akbarien est évidemment substantiel.

Rappelons qu’Ibn ‘Arabi et les Sadili ont une source doctrinale commune en la personne
d’al-Tirmidi. Certains thémes concernant la sainteté sont traités par Ibn ‘Ata’ Allah dans
une terminologie proche de celle d’Ibn ‘Arabi, car ces thémes proviennent du maitre
khorassanien. Nous reléverons donc ici uniquement ce que les Sadili ont pris en propre
d’Ibn ‘Arabi. Il s’agit pour I’essentiel de la doctrine de «I’héritage prophétique» dont sont
investis les saints musulmans. En vertu de cet héritage, les awliya’ participent a leur niveau
a la fonction cosmique et ésotérique du Prophete: au début de I’article, les affinités entre
Ibn ‘Arabi et I’école sadili sur ce point étaient déja apparues; mais encore fallait-il clairement

en attribuer la paternité au Sayh al-Akbar.

Toujours en se limitant a la sphere de la sainteté, on notera d’autres emprunts de 1’auteur
des Lata’if a Ibn ‘Arabi, tels que la distinction entre les miracles sensibles (hissiyya) et
ceux d’ordre intérieur, spirituel (ma‘nawiyya '), ou encore I’emploi de I’expression awliya’
al-‘adad pour désigner les saints de la hiérarchie ésotérique '!7. L’impact de la doctrine
akbarienne sur les maitres §adili ira d’ailleurs croissant apres Ibn ‘Ata’ Allah, surtout chez
le cheikh égyptien ‘Ali Wafa (m. 807/1404) et ses successeurs de la branche wafa’iyya 8.

2 gt p. 137, 191. Cf. G. Gobillot, «Patience (sabr) et rétribu-
tion des mérites...», op. cit, p. 57.

13 Lat., p. 84; Hatm, p. 362.

"4 Lat., p. 59-60, 172; B. Radtke, op. cit., p. 159-160, 164.

115 Cf. notre article «De l'influence d'lbn ‘Arabi sur I'école shadhilie
égyptienne (époque mamelouke)»; communication donnée au
colloque L'héritage intellectuel et spirituel d'lbn ‘Arabi (Marrakech,

Anlsl 32 (1998), p. 49-66 Eric Geoffroy

mai 97); actes & paraitre en arabe (fondation El legado
andalusi, Grenade), et en frangais (revue «Horizons maghré-
bins», Toulouse).

116 Lat., p. 58.

"7 Lat., p. 22.

118 Nous renvoyons ici encore & notre article «De l'influence d'Ibn
‘Arabi sur I'école shadhilie égyptienne...».

Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

_65


http://www.tcpdf.org

ERIC GEOFFROY

Nous avons qualifié plus haut les Lata’if al-minan de texte fondateur de la tariga
Sadiliyya. En effet, la réécriture qu’a opéré Ibn ‘Ata’ Allah de I’enseignement de ses maitres
a certainement donné naissance chez les Sadili & une conscience de constituer une famille
spirituelle, une voie initiatique particuliére.

A vrai dire, les Latd’if al-minan sont a double titre un texte fondateur; en effet, elles
ont servi de modele aux cheikhs postérieurs de 1’ordre, dans cet art de la pédagogie spirituelle
qu’ils ont tant pratiqué. A I'instar d’Ibn ‘Ata’ Allah, certains d’entre eux ont succédé au
maitre dont ils avaient relaté les vertus spirituelles; a son instar, ils n’ont jamais négligé,
dans le propos hagiographique qui les animait, la dimension hagiologique, ce qui les a amené
a sortir de 1’étroitesse du cadre confrérique pour dresser une apologie globale du soufisme
et de la sainteté. A son instar, ils ont souvent manié conjointement 'adab al-mandgqib, le
genre hagiographique, et le wa‘z, la prédication visant a distiller dans le public quelques
vérités d’ordre spirituel tout en l’instruisant et en I’édifiant ''°. Si Abu I-‘Abbas al-Mursi a
été Dinitiateur, chez les Sadili, de I’exégése ésotérique (fa’wil) des sources scripturaires et
des paroles des premiers soufis, si donc il n’a pu étre imité que par un nombre restreint
d’initiés, Ibn ‘Ata’ Allah, lui, a délibérément opté pour un discours plus ouvert: il a voulu
«traduire » la réalisation spirituelle de ses maitres en termes accessibles a des publics divers.
D’ou la large diffusion dont a bénéficié son ceuvre.

119 Sur tous ces points, cf. notre Soufisme en Egypte et en Syrie, p.32-35.

Anlsl 32 (1998), p. 49-66  Eric Geoffroy
Entre hagiographie et hagiologie : les Lata’if al-minan d’lbn ‘Ata’ Allah (m. 709 - 1309).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



