MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 31 (1997), p. 49-60
Rachida Chih

Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en
Egypte.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Rachida CHIH

ZAWIYA, SAHA ET RAWDA :
DEVELOPPEMENT ET ROLE
DE QUELQUES INSTITUTIONS SOUFIES EN EGYPTE

IBAT, khanqa, zdwiya et tekkiya sont des édifices religieux généralement associés

au soufisme et aux confréries mystiques; en effet, ils ont le plus souvent servi de

lieux de réunion et d’activités des soufis et ont largement contribué a 1’expansion de
ces derniers dans tout le monde musulman. Les historiens ont souvent confondu ces établis-
sements, alors que chacun possédait des fonctions bien spécifiques dans la société. La zdwiya
est présentée comme la forme d’expression majeure du soufisme en Egypte dés le Moyen
Age et tout au long de 1’époque ottomane. A la fin du XIx¢ sidcle, ‘Alf Pacha Mubérak (m.
1893) recensa 225 zawiya-s au Caire, alors que Maqrizi (m. 1442) n’en avait compté que 26
au Xvesiécle I. Les fonctions de la zdwiya étaient multiples: elle était 4 la fois un lieu de
priere, d’enseignement, d’accueil, de prise en charge morale et matérielle et d’arbitrage. Sa
renommeée reposait sur le rayonnement spirituel et social du cheikh qui I’habitait.

Il est difficile de donner une date approximative de la disparition des zdwiya-s du paysage
égyptien car cette derniére fut lente et progressive, mais elle eut pour conséquence le rapide
développement des sdha-s (litt. cour) en milieu rural 2. La sdha posséde les mémes fonctions
que la zdwiya ; elle est un lieu de spiritualité et de réunion pour les besoins de la confrérie,
si son cheikh en représente une, et un espace a usage public, pour les besoins du village
dans son ensemble. Dans les villes, les enquétes menées au sein de la Khalwatiyya, confrérie
tres répandue dans la vallée du Nil, ont mis au jour I’existence d’un autre type d’institution
soufie contemporaine, la rawda (litt. jardin), maison qui n’accueille que les membres de la
confrérie. Cette dichotomie entre sdha, espace ouvert, et rawda, espace fermé, rappelle celle
qui existait a ’époque médiévale entre la zdwiya et la khanga. Cette derniére, d’origine
persane, fut introduite en Egypte a I’époque ayyubide pour renforcer le sunnisme et réduire

Le systeme de transcription choisi par 1’auteur a été confrérie mystique dans I’Egypte contemporaine, these
respecté. de doctorat, université de Provence, 1996. V. Hoffman,
VL. Fernandes, The Evolution of a Sufi Institution In qui au cours de ses enquétes ne s’est pas limitée a une
Mameluk Egypt: The Khangah, Berlin, 1988, p. 16. confrérie particuliere mais a rencontré des soufis de
2 D’apres les enquétes menées en Haute-Egypte, au sein différents courants spirituels, fait le méme constat.
de la Khalwatiyya, la zdwiya a tendance a disparaitre Mystics, Saints and Sufis in Contemporary Egypt, 1995,
du soufisme égyptien contemporain. R. Chih, Soufis et University of South Carolina Press, Columbia.

Anlsl 31 (1997), p. 49-60 Rachida Chih )
Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en Egypte.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 RACHIDA CHIH

I’influence chi’ite; ’entrée y était sélective, les soufis étant choisis sur leur connaissance
des régles du soufisme (ddab siifiyya) ®. Ainsi la khanga était percue comme le berceau du
véritable soufisme alors que la zdwiya, ouverte a la ‘dmma *, était présentée comme le
refuge des superstitions et de ’ignorance. Depuis le tournant du Xix° siecle, les pratiques
des confréries sont violemment attaquées par les réformistes religieux de toutes tendances.
On comprend, dés lors, pourquoi certains cheikhs lettrés, a I’instar de ceux de la Khalwatiyya
qui se posent en réformateurs et défenseurs du véritable soufisme, ont remplacé les zawiya-s,
liées au passé, a la tradition et a I’immobilisme des campagnes, par des sdha-s et rawda-s
qui s’apparentent a la madyafa, maison d’hodte traditionnelle. Mais cette réforme est de
facade, car a I’intérieur ces derniéres transmettent les mémes idées, croyances et pratiques
que celles qui étaient véhiculées dans les zawiya-s.

1. EMERGENCE ET DEVELOPPEMENT DES ZAWIYA-§:
QUELQUES EXEMPLES AU CAIRE ET EN HAUTE-EGYPTE

La zdwiya est généralement présentée comme le lieu traditionnel ol les disciples d’un
maitre se réunissaient pour étre entrainés aux pratiques spirituelles de la confrérie, recevoir
I’initiation (‘ahd), progresser sur la Voie (tariga), venir saluer et écouter le maitre. Elles se
développent avec la naissance des confréries, dés le XII-XIII° siecle. Elles servent a abriter et
a nourrir les pérégrins (sd’ihin, ceux qui accomplissent le voyage initiatique a la recherche
du maitre) et les voyageurs. De fait, elles sont construites sur des lieux de passage, a
I’extérieur des villes ou aux endroits de la ville ol aboutissent les voyageurs, les khdn-s par
exemple >. Les zdwiya-s se multiplient véritablement a partir du XV€¢ siecle; leur
développement est associé a celui des rariga-s, dont elles deviennent la principale forme
d’organisation. Fondées par le cheikh lui-méme ou a son intention par un émir, voire le
sultan, elles vivent des dons ou des wagf-s (biens de main-morte) qui lui sont affectés par
ces riches personnages °. Centre de réunion et de diffusion de la tariga représentée par le
cheikh, elles sont aussi un lieu de pelerinage, puisqu’elles abritent le tombeau du cheikh 7,

Les historiens expliquent le développement des zdwiya-s par des facteurs externes, a
savoir la crise économique et les profonds changements qui marquent les pays proches de la
Méditerranée au XIV® siécle (peste noire, pillages bédouins, ruralisation). Les populations,
écrit J.-Cl. Garcin, viennent rechercher réconfort, protection et baraka aupres de cheikhs qui
se plaignent de n’avoir plus de vrais disciples 8. Les zawiya-s s’installent dans le tissu
urbain et se chargent de I’insertion des populations rurales. D’abord de dimension plutdt
modeste, elles se transforment bientdt en un large complexe comprenant les habitations du
cheikh et de sa famille, les cellules des disciples, une salle d’eau, un puits, une cuisine et un

3 L. Fernandes, op. cit., p. 18. 6 Sur la zawiya en Egypte, L. Fernandes, « The zawiya

4La ‘dmma, la masse, opposée a la khdssa, 1’élite. in Cairo», Anlsl XVIII, 1982, p. 116-121. «Some

5J.-Cl. Garcin, « Assises matérielles et role économi- aspects of the zawiya in Egypt at the eve of the
que des Voies soufies », dans Les Voies d’Allah, Paris, Ottoman conquest », Anlsl XIX, 1983, p. 9-17.
Fayard, 1996, p. 219. 7 L. Fernandes, « The zAwiya in Cairo», op. cit., p. 119.

8 J.-Cl. Garcin, op. cit., p. 221-222.

Anlsl 31 (1997), p. 49-60 Rachida Chih
Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en Egypte.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ZAWIYA, SAHA ET RAWDA 51

N

four. Cette transformation est a mettre en lien avec le développement des confréries et
I’intérét croissant des sultans pour le soufisme °. La zdwiya du cheikh ‘Abd al-Wahhab
al-Sha‘rani (m. 1566) au Caire fut construite par le cadi Muhyi al-din al-Uzbeki; elle vivait
des revenus de villages entiers, avec fermes, moulins et magasins exemptés de taxes et de
douanes. Elle accueillait 200 résidents par jour, hommes, femmes et enfants. La zdwiya se
consacrait a la priére, au dhikr et a I’enseignement. Sha‘rani lui-méme précise que jamais
dans le passé les soufis n’ont bénéficié de telles conditions de vie et qu’a son époque seules
les mosquées Al-Ghamri, Muhammad al-Shinawi et le mausolée d’Ahmad al-Badawi étaient
plus richement dotés que sa zdwiya. Lui-méme faisait figure de riche rentier '°. Dans beaucoup
de zdwiya-s, la charge de cheikh est héréditaire, ce qui contribue au développement de
dynasties soufies; dans d’autres cette charge passe au disciple choisi par le cheikh.

Mais parmi les facteurs qui expliquent le développement des zdwiya-s, il faut aussi tenir
compte de I'intérét des élites mameloukes et ottomanes pour le soufisme, aussi bien par
calcul politique que par conviction personnelle. Enfin la zdwiya s’est développée pour des
raisons internes aux tariga-s, car «elle est un lieu propre a la convivialité et au compagnon-
nage, éléments indispensables a 1’éducation spirituelle... Elle permet une formation adaptée
a différents types de voies et de cheikhs 1. »

Mais, «un local ne se définit guére par un nom, mais par 1’usage qu’on en fait et la
tradition de ceux qui I’utilisent '2.» La zdwiya pouvait prendre plusieurs formes en Egypte;
elle pouvait étre concue comme le centre de diffusion d’une fariga, ainsi qu’il a été déja
mentionné, comme une simple cellule individuelle dans un ribdt '3 ou une petite mosquée,
voire une madrasa vivant des wagf-s qui lui étaient affectés. A Jirja, les zawiya-s n’étaient
pas toutes liées a un cheikh soufi. Capitale du Sa‘ld ' au XVIII® siécle, Jirja connut pendant
la période ottomane un certain développement religieux et culturel et continue, a la fin du
XIX® siecle, a étre un pole de diffusion du savoir; en effet, c’est a partir de cette ville que
s’est développée la Khalwatiyya en Haute-Egypte !5, autour d’un soufi important de cette
époque, Ahmad Sharqawl (m. 1899) 6. Ce dernier a étudié les sciences religieuses dans les
mosquées-madrasa-s de Jirja; transmetteur d’une tradition religieuse a la fois savante et
mystique, il eut de nombreux ‘ulamd’ parmi ses disciples. L’historien Muhammad al-Maraghi
(1924), natif de Jirja, fut I’'un d’entre eux'’. 11 fit son apprentissage du Coran et des sciences
religieuses dans sa ville natale, puis poursuivit ses études a Al-Azhar. C’est lors de son
retour a Jirja qu’il se fit le disciple d’Ahmad Sharqawi. Il est 1’auteur d’une histoire locale
de Jirja en trois volumes, Ta‘tir al-nawdhi wa l-arjd@’ fi man ishtahara min ‘ulamd’ wa

° L. Fernandes, Khangah, op. cit., p. 15.

19 M. Winter, Society and Religion in Early Ottoman
Egypt, New Brunswick, 1982, p. 50.

ILE. Geoffroy, Le soufisme en Egypte et en Syrie, im-
plications culturelles et enjeux spirituels, Damas,
IFEAD, 1996, p. 165.

12J.-Cl. Garcin, Un centre musulman de la Haute-
Egypte médiévale: Qis, Le Caire, IFAO, 1976,
p. 320.

Anlsl 31 (1997), p. 49-60 Rachida Chih

13D. Gril, La Riséla de Safi al-Din Abi I-Mansiir Ibn
Zdfir, Le Caire, IFAO, 1986, p. 73.

4 Le Sa‘id désigne en arabe la Haute-Egypte; sa ‘idi,
originaire de Haute-Egypte.

- 15 D’autres branches de la Khalwatiyya ont essaimé 2

la méme époque en Moyenne-Egypte

16 M. *A. al-Hajjaji, Min a‘lam al-Sa‘id fi I-garn al-rabi*
‘ashar al-hijri, Le Caire, 1969.

7M. ‘A. al-Hajjaji, op. cit.

Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en Egypte.

‘© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 RACHIDA CHIH

a‘yan madinat al-Sa‘id Jirja (copié en 1922) 3. Cet ouvrage s’inscrit a la fois dans le style
des Khitat, présentant un répertoire historique des batiments religieux de la ville, et dans le
style des tabdqat (répertoire de notices biographiques). Dans le méme genre, il a consacré
deux ouvrages sur les ‘ulamd’ de Bani ‘Adi et de Maragha !°; a I'instar de Jirja, ces deux
villes ont fourni de nombreux ‘ulamd’ a Al-Azhar. L’étude de ces manuscrits, associée a
ceux collectés aupres de personnes privées et a I’enquéte de terrain, permettraient de recen-
ser les édifices religieux, d’enseignement et de culte, qui ont essaimé en Haute—Egypte, les
dater, connaitre leur histoire afin d’écrire celle de la vie religieuse dans les campagnes
égyptiennes. Mais limitons-nous pour le moment a I’exemple de Jirja, qui fut, a une certaine
époque, le plus haut centre d’enseignement et de transmission religieuse de Haute-Egypte.
Le développement religieux et culturel de Jirja est lié au role des élites locales, les tribus
bédouines Hawwara installées dans la région a la fin du XIv® siécle par I’émir Barqliq 2°. Ils
mettent la région en valeur et font fortune. Au XVIII® siecle, les Hawwara sont a leur apo-
gée; leur chef, le cheikh Humméam (m. 1769), unifie le Haut-Sa‘id qui devient relativement
autonome. Les Hawwaira assurent une paix relative dans la région, une prospérité et
encouragent la vie religieuse par la construction de mosquées et de centres d’enseignement
religieux. Al-Mardghi a recencé une vingtaine de mosquées a Jirja et a peu pres le méme
nombre de zdwiya-s. La zdwiya du cheikh ‘Abd al-Karim al-Mufti & Jirja vivait des revenus
de cent fedddn-s 2! de terre agricole dans la province (mudiriyya) de Qéna ??; tous les soirs,
on y donnait la lecture des Dald’il al-khayrat?*. Dans la zdwiya Sayyidi al-cheikh Yasuf
al-Sayyad al-Khayyali al-Sharif, on enseignait les textes religieux de base aux étudiants
(mujdwirin), comme a la masse (‘dmma) 24 Souvent la zdwiya étaient a I’origine une grande
mosquée : détruite par le temps, puis restaurée, elle était transformée en simple lieu de
priére. Ce phénomene courant était déploré a la fin du XIX® siecle par ‘All pacha Mubarak 2,
il touchait aussi les madrasa-s qui, menacées de ruine, étaient transformées en zdwiya ou
tekkiya. D’aprés Al-Maraghi, 1'usurpation et la dilapidation des wagf-s, qui servaient a
entretenir mosquées et madrasa-s, associées a une mauvaise administration, sont les causes
majeures de la dégradation et de la ruine de ces batiments. La mosquée du sultan de Jirja fut
en partie détruite par les crues du Nil et ses wagf-s accaparés; lors de sa restauration, elle
fut transformée en zawiya 2°. Parfois, on assistait au phénomeéne inverse, a savoir la trans-
formation d’une zdwiya en mosquée grace au zele d’un personnage. ‘Abd al-Jawad al-Dimi
(m. 1943), azhari et cheikh de la Khalwatiyya 27, fut nommé au début de sa carriere imam

18 Ta‘tir al-nawdhi wa l-arja’ fi man ishtahara min  ?* Ta'tir, op. cit., t. 1, p. 36.

‘ulamd’ wa a‘ydn madinat al-Sa‘id Jirjd, manuscrit 23 Recueil de prieres en 1’honneur du Prophéte d’Abi

Dar al-kutub, tarikh 2487, 3 vol. ‘Abd Allah al-Jazdli (m. 870 / 1465-1466), trés ré-
19 Shadd al-‘urf al-nadi fi dhikr tardjim ‘ulamd’ Bani pandu dans les milieux soufis.

‘Adi (copie datée de 1935), manuscrit Dar al-kutub,  2* Ta‘tir, op. cit., t. 1, p. 36.

tarikh 5801. Fath al-wasid bi tarikh ‘ulamd’ Mardgha % Khitat, t. V1, p. 2-4.

al-Sa‘id, (copié en 1936), manuscrit Dar al-kutub, 26 Tq‘tir, op. cit., p. 37.

H 6541. 27 A.R. al-Tahir et A. R. Mahmad. Al-Arif al-Dimi,
20 J.-Cl. Garcin, Qis, op. cit., p. 470. Le Caire, 1961, 1990.
211 feddéan = 0,42 ha (depuis le XIX® siécle seulement).

Anlsl 31 (1997), p. 49-60 Rachida Chih
Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en Egypte.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ZAWIYA, SAHA ET RAWDA 53

de la zdwiya Injah Hanim au Caire: «C’était a 1’origine une petite zdwiya ou les gens
venaient juste pour prier. Il y a posé sa main bienfaitrice et I’a transformée en mosquée 28. »
Il fit de méme pour la zdwiya Al-Zayni, a Sabtiya, au Caire. Ces zdwiya-s, petites mosquées
ou madrasa-s, abritaient le tombeau du personnage qui avait fait construire le batiment ou
celui pour qui il avait été construit. Une seule zdwiya a Jirjd porte le nom d’un cheikh
rattaché & une confrérie, la zdwiya Sayyidi ‘Abd Allah al-Khalwati, dans la rue (darb)
Al-Khalwati.

1.1. LA ZAWIYA, LIEU DE LA PIETE POPULAIRE ?

Les jugements qui sont colportés a 1’époque mamelouke sur la zdwiya, comme lieu de
piété populaire et de superstitions, sont infondés, écrit E. Geoffroy, mais ils contribuent 2
donner de cette institution une image négative qu’elle gardera au cours des siécles. Pourtant
les grands ‘ulama’ affiliés au soufisme ont des attaches profondes dans le milieu des zdwiya-s,
souvent parce que leur propre cheikh en dirige une ?°. Dans certaines d’entre elles les sciences
légales sont étudiées. Mais c’est son rdle d’hospitalité et d’accueil qui sont a 1’origine de sa
mauvaise réputation. La zdwiya est un lieu ouvert qui accueille toutes sortes d’individus:
disciples, fideles recherchant la baraka du cheikh, ‘ulamd’, voyageurs, déshérités. Contrai-
rement a la zdwiya a laquelle elle est souvent opposée, la khanga est réservée a une élite de
soufis, souvent d’origine étrangere. D’ailleurs, elle n’est pas construite pour un cheikh parti-
culier et ne représente pas non plus une tariga particuliére; elle porte le plus souvent le
nom de son fondateur, commergant, émir ou sultan qui se fait construire un mausolée a
I’intérieur de ses murs. Les soufis de khanga sont des fonctionnaires rétribués grace au wagf
établi par le fondateur; ils se consacrent aux exercices spirituels et a la recherche de Dieu,
sous la direction d’un cheikh nommé par le wdgif. La plupart sont des résidents permanents.
A titre d’exemple, la khanga d’ Al-Nésir Muhammad comprend trois parties habitées (ribdt-s)
par les soufis de passage, les soufis célibataires et les soufis mariés 3. A partir du milieu du
XIve siecle, certaines d’entre elles intégrent les fonctions d’enseignement des mosquées et
des madrasa-s; elles enseignent le soufisme et la jurisprudence. La khanga Jamal al-din
Ustadar accueille 113 soufis (sifiyya talabat al-‘ilm), dont 20 d’entre eux sont des
mutajjaridin, c’est-a-dire qui se consacrent essentiellement aux dévotions 3!. Principale
institution soufie jusqu’au XIV® siecle, la khanga, écrit L. Fernandes, a permis de faire accepter
le soufisme par la société mamelouke et a le rendre respectable aux yeux des ‘ulama’.
Pourtant, ces derniers sont parfois trés critiques a son égard, reprochant a ses résidents
d’étre plus attirés par les intéréts matériels que par la recherche spirituelle. La khanga est,
pour certains, la vitrine d’un soufisme mondain et officiel, car elle est trop liée a la classe
dirigeante qui contr6le de prés son fonctionnement et peut révoquer a tout moment son
cheikh et ses soufis.

28 Al-Arif al-Diami, op. cit., p. 36. 30 L. Fernandes, Khanqah, op. cit., p. 31.
2 E. Geoffroy, op. cit., p. 170-174. 3UL. Fernandes, Khangah, op. cit., p. 38.

Anlsl 31 (1997), p. 49-60 Rachida Chih )
Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en Egypte.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 RACHIDA CHIH

La mise sous tutelle des wagf-s, qui s’amorce des la fin du XIX® siecle avec la création
d’une administration des wagqf-s (diwdn al-awqdf), et la baisse des revenus qu’ils rappor-
taient ont joué un rdle important dans le déclin de nombreuses zawiya-s *2. Aujourd’hui, le

N

terme de zdwiya s’applique plus a ces espaces de priere que les propriétaires d’immeubles
construisent dans les rez-de-chaussée, ce qui leur permet d’étre exemptés de 1'imp6t foncier 2.
Leur disparition est certainement liée aussi au dénigrement dont elles n’ont cessé de faire
I’objet par les historiens contemporains, aussi bien occidentaux que de langue arabe. Pour
I’historien égyptien Tawfik al-Tawil, la fin de la période mamelouke (bahri) correspond a
celle ou les centres d’enseignement soufi se sont transformés en un mouvement de masse
qui attira de nombreux charlatans et illétrés. Percues comme le lieu d’un soufisme populaire
et déviant, les zdwiya-s auraient contribué 2 la décadence des sociétés musulmanes 3*. Les
soufis aujourd’hui répugnent a utiliser le terme de zdwiya, soucieux de se protéger des
attaques de leurs adversaires. Mais comme il est d’usage dans le soufisme contemporain,
seuls les termes changent, car les sdha-s dans les campagnes possédent les mémes fonctions

que la zdwiya dans le passé.

2. SAHA ET RAWDA: )
DEUX INSTITUTIONS SOUFIES DE L’EGYPTE CONTEMPORAINE

2.1. LA SAHA

«Les sdhas, que I’on trouve disséminées partout dans la région, sont des lieux consacrés
au culte, a ’accueil des visiteurs, a I’arbitrage des conflits et a la réconciliation... A Pintérieur
d’une sdha, le visiteur doit trouver de quoi nourrir son esprit et son corps. La sdha fait ainsi
fonction de mosquée (masjid), de madrasa et d’hospice (madyafa) 33.» C’est ainsi qu” Ahmad
Radwén (m. 1967) a défini et a concu sa sdha dans le village d’Al-Baghdadi, pres de Louxor.
Avec celle du cheikh Radwan, d’autres sdha-s dans la province de Qéna ont été et restent
des poles importants de transmission religieuse et de sociabilité ; la sdha du cheikh Sharqawi
a Dayr Sa‘adda, celle du cheikh Al-Tayyib al-Hassani (m. 1955), a Al-Qurna et enfin celles
du cheikh Al-Tahir (m. 1911) a Karnak et Armant. Ces trois soufis ont joué un réle impor-
tant dans 1’expansion de la Khalwatiyya en Haute-Egypte. A I’instar du cheikh Sharqawi,
Ahmad al-Tayyib et Ahmad al-Tahir sont des lettrés; ils ont étudié a Al-Azhar et de retour
dans leur village d’origine ont initié des disciples a la Khalwatiyya. Ils sont les fondateurs

32 La zawiya existe toujours au sein de certaines sonore qu’elles causent, puisque chacune est flanquée

confréries, mais elle n’a souvent plus les mémes
fonctions que dans le passé. Dans 1’organisation
hiérarchisée de la Himidiyya Shadhiliyya, la zdwiya
constitue la plus petite unité de disciples, une branche
locale dirigée par un khalifa. Plusieurs zdwiya-s
forment un bayt dirigé par un nd’ib. M. Gilsenan,
Saint and Sufis in Modern Egypt, Oxford, Clarendon

de plusieurs micros. Il attribuait ce phénomene a la
mégalomanie galopante de quelques individus qui, en
construisant des zdwiyas a chaque coin de rue, vont
a I’encontre de 1’idée de rassemblement que stipule
la priere en islam». I. Farag, «L’hospitalité sacrée:
remarques sur trois mosquées du Caire», Dossiers
du Cedej, 1991, p. 95.

34 T. al-Tawil, Al-Tasawwuf fi Misr ibbdna al-‘asr al-
uthmdni, Le Caire, 1946.
35 A. Radwan, Al-Nafahét al-rabbdniyya, s.d., p. 282.

Press, 1973, p. 66.
33 « Tout derniérement un écrivain célebre (Yasuf Idris)
déplorait la multiplication des zdwiyas et la pollution

Anlsl 31 (1997), p. 49-60 Rachida Chih
Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en Egypte.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ZAWIYA, SAHA ET RAWDA 55

de dynasties de soufis, puisque ce sont leurs descendants qui se trouvent aujourd’hui a la
téte des sdha-s qu’ils ont construites. Quant au cheikh Sharqawi, il ne fut pas a I’origine
d’une confrérie organisée; la chaine de transmission a laquelle il appartenait se rompit a la
mort de son unique khalifa, Yisuf al-Hajjaji (m. 1914).

Les sdha-s fondées a D'initiative privée des cheikhs, & leurs propres frais ou grice aux
dons des disciples, comprennent les habitations privées du cheikh et de sa famille et un
espace a usage collectif pour les besoins de la confrérie et ceux du village dans son ensemble.
Sur le plan architectural, elles sont souvent construites sur le méme modele, 4 savoir une
cour centrale autour de laquelle sont distribuées les habitations et la mosquée, lorsqu’il y en
a une. La cour est divisée en deux: une partie a ciel ouvert et une partie couverte dont le
toit est soutenu par des rangées de piliers. C’est 1a, a I’ombre, sur des mastaba-s (bancs
maconnés), que le cheikh regoit les visiteurs et les fideles venus le saluer ou lui demander
conseil. L’acces a la cour se fait par la grande porte, a la différence des pieces a usage
domestique qui donnent sur une entrée latérale (empruntée notamment par les femmes).

La sdha du cheikh Al-Tayyib fut construite par Ahmad al-Tayyib, le grand-pére du cheikh
actuel, a ses propres frais. Comme la mosquée, elle était faite de briques séchées (tib akhdar).
Dans les années 1970, face au nombre croissant de disciples, son fils Muhammad (m. 1988)
fit agrandir les deux batiments, cimenter le sol en terre battue de la mosquée et remplacer
les nattes par de la moquette. Ces travaux furent financés par les dons des disciples et
fideles du cheikh ; certains ont participé gratuitement a la construction, ce qu’ils consideérent
dans ce cas précis comme un acte pieux. La sdha comprend aussi une cuisine, des toilettes,
des lavabos, des citernes d’eau, soit un large complexe a la mesure de la popularité de son
cheikh. La mosquée s’est dotée par la suite d’un minaret en fer forgé comme on en voit
beaucoup en milieu rural: dans la nuit noire des campagnes ils s’illuminent et indiquent au
voyageur la présence d’un village. Des banquettes en bois ont été installées devant 1’entrée
de la sdha qui ne peut plus étre agrandie suite a un décret ministériel. Dans cette région de
Haute-Egypte 1a vallée est trop étroite et les villages ont tendance a se construire a flanc de
montagne, a ’exemple d’Al-Qurna. Ils peuvent deés lors occuper plus d’espace que dans la
vallée ou la terre demeure chére. Al-Qurna est un cas particulier car le village est construit
sur un site archéologique important, 1’ancienne nécropole de Thébes, sur la rive ouest du Nil
en face de Louxor, elle-méme construite sur I’ancienne ville de Theébes. Cette nécropole
comprend trois grands sites: la vallée des Rois au nord, la vallée des Reines au sud et les
tombes des Nobles au centre, dans les montagnes rocheuses qui font face aux terres irriguées.
C’est sur ce dernier site, qu’en partie fouillé, qu’est construit Al-Qurna. Un premier décret
royal interdit aux habitants de construire ou de s’étendre dans le village. Il fut suivi d’un
décret ministériel (1947) qui expropria toutes les maisons du village. Les tentatives de
relogement de la population dans le village pilote congu par I’architecte Hasan Fathi 2 la fin
des années 1940 furent un échec. Mais la menace d’expropriation pése toujours sur les
habitants du village. Dans la perspective d’un prochain déplacement de population, le cheikh
Muhammad al-Tayyib a fondé une association (Jam ‘iyyat abnd’ al-cheikh al-Tayyib), chargée
de gérer les dons des disciples en vue de la construction d’une nouvelle sdha.

La sdha du cheikh Radwan est une des plus grandes de la région; elle est a I’'image de son
cheikh qui était 2 Ia fin de sa vie un des saints les plus vénérés de Haute-Egypte. Affilié a la

Anlsl 31 (1997), p. 49-60 Rachida Chih )
Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en Egypte.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 RACHIDA CHIH

Khalwatiyya, il ne recut jamais 1’idhn qui 1’aurait autorisé a guider a son tour des disciples sur
la Voie. Il n’en fut pas moins entouré de nombreux fideles et compagnons (muhibbin, ashdb)
et respecté par les soufis. Il bénéficiait de la protection d’hommes puissants, entre autres celle
de Gamal Abd al-Nasser dont il aurait été le conseiller spirituel. La sdha aujourd’hui dirigée
par ses fils accueille des centaines de personnes, la salle a manger elle seule pouvant contenir
pres de 400 invités. Elle posséde 20 chambres, chacune contenant plusieurs lits. La mosquée
fut construite en 1968, ainsi qu’un petit mausolée blanc recouvert d’une coupole verte qui
abrite le tombeau du cheikh, protégé par une fine grille (magsiira) en bois. Seule figure,
accrochée & un mur, une généalogie du cheikh qui rappelle au visiteur son ascendance
chérifienne. Descendant de ‘Ali b. Abi Télib, il compte parmi ses ancétres le célebre saint de
Bagdad, ‘Abd al-Qadir al-Jilani (m. 1166). Le portrait du cheikh Radwén est peint sur le
minaret de la mosquée, blanche elle aussi.

Certains cheikhs ont de grandes ambitions, comme le cheikh ‘Izz al-‘Arab. V. Hoffman a
visité a plusieurs reprises sa sdha en Moyenne-Egypte, Sdhat al-anwér al-dhétiyya (Cour
des lumieres de I’essence divine) qui comprend une mosquée, la sdha, une école et un
complexe médical. Sa construction, qui a déja absorbé beaucoup du temps et de I’énergie du
cheikh ‘Izz, n’est pas terminée. Le cheikh veut construire un complexe a la hauteur de son
statut dans la région, celui de guide religieux et de personnage politique, ce qui ’oblige
d’ailleurs a distribuer généreusement, a ceux qui lui demandent, argent et nourriture 36,

Certaines sdha-s sont a 1’image de leur cheikh, humble et modeste, parfois de simples
maisons. Le cheikh Misa (m. 1988) vécut et mourut dans sa sdha de Karnak, une piéce
sombre et sans fenétre qu’il n’aurait pas quittée pendant plus de 20 ans. A I’instar du cheikh
Radwan, il était considéré comme un majdhiib (ravi en Dieu); il a obtenu ses connaissances
de Dieu par illumination (fath) et ravissement (jadhb), contrairement a certains cheikhs
comme le cheikh Sharqawi ou le cheikh Al-Tayyib dont la réalisation spirituelle s’est faite
par un long apprentissage des sciences religieuses et I’initiation mystique auprés d’un maitre.
Dans une société imprégnée de réformisme religieux, ces majdhiib-s continuent a jouer un
role important en milieu rural ; la popularité du cheikh Miisa était si grande, que son mawlid
était célébré de son vivant méme, pendant le mois musulman de rajab. Tous les jours, les
visiteurs attendaient dans le couloir de la sdha d’étre recus par le cheikh; ils ne voyaient
jamais son visage, mais pouvaient embrasser sa main droite que ce dernier passait dans
I’entrebiillement de la porte, alors que sa main gauche touchait la téte du visiteur. Son
mausolée se trouve dans la méme rue, en face de la sdha. En effet a sa mort le cheikh est
rarement enterré dans sa sdha, mais son mausolée n’en est jamais tres éloigné dans 1’espace.
A Dayr Sa‘dda, la sdha, la mosquée et le mausolée (magdm) du cheikh Sharqawi constituent
trois batiments indépendants, construits autour d’une petite place. Le magdm des cheikhs
Al-Tahir 2 Armant est construit a quelques metres de la sdha; celui des cheikhs Al-Tayyib a
deux kilomeétres environ. La présence du mausolée du saint a I’intérieur de la sdha est un
phénoméne rare mais qui peut exister, comme c’est le cas dans la sdha radwaniyya.

36 V. Hoffman, Mystics, Saints and Sufis in Contemporary Egypt, p. 274-275.

Anlsl 31 (1997), p. 49-60 Rachida Chih
Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en Egypte.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ZAWIYA, SAHA ET RAWDA 57

Enfin, V. Hoffman a noté le grand nombre de sdha-s construites autour du tombeau du grand
saint d’origine maghrébine, Ab(’l Hasan al-Shadhili (m. 1258), fondateur éponyme de la
Shadhiliyya, enterré a Humaythara, dans le désert oriental. La hdjja Zakiyya (m. 1982), une des
saintes les plus connues de I’époque contemporaine, est enterrée pres de la sdha qu’elle a faite
construire autour du tombeau de Sidi Abt’l Hasan *’. Elle fit construire une autre sdha dans le
quartier d’Al-Gamaliyya au Caire, non loin de la mosquée d’Al-Husayn peut-étre le plus grand
centre religieux et spirituel pour les Egyptiens aujourd’hui; il abrite le tombeau d’Al-Husayn,
petit-fils du Prophete, ce qui contribue beaucoup a la renommée de la mosquée. La sdha de la
hdjja Zakiyya comprend trois batiments avec des chambres, une cuisine et une mosquée, afin,
selon les termes d’un fidele, « d’honorer ceux qui aiment la famille du Prophéte 8. »

2.2. LE ROLE DE LA SAHA EN MILIEU RURAL

La sdha est un lieu de transmission spirituelle, d’enseignement religieux, d hospitalité et
d’arbitrage. Dans la sdha, le cheikh enseigne, initie, conseille, accueille les visiteurs venus
recevoir sa baraka, régle les conflits. Il organise la séance (majlis) de dhikr soit dans la
mosquée, lorsque la sdha en possede une, soit dans la cour. Seuls quelques serviteurs
(khudama’) résident dans la sdha, les disciples habitent chez eux et viennent assister
régulierement aux activités de la confrérie. Les chambres de la sdha sont réservées aux
visiteurs de passage et aux disciples venus de loin pour participer au majlis ou simplement
rendre visite a leur cheikh; ils passent en général une nuit dans la sdha et repartent le
lendemain. En Haute-Egypte ’accés 2 la sdha est réservé aux hommes, de méme que
I’affiliation aux confréries en général. Dans les campagnes, la participation des femmes se
limite a la préparation des repas qui sont servis aux fideles, soit apres une séance de majlis
ou lors de festivités religieuses. Parfois elles observent le déroulement du dhikr du toit de la
saha. Elles sont regues dans la sdha par le cheikh quand elles le désirent, mais elles em-
pruntent une entrée latérale ou traversent rapidement la cour. Les femmes veulent rencontrer
le cheikh pour recevoir sa baraka, un conseil ou pour se mettre sous sa protection. En effet,
la saha peut étre aussi un refuge pour les femmes qui fuient I’oppression d’un mari ou d’une
famille (souvent pour échapper a un mariage qui leur est imposé).

La sdha est un espace ouvert, le passant entre pour prier, méditer, passer la nuit s’il le
veut, ou seulement se reposer a I’ombre des arbres, dans le calme et la quiétude de ce lieu
saint. Un serviteur lui offre du thé, voire un repas. Lors des festivités religieuses, ce sont
des centaines de personnes qui y sont nourries. A I’occasion du mawlid du cheikh Radwan,
qui a lieu pendant le mois musulman de muharram, des dizaines de banquettes en bois sont
installées devant I’entrée de la sdha pourtant déja tres vaste: mais elle ne peut contenir les
centaines de visiteurs quotidiens qui sont nourris dans la vaste salle a manger par des équi-
pes de serviteurs. Pour le cheikh de la sdha, offrir 1’hospitalité c’est rendre un service a
Dieu (khidma li’llah). Comme dans la zdwiya, la sdha n’accueille pas seulement les disciples
et fideles du cheikh, mais aussi ceux liés a un autre cheikh, car les soufis ont un respect pour
les hommes saints qui dépasse le cadre de leur propre confrérie. La sdha encourage la

37V. Hoffman, Mystics, Saints and Sufis in Contemporary Egypt, p. 115.
38 Ibid., p. 294.

Anlsl 31 (1997), p. 49-60 Rachida Chih )
Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en Egypte.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 RACHIDA CHIH

sociabilité, dimension importante du soufisme contemporain qui repose sur les liens entre
fréres et sur l’assistance mutuelle pour Dieu. L’attachement a la conférie se réalise plus
dans cette communion et dans le lien au cheikh que dans celui a une voie particuliere.

La frontiere entre espace sacré et espace social est ténue. La sdha regoit ceux qui viennent
demander au cheikh une aide matérielle, son intercession aupres des représentants du gouver-
nement ou son arbitrage. A Al-Qurna, la médiation du cheikh est régulierement recherchée
pour mettre fin a des querelles entre époux, fréres ou voisins. Ces querelles sont souvent liées
a la terre. Dans cette région ol la vallée est étroite, la terre, peu abondante et constamment
divisée entre chaque membre selon la loi de 1’héritage, reste le symbole de la richesse et du
prestige. En outre, le cheikh Al-Tayyib met fin a des conflits que I’Etat ne peut pas résoudre,
comme les vendettas. Ceux qui font appel a lui pour résoudre leurs disputes considérent son
autorité supérieure 2 celle de 1’Etat, auquel ils font moins confiance. L’autorité du cheikh
repose sur son statut de guide religieux et spirituel, sa baraka, son prestige social et son
pouvoir économique. En effet, depuis que la sdha s’est agrandie, elle nourrit des dizaines de
personnes. Tous les vendredis, aprés la priere et le majlis de dhikr, les hommes s’ assoient
dans la cour autour de tables basses sur lesquelles les serviteurs posent des assiettes de feves
bouillies, de 1égumes en sauce, de fromage de bufflesse et de viande parfois. Les femmes et
les enfants sont servis a 1’intérieur, dans les couloirs de la sdha. Quant aux notabilités, elles
ne se mélent pas aux fideles mais prennent place dans une piece autour du cheikh, partagent
son repas, discutent des affaires du village et 1’assistent dans les séances d’arbitrage. Ainsi,
la sdha reproduit et renforce la stratification sociale ; le cheikh appartient bien a ceux qui ont
du pouvoir dans la région et qui y exercent un contrdle social.

En effet la seule observation des activités qui se déroulent a I’intérieur d’une sdha per-
met de saisir le role d’un cheikh en milieu rural. Il apparait comme un chef spirituel et
temporel. Son autorité spirituelle ne peut pas étre dissociée de son role social et de son
poids économique qui ne sont que le résultat de son acces a la sainteté. Toutes les sdha-s
visitées sont gérées par les descendants de cheikhs considérés aujourd’hui comme des saints.
Les descendants se chargent de garder la légende de ces derniers vivante en leur élevant des
tombeaux qui font 1’objet de visites pieuses, accompagnées de veeux et de dons. C’est la
gestion matérielle de la baraka du saint qui est a 'origine de la prospérité de bien des
sdha-s et de leur role social.

Contrairement a la sdha, le cheikh ne réside pas dans la rawda. Comment, dans une
institution comme la confrérie, qui repose sur la personnalité et la présence d’un cheikh
charismatique, les rawda-s peuvent-elles maintenir la cohésion entre ses membres ?

2.3. COMPAGNONNAGE ET FRATERNITE DANS LES RAWDA-S

D’apres ses disciples, ‘Abd al-Jawad al-Dami, cheikh de la Khalwatiyya, est le véritable
créateur de la rawda; «Le cheikh organisait le majlis de dhikr toutes les nuits du lundi et
du vendredi (c’est-a-dire le dimanche soir et le jeudi soir), apres la lecon et la priere du
soir (‘icha’). Certains venaient de trés loin pour assister au majlis et s’ils n’avaient pas de
famille au Caire, ils logeaient dans la rawda mise a leur disposition par le cheikh 3°.» Les

39 Al-*Arif al-Dami, op. cit., p. 179.
Anlsl 31 (1997), p. 49-60 Rachida Chih

Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en Egypte.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ZAWIYA, SAHA ET RAWDA 59

deux branches nées de I’enseignement du cheikh Al-Dimi, la Khalwatiyya Dimiyya et la
Khalwatiyya Diimiyya Ramliyya ont créé un réseau important de rawda-s en Haute—Egypte
et au Caire. Ces rawda-s sont toujours rattachées a un complexe plus vaste qui comprend
généralement une mosquée, parfois une école coranique, voire un petit hopital. Elles sont
gérées par des associations fondées par la confrérie. Leur construction, comme celle du
complexe auquel elles sont rattachées, fut financée par des dons privés (tabarru’dt). Les
rawda-s sont implantées dans les villes. Une des plus importantes se trouve a Jirja. C’est
un batiment de cing étages sur la corniche qui vit le jour dans les années 1980. A chaque
€tage, des chambres de deux ou trois lits sont destinées a accueillir les disciples de pas-
sage. Une chambre mieux aménagée, avec salle de bain et toilettes, est réservée au cheikh
lors de ses séjours dans la ville. La rawda posséde aussi une salle de priére et une modeste
bibliotheque.

La rawda peut étre rattachée a un magdm, comme celle du mausolée du cheikh Sulayman
(m. 1959), proche disciple du cheikh Al-Dimi et fondateur de la Khalwatiyya Dimiyya,
dans le cimetieére d’Al-Basatin au Caire. Le mausolée du cheikh Sulayman fait partie d’un
vaste et luxueux complexe construit autour d’un jardin; & gauche du jardin, la mosquée et le
mausolée; au centre, parmi les fleurs et les arbres fruitiers, le caveau qui renferme les
tombes des membres de la famille du cheikh et certains de ses disciples; enfin, a droite, la
rawda. Elle est destinée a accueillir les disciples et fideles venus, parfois de loin, pour faire
une visite (ziydra) au saint ou assister a son mawlid, qui a lieu chaque année le premier
vendredi du mois musulman de muharram. Le reste de I’année, elle sert de lieu de villégia-
ture pour le cheikh et sa famille, le contrefort du Mugattam, ol elle se situe, étant un
endroit calme et aéré. La rawda est construite sur plusieurs étages: au rez-de-chaussée, les
cuisines ; au premier étage, deux salons dont un plus petit réservé aux femmes et dans lequel
fut installée la bibliotheéque du cheikh ; aux étages supérieurs, les chambres puis la terrasse.
La construction de telles rawda-s se fait sur plusieurs années et nécessite des fonds importants.
Cependant, beaucoup de rawda-s sont plus modestes, comme celle de Sihaj réduite 2 une
piece unique couverte de tapis et de coussins; au mur figurent les portraits des maitres de la
confrérie et sur un coté se trouvent une chambre, une salle de bain et une petite cuisine.

En regle générale, la rawda ne loge que les visiteurs de passage, liés a la confrérie.
Certains disciples peuvent y résider en permanence, comme Ibrdhim, étudiant 4 Al-Azhar.
Originaire d’un village du district d’Al-Maragha, il fut initié a la rariga par Husayn
Mu‘awad, cheikh actuel de la Khalwatiyya Diimiyya. A son arrivée au Caire, il fut d’abord
logé dans la rawda d’Al-Basatin avant d’occuper une chambre dans celle de Guiza,
gratuitement bien sir.

La rawda sert avant tout de lieu de réunion pour les disciples de la confrérie. Ils s’y
retrouvent apres le majlis de dhikr qui se tient le plus souvent dans la mosquée. Assis en
cercle autour d’un thé et parfois quelques confiseries, ils discutent ou écoutent leur cheikh.
I1 arrive que le majlis soit organisé dans la rawda, comme 2 Jirja le dimanche soir; le jeudi
soir il a lieu dans une mosquée de la ville. Ces rawda-s sont gérées par les plus anciens
membres de la confrérie, tous azhari-s souvent a la retraite et qui ont assez de temps libre et
de connaissances religieuses pour organiser les majlis, conduire la priere et parfois affilier
des disciples.

Anlsl 31 (1997), p. 49-60 Rachida Chih )
Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en Egypte.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 RACHIDA CHIH

La sdha, du fait de la présence du cheikh, revét une dimension sacrée que n’a pas la
rawda. Le cheikh, qui réside au Caire, fait de fréquents voyages en Haute-Egypte pour
maintenir le lien avec ses fideles. Ses visites sont toujours un événement marqué par des
festivités ; le cheikh en profite pour initier de nouveaux aspirants. Pourtant une confrérie
repose avant tout dans la relation riche et directe entre le cheikh et son disciple; comment
pallier 4 I’absence du cheikh et maintenir I’union au sein de la rawda? Cette question se
pose pour toutes les grandes confréries qui possédent des filiales un peu partout dans le
pays. Une des solutions a ce probléme majeur est I’utilisation du réseau de communication
qui s’est beaucoup développé a I’époque contemporaine ; le cheikh peut se déplacer facilement,
de méme que ses disciples, soit pour lui rendre visite, soit pour assister aux différentes
festivités religieuses organisées par sa confrérie. Il faut noter aussi I’importance du support
photographique, comme le souligne M. Gilsenan, qui rend le cheikh présent et crée un contact
immédiat avec lui °. Enfin, dans la rawda, la cohésion entre les freres pallie a I’absence du
cheikh; 1’accent est mis sur le compagnonnage et la fraternité car dans le soufisme, la
suhba, écrit D. Gril, n’implique pas seulement le rattachement au cheikh, elle unit aussi les
compagnons entre eux, fréres dans la Voie 4.

11 est difficile de donner une traduction des termes zdwiya, sdha ou rawda, car ces éta-
blissements n’ont pas leur équivalent dans le monde occidental. Les termes les plus
fréquemment employés en frangais pour ces édifices — couvents, monasteres, hospices — ne
donnent qu’une idée limitée de leurs fonctions dans les sociétés musulmanes. Les lieux de
sociabilités soufies ont joué a la fois un role religieux, social, économique, voire politique.
Avec le déclin des zdwiya-s en milieu rural, ces activités se sont concentrées et poursuivies
dans les sdha-s. Dans les villes, certaines confréries cherchent a se moderniser pour faire
face aux changements de la société contemporaine et a I’évolution des modes de pensée et
de pratiques religieuses. Ainsi, la rawda emprunte les formes modernes d’association,
religieuse ou laique ; toujours rattachée a un centre médico-social, elle permet a la confrérie
de poursuivre son rdle traditionnel d’enseignement du soufisme et de prise en charge sociale.
Mais sdha-s et rawda-s sont avant tout des lieux de sociabilité ou s’exerce d’abord le
compagnonnage (suhba) entre le cheikh et ses disciples et entre les fréres dans la Voie.

40 M. Gilsenan, op. cit. p. 127-128. 41 D. Gril, op. cit. p. 43.

Anlsl 31 (1997), p. 49-60 Rachida Chih
Zawiya, saha et rawda : développement et role de quelques institutions soufies en Egypte.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



