MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 31 (1997), p. 169-180
Floréal Sanagustin

Princes et médecins dans I’'Orient musulman classique.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Floréal SANAGUSTIN

PRINCES ET MEDECINS
DANS L’ORIENT MUSULMAN CLASSIQUE

ORSQUE 1’on se penche sur les rapports entre les princes et les médecins dans 1’Orient
classique, on releve un certain nombre de faits, de constantes, qui méritent examen
tant il est vrai que médecine, ou tout au moins une certaine forme de médecine, et

pouvoir ont été, depuis la plus haute Antiquité, intimement liés. Cette forme de connivence
entre le savant et le souverain a, sans nul doute, influé sur le développement de la médecine
dans le monde arabo-musulman médiéval en tant qu’institution, mais aussi sur la production
d’un savoir.

Tout d’abord, je préciserai que cette étude concernera la période allant du III°/VIII® au
VII®/XIIIC siecle, ¢’est-a-dire une période durant laquelle les médecins arabes jouérent un role
prépondérant dans 1’assimilation de 1’héritage scientifique grec, indien, persan et mésopota-
mien !. Ils furent aussi les initiateurs d’un mouvement de production de traités originaux
visant 2 établir la médecine comme science, comme corpus théorique structuré, au sein de
ce que les épistémologues appellent un paradigme. Un tel effort de conceptualisation permit
de dissocier définitivement ce corpus de la tradition empirique et notamment du courant
appelé la médecine prophétique (al-tibb al-nabawi) 2. On doit en effet remarquer qu’a 1’époque
considérée, deux conceptions du savoir s’opposent, non seulement dans le domaine
scientifique, mais également dans celui plus général de la culture : un savoir officiel reconnu,
fondé sur la tradition scripturaire, et un savoir marginal, « souterrain», un savoir en rupture
avec celui des élites et essentiellement véhiculé par la tradition orale. *

I Sur le substrat mésopotamien, voir le témoignage médecine islamique entre mythe et réalité», in Actes
d’Ibn Wahsiyya, Al-Filaha al-nabatiyya, éd. T. Fahd, du colloque «Les sociétés arabes contemporaines : his-
2 vol., IFEAD, Damas, 1993-1995. toire et sémiotique», Groupe d’Etudes Orientales,

2 Voir, sur cette forme de médecine, Al-Suyuti, Al- Strasbourg, 1995 (a paraitre).

Rahma fil-tibb wal-hikma, Le Caire, s.d.; ‘Abd al-Latif 3 Sur cette question voir notamment J. E. Bencheikh,
al-Bagdadi, Al-Tibb min al-kitab wal-sunna, Bey- «L’aventure de la parole» in Le voyage nocturne de
routh,1988; Ibn Qayyim al-Gawziyya, Al-tibb Mahomet, Paris, 1988, p. 231-290 ; M. Tarchouna, Les
al-nabawi, Le Caire, 1985 ; M. Matla‘, Mudhal ila al- marginaux dans les récits picaresques arabes et

tibb al-islami, Le Caire, 1986; A. Mu’nis, ‘Ala hamis espagnols, Tunis, 1982 ; C. E. Bosworth, The Medieval
al-tibb al-nabawi, Le Caire, 1986 ; F. Sanagustin, «La Islamic Underworld, Brill, Leiden, 1976.

Anlsl 31 (1997), p. 169-180 Floréal Sanagustin
Princes et médecins dans I'Orient musulman classique.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

170 FLOREAL SANAGUSTIN

Les médecins qui nous occupent aujourd’hui, qu’il s’agisse d’al-Razi, de ‘Ali b. al-‘Abbas
al-Magusi ou d’Ibn Sina, se font les chantres d’une médecine savante rationnelle constituée
en code de reconnaissance et accessible seulement a ceux d’entre les médecins qui auront
maitrisé la logique et la philosophie. Les parcours de formation requis, et a cet égard les
biographies sont éclairantes, que ce soit le Tabagat al-atibba’ wal-hukama’ d’Tbn Gulgul #, le
Ta'rih al-hukama’ d’al-Qifti > ou le Tabagat al-atibba’ d’Ibn Abi Usaybi‘a ®, montrent bien
la constitution de réseaux de maitres et d’émules travaillant sur un modele cognitif homogene.
Déja, dans le texte intitulé La loi, Hippocrate écrivait, au Ve sieécle avant notre ere :

«Mais les choses sacrées ne se révélent qu’aux hommes sacrés et il est interdit de les
communiquer aux profanes tant qu’ils n’ont pas été initiés aux mystéres de la science . »

De ce phénomene découle la constitution, d’une part, de dynasties de médecins (Bahtisu®
b. Gurgis, Gibra’il b. Bahtisu®, médecin d’Al-Ma’min, Bahtisu¢ b. Gibra’il) 8 et, d’autre
part, I’émergence d’un fort sentiment de solidarité corporative, voire d’un sentiment de
caste contribuant a €largir le fossé entre ces médecins et les empiristes. Il faut noter ici que
bien que I’information fasse défaut, les empiristes (oculistes, chirurgiens, orthopédistes,
tailleurs de hernies, etc...) devaient représenter une proportion considérable des praticiens
car, et c’est 1a un fait notable, la médecine savante se cantonnait dans la cité et dans les
milieux palatins. On peut, par conséquent, considérer que les médecins rationalistes qui ont
le sentiment de pratiquer un art noble, puisqu’il concerne la plus noble des créatures, I’homme,
appartiennent a une aristocratie intellectuelle, a une sorte de hassa dans la hdssa constituée
par les gouvernants, leur cour, les hauts commis de 1’état et les grands négociants: ils
apparaissent donc comme proches du pouvoir, quand ils ne sont pas conseillers du prince °.

On remarque donc I’existence d’un lien puissant, dans 1’Orient musulman classique, entre
la médecine savante et la cité et, de fagon plus précise, entre la médecine et le palais d’ou
I’importance de ce phénomeéne.

4 Ed. F. Sayyid, Le Caire, 1955. Ibn Sinda; a Critical Edition and Annotated Trans-
5 Ed. L. Lippert, Leipzig, 1903 ; rééd. Dar al-atar, Bey- lation, New-York, 1973 ; S. Afnan, Avicenna, his Life
routh, s.d. and Works, Londres, 1958 ; S. G. Nogales, «Ibn Sina »,
6 Ed. N. Rida, Dar maktabat al-hayat, Beyrouth, 1965. in, J. L. Young, Religion, Learning and Science in
7 Hippocrate, De I’art médical, Paris, 1994, p. 86. Abbasid Period, Cambridge, 1990, p. 389-404. Al-
8 Sur cette famille de médecins voir C. Elgood, A Birani fut, pour sa part, au service de Mahmud de
Medical History of Persia and the Eastern Califate, Gazna puis de ses deux fils Mas‘id et Mawdad. Cf. G.
Amsterdam, 1979, p. 70-135. Saliba, « Al-Birtini and the sciences of his time », ibid.,
° L’autobiographie d’Ibn Sina fait apparaitre clairement p. 406. Voir aussi Nizami Arudi, Chahar magala, éd.

ce type de relation. Cf. W. E. Gohlman, The Life of trad. E. G. Browne, Londres, 1921, p. 75-98.

Anlsl 31 (1997), p. 169-180 Floréal Sanagustin
Princes et médecins dans I'Orient musulman classique.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PRINCES ET MEDECINS DANS L'ORIENT MUSULMAN CLASSIQUE 171

1. LA CITE ET LE PALAIS
COMME LIEUX D’EXERCICE PRIVILEGIE D’UN SAVOIR

Ibn Khaldiin établit clairement, dans sa Mugaddima, la relation entre la science médicale
et I’essor de la cité: «Elle est un de ces arts qui ne sauraient fleurir que dans une civilisation
urbaine prospere !¢

Ce postulat se vérifie aisément si 1’on songe a la place qu’occupait la médecine a I’école
d’Alexandrie, haut lieu intellectuel de 1’époque hellénistique ou fut réunie la collection des
seize principaux livres de Galien !'. Il en alla de méme de Gundi$apiir, en terre persane, ou
les savants nestoriens, chassés d’Edesse par I’empereur byzantin Zénon en 489, trouverent
refuge. Ils purent, dans un contexte favorable, notamment sous le regne de Khosroes
Anushirwan (531-579), traduire et enseigner. Ainsi, avec la fondation de «1’école » médicale
de Gundisapir, qui sera le plus grand centre d’enseignement médical de 1'Orient avant la
fondation de Bagdad, se trouve vérifiée 1’adéquation entre une science, une cité et un « projet
culturel », c’est-a-dire I’expression de 1’action d’un prince éclairé et d’une aristocratie. '?

Outre le role qu’elle joue dans la diffusion du savoir par le relais des cénacles de médecins
érudits, la cité — et 1’on sait le role urbanisateur des Arabes avec la fondation de Bagdad, de
Bassorah, du Caire, de Qairouan — va devenir, sous les Abbassides, un lieu de 1égitimation
du savoir, c’est-a-dire un lieu de passage obligé pour le médecin. Ainsi, tous les grands
médecins arabes, de Yuhanna b. Masawayh (m. 242/857) a Al-Razi (m. 322/932), ont pratiqué
leur art a Bagdad et y ont écrit la plupart de leurs ceuvres. Les califes, puis les sultans et les
membres des grandes familles, telles les Barmékides (on pensera ici a Halid al-Barmaki,
vizir d’Al-Mansir ; Ga‘far, vizir de Hariin al-Rasid) constituent des cercles d’érudits desquels
les médecins ne sont pas absents. On relévera, par exemple, que Gibra’il b. Bahtisa® fut,
pendant treize ans, le médecin particulier de Hartin al-Rasid et des Barmékides.

D’autre part, les princes et les méceénes favorisent, a partir du regne d’Al-Ma’'mun (197/
813 — 217/833), les traductions du grec et du syriaque a 1’arabe. Ibn al-Nadim, dans son
Fihrist, rappelle le role éminent d’Al-Ma’mun dans cette dynamique :

P

«Alors qu’al-Ma’mun avait remporté une victoire sur ’empereur des Rum (i.e. Byzantins),
une correspondance s’établit entre eux. Al-Ma’min écrivit a [’empereur (i.e. Léon I’Arménien)
pour lui demander de lui faire parvenir des livres de sciences anciennes choisis parmi ceux
qui étaient conservés dans le pays des Rim. Il refusa d’abord puis accepta. Alors, Al-Ma’miin

10 Ed. Dar al-kitab al-lubnani, Beyrouth, 1967, p. 918. «An Attempted Reconstruction of the late Alexandrian
' Cf. M. Meyerhof, «La fin de 1’école d’Alexandrie Curriculum » in Medical History, 20, 1976, p. 235-258.
d’aprés quelques auteurs arabes» in Bulletin de '? Sur les centres de diffusion du savoir, voir J. W.
DInstitut d’Egypte, 15, 1953, p. 109-123; «Von Drijvers — A. A. MacDonald, Centers of Learning,

Alexandrien nach Bagdad. Ein Beitrag zur Geschiste Learning and Location in Pre-Modern Europe and the
des philosophischen und medicizinischen Unterrichts Near East, Leiden, 1995; G. Makdisi, The Rise of
bei den Arabern » in Sitzungsberichte der preussischen Colleges. Institutions of Learning in Islam and the
Akademie der Wissenschaften, Philosophisch- West, Edimbourg, 1981.

historische Klasse, 1930, p. 389-426; A. Z. Iskandar,

Anlsl 31 (1997), p. 169-180 Floréal Sanagustin
Princes et médecins dans I'Orient musulman classique.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

172 FLOREAL SANAGUSTIN

envoya un groupe d’hommes parmi lesquels al-Haggag b. Matar, Ibn al-Batrig (m. 183/
800), Salm, directeur du Bayt al-Hikma et d’autres. Ils rapportérent des livres choisis parmi
ceux qu’ils trouverent. Quand ils les eurent apportés a Al-Ma’miin, celui-ci ordonna de les
traduire et ainsi fut fait. On dit que Yiuhanna b. Masawayh (m.242/857) était ’'un de ceux

qui furent envoyés dans le pays des Rim '3.

Plusieurs médecins et non des moindres, tels Yuhanna b. Masawayh déja cité, Hunayn
b. Ishaq (m. 263/877) et Qusta b. Luqa (c. 299/912) participerent, selon Ibn al-Nadim, a ces
missions et furent, pour certains, des traducteurs actifs au Bayt al-Hikma, institution fondée
vers 214/830 par Al-Ma’min !4, Le Fihrist souligne également le role des riches familles de
mécenes dans ce mouvement d’appropriation d’un héritage : il s’agit des Barmékides (Yahya
b. Halid al-Barmaki, par exemple) ou des Banii Miisa (comme Miisa b. Sakir, astronome
d’Al-Ma’mun, et ses trois fils Muhammad, Ahmad et Hasan, eux-mémes traducteurs). C’est
cette derniére famille qui introduisit Hunayn ibn Ishaq et Thabit b. Qurra (m. 288/901) a la

cour.

On observe donc, avec ’avenement des Abbassides, que les médecins adeptes de la
médecine rationnelle vivent généralement dans les cercles proches du pouvoir et il n’est que
de se référer aux dictionnaires biographiques pour retrouver les noms des médecins particuliers
de tel ou tel calife. Ainsi, le grand traducteur et médecin Hunayn b. Ishaq, qui fut formé par
Yiahanna b. Masawayh, fut le médecin d’Al-Ma’min, d’Al-Mu‘tasim et d’Al-Wathiq. Son
fils, Ishaq b. Hunayn (m. 297/910) servit, quant a lui, le vizir du calife Al-Mu‘tamid, Qasim
b. ‘Ubayd Allah. Plus tard, Maimonide, médecin cordouan exilé au Caire, sera le médecin

de Saladin et Ibn al-Nafis sera le médecin du sultan mamelouk Al-Malik al-Zahir Baybar

s 13,

On pourrait ici s’interroger sur les autres raisons qui, outre celles évoquées ci-dessus, ont
attiré les médecins arabes a la cour. Une des raisons généralement retenues est le caractere
lucratif de I’exercice de la médecine et le fait qu’elle était per¢ue comme une profession
prestigieuse. Du temps des Abbassides, les médecins percevaient, lorsqu’ils étaient attachés

13 Cf. Kitab al-Fihrist, Leipzig, 1871-1872; rééd. Dar
al-Ma‘rifa, Beyrouth, s. d., p. 339-340. Sur le per-
sonnage de Salm, voir Ibn al-Nadim, Fihrist, p. 174,
340, 374 ; Ibn al-Qifti, Ta'rih al-hukama’, p. 97-98;
G. Troupeau, «Le role des Syriaques dans la trans-
mission et I’exploitation du patrimoine philosophique
et scientifique grec », in Arabica, 38, 1991, p. 1-10.
Voir aussi S. Van Riet, L’essor de la philosophie et
des sciences a Bagdad, ferment de la pensée médié-
vale en Europe, in Mededelingen der Koningklijke
Nederlandse Akademie van Wetenschappen, Nieuwe
Reeks, Deel 50, n® 7, p. 215-228. On notera que
Francis Bacon écrira quelques siecles plus tard: « Une
science méprisée est une science qui ne se développe

pas» ou encore « Les taches ou travaux méritoires a
I’égard du savoir ont souvent un lien avec trois
objets: les lieux du savoir, les livres du savoir, les
personnes des gens instruits ». F. Bacon, Du progreés
et de la formation des savoirs, Gallimard, Paris, 1991,
p. LXI, 80.

14 Sur cette institution, voir M.-G. Balty-Guesdon, «Le
Bayt al-hikma de Baghdad», in Arabica 39, 1992,
p. 131-150; P. Tarrazi, Haza'in al-kutub al-qadima
fil-hafiqgayn, Beyrouth, 1947.

15 Sur une théorie générale de la relation de I’homme
de science a I’homme d’état, voir M. Weber, Le
savant et le politique, Plon, Paris, 1994.

Anlsl 31 (1997), p. 169-180 Floréal Sanagustin
Princes et médecins dans I'Orient musulman classique.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PRINCES ET MEDECINS DANS L’ORIENT MUSULMAN CLASSIQUE 173

a la cour, une rente annuelle, fixée par le calife, a laquelle s’ajoutaient, pour chaque acte
thérapeutique, des honoraires. C’est ainsi que les BahtiSi‘ purent s’enrichir au point que le
troisitme du nom se vit confisquer ses biens par Al-Mutawakkil qui avait besoin d’argent
pour renflouer son trésor et avait été indisposé par ce luxe trop ostentatoire. Cette question a
été étudiée par H. Biesterfeldf dans 1’article intitulé Some opinions on the physician’s
remuneration in Medieval Islam dans lequel il analyse le traité d’un auteur du VII®/XII®
siecle, ‘Abd al-Wadud b. ‘Abd al-Malik al-Tabib, portant sur I’exercice de la profession
médicale. H. Biesterfeldt y démontre que les motivations d’ordre pécuniaire étaient
fondamentales aux yeux des médecins.

I1 apparait, d’autre part, que la médecine était I’une des professions les plus cosmopolites,
ce qui justifie d’ailleurs I’appellation de médecine arabe plutdt que médecine islamique. En
effet, les médecins juifs et chrétiens, voire sabéens ou zoroastriens étaient nombreux.
S. D. Goiten a tenté d’expliquer ce phénomene, a partir de son étude des manuscrits de la
Geniza du Caire, en appliquant une loi sociologique qui veut que les minorités aient une
chance d’émerger et de s’affirmer dans les secteurs non encore monopolisés par la majo-
rité 17. C’était le cas a I’époque considérée, et cela explique que Maimonide et ses descendants
aient tous exercé la médecine sur une période de deux cents ans et que des dynasties de
médecins se soient ainsi constituées dans 1’aire arabo-islamique, fait beaucoup plus occurrent
qu’en Occident médiéval.

Par ailleurs, il est évident que si les princes ont attiré les plus grands des médecins, c’est
qu’ils voyaient en eux les acteurs d’une institutionnalisation de cette profession. En effet,
des les II°-1Ve/IX®-X® siecles, se mettent en place, dans la cité, deux institutions extrémement
importantes pour la formation des médecins et la pratique médicale mais aussi pour le
contrdle de la santé publique. Je veux parler des bimaristan-s et de la licence d’exercice
(igaza) '®. Les bimaristan-s (hopitaux-écoles) étaient, d’une part, des lieux d’enseignement,

16 H. H. Biesterfeldt, « Some opinions on the physician’s

18

remuneration in medieval islam», in Bulletin of
History of Medicine, 58, 1984, p. 16-27; ‘Ali ibn
Ridwan, Magala fil-tatarruq bil-tibb ild-al-sa‘ada, éd.
S. Katayeh, in Journal Hist. Arab. Science, 2, 1978,
p. 71-88; Ibn Butlan, Da‘wat al-atibba’, éd. B. Zazil,
Alexandrie, 1901, p. 68-73; Ibn Jumay*, Treatise to
Salah al-Din on the Revival of the Art of Medicine,
éd. trad. H. Fdahndrich, Wiesbaden, 1983.

S. D. Goiten, A Mediterranean Society. The Commu-
nity, vol. 2, Los Angeles, 1971, p. 257-267. Sur la
notion de cosmopolitisme, voir J. Kraemer, Humanism
in the Renaissance of Islam, Leiden, 1992, p. 13-14,
103-206.

Les traités de hisba abordent généralement cette ques-
tion ; voir, pour I’Orient, Al-Sayzari, Nihdyat al-rutba
fi talab al-hisba, éd. Al-“Arini, Beyrouth, 1981, p. 89-

102; M. Dols, Medieval Islamic Medicine. Ibn
Ridwan’s treatise « On the Prevention of bodily ills in
Egypt », Los Angeles, 1984, p. 1-69 ; pour 1I’Occident,
voir Al-Saqati, Kitab fi adab al-hisba, éd. G.-S. Colin
— E. Lévi-Provencal, Un manuel hispanique de hisba :
traité d’Abu ‘Abd Allah Muhammad as-Saqati de Ma-
laga sur la surveillance des corporations et la
répression des fraudes en Espagne musulmane, publi-
cations de 1’Institut des hautes études marocaines,
t. XXI, Paris, 1931 ; Ibn ‘Abdin, «Risala fil qada’ wal-
hisba», in E. Lévi-Provencal, Documents arabes inédits
sur la vie sociale et économique en occident musul-
man au Moyen Age. Premiére série: trois traités
hispaniques de hisba, (TTAO 2), IFAQO, Le Caire, 1955,
p. 3-65. Voir aussi P. Chalmeta, El «senor del zoco »
en Al-Andalus : Edades Media y Moderna, contribucion
al estudio de la historia del mercado, Madrid, 1973.

Anlsl 31 (1997), p. 169-180 Floréal Sanagustin
Princes et médecins dans I'Orient musulman classique.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

174 FLOREAL SANAGUSTIN

de transmission d’un savoir et, d’autre part, des lieux de pratique clinique '°. Toutes les
grandes villes possédaient un ou plusieurs de ces bimaristan-s. A Bagdad, le premier fut
construit sous le réegne d’Abi Ga‘far al-Mansir (136/754 — 158/775) dans le faubourg de
Karh. Puis, sous les Bouyides, vers 370/980, fut créé 1'hopital ‘Adudi. Plus tard furent
fondés, au Caire, le Mansiiri sous le régne du sultan mamelouk Qalawun et, a Damas, le
Niri du temps de I’émir Nur al-Din Zanki. Le staff était composé d’un médecin-chef, de
médecins, d’assistants et d’un apothicaire (Sayh saydalani)*°. C’est ainsi qu’en 1160,
Benjamin de Tudéle comptera a2 Bagdad une soixantaine d’institutions médicales !.
L’igaza est, par contre, une institution dont il est difficile de cerner la réalité sur le
terrain, si je puis dire. Elle est essentiellement urbaine et ne concerne pas, par conséquent,
les médecins itinérants qui exercaient dans les campagnes. La premiere mention, par Sinan
ibn Thabit ibn Qurra, de la mise en place de 1’igaza, c’est-a-dire en fait d’une licence
d’exercice destinée aux médecins, montre bien qu’il s’agissait, pour 1’autorité califale, de
mieux controler la profession médicale. Mais, a bien y regarder, on remarque que les praticiens
concernés ne sont pas les médecins de cour ou les adeptes de la médecine savante, mais

19 Cf. A. ‘Issa Bey, Histoire des bimaristans (hépitaux) 1970, p. 39-42. La tradition voudrait qu’Al-Razi y
a lépoque islamique, Le Caire, 1928 ; trad. arabe ait exercé, ce qui est un anachronisme flagrant vu
Ta’rih al-bimaristanat fil-islam, Dar al-ra’id al-‘arabi, que ce médecin est mort au début du X° siecle.
Beyrouth, 1981. Les circonstances de la création 2! Ibn Gubayr signale aussi, au VI¥/XII® siécle, une forme
d’une «licence d’exercice » de la médecine a Bagdad d’assistance médicale destinée aux voyageurs et aux
sont relatées par Sinan b. Thabit b. Qurra en des pelerins arrivant a Alexandrie et dont il attribue le
termes qui démontrent d’ailleurs la discrimination mérite a Salah al-Din al-Ayyubi (m. 589/1193). 11
entre les différentes catégories de praticiens: «En décrit, en outre, un maristan du Caire réservé aux
I’année 319/931, Al-Mugqtadir apprit qu'un homme fous. Cf. Ibn Gubayr, Rihla , Beyrouth, 1968, p. 15,
de la ‘amma était mort par la faute d’un médecin 24. «Nous avons aussi visité 1’hopital qui se trouve
empiriste (mutatabbib). 11 ordonna alors a Ibrahim au Caire et qui est un des titres de gloire du sultan;
b. Muhammad b. Batha d’interdire a tout médecin c’est un palais treés beau et treés vaste qu’il a ouvert
empiriste d’exercer avant d’avoir été examiné par mon au public afin que son acte soit rétribué et lui soit
pere, Sinan b. Thabit. Puis il écrivit une missive de compté au jour du Jugement dernier. Le sultan a
sa propre main a mon peére pour définir sa fonction désigné un administrateur choisi parmi les savants;
(de contrdle). Ils se présenterent donc a lui; il les il lui a confié la pharmacie, lui a permis de préparer
examina et précisa solennellement a chacun les limites les potions et de les prescrire selon leurs vertus; il a
dans lesquelles il devrait désormais pratiquer son art. installé des salles, dans ce palais, avec des lits
Pour la seule ville de Bagdad, leur nombre dépassa occupés par des malades et entierement équipés. Cet
les huit cent soixante, sans compter ceux que leur administrateur a sous ses ordres des agents chargés
notoriété dans 1’art de guérir dispensait de cet examen de veiller sur les patients, matin et soir, et de leur
et ceux qui étaient attachés au service du sultan.» servir les repas et les boissons adaptées  leur cas. A
Cf. Tabagat al-atibba’, op. cit., p. 302 ; trad. approxi- coté de cet hopital, il y a des établissements réservés
mative par L. Leclerc, Histoire de la médecine arabe, aux femmes avec des infirmiers qui veillent sur elles.
Paris, 1976, rééd. Rabat, 1980, t. 1, p. 366-367. Un troisieme édifice, fort vaste, jouxte les deux

20 Lors de sa création, le ‘Adudi comptait, selon premiers; on y voit des pieces grillagées, destinées
S. Hamarneh, vingt-quatre médecins, oculistes et aux fous soignés eux aussi par des infirmiers qui,
pharmaciens sans compter les membres de 1’adminis- chaque jour, s’enquierent de leur état et leur
tration, les cuisiniers et les responsables de la fournissent le nécessaire.» [bid., trad. P. Charles-
bibliotheque attachée a 1’hopital. Cf. S. Hamarneh, Dominique, Voyageurs arabes, Paris, Gallimard,
«Medical education and practice in medieval Islam » 1995, p. 77-78, 86.

in The History of Medical Education, Los Angeles,

Anlsl 31 (1997), p. 169-180 Floréal Sanagustin
Princes et médecins dans I'Orient musulman classique.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PRINCES ET MEDECINS DANS L’ORIENT MUSULMAN CLASSIQUE 175

seulement les empiristes désignés communément sous le nom le mutatabbibiin. 11 y a donc
1a, de la part du prince, une volonté d’établir un lien indissociable entre la cité et une forme
de médecine conceptualisée, comme s’il voulait favoriser 1’art au détriment du hasard et
faire en sorte que la médecine officielle investisse la cité 2.

2. LE PRINCE ET LE MEDECIN
OU L’ALLIANCE DU POUVOIR ET DE LA RAISON

Des I’ Antiquité, on constate que les souverains aimaient a s’entourer de médecins afin de
se prémunir contre la maladie, sinon contre la mort. Capable d’interpréter les signes du mal,
de formuler un pronostic (i.e. littéralement « connaitre a I’avance »), de connaitre les propriétés
des simples, le médecin représentait, en ces temps reculés, une sorte d’interface entre le
monde connu et le monde des puissances occultes. Il se trouvait, de ce fait, investi d’une
nature quasi sacrale 3. Ainsi, en Perse ancienne, les médecins lettrés appartenaient a la
classe noble, les trois autres classes étant celles des soldats, des fermiers et des artisans.
Hippocrate, lui-méme, était membre de la famille des Asclépiades, descendants du dieu
Asclépios (I’Esculape des Romains), tous forcément liés par des liens de «caste».
P. Pellegrin >* analyse ce paramétre en des termes clairs:

«A Uintérieur d’un lignage uni par des traditions notamment religieuses (cultes fami-
liaux), des savoirs et des savoirs-faire se transmettent par différents procédés, dont certains
sont proches des rituels de ’initiation. On voit bien que la médecine sacerdotale égyptienne,
par exemple, peut étre considérée comme une variante de cette structure lignagiére de
transmission. On a retrouvé a Delphes, juste avant la derniére guerre mondiale, une stéle
qui en dit plus que bien des analyses. C’est le texte d’un « décret de la communauté (koinon)
des Asclépiades de Cos et de Cnide » qui, faisant allusion a certains privileges que possédaient
les Asclépiades dans ce sanctuaire pan-hellénique, précise que nul ne pourra consulter
l’oracle en tant qu’Asclépiade avant d’avoir juré qu’il est bien un Asclépiade par descendance
masculine. Ce décret daterait du début du 1v€ siecle avant Jésus-Christ. On voit donc qu’a
une époque ou les deux «écoles» concurrentes avaient divergé sur des points essentiels

22 Un systéme de controle de la profession médicale mystérieuse, ce qui accroit son prestige ; il en va ainsi
dans la Gréce ancienne est rapporté par Al-Sayzari de I’ambre gris, matiere rejetée par la mer sur les
dans son traité de hisba: « On raconte que les rois de cotes, du musc en provenance du lointain Tibet ou
Grece désignaient, dans chaque ville, un médecin du lapis-lazuli des montagnes de 1’Afghanistan. De
réputé pour sa sagesse puis ils lui présentaient les ce fait, certains produits comme 1’obsidienne (sabag)
médecins du pays pour qu’il les examinat (/i- sont réputés avoir un pouvoir magique et repousser
yamtahinahum). ‘Abd al-Rahman ibn Nasr al-Sayzari, le mauvais ceil. Sur I’origine merveilleuse de certains
Nihayat al-rutba fi talab al-hisba, op. cit., p. 97. produits comme 1’encens, 1’or ou ’ambre gris, voir
L’auteur recommande aussi que le muhtasib fasse Livre des merveilles de [’Inde par Bozorg fils de
préter le serment d’Hippocrate aux médecins, ce qui Chahriyar de Ramhormoz, éd. P. A. Van der Lith,
est ’expression de la conscience qu’il avait de la trad. L. Marcel Devic, Brill, Leiden, 1883-1886, p. 6,
nécessité d’un code de déontologie. /bid. p. 98. 150, 170.

23 Par son savoir en matiere de pharmacologie, le  2* Cf. Hippocrate, De I’art médical , op. cit., p. 28-29.
médecin est amené a utiliser des simples a 1’origine

Anlsl 31 (1997), p. 169-180 Floréal Sanagustin
Princes et médecins dans I'Orient musulman classique.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

176 FLOREAL SANAGUSTIN

touchant ’art médical (étiologie, thérapeutique), et out la polémique entre elles était assez
vive pour avoir laissé des traces dans la Collection hippocratique, les Asclépiades de Cos et
de Cnide appartenaient a une association religieuse commune. Rien ne nous permet de dire
qu’un homme comme Hippocrate ait tenu cette association pour un archaisme sans impor-
tance. Une tradition respectable fait aller Hippocrate a Delphes ou les privileges des
Asclépiades lui sont reconnus. »

L’histoire de Darius 1°" (521-486 av. J.-C.), dont on sait qu’il introduisit la médecine
grecque en Perse, est significative du rapport du souverain a ses médecins. Au cours d’une
partie de chasse, le roi se foula gravement la cheville. Les médecins égyptiens de sa cour,
voulant réduire 1’entorse, ne firent qu’aggraver le mal. Au bout d’une semaine de souffrances,
un proche de Darius qui avait entendu parler de I’habileté d’un médecin grec nommé
Démocedes le Crotoniate, et alors prisonnier des Perses, fit venir ce dernier. Démocedes, en
appliquant un traitement adapté, réussit a soigner le souverain et devint, par la suite, son
favori 2.

Outre une certaine sacralisation attachée a la figure du médecin et la nécessité, pour le
souverain, de confier le suivi de sa santé a un médecin rationaliste pour des raisons de
prestige et d’ordre politique, toute défaillance grave étant susceptible d’affaiblir le pouvoir
temporel, la crainte de 1’empoisonnement pourrait a elle seule justifier la présence du médecin
parmi les intimes du prince. Dans les textes dont nous disposons, le médecin apparait tout a
la fois comme celui qui peut élaborer un poison et préparer un antidote. Déja, le Serment
d’Hippocrate évoquait cette compétence : «Je ne remettrai a personne du poison, si on m’en
demande, ni ne prendrai Dinitiative d’une pareille suggestion 2. »

Durant la période qui nous intéresse ici, les princes de 1I’Orient ont vécu dans la hantise de
I’empoisonnement tout comme, d’ailleurs, ils ont eu recours a cette arme discréte pour €limi-
ner tel ou tel prétendant ou ennemi génant. Pour s’en assurer, il n’est que de voir la place
occupée par la toxicologie dans la tradition médicale arabe qui s’inspire, en cela, des courants
indien et mésopotamien, comme 1’a fort bien démontré M. Levey ?’. L’imaginaire collectif
s’est d’ailleurs emparé de certains thémes relatifs a I’empoisonnement, et notamment de celui
de la «jeune fille empoisonneuse » dont un seul baiser peut provoquer la mort du prince.

Ce théme apparait dans le Shahnameh ol 1’on raconte qu’un prince indien aurait offert a
Alexandre le Grand une de ces «empoisonneuses » dans le dessein d’éliminer le conquérant
macédonien %%, Le poison employé a cet effet est I’aconit napel et al-Qazwini confirme

25 Cf. C. Elgood, A Medical History of Persia and the % Ibn Sina reprend cette tradition lorsqu’il écrit: « Rufus

Eastern Califate, op. cit., p. 22-23. (d’Ephese) raconte que l’on peut faire absorber a
26 Hippocrate, De [’art médical, op. cit., p. 83. I’esclave de plaisir des poisons pour qu’elle tue les
27 Cf. M. Levey, Medieval Arabic Toxicology, The Book princes qui ont un commerce charnel avec elle. » Cf.

of Poisons of Ibn al-Wahsiyya, Philadelphie, 1966 ; al-Qanun fil tibb, t. 3, Le Caire, 1877, p.218;

Early Arabic Pharmacology, Leiden, 1973; Ibn C. Elgood, A Medical History of Persia , op. cit. p. 31.
Wahsiyya, Kitab al-sumiam, trad. M. Levey, in

«Transactions of American Philosophical Society »,

56, 7/1966, p. 1-130.

Anlsl 31 (1997), p. 169-180 Floréal Sanagustin
Princes et médecins dans I'Orient musulman classique.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PRINCES ET MEDECINS DANS L’ORIENT MUSULMAN CLASSIQUE 177

I’origine indienne de cette croyance. « On raconte que les rois de I'Inde, lorsqu’ils veulent
se débarrasser d’un ennemi, accoutument, dés I’enfance, une esclave aux effets de 1’aconit
et cela de la maniere suivante. Ils disposent d’abord un tapis d’aconit sur le berceau durant
une longue période; puis ils en mettent sous le matelas durant quelque temps encore; puis
sous les v€tements et ainsi de suite progressivement jusqu’a ce que l’esclave puisse en
manger sans étre incommodée. Son entrainement [a I’aconit] prend fin alors et ils ’envoient
en cadeau a celui qu’ils veulent éliminer car s’il a commercé avec elle, il en meurt 2. »

Toutefois, il semblerait que les médecins arabes aient eu, trés tot, une conscience aigué
de la nécessité de s’en tenir a des régles déontologiques strictes en matiére de prescription
de simples toxiques auxquels ils étaient accoutumés vu que la plupart des «poisons» ont, a
petites doses, des effets sédatifs, anesthésiques ou stupéfiants 3. On songera, a ce propos, a
la réponse que fit Hunayn b. Ishaq au calife Al-Mutawakkil qui lui demandait de préparer un
poison destiné a éliminer un de ses ennemis: «Je mets mon savoir au service des hommes et
je n’ai jamais appris rien d’autre. Deux choses m’empéchent d’accéder a votre désir: ma
religion et ma profession [de médecin]. Ma religion m’impose de bien traiter mes ennemis
au méme titre que mes amis. Ma profession existe pour le bien de mes semblables et leur
intérét commun. En conséquence, un médecin ne saurait préparer un poison3!.»

Si le prince apparait comme le détenteur du pouvoir temporel, le médecin est percu,
quant 2 lui, comme le maitre des mysteres de 1’organisme, comme celui qui est capable
d’interpréter les signes du corps et de remédier aux insuffisances de la nature. Il est aussi
celui qui tate les excrétions du corps (pus, urine) afin d’en déterminer la nature, qui gofite le
sang humain pour y déceler la présence d’humeurs peccantes et affiner ainsi son diagnostic.
Et quand on connait la rigueur des interdictions relatives au sang dans la civilisation
musulmane, le médecin s’érige donc en transgresseur de tabou et devient, de ce fait, une
figure inquiétante bien que nécessaire >2. D’autre part, et bien qu’il soit difficile d’établir
avec certitude que les médecins arabes aient pratiqué la dissection, on ne saurait imaginer
que ces savants, dont certains exercaient dans des hdpitaux ou accompagnaient les armées
en campagne, n’aient pas eu la tentation d’examiner les organes internes du corps en se
réfugiant derriere I’ambiguité du terme rasrih qui désigne en arabe tout i la fois la dissection
et I’anatomie 3.

29 Al-Qazwini, ‘Aga’ib al-mahligat wa gard’ib al- rapporte qu’un vieux médecin du Caire recevait
mawgidat, éd. F. Saad, Beyrouth, 1981, p. 312-313. encore, vers 1880, des demandes de pharmaciens

30 Cest le cas de la jusquiame (bang) ou de la cigué européens en vue de leur fournir des débris de momies
(Sawkaran). Cf. Ibn Sina, al-Qanun fil-tibb, op. cit., d’Egypte comme médicament. La momie était réputée
t.3, p. 228-230. comme remede favorisant la réduction des fractures.

3L Cf. C. Elgood, A Medical History of Persia, op. cit., Cf. M. Meyerhof, Sarh asma’ al-‘iigqar. Un glossaire
p. 107-108. Une tradition veut que le calife ait voulu de matiére médicale composé par Maimonide, in
mettre ainsi a I’épreuve son médecin et s’assurer de Mémoires de I’Institut d’Egypte, t. 41, 1939, p. 116.
sa loyauté. 3 On notera que dans un monde ol la dissection

32 Rappelons que le médecin est aussi un manipulateur demeurait officiellement proscrite, le droit tolérait,
de momie (mumiya’), exsudat qui suintait des voire favorisait, paradoxalement, la mutilation des
cadavres embaumés des momies. M. Meyerhof criminels.

Anlsl 31 (1997), p. 169-180 Floréal Sanagustin
Princes et médecins dans I'Orient musulman classique.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

178 FLOREAL SANAGUSTIN

Enfin, je dirai que le discours du médecin rappelle, a bien des égards, celui de I’alchimiste.
Bon nombre de processus physiologiques sont décrits par le médecin comme des phénomenes
alchimiques et lui-méme se comporte, lorsqu’il s’emploie a activer la chaleur innée du
corps, comme un alchimiste devant son athanor. Ainsi, la digestion est per¢ue comme une
combustion produisant des fluides raffinés et des scories. Le sang louable, associé a I’air pur
inspiré, donne l’esprit vital et les humeurs, lorsqu’elles subissent une coction excessive,
deviennent pathogénes. La terminologie utilisée pour décrire ces phénomenes: coction,
combustion, sublimation, coagulation, condensation, etc. s’identifie, sans aucun doute, a
celle employée par les alchimistes **. La confection des médicaments composés dans laquelle
le médecin devient 1’interface entre le corps humain et les régnes naturels (minéral, végétal,
animal), met en ceuvre des techniques inspirées de 1’alchimie.

Le médecin a recours a 1’ébullition des produits, a la fumigation, a 1’évaporation, a la
sublimation, a la calcination, opérations communes aux deux sciences. De méme, le médecin
manipule, dans ses préparations, des métaux tels que 1’or, ’argent, le plomb, le mercure
dont le caractére symbolique n’est pas étranger a ’alchimiste. I y a donc bien Ia manifesta-
tion, de la part du médecin, d’un pouvoir susceptible d’asseoir sa position vis-a-vis du
prince .

La recherche, par le médecin, de la compagnie des grands est soulignée de maniere
explicite par Ibn Butlan, médecin du V¢/XI¢ siecle. Son Da‘wat al-atibba’ (Banquet des
médecins) est une véritable satire sociale de la profession médicale; il y brocarde ses
collegues, les soupgonne de ne penser qu’a leur enrichissement personnel au détriment de
I’intérét du malade et de rechercher les honneurs et la proximité des princes et des grands
négociants 3°. Le texte est également intéressant sur le plan de I’histoire des mentalités car
on y voit des médecins mélés a des intrigues sordides et se lamentant que les gens ne
meurent pas assez alors qu’ils ont des intéréts dans la vente des linceuls et qu’ils lorgnent
sur I’héritage des défunts 3.

Le rapport du médecin au pouvoir se manifeste également, dans la tradition arabe, par le
grand nombre de traités médicaux dédiés aux princes. C’est ainsi qu’Al-Razi dédia, en 290/
903, son Kitab al-Mansiiri 2 Mansur b. Ishaq, prince de Rayy, et que ‘Ali b. al-‘Abbas
al-Magiisi dédia son Kitab al-malaki a ‘Adud al-Dawla, sultan bouyide de Bagdad. L’hommage
rendu aux souverains, notamment sous la dynastie bouyide, atteste 1’attention portée par ces
derniers, dans 1’aire culturelle persane durant les X° et XI® siecles, a la pensée rationnelle.
Les cénacles d’intellectuels constitués autour du prince et a son initiative jouerent un role
éminent dans la diffusion de la pensée rationnelle et, en tout premier lieu, des doctrines
médicales empreintes de rationalité 3.

34 Cf. M.-C. Pouchelle, Corps et chirurgie a I’apogée minologie voir Gabir ibn Hayyan, Tadbir al-iksir al-
du Moyen-Age, Paris, 1983, p. 260-269. a‘zam, éd. P. Lory, IFEAD, Damas, 1988, p. 119-128,
35 0On relevera que 1’un des plus grands médecins 183-190.

arabes, Muhammad b. Zakariya al-Razi (m. 313/925) 3¢ Ibn Butlan, Da‘wat al-atibba’, op. cit., p. 71-72.

eut aussi une importante activité d’alchimiste ce dont 37 [bid., p. 15-16, 68-69.

témoignent deux de ses ceuvres : Al-Mudhal al-ta‘limi 38 Voir sur cette question, J. Kraemer, Humanism in the
et le Kitab sirr al-asrar. Sur les procédés et la ter- Renaissance of Islam, op. cit., p. 31-102.

Anlsl 31 (1997), p. 169-180 Floréal Sanagustin
Princes et médecins dans I'Orient musulman classique.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PRINCES ET MEDECINS DANS L'ORIENT MUSULMAN CLASSIQUE 179

Toutefois, les relations entre le prince et le médecin n’étaient pas exemptes d’ambiguité.
La biographie du philosophe et médecin — mais aussi vizir — Ibn Sina ne manque pas
d’intérét quant au rapport du médecin a son mécene. On rappellera qu’Ibn Sina fut d’abord
au service de Nuh b. Mansur, prince samanide de Boukhara, qui lui manifesta sa gratitude
en lui permettant I’acces a sa bibliothéque personnelle. Puis il entra au service de Magd
al-Dawla a Rayy, qu’il traita pour une mélancolie aigué, et de Sams al-Dawla de Hamadan
qu’il soigna pour une colite. Aprés qu’il 1’elit emprisonné, ce dernier prince, souffrant de
troubles intestinaux, le fit sortir de sa gedle et le nomma vizir. Ibn Sina servit enfin le prince
‘Ala’ al-Dawla d’Ispahan qui organisait, chaque jeudi soir, des joutes littéraires et scientifiques
en présence de notre médecin. Ce parcours erratique, auquel il faudrait ajouter un séjour a la
cour du prince du Khwarizm, Abu al-‘Abbas Ma'min b. Ma'min, nous présente la figure
d’un médecin vivant la quéte d’un mécene et, a bien des égards, le conflit entre un pouvoir
politico-militaire et un pouvoir intellectuel ou, si I’on veut, la fascination exercée sur les
condottieres bouyides d’Iran, par les hommes de savoir *°.

Cette thématique nourrissait déja le recueil de fables d’origine indienne traduit par Ibn
al-Muqaffa® sous le titre de Kalila wa Dimna *°. En Occident médiéval, nous trouvons aussi
plusieurs exemples de médecins rationalistes attachés a la personne de rois et d’écclésiastiques.
Ainsi, Henri de Mondeville (m. 1320) fut le chirurgien attitré de Philippe le Bel, Guy de
Chauliac (m. 1368) celui des papes d’Avignon et Ambroise Paré (m. 1590) servit successi-
vement les rois Henri II, Charles IX et Henri III 1.

Les relations entre pouvoir politique et pouvoir médical, dont nous avons tenté de définir
la nature dans leur complexité, s’inscrivaient dans un contexte de forte expansion économique
(au moins jusqu’au V¢/XI®siecle) dans les cités du monde musulman. Il parait alors légitime
d’imaginer qu’un tel essor ait suscité, comme cela sera le cas en Occident médiéval, des
besoins sur le plan médical au sein de la cité et ait, en quelque sorte, assis la fonction du
médecin. Le médecin, a I’image d’Ibn Sina disant de lui-méme, dans I’introduction de son
Poéme de la médecine «qu’il est le roi du corps», semble avoir eu pleinement conscience
de son pouvoir *2,

3 On notera, pour mémoire, «I’enlévement» par les 4! La situation de ces médecins occidentaux était

troupes de Mahmud de Ghazna, du savant Abu compliquée par la rivalité qui opposait alors 1’université
Rayhan al-Birtni (m. 438/1047), qui fut contraint de a la corporation des barbiers-chirurgiens, ce qui fera
suivre ensuite le sultan jusqu’en Inde. D’ailleurs la dire a A. Paré: «Ce n’est pas grand-chose de feuille-
fuite d’Ibn Sina, en 1010, vers Gurgan s’explique par ter des traités et de caqueter en chaire si la main ne
un refus de se plier a I’injonction du sultan qui lui besogne. »

avait demandé de le rejoindre & Balkh. Le traité d’Tbn 4> On notera que, selon le Timée de Platon, Athéna
Gumay® a Saladin insiste, dans ce méme ordre révéla aux premiers Athéniens la médecine et la
d’idées, sur le fait que les médecins étaient recherchés divination comme sciences divines. Dawd al-Antaki
et adulés par les princes. Cf. Ibn Gumay, Treatise écrira que «la médecine est 1’art des rois et des purs »,
to Salah al-Din, op. cit., p. 8-16. in Tadkira ili al-albab, Le Caire, 1864, rééd. Al-

40 Kitab Kalila wa Dimna, éd. L. Cheikho, Beyrouth, Maktaba al-Taqafiyya, Le Caire, s.d., p. 9.

1969, p. 13-22.

Anlsl 31 (1997), p. 169-180 Floréal Sanagustin
Princes et médecins dans I'Orient musulman classique.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

180 FLOREAL SANAGUSTIN

On ne peut pas non plus ignorer le fait que de nombreux médecins arabes furent aussi des
philosophes qui croyaient, a ’instar de Socrate et Platon, que le philosophe ne doit pas
simplement raisonner dans 1’abstrait, mais agir en vue de changer la vie politique de la cité
par 1’éducation des hommes qui la dirigent, c’est-a-dire en réalité en devenant conseiller du
prince 43, Ibn Sina fut un bon exemple de ce type de démarche, Iui qui assuma la charge de
vizir durant une bonne partie de sa vie. Et méme si sa conception de la praxis philosophique
supposait une forme de rétention du savoir a I’égard des foules, voire une conceptualisation
la rendant inintelligible au commun des mortels, il n’en demeure pas moins qu’Ibn Sina dut
rechercher, peut-étre méme inconsciemment, a reproduire, dans ses relations aux €émirs qu’il
servit, le «couple» mythique qu’avaient formé Aristote et Alexandre le Grand, symbolisant
ainsi I’alliance du savoir et du pouvoir .

De par sa position «privilégiée», le médecin de cour se trouve a la confluence de la
jalousie des proches du souverain et de I’humeur versatile de celui-ci mais, bien plus, s’érige
en détenteur d’un pouvoir naturel dont les lois sont de lui seul connues et partant susceptibles
de faire ombrage au souverain qui ne peut qu’en prendre acte *°.

43 p. Hadot souligne, dans un ouvrage récent, le * Cf. Razi, Guide du médecin nomade, éd. trad.,
caractere fondamental, pour les philosophes grecs, de E. Moubachir, Sindbad — Actes Sud, Paris, 1996,
la philosophie comme mode de vie. Cf. P. Hadot, p. 29-33; F. Rosenthal, The Physician in Medieval
Qu’est-ce-que la philosophie antique ?, éd. Gallimard, Muslim Society, in Bull. Hist. Med., 52, 1978, p. 475-
Paris, 1995, p. 91-122. 491.

4 Sur la conception de la praxis en philosophie
avicennienne, voir D. Gutas, Avicenna and the
Aristotelian Tradition, Leiden, 1988, p. 219-234.

Anlsl 31 (1997), p. 169-180 Floréal Sanagustin
Princes et médecins dans I'Orient musulman classique.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



