MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anls| 29 (1995), p. 233-281
Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des
commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur Cor. Ill, 104 et
159.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Baudouin DUPRET!

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM

Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi,

Rasid Rida et Sayyid Qutb sur Cor. III, 104 et 159

A. PRESENTATION

N

Parler, dans un contexte religieux, d’émergence de 1’Etat revient a parler
d’« incarnation du séparé parmi les hommes » 2, de représentants de la loi fondatrice,
de ses administrateurs et de ses interprétes au sein méme de la société, ce qui suppose
cefte situation subversive pour la vie religieuse d’une idée du divin soumise a I’effet
de I’action politique. « Tous les grands développements spirituels et intellectuels ulté-
rieurs sortent du creuset constitué par la contradiction en acte entre les représentations
héritées du fondement au nom duquel s’exerce la domination et les formes effectives
que revét son exercice » 2. L’on se retrouve ainsi confronté & une opposition entre la
théologie politique et 1’ordre politique, entre le donné idéal et le voulu pratique. Est-ce
a dire pour autant qu’il faille se limiter a I’étude des réalisations historiques en ma-
tiere politique ? Certainement pas. La construction théologique et la réalité
institutionnelle se répondent I'une l’autre dans un jeu dialectique qui ne peut étre
décrypté qu’a la seule condition de dégager les possibles contenus dans la matrice du
discours divin et sa vision de la Cité terrestre. Car c’est bien 1a que se situe le nceud
de la question, au lieu de I’articulation entre un prescrit religieux & connotation politique
et une organisation politique se revendiquant du message révélé. Dés lors qu’a émergé
I’Etat avec ce qu’il suppose d’accaparement d’une part de moins en moins négligeable
de I'organisation du monde, un dialogue a di étre instauré avec 1’élément religieux
sur lequel il fondait sa 1égitimité.

La traduction proposée ici constitue précisément une investigation du dialogue entre
la révélation coranique dans ses aspects d’organisation politique et la littérature de
langue arabe dans sa recherche d’une légitimité religieuse pour le pouvoir. Il semble,

1. Université catholique de Louvain, CERMAC. ment 2 M. Ch. Décobert pour sa patience et son
Que M. Jean R. Michot, directeur du Centre de  soutien sans faille.

philosophie arabe de cette méme université, regoive 2. M. Gauchet, Le désenchantement du monde.
ici Pexpression de toute ma gratitude pour la qua-  Une histoire politique de la religion, Paris, Galli-
lit¢ de P’encadrement scientifique qu’il m’a  mard, 1985, p. XVI-XVIL.

constamment prodigué. Mes remerciements égale- 3. Ibid., p. XVIL

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

Cor. Ill, 104 et 159.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

234 BAUDOUIN DUPRET

en effet, indispensable d’examiner les potentialit€s politiques de cette révélation —
comme 1’a jadis fait remarquer Henri Laoust, il n’est guére plus de trois ou quatre
normes politiques impérées par le Coran*, qui se regroupent autour des notions de
pouvoir (hukm), d’autorité (amr) et de consultation (§ird) — et I’exploitation qui en a
été faite par différents auteurs et a différentes époques, avec ce que cela suppose
comme adaptation aux réalités du temps et a la logique idéologique et politique.

Les ouvrages de trois auteurs, choisis parce que représentatifs de trois époques,
constituent le corps du présent travail. Fahr al-Din al-Razi (543/1149-606/1209) 5 fut
probablement 1’un des penseurs musulmans les plus remarquables de 1’Islam antérieur
aux invasions mongoles. Aprés des études religieuses et littéraires a Rayy, il voyagea
beaucoup et exerca des fonctions politiques. Polémiste de nature et hérésiographe z£€1€,
il eut maille a partir en de nombreux endroits, ce qui I’obligea plusieurs fois a s’exi-
ler. Maitre célébre dans toute 1’ Asie centrale sous le titre de Sayh al-Islam, également
réputé pour ses talents de prédicateur, intéressé par la philosophie, la médecine, 1’as-
trologie et la chimie, il fut surtout un grand théologien sunnite, commentateur du
Coran et versé dans le figh ¢, aux idées dogmatiques et politiques souvent fort person-
nelles 7. Son commentaire coranique, Mafatih al-gayb (« Les clefs du mystére ») 8,
appartient au genre de commentaires a la fois philosophiques et bi-/-ra’y. Les extraits
pris en considération dans la présente étude ont été rédigés par Razi, quand bien
méme 1’ouvrage n’aurait pas été achevé par I’auteur ° mais par Pun ou I’autre de ses
disciples. La présentation de son commentaire est originale et apparut telle a ses
contemporains : le raisonnement est méthodique ; il tient compte des données
historiques, philologiques et doctrinales. Son opposition 2 la Falsafa ne I’empéche pas
d’introduire ses chapitres théologiques par un préambule ou il mentionne, avant de les
réfuter, les doutes et objections des philosophes. L’influence de l’ouvrage sur le
renouvellement de I’exégése traditionnelle doit étre considérée comme majeure.

7. Pour la liste des ccuvres de Fahr al-Din al-
Razi, voir C. Brockelmann, Geschichte der Ara-
bischen Litteratur, 2 vol., 2¢éd., Leyde, Brill,

4. Cité par C. Bouamrane et L. Gardet, Pano-
rama de la pensée islamique, Paris, Sindbad, 1984,
p. 185-186

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

5. Sur la vie d’al-Razi, voir G.C. Anawati, En-
cyclopédie de I’Islam, nouvelle édition, Leyde,
Brill, sous article Fahr al-Din al-Rdzi ; H. Laoust,
Les schismes dans U'Islam, Paris, Payot, 1965,
p- 243-245 ; 1. Jomier, L’autorité de la révélation
et la raison dans le commentaire du Coran de Fahr
al-Din al-Razi, in La notion d’autorité au Moyen
Age. Islam, Byzance, Occident, Paris, PUF, 1982,
p. 245-246 ; C. Bouamrane et L. Gardet, Panora-
ma, p. 20 et 52.

6. Il convient de noter que Laoust le considére
comme « fort peu juriste ».

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

1943-1949 et Suppléments, 3 vol., 1937-1942, G. 2, .
p. 666-669 et S. I, p. 920-924. Voir également, pour
une liste plus compléte, G.C. Anawati, Fahr al-
Din al-Razi. Tamhid li-dirasa hayati-hi wa
mu’allafati-hi, in Mélanges Taha Husayn (en ara-
be), Le Caire, s.e., s.d., p. 193-234.

8. F.D. al-Razi, al-Tafsir al-kabir li-l-imam al-
Fahr al-Razi, 16 vol., Le Caire, Mu’assasat al-
matbi‘at, s.d.

9.J. Jomier, Les Mafatih al-gayb de I'imam
Fahr al-Din al-Razi. Quelques dates, lieux, ma-
nuscrits, MIDEQ, t. 12, 1977, p. 272.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 235

Le sayh Muhammad ‘Abduh (1849-1905) 19, né dans le delta du Nil, fut formé a
I’école d’al-Azhar. Il connut Gamil al-Din al-Afgani. Professeur a al-Azhar et au
Colleége de Dar al-‘Uliim, c’est a ’enseignement qu’il consacra toute sa vie, malgré
ses multiples activités officielles et ses désillusions dans la réforme du grand centre de
I’Islam sunnite. Il a laissé derriére lui une impressionnante ceuvre de réformateur ! et
une image de dignité et de sincérité qui impressionna nombre d’Européens, dont certains
orientalistes. Le Sayyid Rasid Rida (1865-1935) grandit & I’ombre de la mosquée de
son village, prés de Tripoli au Liban. Il fit ses premiéres études a 1’école coranique
avant d’étre envoyé a I’école « nationale musulmane ». Fortement impressionné par la
lecture de la revue al-‘Urwat al-wutqd’ (« Le lien indissoluble »), il eut I’occasion de
rencontrer Muhammad ‘Abduh, son fondateur. Il semble bien cependant que ce soit la
personnalité d’al-Afgani, entier et plus doctrinaire et radical que ‘Abduh, qui I’ait
principalement attiré. Il partit cependant pour I’Egypte en 1897 et se rendit
immédiatement chez Muhammad ‘Abduh. Avec le maitre égyptien, il envisagea la
création d’une revue et c’est ainsi que parut, le 18 mars 1898, le premier numéro du
Manar. Les affinités que Rida se sentait pour Ibn Taymiyya lui rendirent sympathique
le mouvement wahhabite dont il se rapprocha davantage encore lorsqu’Ibn Sa‘id conquit
le Higaz (1924-1926). A sa mort, le 24 aofit 1935, il laissait une ceuvre considérable 12,
non seulement celle d’un doctrinaire attentif a la réalité quotidienne, mais aussi d’un
théologien fort averti et d’un érudit infatigable. Enfin, avec lui, 'idée arabe avait
trouvé un de ses premiers défenseurs d’envergure. A Iorigine du Tafsir al-Qur’an al-
hakim al-musamma bi-tafsir al-Manar (« Le commentaire du sage Coran, connu sous
le nom de commentaire du Mandr») !, il y a les cours d’exégese dispensés par
Muhammad ‘Abduh. Ra$id Rida en a vraisemblablement été 1’instigateur, lui qui était
convaincu que les exégéses anciennes péchaient par des exces de toutes sortes :
grammaire, éloquence, dialectique, droit, mysticisme... Considérant, a la suite de Gamal
al-Din al-Afgani, que « le Coran est toujours vierge » 14, il était conduit par I’idée de
réaliser un travail engagé indiquant au lecteur la voie & emprunter pour un Islam
restauré. Malgré 1’insertion des nombreux commentaires de ‘Abduh, le Tafsir al-Manar
doit étre essentiellement tenu pour I’ceuvre de Rida. Son style, de par 1’alternance des

Geuthner, 1925, p. IX-LXXXIX.
11. Pour la liste des ccuvres de Muhammad

10. Sur ‘Abduh et Rida, voir J. Jomier, Le
commentaire coranique du Manar, Paris, Maison-

neuve, 1954, p. 2-66 ; A. Hourani, Arabic Thought
in the Liberal Age. 1798-1939, Cafnbridge, Cam-
bridge University Press, nouvelle édition, 1983,
p- 130-160 et 222-244 ; C. M. Abdou, Rissalat al
tawhid, Exposé de la religion musulmane. Traduite
de ’arabe avec une introduction sur la vie et les
idées de Cheikh Mohammed Abdou, par B. Mi-
chel et le Cheikh Moustapha Abdel Razik, Paris,

‘Abduh, voir C. Brockelmann, Geschichte, S. III,
p. 321. '

12. Voir C. Brockelmann, Geschichte, S. 111,
p- 323.

13. R. Rida, Tafsir al-Qur’an al-hakim al-Sahir
bi-tafsir al-Manar, 12 vol., 2¢ éd., Beyrouth, Dar
al-ma‘rifa, s.d.

14. Tafsir al-Manar, t. IV, p. 280.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

236 BAUDOUIN DUPRET

propos du maitre et du disciple, est plus oral qu’écrit. Il fait souvent référence aux
données traditionnelles de 1’exégeése et les recueils de traditions sont fréquemment
cités, mais sans constance, ce qui est une innovation et une particularité de 1’ouvrage.
I est par ailleurs frappant de constater qu’a la sobriété de Muhammad ‘Abduh répond
une certaine emphase dans le chef de Rida.

Sayyid Qutb (1906-1966) 15 est né en Moyenne-Egypte dans une famille modeste
de petits notables ruraux. Il suivit les cours de I’école coranique avant de fréquenter
I’école gouvernementale. Il partit ensuite au Caire pour compléter une formation qui
s’avérait prometteuse en raison de ses qualités intellectuelles. Sorti lauréat de I’école
normale et de Dar al-‘Ulaim, il fut employé pendant seize ans dans la fonction publique
comme enseignant, puis inspecteur. Egalement homme de lettres, consacrant ’essen-
tiel de son temps a la critique littéraire, il développa aussi des talents de polémiste qui
le firent connaitre dans les années trente. Il se lanca, & la fin de la deuxieme guerre,
dans I’écriture politique et sociale, au point d’éviter de justesse la prison, mais il ne
put échapper & un stage pédagogique aux Etats-Unis, qui était un exil déguisé. C’est
alors que, coupé de son univers social, il redécouvrit I’Islam, pour lequel il se mit a
militer, encouragé en cela par la société américaine qui lui semblait odieuse. De retour
en Egypte en 1951, il dut démissionner du ministére de 1’Instruction publique. C’est a
cette époque qu’il devint Frére musulman. Proche de Nasser au début de la révolution
des Officiers libres, il s’en détacha cependant dés les premieres frictions avec les
Freres et passa le reste de sa vie entre la prison et une trés provisoire liberté. Aprés
I’attentat du 8 octobre 1954, il fut arrété, torturé et condamné, suite a une parodie de
procés, a vingt-cinq ans de travaux forcés. Il rédigea a cette époque son commentaire
coranique et, un peu plus tard, Ma‘dlim fi al-tariq (« Balises sur la voie ») 16. De
nouveau arrété en aofit 1965, en tant que chef d’une prétendue conspiration, torturé et
condamné a mort, il fut pendu le 29 aolt 1966. Fi zilal al-Qur'an (« A I’ombre du
Coran ») !7, son commentaire coranique, est entouré d’une aura sacrée dans 1’ensemble
du monde musulman. Lu, discuté et interprété, il jouit d’une autorité et d’une influence
au moins comparables a celles du Tafsir al-Manar. L’ouvrage est influencé par la
pensée de Hasan al-Bannd, le fondateur des Fréres musulmans, et du penseur pakista-
nais Mawdadi, avec ce que cela implique comme volonté de passage de la théorie
réformiste a la pratique politique. Fi zilal al-Qur’an doit étre lu comme le témoignage
d’une idéologie islamiste engagée, particulieérement contre les régimes de type nassérien.

15. Sur Qutb, voir G. Kepel, Le Prophéte et  musulman radical, Paris, Cerf, 1984, p. 14-18.

Pharaon. Les mouvements islamistes dans I’ Egypte 16. Pour la liste des ceuvres de Qutb, cf.
contemporaine, Paris, La Découverte, 1984, p. 40- - G. Kepel, Le Prophéte et Pharaon, p. 68-69.
45 et O. Carré, Mystique et politique. Lecture ré- 17. S. Qutb, Fi zilal al-Qur’an, 6 vol., 6° éd.,

volutionnaire du Coran par Sayyid Qutb, Frére  Beyrouth-Le Caire, Dar al-Suriiq, 1398/1978.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 237

Produit d’un homme de lettres qui n’a pas été formé a al-Azhar, il s’écarte délibérément
des regles traditionnelles du fafsir. C’est une « prise immédiate — et passionnée — sur
le Coran comme récit mythique de ’origine de 1’umma, en vue, non pas de s’exclamer
lyriquement sur une merveille a jamais passée, mais de tracer la voie pratique de
’utopie de I'umma de demain. C’est le catéchisme de I’Etat islamique et, pour I’ins-
taurer, de la révolution islamique » '3,

L’interprétation des versets donnée par les auteurs peut étre révélatrice du dialogue
entre la révélation coranique et son exploitation. Pour le verset III, 104 — « Puisse-t-il
y avoir, de par vous, une Communauté [dont les membres] invitent au bien, ordonnent
le convenable et prohibent le répréhensible ! » — Fahr al-Din al-Razi s’arréte a I’hypo-
thése de l’obligation collective — son exécution par les plus éminents dispense les
autres — alors que Rasid Rida 1’étend a tout musulman sain de nature. Rida développe
plus longuement le contenu de 1’obligation. Ainsi insiste-t-il d’abord sur la nécessité
d’une propagande en faveur de I’Islam comme condition préalable & toute commande-
rie et pourchas et dont tout croyant est capable. Il insiste ensuite sur 1’application
personnelle et réciproque de l’invitation. Il convient cependant de remarquer qu’aux
yeux de Rida et de ‘Abduh, qui est ici fréquemment cité, I’invitation, 1’ordre et I’in-
terdiction sont réservés a 1’élite lorsqu’ils relévent du rdle de direction de la
Communauté. Pour sa part, Sayyid Qutb insiste surtout sur la nécessité absolue d’une
autorité qui ordonne et prohibe pour que les différents membres de la Communauté
puissent se rattacher a un cible ferme et, partant, pour que 1’on puisse réaliser le
programme de Dieu sur terre. La commanderie du bien est donc pour lui le point de
départ de sa théorie de la hakimiyya ou souveraineté absolue de Dieu dans les domaines
des lois, coutumes et croyances du monde. Pour Rida, le but de 1’obligation de
commanderie du bien et de pourchas du mal est la préservation de I’unité de la Commu-
nauté. On le voit, pour les trois auteurs, inviter au bien, ordonner le convenable et
prohiber le répréhensible est une disposition coranique fondamentale. Mais alors que
Fahr al-Din al-Razi semble surtout inquiet de voir n’importe qui investi de la mission
de remplir 1’obligation et tout le monde se Iancer dans la réforme des mceurs de tout le
monde, Rasid Rida poursuit inlassablement sa vocation d’apdtre d’un Islam qu’il
convient de réformer et ot tout croyant doit se sentir investi d’une mission de gardien
des meeurs. Quant & Sayyid Qutb, il met en valeur la nécessité d’une autorité autour
de laquelle puissent se réunir les croyants qui, trouvant leurs repéres sur la piste
(ma‘alim fi al-tariq), seront alors en mesure de construire I’Etat musulman 1égitime.

Pour le verset III, 159 — « Efface donc leurs fautes, demande pardon pour eux et
consulte-les en I’affaire. Quand ensuite tu t’es décidé, fais confiance & Dieu » — Fahr

18. O. Carré, Mystique et politique, p. 24.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

Cor. Ill, 104 et 159.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

238 BAUDOUIN DUPRET

al-Din al-Razi constate que I’étymologie du terme consulter renvoie au lieu permet-
tant de distinguer le bon du mauvais et que le prescrit revét un intérét multiple :
valoriser les croyants ; éclairer Muhammad ; donner un exemple a la postérité ; montrer
I’immensité de son pardon en cas de mauvais conseil ; sonder I’étendue de la compré-
hension des hommes ; bénéficier d’un effort produit en commun ; montrer que les
hommes ont une valeur et que leur rang ne diminue pas aux yeux de Dieu du fait de
leurs erreurs, pourvu qu’ils viennent a récipiscence. Rida adopte une position sem-
blable. Quant 4 Qutb, il voit dans la consultation un principe fondamental du systéme
de gouvernement islamique, méme si cela doit passer par des sacrifices ponctuels. Un
point essentiel de 1’analyse de Fahr al-Din al-Razi comme de Rida réside dans la
distinction entre les versets révélés et les opinions personnelles du Prophéte. Alors
qu’il n’y a pas de consultation possible pour les maticres a propos desquelles est
descendue une révélation, il y a toujours possibilité d’igtihad, d’effort d’interprétation,
pour le reste. Qutb, pour 3a part, utilise 1’élément historique pour montrer la valeur
pédagogique de la consultation. Pour Razi, la consultation est obligatoire, ce que Rida,
de maniére trés étonnante, conteste. Celle-ci n’aurait plus pour utilité que de dégager
une unanimité. En toute hypothése, il n’y a pas de procédure de consultation bien
établie afin — Qutb est ici du méme avis — de permettre & 1’affaire d’évoluer en fonc-
tion des circonstances. Rida est, en fait, particuli¢rement inquiet des difficultés propres
a la consultation en raison du danger de discorde, la fitna. Pour ce qui est des per-
sonnes concernées par la consultation, alors que Razi n’y fait pas mention, Rida opte
résolument pour la solution des ahl al-hall wa al-‘aqd, les gens d’opinion et de rang.
En toute hypothése, aucun des auteurs ne valorise le principe de consultation pour
permettre & des voix minoritaires de se faire entendre. Le but est toujours de multi-
plier le nombre de personnes s’exprimant, parce que I’opinion de la majorité est plus
proche de la vérité, vérité divine en 1I’occurrence.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

Cor. Ill, 104 et 159.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 239

B. TRADUCTION ET NOTES

I. COoRrAN III, 104 (LA FAMILLE DE ‘IMRAN).

« Puisse-t-il 'y avoir, de par vous, une Communauté [dont les membres] invitent
au bien, ordonnent le convenable et prohibent le répréhensible ! »

LE TAFSIR DE FAHR AL-DIN AL-RAZI

176

20 Le Dieu Trés-Haut a dit: « Puisse-t-il y avoir, de par vous, une Communauté
[dont les membres] invitent au bien, ordonnent le convenable et prohibent le répré-
hensible ! » ...

1778 Sache-le ! Dans les versets précédents le Trés-Haut a reproché deux choses aux
gens du Livre. Il les a, d’une part, accusés d’infidélité (kufr) '° en disant : « O gens
du Livre, pourquoi étes-vous infideles ? » 2°. Ensuite, apres cela, Il leur a reproché

10 de chercher a jeter autrui dans 1’infidélité. | «O gens du Livre, a-t-il dit, pourquoi
écartez-vous du chemin de Dieu » 2!, S’adressant ensuite aux croyants, il leur a
d’abord ordonné la crainte [de Dieu] et la foi. « Craignez Dieu, a-t-il dit, de la
crainte qu’Il mérite, ne mourez pas sans étre musulman, et attachez-vous ensemble
au cible de Dieu » 22 1l leur a ensuite ordonné de jeter autrui dans la foi et
I’obéissance. « Puisse-t-il y avoir, a-t-il dit, de par vous, une Communauté [dont
les membres] appellent au bien » ?3. Voila le bon ordonnancement [des versets]
conforme a la raison.

Il y a deux questions a propos de ce verset.
1. Concernant Ses paroles min-kum (« de par vous »), deux choses ont été dites.
A. Min n’a pas ici pour fonction de diviser, du fait de deux raisons.

15 1° Le Dieu Trés-Haut a enjoint d’ordonner le convenable et de prohiber le répré-
hensible a toute la Communauté, en disant : « Vous étes la meilleure communauté
qui ait été produite pour les hommes ; vous ordonnez le convenable et prohibez le
répréhensible » 24,
2° Nul n’est soumis a la Loi (mukallaf)?> 4 qui ne soit imposé d’ordonner le
convenable et de prohiber le répréhensible, que ce soit de la main, de la langue ou

19. Kufr : effacement, recouvrement et donc 20. Coran 111, 98.
dissimulation des bienfaits recus, ingratitude. Dans 21. Coran 111, 99.
son acception religieuse, il s’agit du silence sur 22. Coran I1I, 102-103.
les bienfaits de Dieu. Plus tard, le terme prendra 23. Coran 111, 104,
la signification plus générale d’infidélité. Au cou- 24. Coran 111, 110.
pable de kufr, le kafir, sont réservées les peines 25. Mukallaf : terme de droit islamique signi-
éternelles (cf. W. Bjorkmann, Encyclopédie de I'ls-  fiant « tenu d’observer les préceptes de la religion »
lam, nouvelle édition, sous I’article kdfir). et, par extension, « sain d’esprit ».

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

240 BAUDOUIN DUPRET

du cceur 26, 11 est également imposé & tout un chacun de repousser le domma-
geable de lui-méme. Ceci étant établi, nous dirons que le sens 27 de ce verset est :
soyez une communauté, invitant au bien, ordonnant le convenable et prohibant le
répréhensible. De sorte que le mot min a ici pour fonction d’expliciter et non de
20 diviser, comme le dit le Trés-Haut : « Evitez la souillure | des idoles » 2. « Untel,
dit-on aussi, a, de par ses enfants, une troupe et I’émir a, de par ses esclaves, une
armée ». Par cela, il veut dire I’ensemble de ses enfants et de ses esclaves et non
certains d’entre eux. Il en va de méme dans ce verset. Méme si cela s’impose a
tout un chacun, a-t-on en outre dit, quand certains le prennent en charge, I’obliga-
tion tombe pour les membres restants. De maniére similaire, le Trés-Haut a dit :
« Blancez-vous, légers ou pesants » 2°. « Si vous ne vous élancez pas, il vous
infligera un tourment pénible » 39, L’ordre est général. Lorsqu’ensuite un groupe
se charge de son exécution, il y a effectivement kifaya 3! pour ceux qui restent.
1781 B. Min a ici pour fonction de diviser. Ceux qui tiennent de tels propos ont égale-
ment divergé en deux sens.
1° L’utilité du mot min, ¢’est que, parmi les gens, il en est qui ne sont pas ca-
pables d’inviter [au bien], de commander le convenable et de prohiber le
répréhensible, tels, par exemple, les femmes, les malades et les déficients.
2° Cette obligation vise en particulier les ulémas. Deux choses le prouvent.
a) Ce verset vise a ordonner trois choses tout a la fois : inviter au bien, ordonner
5 le convenable | et prohiber le répréhensible. On le sait, inviter au bien a pour
condition la science du bien, du convenable et du répréhensible. L’ignorant pour-
rait en effet appeler 4 ce qui est vain, ordonner le blimable et prohiber le
répréhensible. Il connaitra peut-étre le statut des choses dans sa doctrine et ’igno-
rera dans la doctrine de son compagnon, auquel il prohibera quelque chose de non
détestable. Peut-étre sera-t-il dur 14 ol il devrait étre doux et doux la ol il devrait
étre dur. Peut-étre reprochera-t-il a quelqu’un quelque chose et, ce faisant, n’ac-
croitra rien d’autre que son entétement. Il est donc établi que cette obligation est
destinée aux ulémas. C’est indubitable. Ceux-ci sont seulement une partie de la

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

26. Al-Razi fait ici une référence explicite a
un hadit. Pour les références, cf. infra.

27. En général, al-Razi introduit I’explication
du sens d’un verset par le mot al-ma‘na. 1l lui
arrive cependant fréquemment de retrouver le terme
al-murdad, qui ajoute alors comme nuance qu’il
s’agit du sens voulu par Dieu ou par le texte (cf.
J. Jomier, L’ autorité, p. 258).

28. Coran XX1I, 31.

29. Coran IX, 41.

30. Coran 1X, 39.

31. C’est-a-dire fard kifaya. Le terme de fard

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

est une des cinq qualifications techniques aux-
quelles doit appartenir tout acte de I’homme en
droit religieux. Il s’agit d’une obligation dont I’ac-
complissement sera récompensé et la négligence
punie. Le droit musulman distingue le devoir indi-
viduel (fard ‘ayn) et le devoir collectif (fard ki-
faya). L’obligation collective est une obligation
dont I’accomplissement par un nombre suffisant de
membres de la Communauté entraine la dispense
de son accomplissement pour les autres membres
(cf. T.W. Juynboll, Encyclopédie de I’ Islam, nou-
velle édition, sous 1’article fard).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 241

Communauté. Similaires a ce verset sont les paroles du Trés-Haut : « Pourquoi ne
10 s’en iraient pas, de chaque faction parmi eux, | des groupes, afin de s’instruire en
religion » 32,
b) Nous sommes arrivés 4 un consensus sur le fait que cela s’impose au titre de
devoir collectif ; ¢’est-a-dire que, quand d’aucuns le prennent en charge, I’obliga-
tion tombe pour le restant de la Communauté. S’il en est ainsi, le sens est donc :
que certains d’entre vous prennent cela en charge. Ceci s’impose donc en réalité a
certains, pas a tous. Et Dieu est plus savant.
D 33, Ce sont les propos d’al-Dahhak **. Ceux qui sont visés dans ce verset, ce
sont les Compagnons de I’Envoyé de Dieu — que Dieu le bénisse et lui donne la
paix ! Ils apprenaient la science grice I’Envoyé— sur lui soit la paix!- et
15 enseignaient les gens. L’interprétation de ce verset est donc, de ce | point de vue :
soyez une Communauté se mettant ensemble pour préserver la Tradition (Sunan)
de ’Envoyé de Dieu — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — et pour ap-
prendre la religion.
2. Ce verset comprend I’imposition de trois choses: en premier lieu inviter au
bien, ensuite ordonner le convenable, enfin prohiber le répréhensible. Pour qu’elles
soient acceptées, il faut que ces trois choses soient différentes. Pour ce qui est des
maniéres d’inviter au bien, nous dirons que la meilleure maniére est d’inviter a
établir [’existence de] ’essence de Dieu et de ses attributs et d’exalter Sa Sain-
teté au-dela de la ressemblance avec les choses possibles. Nous disons seulement
qu’inviter au bien comprend ce que nous avons évoqué, du fait des paroles sui-
vantes du Trés-Haut : « Invite au chemin de ton seigneur par la sagesse » * et :
20 « Dis : ceci est mon chemin, I j’invite & aller vers Dieu, avec clairvoyance, moi et
quiconque me suit » .
Ceci étant connu, nous dirons qu’inviter au bien est un genre sous lequel il y a
deux aspects. a) Donner le désir d’accomplir ce qui convient, & savoir ordonner le
convenable. b) Donner le désir de délaisser ce qui ne convient pas, a savoir prohi-
ber le répréhensible. Il a évoqué le genre en premier lieu pour ensuite le faire
suivre de ces deux espéces, par souci de plus de clarté. Pour ce qui est des condi-
tions de la commanderie du convenable et de la prohibition du répréhensible, elles
sont évoquées dans les livres du kalam.

32. Coran 1X, 122. Fahr al-Din al-Razi (m. 606 h./1210) et les
33. L’édition servant de base a la traduction ne  commentaires du Coran plus anciens, MIDEQ, 15,
mentionne pas de troisiéme point. 1982, p. 154).
34, Al-Dahhak b. Muzahim, mort en 105/723, 35. Coran XVI, 125.
enseignant dans une école de Kiifa par charité, 36. Coran XII, 108.

auteur d’un commentaire du Coran (cf. J. Jomier,

17

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

242 BAUDOUIN DUPRET

LE TAFSIR DE RASID RIDA.

26
18 « Puisse-t-il y avoir, de par vous, une Communauté [dont les membres] invitent au

bien, ordonnent le convenable et prohibent le répréhensible !... »

20 Ordonner le convenable et prohiber le répréhensible est le moyen de préserver la
Communauté et de protéger ’unité. Les exégetes ont divergé a propos des paroles
du Trés-Haut min-kum (« de par vous »). Le sens en est-il : de par certains d’entre
vous, ou bien est-ce un min & fonction d’explication ? Notre exégéte, 1’éminent 37,
a été partisan de la premiére [exégésé], étant donné qu’il s’agit d’une obligation
kifaya. 11 eut comme prédécesseur al-Kassaf 38, etc... Certains [exégetes] ont par
contre opté pour la deuxieme [exégese], en disant : « Puissiez-vous étre une commu-

271 nauté, ordonnant le convenable | et prohibant le répréhensible ». Le maitre, 1’imam
[a dit pour sa part] : « Selon toute évidence, c’est une facon de parler du genre de

« puissai-je avoir de par toi un ami ». Cette généralité est prouvée par ces paroles
du Trés-Haut : « Par ’instant, certes ’homme est en perdition & 1’exception de
ceux qui croient, agissent vertueusement, se recommandent mutuellement la vérité
et se recommandent mutuellement la patience » 3°. La recommandation mutuelle,
c’est ordonner et prohiber. « Ceux qui ont été infid¢les parmi les fils d’Israél, a

5 également dit le Tout-Puissant, ont été maudits par | la bouche de David et de
Jésus, fils de Marie, du fait qu’ils avaient désobéi et avaient été transgresseurs. Ils
ne se prohibaient pas ce qu’ils faisaient de répréhensible. Comme était mauvais ce
qu’ils faisaient » 4°. Dieu ne nous a rien raconté des histoires des communautés
d’antan sinon pour que nous en tirions legon. L’exégéte, I’éminent, a évoqué 1’ob-
jection qui pourrait &tre faite a la théorie de la généralité, a savoir qu’il y a comme
condition pour celui qui ordonne et prohibe de connaitre le convenable qu’il or-
donne et le répréhensible qu’il prohibe ; or il est parmi les gens des ignorants qui

10 ne connaissent pas les statuts des choses. Parler ainsi n’est pas conforme | i la

37. 11 peut sembler difficile de savoir celui que R. 9 dii al-higga 538/14 juin 1144, célébre philologue

Rida désigne par ce qualificatif d’« éminent ».
Muhammad ‘Abduh est généralement appelé al-ustad
al-imam ; la forme du singulier qui est employée dans
le terme al-galal exclut qu’il s’ agisse du commentaire
des Galalayn. Toutefois, on peut affirmer qu’il s’agit
de Fabr al-Din al-Razi. D’une part, il est dit qu’il eut
pour prédécesseur al-ZamahSari et la filiation entre
les deux auteurs est établie. D’autre part, c’est attesté
par I’identité d’exégéses non traduites ici.

38. Al-Kassaf ‘an haqd’iq al-tanzil wa ‘uyin al-
aqawil fi wugih al-ta’wil, ccuvre d’Aba al-Qasim
Mahmiid b. ‘Umar al-Zamah$ari, né a ZamahSar le
27 ragab 467/19 mars 1075, mort 2 al-Gurganiya le

et théologien. Il s’agit d’un commentaire se récla-
mant de 1’école mu‘tazilite et, de ce fait, partisan de
I’interprétation par la raison des versets dont le sens
est incertain. C’est en réaction contre les excés ra-
tionnalistes de la doctrine mu‘tazilite que se pose
I’a§‘arisme dont Fahr al-Din al-Razi est un grand
représentant, lui qui, tout en tenant compte de I’ap-
port mu‘tazilite, respecte davantage les témoignages
stirs de la premiere période islamique (cf. C. Broc-
kelmann, Geschichte, suppl. I, p. 507 ; C. Bouamrane
et L. Gardet, Panorama, p. 19-20).

39. Coran CIII, 1-3.

40. Coran V, 78-79.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor: Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026. https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 243

science que le musulman doit posséder. L hypothése selon laquelle il convient de
comprendre le discours de la révélation est que le musulman n’ignore pas son
devoir, alors qu’ordre lui est donné de savoir et de différencier le convenable du
répréhensible, étant entendu que le convenable, de maniére absolue, veut dire ce
que les intelligences et les natures saines connaissent. Le répréhensible est son
contraire, a savoir ce que les intelligences et les natures saines répréhendent. Il
n’est pas nécessaire, pour connaitre cela, de lire les gloses d’Ibn ‘Abidin sur le
“Durr *! ni le Fath al-Qadir ** ni le Mabsit*3. Ce qui guide vers cela, en cas de
15- naturel sain, c’est | le Livre de Dieu et la Tradition de son Envoyé transmise avec
récurrence * et leur mise en ceuvre. C’est quelque chose qu’il n’est permis a per-
sonne d’ignorer et par quoi seulement le musulman est musulman. Ceux qui ont
refusé que soient généralisées la commanderie du convenable et la prohibition du
répréhensible ont donc permis que le musulman soit ignorant, qu’il ne reconnaisse
pas le bien du mal et ne distingue pas entre le convenable et le répréhensible. Or
ceci n’est pas permis en matiére de religion.
Cette invitation au bien, I’ordre et la prohibition comportent des degrés.
Le premier degré consiste pour cette Communauté a inviter le reste des commu-
nautés au bien et a les associer & la lumiére et la guidance qui sont les siennes.
20 | C’est ce vers quoi se dirigent les propos de I’exégéte 4 : « Ce qui est entendu par
le bien, c’est I'Islam. » Nous avons précédemment proposé de ’Islam [’exégése
suivante : c’est la religion de Dieu [révélée] par la langue de I’ensemble des pro-
phétes & I’ensemble des communautés. C’est se consacrer au Dieu Trés-Haut et
revenir de la passion vers Son autorité. C’est 1a ce qui nous est demandé en vertu
du « Nous avons fait de vous une Communauté médiane et des témoins contre les
gens », ainsi qu’il est affirmé précédemment dans la Sourate de la Vache %, et en
vertu de « La meilleure Communauté que 1’on ait fait surgir pour les hommes » #7,

41.11 s’agit de Muhammad Amin b. ‘Umar b.
‘Abd al-‘Aziz b. ‘Abidin, né en 1198/1784 i Da-
mas, commercant, étudiant en figh $afi‘ite et ha-
nafite, enseignant, mort en 1252/1836 ou 1258/
1842, auteur d’un Radd al-muhtar ‘ala al-durr al-
muhtdr, ouvrage complété par son fils ‘Ala’ al-Din
b. ‘Abidin, mort 4 Damas en 1306/1888 (cf. C.
Brockelmann, Geschichte, suppl. II, p. 774).

42. 11 existe de nombreux Fath al-Qadir. Peut-
étre s’agit-il de celui de ‘Ali b. Abi Bakr b. *Abd
al-Galil al-Fargani al-Marginani al-Riitani, Burhan
al-Din, mort en 593/1197.

43. Le titre de Mabsiit est extrémement répan-
du dans la littérature religieuse musulmane. Il n’a
pas égé possible d’identifier le Mabsiit auquel Rasid
Rida fait allusion.

44,11 faut entendre par al-sunnat al-mangila
bi-l-tawdtur la Tradition transmise par un tel nom-
bre de transmetteurs qu’il ne peut y avoir de doute
sur son authenticité. La collusion entre eux est en
effet impossible et ils sont tous reconnus comme
dignes de foi et non contraints au mensonge (cf. J.
Robson, Encyclopédie de I’ Islam, nouvelle édition,
sous D’article hadir).

45. S’agit-il de 1’exégéte éminent dont il est
question supra ? Comparer cette exégese avec cel-
le d’al-Gasas : «le convenable, c’est le comman-
dement de Dieu (amr Allah) », citée par S. Abu
Gayb, Dirasat fi minhag al-islam al-siyasi, Bey-
routh, Mu’assasat al-risala, 1406/1985, p. 304.

46. Coran 11, 143.

47. Coran 111, 110.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

244 BAUDOUIN DUPRET

ainsi qu’il sera dit dans un verset ultérieur, en tant que nous ordonnons le convenable
et prohibons le répréhensible ; et en vertu de ce qu’ll dit pour décrire les croyants
281 | auxquels il a permis de combattre : « Ceux qui, si nous les établissons sur la terre,
célebrent la priére, donnent I’aumdne, ordonnent le convenable et prohibent le
répréhensible » 48, 11 est donc nécessaire en premier lieu d’inviter les gens a I'Islam.
S’ils répondent, il est nécessaire de leur ordonner le convenable et de leur prohiber
le répréhensible.
« Que ceci, a-t-il dit, soit un moyen de préserver ’unité et d’empécher la division,
cela tient au fait que cette Communauté, lorsqu’elle s’accorde sur cet objectif
5 supérieur | et noble — a savoir qu’elle régne sur toutes les communautés, les éduque
et raffine leur 4mes —, il est alors indubitable que 1’ensemble des passions person-
nelles s’annihilent entre elles ». Si la jalousie et 1’oppression adviennent a 1’une
d’entre elles, elles se rappellent leur devoir supérieur et noble, qui ne s’accomplit
que par ’entraide et la concorde. Ce rappel fait en effet cesser ce qui est arrivé et
les ames guérissent avant que la maladie gagne du terrain.
~ Le second degré consiste pour ce qui est d’inviter, d’ordonner et de prohiber a ce
10 que les musulmans s’invitent les uns les autres au bien, | s’ordonnent réciproque-
ment le convenable et se prohibent réciproquement le répréhensible. La nature
générale [de la visée] est aussi manifeste 4 ce propos. Il y a pour cela deux voies.
La premiére voie : une invitation générale et universelle — « comme cette legon,
a-t-il dit » — par Pexposé des voies du bien et 1’adéquation de la chose aux situa-
tions des gens. Inventer des exemples qui ont un effet sur les 4mes, dont tout
auditeur tirera quelque chose en fonction de sa situation. Et seules prendront en
charge cette voie les élites de la Communauté, qui connaissent les secrets des sta-
tuts ainsi que la sagesse de la religion et sa jurisprudence. Ce sont les gens évoqués
15 par les propos du Trés-Haut : « Pourquoi ne s’en iraient pas, de | chaque faction
parmi eux, des groupes, afin de s’instruire en religion et d’avertir leurs compagnons
lorsqu’ils reviendront vers eux ? Peut-étre alors prendraient-ils garde ! » 49, Parmi
les prérogatives de ces gens, il y a I’application des statuts [déterminés par] le Dieu
Trés-Haut aux intéréts des serviteurs en tout temps et lieu. Ils s’inspireront de
’ordre général pour inviter, ordonner et prohiber dans la mesure de leur savoir.
La deuxiéme voie : I’invitation particuliére et personnelle. Il s’agit de ce qui se
passe entre les individus, les uns avec les autres. A ce propos sont égaux le savant
et I’ignorant. C’est ce qui se passe entre gens qui se connaissent comme indication
20 et | comme incitation au bien lorsqu’il se présente, comme prohibition du mal et
mise en garde contre lui. Tout ceci reléve de la recommandation mutuelle de la
vérité et de la recommandation mutuelle de la patience °°, tout un chacun se
conformant selon son pouvoir a 1’obligation générale.

48. Coran XXII, 43.
49. Coran 1X, 122. 50. Allusion a Coran CIIL, 3.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159. ' '

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 245

Que ce degré [d’incitation, d’ordre et de prohibition] soit un. moyen de préserver
I’unité et d’empécher la division, dirais-je, c’est apparent dans la premiére voie.
Si les gens de la clairvoyance et de la compréhension véritable de la religion
étendaient leur invitation [au bien] et leur guidance a I’ensemble de la Commu-
nauté et persévéraient, ils seraient alors pour elle une source pour sa vie et des
291 garants des liens de son unité. Il en va également ainsi | pour la deuxieme voie.
Lorsque chacun des individus de la Communauté se charge de conseiller 1’autre,
en l’invitant, en ordonnant et en prohibant, la diffusion en eux du mal et du
répréhensible est empéchée et la commanderie du bien et du convenable se ren-
force parmi eux. Comment donc la division pourra-t-elle s’insinuer en eux ?
Comment:la dissension en religion pourra-t-elle s’insinuer en eux ?
Et plus encore [que tout cela] lorsque chacun se trouve sur.la voie droite, les
5 savants, les sages;, dans leurs mosquées et leurs temples, 1I’ensemble | des indivi-
dus dans leurs maisons, leurs habitations et leurs localités.
Nous voyons, pourrait-il étre dit, que s’occuper de conseiller les individus, leur
~ordonner et leur p'rohiber [des choses] suscite divergence et dissension, et n’invite
pas a la concorde et & l'unité,
Le maitre, ’imam, a mentionné cette objection et y a repondu en disant quelque
chose de semblable a ce qui suit: « Comment la commanderie mutuelle [du bien]
et la prohibition mutuelle [du répréhensible] seraient-elles gardiennes de 1’unité
alors que nous voyons le contraire ? » Nous voyons en effet les conseils mutuels
étre cause de zizanie et d’opposition mutuelle, si bien que ce devient une affaire
10 trés difficile entre | fréres et compagnons que 1'un d’eux dise & I’autre : « Toi, tu
‘as fait comme cela, c’est répréhensible, corrige-toi ! » ; ou encore : « Toi, tu es
capable de cette chose convenable, fais-la donc ! ». [Le maitre, I’imam] a évo-
qué — que Dieu lui fasse miséricorde — qu’il en était venu a trouver tres difficile,
méme avec quelqu’un qu’il comptait au titre de protégé, de fils ou de frére, de le
conseiller & ce propos plus qu’une fois, par crainte qu’il ne s’enfuie et que ceci
n’entraine la rupture de ce qu’il y avait entre eux comme lien. « C’est comme si
leur adresser un conseil, a-t-il dit, était de ces universaux pour lesquels n’existe
qu’un seul individu. » Il a rapporté qu’en raison de cette fuite des gens devant
15 | les conseils, il empruntait, avec ses compagnons et ceux qui étaient en relation
avec lui, pour la plupart, le chemin de ’allusion et de 1’éllipse. Il y répondit en
disant que ceci ne peut étre compté comme un argument contre Dieu ni comme
une objection 4 Sa religion, étant donné que c’est la limite extréme de ce a quoi
arrivent les communautés en fait de corruption, de lointaineté par rapport au bien
et de ce qui est de mériter la colére divine. La Communauté en laquelle ceci se
diffuse pourrait bien étre d’entre les communautés dont on se désintéressera. Par-
ler d’inviter au bien, d’ordonner le convenable et de prohiber le répréhensible se
20 fera seulement avec les musulmans qui ont conscience | de la grice que Dieu leur
a faite en créant I’union entre leurs coeurs et en les délivrant du feu aprés qu’ils en

17A

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

246 BAUDOUIN DUPRET

ont été au bord, et avec ceux qui partagent leur conscience de cela et suivent leur
chemin, se laissant guider par ce que Dieu a fait descendre comme révélation.
Ainsi en a-t-il été entre al-Aws et al-Hazrag ! dans le récit évoqué plus haut.
C’est a leurs semblables que s’appliquent en vérité les paroles [de I’Envoyé] -
que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! —: «Le croyant est le miroir du
croyant » °2, hadit rapporté par al-Tabarani dans [son livre] al-Awsat 33 et par al-
Diya’ >4, & partir du hadit de Anas *°, et rapporté aussi par al-Buhari dans al-Adab
al-mufrad 56, de méme que par Abii Da’ad ¥, | a partir d’Abii Hurayra %, avec
I’ajout : « Le croyant est le frére du croyant qui renonce pour lui a sa propriété et
le protége dans son dos ».

La mauvaise situation dans laquelle nous nous trouvons maintenant, a dit le maitre,
I’imam, est ’effet d’une grande négligence qui perdure depuis longtemps, apres
que le laisser-aller s’est amplifié : abandon du conseil mutuel ; disparition, pour

304

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

51. Les deux principales tribus de Médine qui
formérent, aprés 1’Hégire, le groupe des Ansar. On
dit généralement que c’étaient les luttes fratricides
opposant ces deux tribus qui déchiraient Yatrib avant
I’'immigration du Prophéte, mé&me s’il est probable
que la conception des Aws et des Hazrag comme
tribus fut développée pour créer des liens plus forts
entre clans alliés. C’est d’abord avec les Hazrag que
Muhammad entama des négociations. Ceux-ci s’en-
tendirent presque tous avec lui, tandis que les Aws,
avec qui il négocia par aprés, furent plus nombreux
a hésiter. L’hostilité entre les deux tribus disparut
progressivement par la suite (cf. P. Margais et W.M.
Watt, Encyclopédie de I’ Islam, nouvelle édition, sous
les articles Ansar, Aws et Hazrag).

52. Cf. Abu Da’nd, Sunan Abi Da’id, 2 vol.,
Beyrouth, Dar al-Fikr, s. d., t. IV, p. 280, n°® 4918.

53. Sulayman b. Ahmad b. Ayyib al-Lahmi al-
Tabarani, né en 260/873, mort a Isfahan en 360/
971, auteur d’un livre intitulé al-Mu‘gam al-awsat
(cf. C. Brockelmann, Geschichte, suppl. I, p. 279).

54. Sans doute s’agit-il de Diya’ al-Din b. ‘Abd
al-Wahid al-Magqdisi, mort en 643/1245 (cf. C.
Brockelmann, Geschichte, suppl. 1, p. 690).

55. 11 s’agit d’Anas b. Malik b. Nadr Abii Hamza,
I’une des plus fécondes sources de traditions, offert
comme serviteur & 10 ans par sa mere au Propheéte,
mort centenaire ou presque a Basra vers 91/709-93/
711 (cf. A.J. Robson, Encyclopédie de I’ Islam, nou-
velle édition, sous ’article Anas b. Malik).

56. al-Buhari : al-Buhawi C. 1l s’agit bien évi-
demment d’Abi ‘Ali Muhammad b. Isma‘il b.

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Ibrahim b. Mugira b. Bardizbah al-Buhari al-Gu‘fi,
né en 194/810, mort en 256/870, le trés célébre
traditionniste, auteur d’un Sahih, I’un des deux re-
cueils canoniques avec celui de Muslim. L’ouvrage
contient 7397 traditions avec isndd complet dont
2762 qui ne se répétent pas. Il fut considéré par la
majeure partie des Sunnites comme le livre le plus
important aprés le Coran (cf. J. Robson, Encyclo-
pédie de I'lslam, nouvelle édition, sous Darticle
al-Buhdri). Le livre al-Adab al-mufrad est cité au
titre d’ouvrages plus courts (cf. C. Brockelmann,
Geschichte, suppl. I, p. 264). Il reste a savoir pour-
quoi I’édition du Manar s’évertue a parler de
Buhawi et non de Buhari — cette orthographe sur-
prenante se retrouve en d’autres passages, notam-
ment dans le tafsir du verset 59 de la quatriéme
sourate. Aucune autre réponse que I’erreur de ty-
pographie n’a pu étre apportée.

57. Abii Da’id Sulayman b. al-Giriid b. al-As‘at
al-Azdi al-Sigistani, né en 202/817, mort en 275/
889, auteur du Kitab al-Sunan, un des six recueils
canoniques de Traditions adoptés par les Sunnites
(cf. J. Robson, Encyclopédie de I’Islam, nouvelle
édition, sous D’article Abi D@’ ad al-Sigistani).

58. Abiu Hurayra al-Hawsi al-Yamani, Compa-
gnon du Prophéte, converti a I’Islam moins de 4
ans avant la mort de Muhammad, ce qui ne I'a
toutefois pas empéché d’étre un prolifique rappor-
teur de traditions (x 3500) dont nombre ne peuvent
pas étre authentiques (cf. J. Robson, Encyclopédie
de I'Islam, nouvelle édition, sous [’article Abi
Hurayra).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 247

ce en quoi les musulmans se disputent, du recours a Dieu et a son Envoyé, c’est-
a-dire au Livre de Dieu et & la Sunna de Son Envoyé ; vacuité des cceurs pour
5 ce qui est du | respect pour la religion, a tel point que nulle autorité ne lui est plus
reconnue sur la volonté mais qu’au contraire toute personne devient prisonniére
de sa passion. Quelle différence alors entre une bande de gens qui deviennent
comme cela — [c’est-a-dire] sans religion, sans sens de ’honneur et sans éduca-
tion —, et le troupeau de chévres ou de vaches ?
Un auditeur I’interrogea alors sur ces paroles du Trés-Haut : « O vous qui croyez,
occupez-vous de vos dmes. Celui qui est égaré ne vous nuira pas si vous &tes
guidés » 3%, « Ceci, répondit-il, se situe aprés que 1’on a rempli son devoir
10 | d’ordonner le convenable et de prohiber le répréhensible ». C’est-a-dire que I’éga-
rement d’autrui ne nuit pas & ’homme lorsqu’il lui adresse commandement et
prohibition. Il ne serait en effet pas bien guidé s’il abandonnait ce devoir. « Il est
étonnant, a-t-il dit ensuite, que certaines gens mettent comme condition a ce de-
voir quelque chose que Dieu n’a pas autorisé et qu’il n’a pas révélé dans Son
Livre, & savoir que n’ordonnerait et n’interdirait que quelqu’un qui lui-méme sui-
vrait commandement et prohibition ». Ce qu’il a choisi est donc ce qu’a réalisé
I’imam al-Gazali ® : le caractére non conditionné de ceci ®'. En vertu de quoi les
15 deux imams 2 ont parlé de la nécessité que le précheur | qui se méle de direction et
d’invitation générale soit bien guidé, mette en ceuvre son savoir et soit caractérisé
par ce & quoi II appelle. « Il est interdit %, a dit le maitre, I’imam, a ces ignorants
licencieux, qui s érigent en précheurs et directeurs, d’en arriver la ; non pas parce
que pour remplir son devoir d’ordonner et de prohiber, il y aurait comme condition
de se soumettre soi-méme a ’ordre et & la prohibition, mais parce qu’au contraire
le guide général tient lieu de modele pour le commun. S’il était égaré, a I’instar du
vin et du jeu de hasard, le péché qu’il représente serait plus grand que son utilit€ ».
20 Ce 16le lui est donc interdit par prévention de la corruption, | toute forme de
commandement et de prohibition ne lui étant cependant pas interdite.
En somme, [Muhammad ‘Abduh] a pour opinion qu’[une telle personne] se voit
interdire le role de direction dont % il a dit qu’il est propre & ceux qui connaissent
les secrets de la Sari‘a et dont les d&mes sont expertes a ce propos. Une telle per-
sonne ne sera pas sans mettre son savoir en ceuvre, ni sans étre guidée par ce vers
quoi il guide, parce que la science valide implique nécessairement mise en ceuvre,
comme nous I’avons affirmé plusieurs fois, disant que c’est son opinion et I’opinion

59. Coran V, 105. tion, sous I’article al-Gazali).
60. Abti Haimid Muhammad b. Muhammad al- 61. C’est-a-dire du commandement et de la pro-
Gazali, né en 450/1058, mort en 505/1111. L’un  hibition.
des grands penseurs de I'Islam : théologien, juriste, 62. Al-Gazali et ‘Abduh.
mystique ; penseur original et réformateur (cf. 63. yumna‘u : bi-man‘i C
W.M. Watt, Encyclopédie de I’Islam, nouvelle édi- 64. fi-hi +: gala C

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

248

BAUDOUIN DUPRET

d’al-Gazali. Ceci étant, il ne se voit pas interdire d’exercer toute forme de conseil
ou quelqu’ordre ou prohibition que ce soit. Au contraire, il lui ordonnera
cela %5, quitte a | étre revétu de la honte que le poéte a évoquée en disant: « Ne
prohibe pas pareilles mceurs, alors que tu en as de semblables. Grand-honte a toi si
tu t’en rends coupable ! »

Ce que le poé¢te entend, ce n’est pas d’interdire a celui qui a de mauvaises meeurs
d’ordonner de suivre les bonnes meeurs. Ce qu’il vise est, au contraire, qu’il lui
faut a la fois prohiber [le mal] et se soumettre a la prohibition. Parmi ce
qu’al-Gazali a dit dans [son livre] al-Thya %, il y a qu’«il faut que | celui qui
fornique avec une femme lui ordonne de couvrir son corps — ou son visage, a-t-il
dit ». Sinon il commettrait, outre 1’acte de désobéissance consistant en la fornica-
tion et ses conséquences, encore un autre acte de désobéissance: 1’omission
d’interdire le répréhensible. Il a aussi dit qu’il faut que celui qui fait tourner la
coupe interdise de boire a ses compagnons de beuverie.

Cette objection a propos de laquelle le maitre, I’imam, a été interrogé est an-
cienne. Y ont été confrontés les gens de la premiére période de [I’Islam] ¢7. L’ont
rapportée Ibn Abi Sayba %8 Ahmad %, ‘Abd Bnu Humayd 7° et autres auteurs | de
Musnad ! ainsi qu’al-Tirmidi 72 qui I’a jugée authentique de méme qu’Abii Yala 73

65. C’est-a-dire de bien agir.

66. Ihya’ ‘ulam al-din. La plus grande ceuvre
d’al-Gazali. Divisée en quatre parties (« quarts »)
traitant des pratiques cultuelles (‘ibadat), des cou-
tumes sociales (‘adat), des causes de perdition
(muhlikar) et des moyens de salut (mungiydt). Cha-
que « quart» comprend 10 livres. « L'Thya’ est
ainsi un guide complet & I’usage des Musulmans
pieux sur tous les aspects de la vie religieuse »
(cf. W.M. Watt, Encyclopédie de I’ Islam, nouvelle
édition, sous I’article al-Gazdli).

67. Al-sadr al-awwal, ou encore al-tabi‘un,
c’est-a-dire les gens qui n’ont pas connu ou cotoyé
directement le Prophéte. La deuxiéme génération
(al-sadr al-tani ou tabi‘an al-tabi‘in) est, pour sa
part, composée de ceux qui ont connu des gens de
la premiére génération (cf. B. Carra de Vaux, En-
yklopaedie des Islam, 4 vol., Leyde-Leipzig, Brill-
Harrassowitz, 1913-1934, sous ’article tabi).

68. Abti Bakr ‘Abd Alldh b. Muhammad b.
Ibrahim b. ‘Utmin al-‘Absi al-Kifi b. Abi Sayba,
traditionniste et historien irakien issu d’une famille
de savants religieux, né en 159/775, mort 4 Kufa
en 235/849 (cf. C. Pellat, Encyclopédie de I’ Islam,
nouvelle édition, sous Particle Ibn Abi Sayba).

69. Ahmad b. Hanbal, I’« imam de Bagdad »,

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

célébre théologien, traditionniste et jurisconsulte.
Une des fortes personnalités de I’Islam qu’il a
marqué dans son histoire, fondateur d’une des
quatre grandes écoles (madhab), 1’école hanbalite,
né 4 Bagdad en rabi® tani 164/décembre 780, mort
en rabi‘ awwal 241/juillet 855, farouche opposant
de la doctrine mu‘tazilite, ce qui lui valut persécu-
tions et renommée populaire ; réhabilité sous le
régne du calife al-Mutawakkil. Son ceuvre la plus
célebre est le Musnad, recueil de traditions, dont
I’énorme quantité de matériaux a été réunie par
son fils, ‘Abd Allah (cf. H. Laoust, Encyclopédie
de I'Islam, nouvelle édition, sous I’article Ahmad
b. Hanbal).

70. Abt Muhammad ‘Abd b. Humayd b. Nasr
al-Kas8s$i, mort en 249/865, traditionniste, auteur
d’un Musnad.

71. Une des grandes formes de recueil de tra-
ditions avec les Sahih et les Sunan. Le terme de
musnad indique que les traditions sont réunies en
fonction de chaque Compagnon (cf. J. Robson,
Encyclopédie de I'lIslam, nouvelle édition, sous
I’article hadir).

72. Abt ‘Isa Muhammad b. Isa b. Sahl al-
Tirmidi, né en 209/822, mort en 279/892, auteur du
Gami®, un des quatre grands recueils de traditions

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 249

et al-Kaga 7 parmi les auteurs de Sunan 7>, Ibn Hibban 76 et al-Daraqutni dans al-
Afrad’, al-Bayhaqi dans al-Su‘ab’® et d’autres encore, tous selon la voie de
Qays Bnu Hazim 7. « Abii Bakr 8, ont-ils dit, se leva pour précher, loua Dieu et
le glorifia, puis dit: « O gens, vous qui récitez ce verset: « O vous qui croyez,
occupez-vous de vos ames. Celui qui est égaré ne vous nuira pas si vous étes

guidés » 8!, vous l’interprétez mal. Pour ma part, j’ai entendu dire 1’Envoyé de

Dieu — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! —:

« Lorsque les gens ont vu

15 | le répréhensible et n’y changent rien, Dieu est prét a étendre son tourment sur
eux tous » 2. D’aprés Ibn Mardawih 83, qui [le tire] d’Ibn ‘Abbas %, il a dit:

connus sous le titre de Sunan. L.’on ne sait pas grand
chose sur sa vie, si ce n’est qu’il fut disciple d’al-
Buhari (cf. J. Robson, Encyclopédie de I’ Islam, nou-
velle édition, sous I’article hadir).

73.S’agit-il d’Abu Ya‘la Muhammad al-
Husayn b. Muhammad al-Fana‘ al-Bagdadi, né en
380/990, mort en 458/1065, un des maitres de
I’école hanbalite de Bagdad sous les régnes d’al-
Qadir et d’al-Q&@’im (cf. H. Laoust, Encyclopédie
de I’Islam, nouvelle édition, sous ’article Ibn al-
Farra’) ou du traditionniste Abu Ya‘ld al-Halil b.
‘Ali Ahmad al-Halili al-Qazwini, mort en 446/
1054 ?

74. Aucun auteur de ce nom n’a pu &tre identifié.

75. Une des grandes formes de recueil de tra-
ditions avec les Sahih et les Musnad. Les quatre
Sunan les plus connus sont ceux d’Abu Da’ud, al-
Tirmidi, al-Nasa’i et Tbn Maga (cf. J. Robson, En-
cyclopédie de I'Islam, nouvelle édition, sous
I’article hadit).

76. Abii Hatim Muhammad b. Ahmad b. Hib-
ban al-Busti, né & Bust vers 270/883-884, mort en
354/965, écrivain prolifique, traditionniste, auteur
d’un Musnad al-sahih ‘ald al-tagasim wa al-anwa’
(cf. J.W. Fiick, Encyclopédie de I’'Islam, nouvelle
édition, sous I’article Ibn Hibban).

77. Abil al-Hasan ‘Ali b. ‘Umar b. Ahmad b.
Mahdi b. Mas‘td b. al-Nu‘méan b. Dinar b. ‘Abd
Allah al-Daraqutni, né en 306/912, mort en 385/
995, savant et traditionniste, cité par Abi al-Tayyib
al-Tabari comme 'amir al-mu’minin en matiére de
hadit. Son livre, Kitab al-afrad, sur les traditions
transmises par un seul homme ou provenant d’une
seule région, est considéré par d’aucuns comme le
livre le plus ancien sur le sujet (cf. J. Robson,
Encyclopédie de [’Islam, nouvelle édition, sous
I’article al-Daraquini).

78. Abu Bakr Ahmad b. al-Husayn b. ‘Ali b.
Miisa al-Husrawgirdi al-Bayhaqi, né en 384/994,
mort a Naysabir en 458/1066, faqgih et traditionniste
$afi‘ite, écrivain fécond dont al-Dahabi dit qu’il
n’avait pas une connaissance approfondie des tradi-
tions mais qu’il était habile a les utiliser. Il est
Pauteur d’un Gami® al-musannaf fi Su‘ab al-iman
(cf. J. Robson, Encyclopédie de I'Islam, nouvelle
édition, sous 1’article al-Bayhagqi).

79. Sans doute s’agit-il de Qays b. Abii Abi
Hazim al-Bagalli, transmetteur de hadit (cf. W.
Raven et J.J. Witkam, Indices de la Tradition mu-
sulmane, Leyde, Brill).

80. Le premier calife, né probablement vers
570, souvent appelé al-Siddig, «le Véridique ».
Son califat dura a peine deux ans et fut essentiel-
lement consacré a réduire la ridda, 1’apostasie de
nombreuses tribus d’Arabie (cf. W.M. Watt, Ency-
clopédie de I’ Islam, nouvelle édition, sous I’article
Abi Bakr).

81. Coran V, 105.

82. Sur cette tradition, voir Ibn Hanbal, Mus-
nad, t. I, notamment p. 2. La version que ’on y
retrouve est légerement différente de celle retrans-
crite dans le Manar.

83. Aucun auteur de ce nom n’a pu étre identifié.

84. ‘Abd Allah b. al-‘Abbas, né en 619, mort
en 68/687-688, un des plus grands savants de la
premieére génération des musulmans, pére de 1’exé-
gése coranique. Il eut trés vite I’idée de recueillir
des renseignements sur le Prophéte en interrogeant
ses Compagnons, renseignements qu’il mémorisait
ou consignait dans quantité de notes écrites. Ses
explications coraniques furent rapidement réunies
dans des recueils spéciaux (cf. L. Veccia Vaglieri,
Encyclopédie de I’Islam, nouvelle édition, sous
I'article ‘Abd Allah b. al-‘Abbas).

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

250 BAUDOUIN DUPRET

« Abi Bakr s’assit sur le minbar 8 de I’Envoyé de Dieu — que Dieu le bénisse et
Jui donne la paix ! — le jour [ou] il fut nommé calife de I’Envoyé de Dieu, loua
Dieu et le glorifia ; il pria sur le Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la
paix ! —, étendit ensuite la main et la posa a I’endroit du minbar ou s’asseyait le
Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! «J’ai entendu le bien-aimé,
dit-il, interpréter ce verset alors qu’il s’était assis a cet endroit. Il en fit ensuite
Iexégése et I’exégése qu’il nous en proposa consista a dire ceci: « Oui, point

20 | de gens parmi lesquels ce qui est répréhensible est commis, que I’horreur cor-

rompt et qui, par ailleurs, n’y changent rien et ne le renient pas, sans qu’il ne

s’impose a Dieu d’étendre sur eux tous le chitiment et qu’en outre il ne soit pas
répondu 2 leurs [appels] ». Il s’enfonga ensuite les doigts dans les oreilles et dit :

« Que je sois sourd si je n’ai pas entendu cela du bien-aimé ! »

« Certains d’entre eux, a dit le maitre, I’imam, ont mis a cette nécessité 86 une

autre condition : la sécurité personnelle ». Il aurait convenu qu’ils disent : « Celui

qui ordonne le convenable et prohibe le répréhensible doit appeller | par Ia sa-
gesse et la bonne exhortation 7, de maniére a ce que les gens ne fuient pas ou
qu’il ne les porte pas au mal ». « Il n’y a pas de salut pour les gens, a dit Dieu, si

ce n’est par I’exhortation a la vérité et par I’exhortation a la patience » ®%, et il n’a

pas mis a ce propos de condition. C’est-a-dire qu’il faut donc que nous prenions

les textes selon leur généralité et que nous les assumions dans la mesure de ce qui
est possible ou de ce dont nous sommes capables, prenant en outre garde a ce qui
les entoure en fait de perdition.

5 | Pour ma part, je dirai que la voie des prophétes, des envoyés et des pieux
anciens a consisté 3 inviter au bien, & ordonner le convenable et a prohiber le
répréhensible, fit-elle entourée de désagréments et d’effroi. Combien d’entre eux,
prophétes et véridiques, ont été tués sur ce chemin ? Ils furent les meilleurs des
témoins. Dans le hadit d’al-Gabir ¥, il y a que le Prophéte — que Dieu le bénisse
et lui donne la paix ! — a dit: « Le seigneur des martyrs est Hamza, fils de ‘Abd

321

85. Le minbar est la chaire de vérité, générale- 88. Allusion 4 Coran CIII, 2-3 : « L’homme est

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

ment 2 trois marches, du haut de laquelle est réci-
tée la hutba. Muhammad se tenait sur la marche la
plus élevée, Aba Bakr sur la seconde et ‘Umar sur
la troisiéme. ‘Utmin choisit, pour sa part, la
seconde et, depuis lors, c’est devenu la place ha-
bituelle (cf. Hughes, Dictionary of Islam, New
Delhi, Oriental Books Reprint Corporation, 1976,
sous 1’article minbar).

86. C’est-a-dire appeler au bien...

87. Allusion & Coran XVI, 125: « Appelle au
sentier de ton Seigneur par la sagesse et la bonne
exhortation ».

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

certes en perdition, sauf ceux qui croient et ac-
complissent les bonnes ceuvres, s’exhortent a la
vérité et s’exhortent a la patience ».

89. Abii al-Sa‘ta’ al-Azdi al-‘Umimi al-Yahmidi
al-Gawfi al-Basri Gabir b. Zayd, ‘ibadite, célebre
jurisconsulte et traditionniste, né entre 93/711 et
104/722. Profond connaisseur du Coran, probable-
ment I’auteur du plus ancien recueil de traditions,
revendiqué également par les Sunnites (cf. R. Ru-
binacci, Encyclopédie de I’ Islam, nouvelle édition,
sous Iarticle Gabir b. Zayd).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM

251

al-Muttalib °°, puis un homme qui s’avanca vers un imam, lui donna un ordre, lui
imposa une interdiction eu égard a ’essence du Dieu Trés-Haut et fut tué pour
10 cela» ?1. Al-Hakim °2 a rapporté [ce hadit] et a dit que | I’isnad 9 en est sain. Al-
Dahabi ?* ’a attaqué sur la base du fait que, parmi les chainons, il y a un certain
Hafid al-‘Artar °° dont il ne sait qui il est. Al-Daylami % et al-Diya’ al-Magqdisi I’ont
également rapporté. Al-Tabarani a rapporté quelque chose de semblable a ce hadit,
d’apres Ibn “‘Abbas, par une chaine faible. Ce hadir est corroboré par les paroles [du
Prophéte] — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! —: « Le meilleur gihad °7 est un
mot vrai auprés d’un sultan tyrannique » %8, Hadit rapporté par Ibn Maga * d’aprés

90. Hamza b. ‘Abd al-Muttalib, oncle paternel
du Prophéte, un des champions de 1'Islam aprés sa
conversion. II fut tué par un esclave abyssin a2 Uhud
en 3/625, mutilé et son foie fut maché par Hind b.
‘Utba (cf. G. M. Meredith-Owens, Encyclopédie
de I’Islam, nouvelle édition, sous 1’article Hamza
b. ‘Abd al-Muttalib).

91. Le hadit dont il est question n’a malheu-
reusement pas-pu étre identifié.

92. Al-Hakim al-Naysabfiri Muhammad b. ‘Abd
Allah b. Muhammad Abi ‘Abd Allah b. al-Bayyi,
traditionniste renommé, né en 321/933, mort en
405/1014, parfois attaqué pour avoir commis quel-

ques erreurs, ainsi que le fait al-Dahabi qui cepen-

dant ’appelle «le grand hafiz et 'imam des
traditionnistes » (cf. J. Robson, Encyclopédie -de
I'Islam, nouvelle édition, sous Varticle Al-Hakim
al-Naysabiri).

93. L’isnad est la chalne d’autorités, la partie
essentielle de la transmission d’une tradition. Le
développement de 'isndd a correspondu au besoin
d’étayer la tradition rapportée au moyen d’une
autorité reconnue et il se situe donc dans le cadre
de la recherche de I’authenticité des traditions (cf.
J. Robson, Encyclopédie de I’Islam, nouvelle édi-
tion, sous les articles hadit et isndd).

94, Sams al-Din Aba ‘Abd Allah Muhammad
b. ‘Utman b. Qaymaz b. ‘Abd Allah al-Turkumani
al-Farigi al-Dimagqi al-Safi‘i al-Dahabi, né en 673-
674/1274, mort a Damas en 748/1348 ou en 753/
1352-1353, historien et théologien spécialisé en
traditions et en droit canon, communément présenté
par ses biographes postérieurs comme muhaddit al-
‘asr (le traditionniste de 1’époque) et hatam al-
huffaz (le sceau des hdfiz). Ses ouvrages se
distinguent par une composition soignée et, surtout,
de constantes références a ses autorités (cf. M. Ben

Cheneb et J. de Somogyi, Encyclopédie de I'Is-

lam, nouvelle édition, sous 1’article al-Dahabi).
95.L’on ne peut que suivre al-Dahabi et re-

connaftre ignorer la personne de Hafid al-‘Attar.

96. Aucun auteur de ce nom n’a pu &tre identifié.

97. Le terme de gihdd signifie étymologiquement
« effort tendu vers un but déterminé ». Il s’agit donc
d’un effort en vue du perfectionnement moral et reli-
gieux. Traditionnellement, le gihdad consiste en 1’ac-
tion armée en vue de I’expansion et/ou la défense de
I’Islam. Il n’en demeure pas moins que la notion
d’effort moral reste présente et justifie la distinction
entre le gihad majeur ou gihad des dmes (tel est le
cas pour le hadit cité par R. Rida) et le gihdd mi-
neur ou gihdd des corps (cf. A. Grohmann, Encyclo-
pédie de I'Islam, nouvelle édition, sous I’article
gihdd). Le discours islamiste contemporain tend 2
faire prévaloir le gihad des &mes en posant le prin-
cipe que ce sont les sociétés musulmanes qui, les
premiéres, doivent étre réformées (cf. G. Kepel, Le
Propheéte et Pharaon). '

98. Sur cette tradition, cf. Ibn Hanbal, Musnad
al-imam Ahmad b. Hanbal, 6 vol., Beyrouth, al-
Maktab al-islami, 1405/1985, t. V, p.256 et Ibn
Maga, Sahih sunan Ibn Magah, 2 vol., Beyrouth, al-
Maktab al-islami, 1407/1986, t. II, p. 369, n° 3240.

99. Abi ‘Abd Allah Muhammad b. Yazid al-
Raba‘i al-Qazwimi b. Maga, né en 209/824-825,
mort a Qazwin en 273/887, auteur d’un des quatre
Sunan canoniques qui renferme prés de 4000 tra-
ditions. Fort critiqué pour avoir repris de nombreu-
ses traditions faibles, le Kitab al-Sunan d’Ibn Maga
n’a jamais été reconnu au Maghreb (cf. J. Robson,
Encyclopédie de I’'Islam, nouvelle édition, sous
Darticle hadit; J.W. Fiick, Encyclopédie de I’Is-
lam, nouvelle édition, sous 1’article Ibn Mdga).

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret i
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

252 BAUDOUIN DUPRET

le hadit d’Tbn Sa‘id al-Hudri '%°. Hadit également rapporté par Ahmad, Ibn Maga, al-
Tabarani et al-Bayhaqi dans le Su‘ab al-iman d’aprés Abu Umama !°'. Ahmad,
al-Nasa’i 192 et al-Bayhaqi I’ont également rapporté dans le al-Su‘ab d’aprés Tariq
15 Bnu Sihab 193, Ceci a été mentionné | dans al-Gami® al-sagir %%, et il a été noté 2
coté le signe « sain ».
Je dirai, selon les termes d’Abi Da’ud qui 1’a rapporté dans son Sunan d’apres
Abi Sa‘id, par une chaine remontant au Prophéte (marfii‘an) % : « Le meilleur
gihad est une parole de justice auprés d’un sultan tyrannique ou d’un émir tyran-
nique ». Du fait que les savants anciens ont entrepris de conseiller les rois et les
chefs émirs injustes, du fait du mal qu’ils leur firent et du fait qu’ils versérent le
sang de certains d’entre eux, se déduit quelque chose qui invalide la condition de
sécurité posée par ceux [qui avancent cette objection] et se retourne contre eux .,
20 Ceci ne contredit pas le fait que se protéger | contre la perdition est, en soi, une
nécessité dans cette situation, tout comme, en situation de gihad, 1’épée est néces-
saire. Nous ne laisserons donc pas se faire sans 1’épée ni I’invitation au bien ni le
gihad, par crainte pour nos dmes et par attachement pour la vie d’ici-bas. Nous ne
“nous imposerons nul excés lorsque nous inviterons [au bien] et [menerons] notre
gihad, de maniére i ce que ne s’interrompe ni I’invitation ni notre protection. La
plupart des maux frappant ceux qui invitent proviennent de la méthode utilisée par
eux pour inviter [au bien] et de | 12 maniére dont ils adressent cette invitation aux
invités, particuliérement quand il sont musulmans et quand I’invitation s’appuie
sur le Livre et la Sunna. « Appelle au chemin de ton Seigneur par la sagesse et la
bonne exhortation. Parle-leur de la mani¢re qui est la meilleure » 106,
« Le Dieu Trés-Haut, a dit le maitre, I’imam, a ordonné aux gens de s’exhorter
5 mutuellement 2 la vérité et d’inviter | au bien. Il leur a ordonné de s’y préparer et

334

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

100. Abl Sa‘id al-Hudri, appelé également Sa‘d
b Malik b. Sinan, grand transmetteur de hadit (cf.
W. Raven et J.J. Witkam, [ndices).

© 101.Sudi b. “Iglan al-Bahili Abi Amama, grand
transmetteur de hadit (cf. W. Raven et J.J. Wit-
kam, Indices).

102. Abi ‘Abd al-Rahman Ahmad b. ‘Ali b.
Su‘ayb- al-Nasa’i, mis a mort le 13 safar 303/29
aofit 915, auteur d’un des quatre Sunan canoni-
ques. L’on ne sait que peu sur sa vie (cf. A.J.
Wensinck, Enzyklopaedie, sous 1'article al-Nasa’i).

103. Tarig b. Sihab Ab@ ‘Abd Allih, transmet-
teur de hadit (cf. W. Raven et J.J. Witkam,
Indices).

104. Titre classique pour un abrégé. En matiére
de figh, le plus célebre est celui de Muhammad b.
al-Hasan al-Saybani (+ 131/748-189/904). En ma-

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

tiere de hadiz, on peut citer le Kitab gamic al-sagir
ma‘a ziyadat de-Sadr al-Din Kamil al-Muhtar, mort
en 674/1278 ou encore al-Gami® al-sagir min ha-
dit al-basir al-nadir d’al-Suyiti (849/1445-911/
1505). Probablement s’agit-il, dans le contexte de
I’extrait du Manar en question, de ce dernier (cf.
C. Brockelmann, Geschichte). =

105. Marfa‘an : terme technique signifiant qu’il
s’agit d’une tradition remontant au Prophéte, que
son isndd soit complet — on parlera alors d’isnad
musnad marfi¢ — ou non — on parlera alors d’isnad
muttasil marfi® (cf. J. Robson, Encyclopédie de I'Is-
lam, nouvelle édition, sous 1’article hadit).

* Nous avons mentionné une partie de ceci dans
le neuvieéme tome du Manar. Que s’y référe qui veut.

106. Coran XVI, 125.-

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 253

de connaitre les voies ». Ces voies sont amplement évoquées dans la Sunna. Il y a,
par exemple, I’histoire de cet homme qui en chemin criait : « Je veux forniquer ».
Le Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! - vint, le frappa sur
I’épaule et dit: « Ferais-tu cela avec ta mere ?» « Non, répondit-il ». [Le Pro-
phéte] lui demanda : « Le ferais-tu avec ta sceur ? » « Non, répondit-il ». L’homme
eut honte et se retira %7, Autre exemple : I’histoire de 1’Arabe qui promit & I’En-
voyé d’abandonner le mensonge '%. Voila la sagesse et il te faut en prendre
10 exemple. « Dis : si | vous aimez Dieu, suivez-moi ; Dieu vous aimera » 1%°. Nous
ne le suivrons pas ''° avant d’ordonner le convenable et de prohiber le répréhen-
sible selon sa Sunna et sa voie, ¢’est-a-dire avec courtoisie et en prenant soin de
convaincre.
En ce qui concerne, dirai-je, I’histoire de I’homme qui voulait forniquer, elle est
telle que 1’a rapportée Ibn Garir !'! 2 partir du hadit &’ Aba Amama. Elle consiste
en ceci: un homme vint chez le Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la
paix ! — et lui dit: « O Envoyé de Dieu, autorise-moi a forniquer ». Ceux qui
étaient prés du Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! - se sont
inquiétés d’en discuter !'2. Le Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la
15 paix ! — a dit: « Appelez-le ». « Aimerais-tu faire ca | avec ta sceur, lui dit-il
ensuite ? » « Non, répondit-il ». « Et avec ta fille ? » « Non, répondit-il ». 11 ne
cessa pas de dire avec une telle et une telle, et, chaque fois, il lui répondit non. Le
Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — dit alors : « Déteste ce que
Dieu déteste et aime pour ton frére ce que tu aimes pour toi-méme ». Ainsi I’his-
toire est-elle racontée dans le Kanz al-‘ummal '°.
Al-Gazili a évoqué cette histoire dans le chapitre des régles & suivre par le muhta-
sib 114, au livre de I’ordre du convenable et de la prohibition du répréhensible dans
son Ihya : « Abi Amama, a-t-il dit, a rapporté qu’un jeune homme était venu chez
le Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — et lui avait dit : « O Prophéte

107. Sur cette tradition, voir Ibn Hanbal, Mus-
nad, t. V, p. 256-257.

108. 11 n’a pas été possible d’identifier 1a pro-
venance de cette histoire.

109. Coran 111, 31 (et non 33 comme I'indique
le texte du Manar).

110. muttabi‘ina : muti‘ina C

111, Ibn Garir n’est autre qu’al-Tabari.

112. Le sens de cette phrase est incertain.

113. Kanz al-‘ummal fi tubit sunan al-agwal
wa al-af‘al, un des recueils de traditions d’Abil al-
Fadl ‘Abd al-Rahman b. Abt Bakr b. Muhammad
Galal al-Din al-Hudayri al-Safii al-Suyiiti, né au
Caire en 849/1445, mort au Caire en 911/1505, le
plus prolifique égyptien de I’époque mamelouke et

peut-&tre de toute I'histoire littéraire arabe (cf. C.
Brockelmann, Enzyklopaedie, sous Darticle al-
Suyiigi). Le contexte peut paraftre trompeur, en ce
sens qu’il laisse supposer qu’Tbn Garir est I’ auteur
du Kanz al-‘ummdl. 11 s’agit en fait d’une citation
d’Ibn Garir, alias Tabari, dans le Kanz al-‘ummdl
de Suyuti.

114. Nom du personnage chargé en ville de
I’application 2 la police des mceurs et, plus parti-
culierement, du marché. Il veille ainsi a la mise en
ceuvre de la régle de la commanderie du bien et du
pourchas du mal (cf. C. Cahen et M. Talbi, Ency-
clopédie de I’ Islam, nouvelle édition, sous 1’arti-
cle hisba).

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

254 BAUDOUIN DUPRET

de Dieu, m’autoriseras-tu a forniquer ? » Les gens criérent contre lui et le Prophéte

20 — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — dit : | «Faites-le approcher, viens plus
prés ». Il s’approcha jusqu’a s’asseoir devant lui. Le Prophéte — que Dieu le bénisse
et lui donne la paix ! — lui dit : « Aimerais-tu cela pour ta mere ? » « Non, répondit-
il ; que Dieu fasse de moi ta victime ''° ». Le Prophéte lui dit : « De la méme fagon
que les gens ne 1’aimeraient pas pour leur mére, 1’aimerais-tu pour ta fille ? » « Non,
répondit-il ». « Et, dit-il, de la mé&me facon que les gens ne I’aimeraient pas pour

341 leurs filles, ’aimerais-tu | pour ta sceur ? » Ibn ‘Awf 116 a ajouté qu’il évoqua égale-
ment les tantes paternelles et maternelles, le jeune homme répondant chaque fois :
« Non, que Dieu fasse de moi ta victime ». Ils ont dit tous deux dans leur hadit, je
veux dire Ibn ‘Awf et ’autre rapporteur : « L’Envoyé de Dieu — que Dieu le bénisse
et lui donne la paix ! — posa sa main sur sa poitrine et dit : « Mon Dieu, purifie-lui le
cceur, pardonne-lui sa faute et protége sa vertu ». Rien ne lui était plus haissable que
cela », c’est-a-dire que la fornication. Al-‘Traqi '!'7 a dit, a dit I’exégéte : « Ahmad

5 1’a rapporté | avec une chaine de transmission excellente dont les intermédiaires sont
des gens véridiques ». Pour ce qui est du contexte du maitre, de I’imam, dirai-je, je
ne pense pas I’avoir vu. Réfere-toi donc a lui. 11 avait en vue le sens, non pas le
texte du hadit. 11 en va de méme pour le hadit de 1’Arabe qui s’était engagé a
abandonner le mensonge. Je ne me rappelle pas 1’extrait dont il s’agit. Je me rap-
pelle seulement qu’il se convertit a I’Islam, a condition que le Prophéte lui impose
[de renoncer] a une seule des trois choses dont il avait I’habitude, a savoir le men-
songe, le vin et la fornication. Il s’engagea a abandonner le mensonge, ce qui conduisit
a abandonner le vin et la fornication.

10 | Dans cette situation, c’est-a-dire A propos de la sécurité de celui qui procéde a
I’invitation, a4 I’ordre et & la prohibition pour lui méme et pour ses biens, ainsi
‘qu’il a été dit, il y a lieu d’étudier la modification effective du répréhensible. 11
s’agit cependant d’un autre degré que celui du conseil mutuel, et il faut imman-
quablement, & son propos, un pouvoir particulier. C’est pourquoi ils ont dit qu’il
s’agit 1a d’un privilége des gouvernants et, en cette matiére, leur autorisation est
une condition. Selon d’autres propos, leur autorisation n’est cependant pas mise
comme condition, et le fondement de ceci est le hadit : « Celui qui d’entre vous
voit une chose répréhensible, qu’il la modifie de sa main, et s’il n’en est pas
capable, alors de sa langue, et s’il n’en est pas capable, alors de son cceur. C’est

15 le minimum de la foi » '8, Ahmad et Muslim ''? | et les quatre auteurs de Sunan 2

115. Expression qui signific : A Dieu ne plaise.  mort en 806/1404, auteur d’un Tabsirat al-mubtadi’

116. Sans doute s’agit-il de ‘Abd al-Rahman b.  wa tadkirat al-muntahi sur la science des tradi-
‘Awf al-Zuhri Abti Muhammad, grand transmet- tions (cf. C. Brockelmann, Geschichte, suppl. II,
teur de hadiz (cf. W. Raven et J.J. Witkam, Indi- p.69; J. Schacht, Encyclopédie de I’Islam, nou-
ces). ‘ velle édition, sous ’article fbn Qdsim al-Gazzi).

117. Abii al-Fadl ‘Abd al-Rahim b. al-Husayn 118. Sur cette tradition, cf. Ibn Hanbal, Mus-
b. ‘Abd al-Rahman Zayn al-Din al-Iraqi al-Kurdi, nad, t. III, entre autres p. 20.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 255

I'ont rapporté a partir du hadit d’Abu Sa‘id al-Hudri. Quant 2 toi, tu considéres
que ce qui y est dit s’adresse a la Communauté. Il s’agit, dira-t-on peut-étre,
d’une autorisation de I’Envoyé — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! —, qui,
de son temps, fut le gouvernant des musulmans. Il s’agit donc d’une Iégislation et
d’une décision exécutoire. Le maitre, I’imam, a dit, durant sa lecon, en ce point :
«Ils confondent la prohibition du répréhensible et la modification du répréhen-
sible, dont question dans le hadit: « Celui qui a vu chez vous une chose
répréhensible, qu’il la modifie ». C’est pourtant tout a fait autre chose que la
prohibition. La prohibition de la chose se situe avant son accomplissement ; sinon
20 elle serait élimination | du fait ou constatation de ce qui est advenu '?!. Quand,
par exemple, tu vois une personne qui falsifie le beurre, il te faut modifier cela et
effectivement I’en empécher, si tu le peux. Le pouvoir et la capacité sont en effet
ici des conditions mises par le texte. Si tu n’en as pas le pouvoir, il te faut le
modifier par la langue. Ceci n’est pas propre a la prohibition faite au falsificateur
ni 3 sa mise en garde. Mais y est inclus le renvoi de son affaire au gouvernant qui
le lui interdira, de par un pouvoir supérieur & ton pouvoir. Quant & modifier par
le ceeur, c’est I’expression de 1’aversion pour celui qui agit et de I’insatisfaction
vis-a-vis de son acte ». La prohibition comporte de multiples cotés et | de nom-
breuses méthodes. Et a chaque situation correspond un propos particulier.
« L’invitation par la Communauté, a-t-il dit, d’une autre communauté vers le bien
qu’elle pratique !22 n’est effectivement pas exigée de tout individu, dés lors que
tout individu n’est pas capable de cela. Il faut seulement i chaque individu gar-
der cela a I’eeil, afin que, s’il lui arrive de rencontrer I’un des individus de ces
5 communautés, il I’appelle ». Ceci ne signifie cependant pas qu’il | s’y consacre et
parte en voyage a cet effet. Ne s’occupe en effet de ceci qu'un groupe de gens qui
y sont adéquatement préparés, les autres individus s’en occupant dans la mesure
de leur capacité. Ceci est semblable au devoir du hagg 123. Ce devoir est un fard

351

119. Abii al-Husayn Muslim b. al-Haggag al-
Susayri al-Nisabiri, né en 202/817 ou 206/821, mort
en 261/875, trés célébre traditionniste, auteur d’un
des deux Sahih canoniques, I'autre étant celui de
Buhari, jouissant de la plus grande autorité. Toutes
les traditions qui s’y retrouvent sont classiquement
considérées comme saines. On estime que les deux
Sahih étaient a peu prés généralement reconnus au
IVeIX® s. (cf. A.J. Wensinck, Enzyklopaedie, sous
article Muslim b. al-Haggag ; J. Robson, Encyclo-
pédie de I’ Islam, nouvelle édition, sous Iarticle hadir).

120. Abt Da’ud, al-Tirmidi, al-Nasa’i, Ibn
Maga (cf. supra).

121. Le sens de ce passage est incertain.

122. ‘alay-hi : ‘ilbu-hu (7) C

123. P¢lerinage a la Mekke, ‘Arafit et Mina ;
le cinquiéme pilier (rukn) de I’Islam, a distinguer
du petit pelerinage, la ‘umra. L’accomplissement
du hagg est un devoir que tout musulman doit ac-
complir dans sa vie, & condition qu’il en ait les
moyens, qu’il ait atteint 1’Age de la puberté et soit
sain d’esprit. La démence, ’esclavage, ’absence
de moyen de locomotion, le manque de moyens de
provenance honnéte nécessaires au voyage et i la
subsistanice, 1’insécurité du voyage sont des cau-
ses de dispense tant qu’ils perdurent (cf. A.J. Wen-
sinck et J. Jomier, Encyclopédie de I’'Islam,
nouvelle édition, sous I"article hagg).

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret . ) o o .
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

256 BAUDOUIN DUPRET

‘ayn 124, mais pour celui qui en est capable '*. Le devoir d’ordonner le conve-
nable et de prohiber le répréhensible est plus sir que le devoir du hagg. La capacité
n’y est pas mise comme condition parce qu’on en est toujours capable. Ensuite de
quoi, quelqu’un lui a dit qu’il est des gens qui n’en sont certainement pas ca-
pables. Il lui a rétorqué en lui donnant I’exemple du groupement de la $i‘a 1%5.
10 Etant donné qu’inviter au bien est, | selon eux, une obligation 127 ils deviennent
tous des propagandistes, lorsque se présente a eux quelqu’un qu’ils inviteront. Il a
rapporté que, se trouvant a Beyrouth 128 {1 s’était mis a la recherche d’une nourrice
pour allaiter une de ses filles. Une nourrice du groupement chiite des Metwalis 12
lui fut présentée. Dans la maison, elle invitait les femmes a sa doctrine. « Les
gardiens de chameaux, a-t-il également dit, parmi les Compagnons et les suivants
appelaient tout un chacun a I’Islam, jusqu’aux rois et aux émirs ». Cela montre que,
quand la Communauté veut inviter, rien ne se trouve sur son chemin. Ont déja été
mentionnés précédemment ses propos selon lesquels ’ignorance n’est pas une excuse
15 pour le musulman, | parce qu’il lui faut étre savant.
En résumé, il a ensuite dit ceci : « En somme, inviter au bien, ordonner le conve-
nable et prohiber le répréhensible est un devoir impératif pour tout musulman,
ainsi que le montre le verset dans son sens apparent, obvie, et d’autres versets
comme les paroles du Trés-Haut : « Ils ne s’interdisaient pas le répréhensible qu’ils
commettaient » 130, C’est comme cela qu’ont agi I’Envoyé — que Dieu le bénisse
et lui donne la paix ! — et ses Compagnons — que Dieu soit satisfait d’eux ! Le fait

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

124. Devoir individuel. A opposer au devoir
collectif (fard kifiya) déja rencontré dans le tafsir
de F. al-Razi.

125. Voir Coran 1I, 196-200.

126. T@’ifat al-5i‘a ou ahl al-$i‘a: les chiites.
Nom générique donné & un important groupe musul-
man regroupant des sectes fort différentes les unes
des autres et qui toutes revendiquent la seule Iégiti-
mité de ‘Ali dans la succession du Prophéte (cf. R.
Strothmann, Enzyklopaedie, sous 1’article §i‘a).

127. Le terme de da‘wa signifie appel, invita-
tion. Au sens religieux, la da‘wa est ’invitation

adressée par Dieu et les prophétes aux hommes.

Au sens politico-religieux, ¢’est I'invitation a em-
brasser le parti de quelqu’un qui prétend avoir droit
A I’imama sur les musulmans en vue de faire triom-
pher un principe politico-religieux qui tend a res-
taurer I’Etat théocratique musulman idéal. Par
extension, le terme signifie propagande en faveur
de I’Islam. Le mot prend, dans le contexte chiite,
une nuance particuliére du fait que, conformément
4 I'idée de permanence de la révélation a travers

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

la personne de 1'imam, la da‘wa de ce dernier vient
compléter la da‘wa du Prophéte. De maniére radi-
cale, la da‘wa chiite est le devoir fait 4 tout chiite
d’appeler a prendre les armes et a mener le gihdd
contre ceux qui ne reconnaissent pas la 1égitimité
de I'imam. L’on peut enfin noter que la propagande
islamique moderne a repris le mot de da‘wa. Ainsi
R. Rida a-t-il fondé en 1911 la Dar al-da‘wa wa
al-ir$ad, une école fondée sur le programme « pro-
pagande et direction » (cf. M. Canard, Encyclopé-
die de U'Islam, nouvelle édition, sous I’article
da‘wa).

128. M. ‘Abduh vécut & Beyrouth de 1885 a
1888, au cours de I’exil que lui avait valu son rat-
tachement patriotique 2 la révolte de ‘Urabi basa
(cf. J. Jomier, Le Commentaire, p. 7).

129. Mutawalin, pluriel matawila, nom des
chiites tels que les sources aussi bien arabes que
francaises les désignaient au XIX® siecle (cf. J.
Mouawad, « Bonaparte et les communautés liba-
naises », Les Cahiers de I’Orient, 1989/2, p. 238).

130. Coran V, 79.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 257

20 que ceci soit une protection pour la Communauté | et une précaution est mani-
feste. Quand les gens délaissent I’invitation au bien et que certains d’entre eux
passent sous silence pour certains la perpétration du répréhensible, ils dévient de
la signification de la Communauté et sont des isolés, dispersés, n’ayant rien pour
les réunir. C’est pourquoi I’Envoyé — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! —a
comparé le tricheur au passager d’un bateau qui passe parmi les co-passagers en
quéte d’eau 13! ; et tous lui en refusent. « J’en ai besoin, leur dit-il », et il s’en va
faire un trou dans le bateau. S’ils lui retiennent la main, ils se sauvent et il est
sauvé avec eux. Sinon, il périt et ils périssent ensemble. La diffusion des choses

361 répréhensibles est dangereuse pour la Communauté. | « Et craignez une épreuve
qui n’atteindra pas seulement ceux qui sont injustes parmi vous » 132, II faut im-
manquablement & I’homme, pour se protéger et pour protéger celui qui est avec
lui, ordonner le convenable et prohiber le répréhensible, particulierement les meéres
des choses répréhensibles et corruptrices pour la société comme le mensonge, la
trahison, I’envie et I’arnaque. Ceci ne fait pas partie des fard kifaya dont les gens
se déléguent la responsabilité, comme la priere funéraire 3. Il ne faut pas, a

5 tout qui sait qu’il y a un mort, attendre son ablution | pour prier sur lui. Au
contraire, il lui suffit de savoir qu’il existe quelqu’un qui: prie sur lui. Lorqu’on
voit quelque chose de répréhensible, il incombe de I’interdire sans rien attendre
d’autre, parce qu’il risque de changer d’opinion 134 ». '

LE TAFSIR DE SAYYID QUTB.

444 S

4 « Puisse-t-il y avoir, de par vous, une Communauté [dont les membres] invitent au
bien, ordonnent le convenable et prohibent le répréhensible !... ».

5 Il faut immanquablement une société qui invite au bien, ordonne le convenable et
prohibe le répréhensible. Il faut immanquablement un pouvoir, sur-terre, qui invite
au bien, ordonne le convenable et prohibe le répréhensible. Ce qui confirme qu’il
faut immanquablement une autorité, c’est ce qui est indiqué par le texte coranique
lui-méme. On a en effet ici « appeler » au bien ; mais 1a c’est de la méme facon
« ordonner » le convenable et la-bas c’est « prohiber » le répréhensible.. S’il est

131. Sur cette tradition, voir Ibn Hanbal, Mus- d’un homme ou & hauteur du tronc s’il s’agit d’une

nad, t. IV, p. 268.

132. Coran VIII, 25.

133. Saldt al-ganaza, priere de 1’enterrement.
Des priéres sont dites prés de la tombe du défunt
par un proche parent qui officie -ou, exceptionnel-
lement, par le gouverneur ou un savant célébre, et
qui se tient & hauteur de la téte du défunt s’il s’agit

femme. La salat al-ganaza est, comme le gihad,
le type méme du devoir collectif (fard kifaya) (cf.
A.S. Tritton, Encyclopédie de I'Islam, nouvelle
édition, sous I’article gandza ; T.-W. Juynboll, En-
cyclopédie de I’Islam, nouvelle édition, sous 1’ar-
ticle fard).

134. Sens incertain.

18

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

258 BAUDOUIN DUPRET

possible que quelqu’un d’autre que I’autorité se charge d’inviter, ne se chargera
d’« ordonner et prohiber » que 1’autorité.
Telle est la représentation que I'Islam se fait de la question : il faut immanquable-
ment une autorité qui ordonne et prohibe; une autorité qui prenne en charge
10 d’inviter au bien et de prohiber | le mal ; une autorité dont les unités se rassem-
bleront et se rattacheront au céble 135 de Dieu et au cable de la fraternité '3¢ en
Dieu ; une autorité qui se fondera sur ces deux piliers sociaux pour la réalisation
du programme de Dieu dans la vie de I’étre humain. La réalisation de ce pro-
gramme exige d’«inviter » au bien, chose & partir de laquelle I’homme connaftra
la réalité de ce programme, et exige une autorité qui « ordonne » le convenable,
« prohibe » le répréhensible et soit obéie. « Nous n’avons envoyé d’Envoyé, a dit
Dieu, que pour qu’il soit obéi avec la permission de Dieu » '*7. Le programme de
Dieu sur terre n’est ni simple sermon, ni guidance, ni exposé. Ce n’en est la
qu’une partie. L’autre partie, c’est exercer 1’autorité de 1’ordre et de la prohibi-
tion, en vue de la réalisation du convenable et du bannissement du répréhensible
15 de la vie humaine ; et sauvegarder | les coutumes de la bonne société des profana-
tions de tout individu vicieux, passionné et intéressé ; et garantir ces coutumes
vertueuses contre le fait que chaque individu donne a son propos son avis et sa
facon de penser, soutenant que c’est 1a le bien, le convenable et ce qui est correct.
Inviter au bien, ordonner le convenable et prohiber le répréhensible, de ce fait,
constitue une obligation qui n’est ni insignifiante ni simple, si nous en examinons
la nature et I’opposition aux passions des gens et 4 Jeurs caprices, aux avantages
de certains et a leurs intéréts, aux chimeres d’autres et & leur orgueil, alors qu’il y
a parmi eux des oppresseurs iniques, le gouvernant tyrannique, le décadent qui
20 déteste | I’élévation, le lascif qui déteste la dureté, le dissolu qui déteste le sé-
rieux, 'inique qui déteste la justice, le déviant qui déteste la rectitude, et autres
individus qui renient le convenable et pratiquent le répréhensible. La Communau-
té ne réussira pas et I’humanité ne réussira pas, a2 moins que ne régne le bien, que
le convenable soit convenable et le répréhensible répréhensible 138, Voila ce qui
exige une autorité pour le bien et pour le convenable qui ordonne et prohibe, et
soit obéie.
Pour cette raison, il faut immanquablement une société qui se rencontre autour de
ces deux piliers : la foi en Dieu et la fraternité en Dieu, pour qu’elle prenne en

135. Expression coranique. Coran 111, 104 : « Et  chaud, Les Fréres musulmans (1928-1982), Paris,

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

cramponnez-vous tous ensemble au céible de
Dieu ».

136. On ne peut manquer de souligner I’usage
du terme d’uhilwa qui n’est pas coranique mais
releve du répertoire propre aux Fréres musulmans
(al-Thwan al-muslimiin) (cf. O. Carré et G. Mi-

Baudouin Dupret

Anlsl en ligne

Gallimard, 1983, p. 12).

137. Coran 1V, 64.

138. ... que le convenable ne soit considéré
comme convenable et le répréhensible comme
répréhensible. Les deux variantes sont possibles.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 259

25 charge cette affaire | difficile et pénible avec la force de la foi et de la piété, et,
par ailleurs, la force de I’amour et de 1’affection. Tous deux sont un des devoirs
de ce rdle que Dieu a confié a la société musulmane, et il lui a ainsi prescrit ce
commandement. Il a fait de son exécution la condition de la réussite. Et il a dit de
ceux qui I’assument : « Ceux-1a sont ceux qui réussissent » '%°.

II. CORAN III, 159 (LA FAMILLE DE ‘IMRAN).

« Efface donc leurs fautes, demande pardon pour eux et consulte-les en I’affaire.
Quand ensuite tu t'es décidé, fais confiance a Dieu ! »

LE TAFSIR DE FAHR AL-DIN AL-RAZI
64
22 Le Dieu Trés-Haut a ensuite dit : « Efface donc leurs fautes, demande pardon pour
eux et consulte-les en 1’affaire ». Sache-le, le Trés-Haut lui a ordonné trois choses
dans ce verset.
1. Effacer leurs fautes. A ce sujet, diverses questions se posent.
A. La perfection de 1’état du serviteur [de Dieu] ne consiste en rien d’autre qu’a étre
25 investi par les caractéres du Trés-Haut. Il a dit — sur lui soit la paix ! —: | « Laissez-
vous investir par les caractéres de Dieu ». Le Trés-Haut ayant effacé leurs fautes
dans le verset précédent, Il a également ordonné a I’Envoyé d’effacer leurs fautes de
maniére & ce que I’Envoyé — sur lui soit la paix ! — obtienne 1’honneur d’étre investi
par les caractéres de Dieu.

651 B. L’auteur du Kassaf'® a dit: « Efface donc leurs fautes » pour ce qui se rat-
tache 4 ce & quoi tu as droit; « Et demande pardon pour eux » pour ce qui se
rattache au droit du Dieu Trés-Haut.

C. La forme de ’impératif a pour fonction [d’indiquer] la nécessité. Le fa@’ dans les
paroles du Trés-Haut « fa-a‘fu ‘an-hum » (« Efface donc leurs fautes ») indique la
conséquence. Ceci indique que le Trés-Haut lui a imposé d’effacer leurs fautes a
5 I’instant. Ceci indique la perfection de Sa miséricorde divine, étant donné [ qu’Il les
excuse et ensuite impose a Son Envoyé d’effacer leurs fautes a I’instant.
Sache que Ses paroles « Efface donc leurs fautes » imposent a I’'Envoyé — sur lui soit
la paix ! — d’effacer leurs fautes. Mais lorsque ’affaire revient a la Communauté, Il
ne 1’a pas imposée a ses [membres] mais Il les a, au contraire, poussés vers elle.
Ainsi le Trés-Haut a-t-il dit : « Ceux qui effacent les fautes des gens » '4!, afin que
I’on sache que les bienfaits des pieux sont les méfaits des rapprochés [de Dieu] 42,

139. Coran 111, 104. 141. Coran 111, 134.
140. Abu al-Qasim Mahmid b. ‘Umar al- 142. Les quatre termes : al-hasanat, al-abrar,
Zamah§ari (cf. supra). al-sayyi’at, al-mugarrabiin sont coraniques.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

260 BAUDOUIN DUPRET

2. Le Tres-Haut a dit : « Demande pardon pour eux ». Diverses questions se posent
a propos de ce verset.
A. Il y a dans ce verset une forte indication que le Tres-Haut efface les fautes des
10 grands pécheurs. En effet, | la défaite 4 I’époque de la bataille !4 est un grand
péché. Du fait des paroles du Trés-Haut « Quiconque tourne le dos en ce jour » 144
jusqu’a Ses paroles « Il encourt de la colére de Dieu » 43, il est donc établi que la
défaite des gens de Uhud comptait parmi les grands péchés. Le Trés-Haut a tex-
tuellement dit dans le verset précédent qu’il avait effacé leurs fautes !“6 et a ordonné
a Son Envoyé — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — dans ce verset d’effa-
cer leurs fautes ; puis Il a ordonné de demander pardon pour eux. Ceci compte
parmi les signes probateurs de ce que nous avons €évoqué.
B. Les paroles du Trés-Haut « Demande pardon pour eux » constituent pour lui
I’ordre de demander pardon pour les grands pécheurs. Etant donné qu’ll lui a
15 ordonné | de demander le pardon, il ne se peut pas qu’il ne lui réponde pas. Ceci,
en effet, ne conviendrait pas au Généreux. Ce verset indique que le Trés-Haut a
fait de Muhammad — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! —, en ce bas monde,
un intercesseur au profit des grands pécheurs !47. A fortiori a-t-il fait de lui un
intercesseur a leur profit pour le jour de la résurtection.
C. Le Dieu Glorifié et Tres-Haut a effacé leurs fautes en premier lieu, de par Ses

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

143. 11 s’agit de la bataille d’Uhud dont il sera
question plus bas. Vaincus a Badr (ramadan 2/mars
624), les Quraysites étaient décidés a prendre leur
revanche. Une armée de 3000 hommes fut levée et
mise en campagne en 3/625. Muhammad réunit de
son cOté toutes ses forces. La tradition rapporte
que Muhammad eut un songe lui enjoignant de res-
ter sur la défensive, ce qui correspondait a 1’avis
de ‘Abd Allah b. Ubayy. Tel n’était cependant pas
le désir de jeunes gens privés du succeés de Badr.
Devant la ferveur de ces derniers, le Prophéte céda
et se présenta avec une troupe de 700 hommes,
300 autres s’étant retirés & la suite de ‘Abd Alldh
b. Ubayy, & la montagne d’Uhud. La bataille eut
lieu le 15 Sawwal 3/19 novembre 625. Alors que
les premiers engagements avaient été favorables
aux musulmané, les archers de Muhammad, crai-
gnant de ne pas avoir part au butin, descendirent
de leurs positions et semérent la confusion dans
les rangs musulmans. Le combat reprit alors sur le
mode classique des batailles arabes. C’est a cette
occasion que fut tué Hamza b. ‘Abd al-Muttalib
par un esclave abyssin qui racheta ainsi sa liberté
(cf. supra). Les partisans du Prophete réussirent a
se replier. Si les Quraysites d’Abu Sufyan ne pous-

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

sérent pas leur avantage jusqu’au bout, c’est pro-
bablement parce que leur but, venger la défaite de
Badr, avait été atteint. Face a ce revers, Muham-
mad réagit avec force tout en ’imputant a la fai-
blesse de la foi des Médinois (cf. M.
Gaudefroy-Demombynes, Mahomet, Paris, Albin
Michel, 1957, p. 136-143).

144. Coran VIII, 16.

145. Coran VIII, 16.

146. Coran 111, 155.

147.11 n’est en principe, selon I’Islam, nul in-
tercesseur en dehors de Dieu (Coran XXXII, 4),
sauf pour les faibles, a la condition cependant que
Dieu le permette et qu’il agrée de parler de cette
personne (Coran II, 255 et XX, 109). Ainsi le
croyant qui a commis de grandes fautes peut-il es-
pérer le pardon divin. Le Coran ne désigne toute-
fois pas explicitement le Prophete comme
I’intercesseur mais plutdt, semble-t-il, les anges
(Coran XXI, 28). Trés vite cependant s’est formée
une tradition donnant au Prophete le pouvoir d’in-
tercéder pour le croyant prévaricateur (cf. L. Gar-
det, Dieu et la destinée de I’homme, Paris, Vrin,
1967, p. 154-156 et 311-314).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 261

paroles : « Dieu a effacé leurs fautes » '“8. Ensuite, dans ce verset, Il a ordonné a
Muhammad — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — de demander pardon pour
eux et A leur avantage. Comme s’il lui avait été dit : « O Muhammad, demande pardon
20 pour eux. Moi, | Je leur ai déja pardonné, avant que tu ne demandes pardon pour eux.
Efface donc leurs fautes. Moi, J’ai déja effacé leurs fautes avant que tu ne les ef-
faces ». Ceci indique la perfection de la miséricorde de Dieu pour cette Communauté.
3. Les propos du Trés-Haut : « Consulte-les en I’affaire ». A ce sujet, diverses
questions se posent.
A. On dit: Consulte-les en une musawara, en un Sawar, en une maswara, et les
gens sont une Surd. 1l s’agit d’un masdar qui a été donné comme nom aux gens,
comme quand Il dit : « Quand ils sont en conciliabule » !4, La délibération, a-t-il
été dit, est tirée de leurs paroles : « j’ai exhibé — j’exhibe le miel » (Surtu — asiru-
hu) quand je le retire de 1’endroit ou il se trouve et I’en extrais. On a aussi dit que
le mot muSawara était tiré des paroles des gens : « j’ai exhibé — j’exhibe I’animal »
25 quand je I’ai exposé. Le lieu | dans lequel on exhibe les animaux s’appelle le
maswar 10, Tout comme, en exposant, on reconnait ce qui est bon de ce qui est
mauvais, de la mé&me fagon, par la mudawara, on reconnait ce qui, dans les af-
faires, est bon et ce qui y est mauvais. .
B. L’intérét présenté par le fait que le Treés-Haut a ordonné a I’Envoyé de délibé-
rer avec eux revét différents aspects.
1°, Le fait que I’Envoyé — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — les consulte
implique nécessairement, pour eux, de I’importance et 1’élévation de leur rang. Et
ceci entraine 1’intensification de leur amour pour lui et de leur consécration dans
leur obéissance a lui. S’il n’agissait pas ainsi, ce serait les humilier, et survien-
draient immoralité et impolitesse. : . '
661 2°. Quand bien méme le [Prophéte] — sur lui soit la paix ! —, est Ie plus parfait des
hommes pour ce qui est de I’intelligence, le savoir des créatures est fini 13!, I

148. Coran 111, 155.

149. Coran XVII, 47.

150. Voir pour ces différents termes E.W. Lane,
An Arabic-English Lexicon, 8 vol., Londres,
Williams and Norgate, 1863-1893, book 1, part IV,
p. 1616-1618.

151. En Muhammad doivent se retrouver toutes
les qualités reconnues comme étant nécessaires a
tout propheéte.: amdana (observance fidele de toutes
les prescriptions divines), sidg (véracité, conformité
de ce que dit le prophéte et de ce qui est), fatana
(sagacité pour confondre les adversaires), tablig
(transmission authentique du message). Ces qualités
se retrouvent méme de fagon « suréminente » chez
Muhammad, car il est « la meilleure des créatures ».

Il n’en demeure pas moins une simple créature, un
homme comme les autres, certes mil par I’inspira-
tion et la force divines, mais qui justement s’efface
devant I’Annonce dont il est chargé, et dont le sa-
voir ne peut, par définition, qu’étre fini (cf. L. Gar-
det, Dieu et la destinée de I’homme, p. 187-188 et
225-228). « Il est sans doute le plus parfait des
hommes ; ce n’est pas a dire toutefois que sa scien-
ce et sa puissance soient illimitées » (R. Rida (pré-
senté par H. Laoust, Le Califat dans la doctrine de
Rasid Rida. Traduction annotée d’al-Hilafa aw al-
imamat al-‘uzma (Le Califat ou I'Imama supréme),
Paris, Maisonneuve, 1986, p.53). Comparer avec
Coran XVIII, 110 : « Je ne suis qu’un homme comme
vous, qui'a regu la révélation ».

18A

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

262 BAUDOUIN DUPRET

5 n’est donc pas impossible que passe par 1’esprit | d’un homme quelque chose de
bon qui ne lui était pas passé par D’esprit, et en particulier dans ce que 1’on
accomplit comme affaires de ce bas monde '>2. « Vous connaissez mieux, a-t-il
dit — sur lui soit la paix ! —, les affaires de votre monde et moi je connais mieux
les affaires de votre religion » 193, Telle est la raison pour laquelle il a dit - sur lui

« Ne consulte jamais des gens sinon sereinement, sauf en vue
154 :

soit Ja paix ! -—:
d’une meilleure guidance de leurs affaires »
3°. 11 a seulement ordonné cela, ont dit Hasan >3 et Sufyan Bnu ‘Uyayna '°%, pour
qu’autrui prenne exemple sur lui pour ce qui est de la consultation et que la chose
devienne une tradition dans Sa Communauté.
4° 11 les a consultés — sur lui soit la paix ! — lors de I’incident d’Uhud et ils lui ont
conseillé une sortie ; lui-méme était réticent 137 A sortir 38, Lorsqu’ils sont sortis,
10 arriva ce qui arriva. S’il avait cessé de les consulter apres cet incident, | cela aurait
indiqué qu’était demeurée en son ceeur & leur égard trace de cette consultation. Mais
le Dieu Trés-Haut lui ordonna donc aprés cet incident de les consulter, pour indi-
quer qu’il ne demeurait en son cceur point de trace de cet incident.
5°. Consulte-les en I’affaire, non pour obtenir d’eux un avis et un savoir, mais afin de
connaitre 1’étendue de leur raison et de leur compréhension ainsi que 1’étendue de leur
amour pour toi et de leur consécration a ton obéissance. A ce moment, seront distincts
pour toi le supérieur et I’inférieur, et il leur deviendra patent selon leur position.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

152. Mawardi rapporte qu’une des opinions
concernant cet ordre de consulter était qu’il «lui a
été donné pour qu’il agit d’aprés le plan le plus
sage, celui-ci une fois arrété » (A. Mawerdi, Les sta-
tuts gouvernementaux ou régles de droit public et
administratif, trad. et notes par Fagnan E., Alger,
Offices des publications universitaires, 1984, p. 88).

153. Sur ce hadit, quoique sous des formes 1é-
gérement différentes, voir Ibn Hanbal, Musnad,
t. V, p. 298 et VI, p. 123. La deuxiéme version dit :
« Lorsqu’il s’agit de quelque chose relevant du
domaine de votre monde, c’est votre affaire, et lors-
qu’il s’agit de quelque chose relevant du domaine
de votre religion, cela me revient ». Cette version
est plus proche de celle rapportée par R. Rida (cf.
infra et également H. Laoust, Le califat, p. 53).

154. Le hadit n’a pas pu étre identifié.

155. Sans doute s’agit-il d’al-Hasan al-Basri, né
en 21/642, mort en 110/728, célébre prédicateur
parmi les successeurs (ta@bi‘iin) dont la renommée
était fondée sur la rectitude. Son ceuvre n’a guére
survécu. Il fut probablement auteur de nombreux
sermons et d’un tafsir, et il était connu pour son
utilisation cavaliére du hadit (cf. H. Ritter, Ency-

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

clopédie de [’Islam, nouvelle édition, sous 1’arti-
cle al-Hasan al-Basri). R. Rida rapporte dans al-
Hilafa que H. al-Basri, commentant ce verset,
aurait dit: « Dieu savait que le Prophéte n’avait
nullement besoin de leur avis; il a simplement
voulu que la mu$awara devint une Sunna» (H.
Laoust, Le califat, p. 52).

156. Sufyan b. “‘Uyayna, mort en 198/813-814,
I’autorité principale de I’école du Higaz, I’un des
principaux maitres de Ahmad b. Hanbal (cf. H.
Laoust, Encyclopédie de I’ Islam, nouvelle édition,
sous I’article Ahmad b. Hanbal). Mawardi affirme
que, d’aprés Sufyan, «le but de cet ordre donné
au Prophéte, qui n’avait pourtant pas besoin de
conseils, a été de faire de la délibération une cou-
tume pour les musulmans, une régle a suivre par
les croyants » (A. Mawerdi, Les statuts, p. 88).

157. ‘ala :ila C. Suivre le texte de Razi mene-
rait en effet 2 un contresens.

158. Sur cette histoire, cf. Tabari, Tdrih, 11,
p. 503, cité par Z. al-Qasimi, Nizam al-hukm fi al-
Sari‘a wa al-tarih al-islami. Kitab al-awwal : al-
hayat al-dustariyya, Beyrouth, Dar al-nafa’is, 1405/
1985, p. 67.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 263

6°. Consulte-les en 1’affaire, non parce que tu as besoin d’eux, mais du fait que,
lorsque tu les consultes en I’affaire, tout un chacun parmi eux fait effort pour
15 découvrir | le meilleur point de vue relatif a cet incident, les esprits devenant
alors concordants pour rechercher le meilleur point de vue. Les esprits purs
concordent en effet sur la méme chose, fait qui aide a obtenir cette chose. C’est la
le secret qu’il y a a se réunir pour prier et c¢’est aussi le secret du fait que la priére
collective est meilleure que la priere individuelle '°.
7°. Etant donné que Dieu a ordonné 3 Muhammad — sur lui soit la paix ! - de les
consulter, cela indique qu’ils ont un prix et une valeur auprés de Dieu. Ceci nous
apprend aussi qu’ils ont une valeur aupres de Dieu, une valeur aupres de I’Envoyé
et une valeur auprés des créatures.
8°. Le grand roi ne consulte dans les grandes affaires que sa cour et ses proches.
20 Quand ceux [d’Uhud] | firent se tromper [le Prophéte], Dieu effaga leurs fautes.
Peut-étre leur vint-il & I’esprit que, méme si le Dieu Trés-Haut avait effacé leurs
fautes par Sa grice, ils ne conservaient cependant plus leur rang important. Le
Dieu Trés-Haut leur montra donc que ce rang n’avait pas baissé aprés la
récipiscence 190, « Au contraire, [pourrait avoir dit Dieu], Je I’éléverai; c’est
qu’avant cet incident, Je n’avais pas ordonné a Mon Envoyé de vous consulter ;
tandis qu’aprés cet incident, Je lui ai ordonné de vous consulter. Afin que vous
sachiez que votre situation est maintenant plus importante qu’elle ne 1’était aupa-
ravant. La raison en est qu’avant cet incident, vous comptiez sur votre action et
votre obéissance tandis que, maintenant, vous comptez sur Ma grace et Mon
effacement de vos fautes. Il faut donc nécessairement que votre rang et
25 votre position soient maintenant devenus plus importants | qu’ils ne I’étaient
auparavant, afin que vous sachiez que Mon effacement de vos fautes est plus

de Sa rigueur envers I’homme pécheur —, tantot
une attitude de I’homme — cela consiste alors pour

159. La priére a un caractére de liturgie commu-
nautaire ; c’est par elle et grace 4 elle que ’on se

sent membre de la Communauté du Prophéte, en-
semble uni et solidaire dans 1’adoration d’un méme
Dieu (cf. S. H. Boubakeur, Traité moderne de théo-
logie islamique, Paris, Maisonneuve & Larose,
1985, p. 247).

160. Conforme a la doctrine coranique qui veut
que ce ne soit pas uniquement le croyant qui
revienne & Dieu, mais aussi Dieu qui revienne au
croyant. Voy. Coran III, 152-159. La tawba est
sans doute I’une des attitudes les plus importantes
de la vie spirituelle en Islam. Une sourate porte
son nom. Le terme sert a désigner tantét une
attitude de Dieu — c’est le fait pour Lui de revenir

I’homme, avec ’accord de Dieu, & revenir sur ses
fautes et 2 ainsi échapper au chitiment que la Loi
prévoyait pour lui. Il s’agit donc toujours d’une
attitude négative, 1’abandon d’une voie dans
laquelle 'on s’était engagé, accompagnée d’une
attitude positive, la miséricorde dans le chef de
Dieu, la foi et la soumission dans le chef de
I’homme (cf. S. de Laugier de Beaurecueil, Le
retour a Dieu (tawba), élément essentiel de la
conversion selon ‘Abdallah Ansari et ses
commentateurs, MIDEQ, 6, 1959-1961, p. 55-122,
p. 55-60).

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

264 BAUDOUIN DUPRET

important que votre action et Ma générosité plus importante que votre
obéissance 10! ».
Les trois premiers aspects sont connus. Le reste est de ce qui m’est passé par
I’esprit a ce sujet. Dieu est plus savant de ce qu’ll veut dire et des secrets de Son
Livre 162,
C. 1l y a eu accord sur le fait que tout ce & propos de quoi une révélation est
descendue d’auprés de Dieu, il n’est pas permis a I’Envoyé de consulter a4 son
sujet la Communauté, parce que, lorque le Texte est la, 1’opinion et le raisonne-
ment sont vains %3, Quant a ce 4 propos de quoi il n’y a pas de texte, la consultation
est-elle permise a son propos, en 1’ensemble des choses, ou non 1649 Cet ordre,
ont dit al-Kalbi ' et plusieurs ulémas, vise en propre la consultation durant les
guerres. La preuve en est que le [ apostrophe dans le terme «1’affaire » ne vise
pas la prise en compte exhaustive des choses, étant donné que ce & propos de quoi
5 la révélation est descendue, la consultation n’est pas permise | a son propos. I
faut faire porter le [ apostrophe sur ce qui a été dit précédemment %6, Ce qui a été
dit précédemment, dans ce verset, se rattache seulement a la guerre et a la ren-
contre de I’ennemi. Les paroles du Trés-Haut : « Consulte-les en [’affaire » visent

671

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

161. Remarquer ’utilisation d’un vocabulaire &
forte connotation mystique. Ainsi les notions de
zivada (azidu), hal (halan), sabab, ‘amal (a‘mali-
kum), ta‘a (ta‘ati-kum), fadl (fadli), daraga
(daragatu-kum), manzila (manzilatu-kum), karam
(karami) sont toutes, d’une maniére ou d’une autre,
reprises dans la terminologie mystique (cf. M.M.
Anawati et L. Gardet, Mystique musulmane, aspects
et tendances, expériences et pratiques, Paris, Vrin,
1968, et Kalabadhi, Traité de mystique musulmane.
Les maitres et les étapes, traduction et présentation
par R. Deladriére, Paris, Sindbad, 1981).

162. Allusion au fait qu’il est des versets clairs
et sans équivoque et d’autres versets qui sont équi-
voques et dont I’interprétation n’est pas accessible a
I’homme mais seulement a Dieu. Coran III, 7 :
« C’est Lui qui a fait descendre sur toi le Livre : il
s’y trouve des versets sans équivoque, qui sont la
base du Livre, et d’autres versets qui peuvent préter
a des interprétations diverses. Les gens qui donc
sont enclins a I’égarement mettent 1’accent sur les
versets a équivoque, cherchant la dissension en es-
sayant de leur trouver une interprétation, alors que
nul n’en connait I’interprétation si ce n’est Dieu ».

163. Conforme au principe qui veut que le ju-
gement personnel (ra’y) et le raisonnement (giyas)
ne peuvent intervenir que lorsque la loi formelle

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

($ar) tirée du Coran ne fournit pas la solution a la
question posée (cf. L. Milliot et F.P. Blanc, Intro-
duction & I’étude du droit musulman, 2°¢ édition,
Paris, Sirey, 1987, p. 124).

164. La question est donc de savoir quelles sont
les circonstances permettant le recours a la consul-
tation ($ir@). En fait, c’est du probléme de I’effort
d’interprétation (igtihad) et du consensus (igmac)
qu’il s’agit de maniére plus large. En I’absence de
texte (nass), y a-t-il faculté ou obligation de consul-
tation? Et existe-t-il des domaines qui ne relévent
pas de la consultation?

165. Sans doute s’agit-il d’Aba al-Nadr Muham-
mad b. al-Sa’ib al-Kalbi, mort au moins octogé-
naire a Kufa en 146/763, membre d’une des
grandes familles de Kiifa, savant éclectique, auteur
du plus long tafsir jamais composé dont il ne sub-
siste cependant que des extraits épars (cf. W. Atal-
lah, Encyclopédie de I’ Islam, nouvelle édition, sous
I’article al-Kalbi).

166. C’est tout le probléme du fi al-amr es-
quissé dans la note de R. Blachére correspondant
a ce verset. L’emploi de I’article donne-t-il au
terme amr un sens général ou bien désigne-t-il en
particulier I’offensive des Mekkois qui allait dé-
boucher sur la bataille d’Uhud?

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 265

en propre cela. Les tenants de ces propos ont ensuite dit qu’al-Hubab Bnu al-
Mundir 197 suggéra au Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! -, le
jour de Badr '8, de s’arréter au bord de 1’eau, et il ’accepta !%°. Les deux Sa‘d,
Sa‘d Bnu Mu‘ad et Sa‘d Bnu ‘Ibada '7° lui ont suggéré, le jour du Fossé 7!, de
rompre le traité de paix conclu avec les Gatafan 72 pour qu’ils se retirent contre
une partie de la récolte, et il ’accepta et dénonga le document 173,

10 Parmi eux, il en est d’autres qui ont dit: « Le terme est général, | tandis qu’est
particulier ce & propos de quoi une révélation descend 74, Sa force probatoire
demeure donc concernant le reste ». La réalité a ce propos, c’est que le Trés-Haut
a ordonné 2 ceux qui sont doués de clairvoyance de considérer les choses — « Consi-
dérez les choses, & vous qui étes doués de clairvoyance, a-t-Il dit » 173 —, et que le
[Prophete] — sur lui soit la paix ! — fut le seigneur des gens doués de clairvoyance.
Il a loué ceux qui cherchent a étre éclairés — « Ils 1’auraient appris, a-t-il dit, ceux
d’entre eux qui cherchent a étre éclairés » 176 —, et il était, des gens, celui qui était

167. Al-Hubab b. al-Mundir b. al-Gumﬁh al-
Ansari, membre de la tribu des Hazrag, fils de ‘Abd
Allah b. Ubayy dont question supra a propos de la
bataille d’'Uhud (cf. M. Lings, Le Prophéte Muham-
mad. Sa vie d’apres les sources les plus ancien-
nes, Paris, Seuil, 1986).

168. Célebre bataille qui eut lieu en ramadan
2/13 autour de puits situés au Sud-Ouest de Mé-
dine, a I’intersection de routes caravaniéres. Les
Mekkois y subirent une défaite totale et y perdi-
rent une bonne part de leur prestige que le succés
d’Uhud ne fut pas 2 méme de compenser (cf. W.M.
Watt, Encyclopédie de I’Islam, nouvelle édition,
sous 1’article Badr).

169. Sur cette histoire, cf. Tabari, Tarih, II,
p. 550, cité par Z. al-Qasimi, Nizam, p. 68.

170. Sa‘d b. Mu‘ad, chef d’un des clans des
Aws et Sa‘d b. ‘Ubada, un des chefs des Hazrag,
qui sera pressenti par les Ansdr, a la mort de
Muhammad, pour succéder a la fonction temporelle
du Prophete (cf. M. Lings, Le Prophéte et H. Djait,
La Grande Discorde. Religion et politique dans
UIslam des origines, Paris, Gallimard, 1989, p. 48).

171. C’est-a-dire le jour de la bataille du Fos-
sé (handaqg), quand Muhammad déjoua une tenta-
tive d’assaut des Mekkois en construisant, sur le
conseil d’un Perse, Salman, une tranchée du coté
de Médine qui pouvait étre attaquée par la cavale-
rie (cf. W.M. Watt, Encyclopédie de I’ Islam, nou-
velle édition, sous [article Handaq).

172. Nom d’une confédération de tribus noma-
des du Nord-Ouest de 1’Arabie appartenant aux
Qays ‘Aylan. Ils furent, comme tous les bédouins,
hostiles & Muhammad et & I’Islam. Ils s’alliérent
aux Quraysites aprés I’expulsion des Banil al-Nadir
de Médine (cf. J.W. Fiick, Encyclopédie de I'Is-
lam, nouvelle édition, sous ’article Gatafan). Au
cours du siege de Médine qui suivit la bataille du
Fossé, alors que les forces de ses troupes com-
mengaient a s’épuiser, Muhammad conclut un traité
avec les Gatafan, aux termes duquel ces derniers
recevraient un tiers de la récolte de dattes de Mé-
dine en échange de leur retrait du champ de ba-
taille. Les deux Sa‘d dont il était question
précédemment refusérent ce traité, arguant de ce
qu’ils n’allaient pas donner sous la contrainte, eux
qui étaient devenus musulmans, aux Gatafan mé-
créants ce qu’ils n’auraient jamais donné précé-
demment, sauf dans le cadre du troc et des lois de
I’hospitalité, quand eux-mémes étaient mécréants
(cf. M. Lings, Le Prophete, p.267-268 et A.
Guillaume, The Life of Muhammad. A translation
of Ishdq’s sirat rasil Allah, Londres, Oxford Uni-
versity Press, 1968, p. 454).

173. Sur cette histoire, cf. Tabari, Tarih, II,
p. 562-563, cité par Z. al-Qasimi, Nizam, p. 68.

174. Sens incertain.

175. Coran LIX, 2.

176. Coran IV, 83.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

266 BAUDOUIN DUPRET

le plus intelligent et le plus malin. Ceci indique que 1’igtikad "7 lui était ordonné
lorsque ne descendait pas sur lui la révélation. Or I’igtihad se renforce par I’échange
de vues et la discussion. Voila pourquoi la consultation lui fut ordonnée. Il les a
consultés le jour de Badr au sujet des captifs !7%, chose qui était d’entre les affaires
15 de la religion. La preuve qu’il n’est pas permis | de particulariser le texte par le
raisonnement, c’est que, textuellement, I’invitation a se prosterner devant Adam
fut adressée a tous les anges 17° et qu’Iblis, par le raisonnement, s’est distingué en
particulier — « Tu m’as créé de feu, dit-il, et Tu 1’as créé de boue » 80— et fut
maudit 131, C’est Sa parole : « Protége-moi du feu et protege-le de la boue ». Si
particulariser le texte par le raisonnement était permis, il n’aurait pas mérité d’étre
maudit pour cette raison.
D. La forme de I’impératif a pour fonction [d’indiquer] I’obligation. Ses paroles
« Consulte-les » indiquent donc 1’obligation. Al-Safiq 82— | que Dieu I’ait en Sa
20 miséricorde ! — a fait de ceci une invitation. Il en va comme pour les propos du
[Prophéte] — sur lui soit la priére et la paix ! —: « On demandera a la vierge ins-
truction & propos d’elle-méme » !83. Si le pére la contraint au mariage, c’est licite ;
cependant, ce qui vaut le mieux, c’est comme ceci, par bonté pour elle-méme.
Ainsi en va-t-il & ce propos.
E. Al-Wahidi a rapporté, dans le Wasit 1%, d’aprés ‘Amr Bnu Dinar '¥°, qui le
tient d’Ibn ‘Abbas, que celui-ci a dit: « Ceux que le Prophéte — que Dieu le

177. L’igtihad est, littéralement, le fait de se  solution était de ne pas en faire (cf. M. Lings, Le

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

donner de la peine. C’est le terme technique utili-
sé en droit islamique pour désigner 1'usage du rai-
sonnement individuel ou, dans un sens plus
restreint, I’utilisation du raisonnement analogique
au Coran ou a la Sunna. La pratique de Vigtihad
n’implique pas 1’infaillibilité et le résultat en est
donc toujours une opinion faillible (zann), ce qui
explique que I’échange de vues et la discussion
sont valorisés. Seul 1’igtihad de tous les musul-
mans, qui aboutit au consensus (igma‘, cf. infra),
est considéré comme infaillible (cf. B. Macdonald,
Encyclopédie de I’'Islam, nouvelle édition, sous
I’article igtihad).

178. Une cinquantaine de Quray§ furent faits
prisonniers le jour de Badr. La question fut alors
de savoir s’il fallait ou non les épargner. Sa‘d b.
Mu‘ad et ‘Umar étaient d’avis qu’il ne fallait pas
laisser en vie les idolétres & qui Dieu avait infligé
la défaite. Le Prophéte et Abil Bakr préféraient leur
laisser la vie sauve, dans ’espoir d’une conver-
sion future. Plus tard dans la journée, Muhammad
eut une révélation qui montrait que Dieu acceptait
la décision d’épargner les captifs méme si la bonne

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Prophete, p. 179-180). R. Rida rapporte 1’épisode
de maniére plus explicite dans al-Hilafa (cf. H.
Laoust, Le califat, p. 54).

179. Coran 11, 34.

180. Coran VII, 12.

181. mal‘dnan : ma‘linan C. Cf. Coran VII, 13.

182. L’imam Muhammad b. Idris al-Safi‘i, né
4 Askalon en 150/767, mort a Fustat en ragab 204/
janvier 820, fondateur d’une des quatre doctrines
(madhab) sunnites orthodoxes, membre de la tribu
des Qurays, connu comme le plus précis des tradi-
tionnistes, éléve de 1'imam Malik et maitre de
I’imam Ahmad b. Hanbal (cf. C. Brockelmann,
Geschichte, G. I, p. 188-189).

183. Sur ce hadit, cf. Ibn Maga, Sunan, t. 1,
p. 315, n° 1516.

184. Al-Wasit bayn al-magbid wa al-basit,
ouvrage d’Abiu al-Hasan ‘Ali b. Ahmad b. ‘Ali b.
Mattliya al-Wahidi al-Nisaburi, mort en 468/1075
(cf. C. Brockelmann, Geschichte, G. 1, p. 524).

185. ‘Amr b. Dindr al-Makki, transmetteur de
hadit (cf. W. Raven et J.J. Witkam, Indices).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 267

bénisse et lui donne la paix ! — a recu 1’ordre de consulter, dans ce verset, ce sont
Abu Bakr et ‘Umar '8¢ — que Dieu soit satisfait d’eux deux ! JI’ai un probléme a ce
sujet, parce que ceux que Dieu a ordonné a son Envoyé de consulter dans ce
verset, ce sont ceux dont Il lui a ordonné d’effacer les fautes et pour lesquels [Il
25 lui a ordonné] de demander pardon, | & savoir les vaincus. Admettons que ‘Umar
ait fait partie des vaincus et ait été concerné par le verset ; ceci étant Abu Bakr
n’en faisait pas partie '87. Comment serait-il [alors] concerné par ce verset ? Dieu
est plus savant !
[Dieu] dit ensuite : « Quand ensuite tu t’es décidé, fais confiance a Dieu ». A ce
sujet, diverses questions se posent. :
1. Le sens en est que, méme lorsque lui est advenue une opinion ferme par le biais
681 de la consultation, il ne faut pas qu’il s’appuie effectivement sur elle. | 11 faut, au
contraire, qu’il s’appuie sur I’assistance de Dieu, sur Son secours et Sa protection.
Ce qui est visé [par 1a], c’est que le serviteur ne s’appuie sur rien d’autre que Dieu
en toute affaire.
2. Le verset indique que la confiance ne consiste pas & ce que ’homme se né-
glige, ainsi que le disent certains ignorants, sinon 1’ordre de consulter serait en
contradiction avec 1’ordre de faire confiance. Faire confiance, au contraire, c¢’est,
5 pour I’homme, prendre en considération les causes | apparentes, mais ne pas s’y
fier du cceur ; il faut, a I’opposé, se fier a la protection de la vérité. '
3. On rapporte que Gabir Bnu Zayd '®® a lu « fa-ida ‘azamtu » avec un u sur le ¢,
comme si le Dieu Trés-Haut avait dit 4 ’Envoyé : « Quand -Moi J’ai décidé, fais
confiance ». C’est faible sous deux aspects. D’abord, faire de la décision (‘azm)
un attribut de Dieu n’est pas permis. Il serait cependant possible de dire : cette
décision a le sens de rendre obligatoire et forcer, le sens en devenant alors:
« Consulte-les en 1’affaire, et lorsque Je t’ai contraint & quelque chose et que Je
t’ai guidé vers elle, fais-Moi confiance, et, par apres, ne consulte plus personne ».
10 C’est, en second lieu, une lecture qu’aucun | Compagnon n’a faite. Il n’est pas
permis de I’appliquer au Coran. Dieu est plus savant.

188. Abi al-Sa‘ta al-Azdi al-‘Umani al-Yahmidi
al-Gawfi Gabir b. Zayd, né en 21/642 4 Nazwa, mort

186. ‘Umar b. al-Hattéb, deuxiéme calife, I’une
des grandes et fortes personnalités de 1’Islam nais-

sant, personnage mythique auquel sont attachées
d’innombrables légendes, né aux alentours de 600,
mort assassiné le 26 du al-higga 23/3 novembre
644 (cf. G. Levi Della Vida, Enzyklopaedie, sous
I’article ‘Omar b. al-Hattab).

187. Cette réflexion de F. al-Razi est difficile &
comprendre dans la mesure ot Abli Bakr comme
‘Umar faisaient partie des compagnons de défaite
de Muhammad le jour d’Uhud.

entre 93/711 et 104/722, célebre traditionniste et ju-
risconsulte ibadite, homme trés savant & qui la
communauté de Basra s’adressait quand al-Hasan al-
Basri s’absentait, ami et disciple d’Ibn ‘Abbas. Il
constitue pour les Ibadites une chaine dans la trans-
mission de leurs doctrines. Comme traditionniste, il
est revendiqué aussi par les Sunnites (cf. R. Rubi-
nacci, Encyclopédie de I’ Islam, nouvelle édition, sous
Varticle Gabir b. Zayd).

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

268 BAUDOUIN DUPRET

LE TAFSIR DE RASID RIDA.

19914 .

15 « Efface donc | leurs fautes et demande pardon pour eux ». Ne leur tiens pas
rigueur de ce en quoi ils ont été négligents et demande au Dieu Trés-Haut de leur
pardonner et de ne pas leur tenir rigueur non plus. Par 1a tu aurais conservé cette
miséricorde que Dieu t’a réservée 189 et tu aurais persévéré sur la bonne voie vers
laquelle Dieu t’a guidé.

« Consulte-les en 1’affaire », généralement, a savoir la direction de la Communau-
té dans la guerre et la paix, la peur et la sécurité 10 et autres affaires intéressant
[les croyants] en ce monde. C’est-a-dire, consulte-les continuellement et persévere
en cela, comme tu le faisais avant la guerre — lors de cet incident, la bataille
d’Uhud, méme | s’ils se sont trompés d’opinion. Le bien, tout le bien, est de les
éduquer a la consultation sur ce qu’il y a a faire, plutét que d’agir selon 1’opinion
du chef, fat-elle correcte, du fait de ce qu’il y a d’utile en cela pour assumer leur
gouvernement, s’ils mettent en ceuvre ce pilier important, la consultation. La masse
est plus éloignée de 1’erreur que I’individu pour I’essentiel. Le risque pour la
Communauté, lorsqu’elle délegue ses affaires & un seul et méme homme, est plus
intense et plus grand. « Il n’est pas facile de consulter les gens, a dit le maitre,
I’imam, ni de donner des conseils ». Si ceux que 1’on consulte sont nombreux, les
2001 dissensions se multiplient | et I’opinion se diversifie.
C’est en raison de cette difficulté et de cette complication que le Dieu Treés-Haut a
ordonné & Son Prophéte d’ancrer, en la pratiquant, la Tradition de la consultation
dans cette Communauté. Tl consultait — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! —
ses compagnons avec une courtoisie extréme !°!, prétait attention a chaque parole
et renoncgait a son avis au profit du leur. Du maitre, rien d’autre ne m’est parvenu
concernant cette question.
L’affaire dont question ici, dirais-je, est 1’affaire des musulmans, qui est reliée a
5 eux, dans la premiére régle | qui a été instituée en vue du gouvernement islamique
dans la Sourate mekkoise de la Consultation, a savoir les paroles du Trés-Haut
exposant ce que les gens de cette religion doivent adopter — « Leur affaire est
soumise A consultation mutuelle » 12, Ce qui y est entendu par I’« affaire », ce
sont les affaires mondaines de la Communauté dont se chargent d’habitude les
gouvernants, non pas ce qui est purement affaire de la religion et qui a comme
axe la révélation, non I’opinion. Si les questions religieuses, telles les croyances,
les actes d’adoration, le licite et I’illicite, comptaient parmi ce qui est obtenu par
la consultation, alors la religion serait d’institution humaine ; or, elle n’est qu’ une

189. Coran 11, 105 et 111, 74. par déférence envers les Compagnons et « pour les

190. Allusion a Coran 1V, 83. bien disposer » (A. Mawerdi, Les statuts, p. 88).
191. Mawardi rapporte qu’une opinion relative 192. Coran XLII, 38.

a la consultation était que celle-ci était pratiquée

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 269

10 institution divine | a propos de laquelle personne n’a a émettre d’opinion, ni 2
I’époque du Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — ni aprés lui. Il
a méme été rapporté que les Compagnons — sur eux soit la satisfaction [de Dieu] ! -
ne proposaient leur opinion, lorsque le Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne
la paix ! — parlait de ce bas monde, qu’aprés avoir appris qu’il avait parlé d’apres
son opinion et non d’apres une révélation. Ainsi agirent-ils le jour de Badr quand
le Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — s’approcha de I’eau de
Badr et y fit halte. Al-Hubab Bnu al-Mundir Bnu al-Gumih lui avait dit:
«0 Envoyé de Dieu, as-tu vu cette halte 7 Est-ce une halte en laquelle Dieu t’a
fait t’arréter et qu’il ne nous [appartient] ni d’avancer ni de retarder, ou est-ce

15 1’opinion, la guerre et la ruse [qui t’ont fait t’y arréter] ? » | « C’est effectivement,
avait-il répondu, I’opinion, la guerre et la ruse. » « o) Envoyé de Dieu, avait alors
dit [al-Hubab], ceci n’est pas une halte ; fais donc relever les hommes afin que
nous soyons plus proches de I’eau que ces gens, que nous y fassions halte et ainsi
assoifions ceux qui sont derriére », et ainsi de suite jusqu’a la fin de ses paroles.
« Tu as donné la bonne opinion, lui avait dit le Prophéte — que Dieu le bénisse et
lui donne la paix ! », et il avait agi conformément 2a elle 193,
Le Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — a établi ce pilier, la
consultation, a son époque, en fonction de ce qu’exigeait la situation, du fait que
les musulmans étaient peu nombreux, qu’ils se réunissaient avec lui dans une
seule et méme mosquée, a I’époque de la nécessité de 1’émigration 74, qui s’est

20 terminée | par la conquéte de La Mekke 9. Il consultait la grande majorité d’en-
tre eux, a savoir ceux qui €taient avec lui, et il ne consultait en particulier les gens
d’opinion et de position parmi les doctes 1°¢ qu’a propos des affaires qu’il était
préjudiciable de divulguer. Il les consulta le jour de Badr, quand il apprit que les
Qurays %7 étaient sortis de La Mekke pour la guerre. L’affaire ne fut pas décidée
avant que les Emigrés puis les Auxiliaires !9 ne se déclarent d’accord. Il les
consulta aussi tous ensemble le jour d’Uhud, comme il a déja été mentionné.
Ainsi les consultait-il & propos de chacune des affaires de la Communauté — sauf
pour ce dont la révélation lui manifestait 1’évidence et qu’elle rendait directement

193. Sur cet épisode, cf. M. Lings, Le Prophéte, nouvelle édition, sous ’article Qurays).

p. 173.

194. Donc au moment de I’Hégire.

195. C’est-a-dire de 1/622 a 8/630.

196. Littéralement « les enracinés », ¢’est-a-dire
les enracinés dans la science ou la connaissance.
Cf. Coran 111, 7 et 1V, 162.

197. Tribu de La Mekke & laquelle appartenait
le Prophete et qui composait P'essentiel de ses
adversaires au cours des huit premicres années de
I’Hégire (cf. W.M. Watt, Encyclopédie de I’ Islam,

198. Désignation habituelle des deux principaux
groupements qui soutinrent Muhammad. Les Auxi-
liaires (Ansar) étaient les habitants de MéEdine,
alors que les Emigrés (Muhdgiriin) étaient les par-
tisans mekkois partis avec le Prophéte lors de son
exil (higra) de La Mekke en 622. Sans doute le
terme d’Ansar est-il, pour sa part, tiré du verbe
nasara qui signifie aider une personne a se venger
de son ennemi (cf. W.M. Watt, Encyclopédie de
I’Islam, nouvelle édition, sous 1’article Ansar).

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

270 BAUDOUIN DUPRET

2011 exécutoire. Lorsque les musulmans furent nombreux | et que le régne de I’Islam
s’étendit, aprés la victoire, vers des lieux éloignés de Médine et alors qu’il y avait
dans chaque tribu ou village, parmi ces musulmans, des hommes de position et
d’opinion, il y aurait eu besoin, pourrait-on dire, qu’il institue une régle ou un
systéeme de consultation dans lesquels il aurait exposé les moyens d’y faire parti-
ciper ces gens éloignés du siege du pouvoir supréme. Le Prophéte cependant —
que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — n’a pas institué une telle régle ou un

5 tel systtme | de gouvernement. Il y a plusieurs raisons a cela.
Parmi ces raisons, il y a le fait que cette affaire différe en raison de la variation
des situations sociales de la Communauté dans le temps et ’espace. Cette bréve
période que Ie [Prophéte] — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — a vécue
aprés la conquéte de la Mekke inaugure ’entrée en masse des gens dans la reli-
gion de Dieu. Il savait— que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — que cette
affaire grandirait et croitrait et que Dieu ouvrirait les royaumes & la conquéte de
sa Communauté et qu’ll lui soumettrait les nations — Il le lui annonca en effet.

10 Tout ceci interdisait de poser, | pour la consultation, une régle qui vaudrait pour
la Communauté islamique durant ’année de la conquéte, durant les années de la
vie du Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — qui la suivraient et
durant la période qui succéderait a son époque, quand seraient conquis de vastes
royaumes et que les peuples dont la civilisation préexistait entreraient dans 1’Is-
lam ou sous le pouvoir de ’Islam. En effet, il n’était pas possible que les régles
convenant a ce temps valent pour tout temps et que les régles s’appliquant a la
situation des Arabes en leur simplicité soient applicables a leur situation posté-
rieure et a la situation d’autres. Le plus sage était donc que le [Prophéte] — que
Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — laisse 1’établissement des regles de la

15 consultation | 2 la Communauté, laquelle définirait en toute situation ce qui lui
conviendrait [4 la situation] '°°.

Parmi ces raisons, il y a aussi le fait que, méme si le Prophéte — que Dieu le

bénisse et lui donne la paix ! — avait établi des régles temporaires pour la consul-

tation en fonction du besoin de cette époque, les musulmans auraient pris cela
pour religion et auraient essayé de le mettre en pratique en tout temps et lieu,
alors méme que ce n’aurait pas été affaire de religion. C’est pour cette raison que
les Compagnons dirent, lorsqu’Abii Bakr choisit un gouvernant : « L’Envoyé de
Dieu — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — s’en 2% est satisfait pour notre
religion ; est-ce que nous n’en serons pas satisfaits pour notre monde ? » 201 11

199. Rida se montre ainsi favorable a une in- 201. De la méme facon, R. Rida dit dans al-
terprétation évolutive des préceptes coraniques en  Hildfa, qu’ Abl Bakr, estimant qu’il avait convain-
fonction du temps et de I’espace. cu les principaux musulmans de la valeur de

200. Le « en » représente soit la personne dé-  “Umar, le désigna pour successeur, que tous ac-
signée par Aba Bakr, soit la possibilité de choisir  ceptérent et que personne ne fit sécession (cf. H.
le successeur, I’iatiyar. Laoust, Le califat, p. 18).

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

Cor. Ill, 104 et 159.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 271

serait possible de rappeler a ce sujet que la Communauté pourrait se mettre 2
20 abroger, modifier et remplacer | [ces régles] en cas de besoin. Si on nous dit cela,
nous dirons : les gens ont considéré comme religion ses propos — que Dieu le
bénisse et lui donne la paix ! — relatifs a beaucoup des affaires du monde, alors
méme qu’il avait dit: « Vous étes plus savants des affaires de votre monde »,
hadit rapporté par Muslim, et qu’il avait dit : « Ce qui est affaire de votre religion
me revient, et ce qui est affaire de votre monde, vous en étes plus savants », hadit
rapporté par Ahmad 2°2. Quand I’homme impartial médite réellement la question
et qu’il est d’entre ceux qui connaissaient la véritable perception des couches de
croyants, commun et élite, dans de telles questions, il lui apparait qu’il serait
25 difficile a la plupart des hommes d’ | étre satisfait de la modification d’une chose
établie par le Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la paix!— pour Ia
Communauté, quand bien méme il en aurait autorisé la modification. Ils diraient
2021 en effet dans ce cas: « Il | nous a permis cela, par modestie de sa part, et pour
nous instruire afin qu’il ne nous soit pas difficile de nous rétracter de nos opi-
nions. Son opinion, en tout état de cause, est cependant I’opinion la plus haute ».
Proche de ce que nous traitons est le fait que I’imam Ahmad — que le Dieu Trés-
Haut I’ait en sa miséricorde ! — ait préféré agir sur la base du hadit faible et [dont
on ne précise pas quel Compagnon I’a] transmis 203 plut6t que recourir au raison-
nement [syllogistique] et le justifier par ce par quoi on 1’a justifié 204,
Parmi ces raisons, il y a aussi le fait que si le [Prophéte] — sur lui soit la priére et
la paix ! — avait défini de son propre chef ces régles [des modalités et de I’ampleur
5 de la consultation], il | n’aurait pas mis en ceuvre la consultation, chose impos-
sible en ce qui le concerne, vu qu’il est préservé de toute opposition a 1’ordre de
Dieu. S’il les avait définies en consultant ceux des musulmans qui étaient avec

—~Remarque : La référence a Abut Bakr montre bien,

202. Cf. supra le tafsir de F. al-Razi.
par ailleurs, que le gens prennent pour obligatoire

203. Hadit mursal : tradition dans laquelle un

Epigone, ¢’est-a-dire un successeur, non directe-
ment un Compagnon, cite directement le Prophéte
(cf. J. Robson, Encyclopédie de I’ Islam, nouvelle
édition, sous ’article hadir).

204. L’argumentation développée dans ce pa-
ragraphe est un peu confuse. L’on peut tenter 1’in-
terprétation de cette argumentation de la maniére
suivante :

— 1. Pour Rida, la consultation n’est pas obliga-
toire ;

— 2. Si le Prophéte avait fait de la consultation un
systéme temporaire, les gens |’auraient cependant
toujours appliquée ;

—3. Or le principe n’a pas été respecté sous Abn
Bakr ;

religieusement des choses n’ayant pas de portée
religieuse ;
—4. Objection : la régle de la consultation n’est
pas respectée parce qu’il y a libre choix en la ma-
tiere, pas parce que la régle est inexistante ;
— 5. Réponse : I’objection n’est pas valable parce que,
méme si la faculté du libre choix en la matiére était
donnée, le gens n’en auraient jamais fait usage parce
qu’ils prennent pour obligatoire religieusement des
choses n’ayant pas de portée religieuse.

Le raisonnement est le méme que celui que R.
Rida adopte dans al-Hildfa (cf. H. Laoust, Le cali-

fat, p. 55).

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

272 BAUDOUIN DUPRET

lui, la décision & ce sujet aurait été 1’opinion de la majorité d’entre eux, comme ce
fut le cas lors de la sortie 2 Uhud. Or il a été dit précédemment que 1’opinion de
la majorité avait alors été erronée et était allée a I’encontre de la sienne — que
Dieu le bénisse et lui donne la paix ! Aurait-il été satisfait — que Dieu le bénisse
et lui donne la paix ! — que la décision touchant les fondements du gouvernement
islamique et ses régles revienne & de pareils gens et a d’autres, comme la plupart
de ceux qui entreraient dans Islam aprés la conquéte ? Le plus sage n’était-il pas
10 de laisser la Communauté décider, en tout | temps, ce & quoi sa préparation la
rendrait capable ?
Oh que si ! La nature de cette préparation devint évidente par la suite et [il devint
également évident] que cette préparation n’était pas suffisante pour €tablir une loi
garantissant la préservation des intéréts en jeu. C’est pourquoi ‘Umar s’est em-
pressé de préter allégeance ?%° a Abu Bakr 20— que Dieu soit satisfait
d’eux-deux ! — par crainte de la dissension désastreuse pour la Communauté. Il a
déclaré, par la suite, que préter allégeance a Abii Bakr était une incongruité — que
Dieu protége les musulmans de son mal ! — qu’il ne serait pas permis de répéter.
De méme Abii Bakr consulta les plus grands des Compagnons sur I’investiture 207
15 de | “Umar 2°8. Quand il eut connaissance de leur approbation, il I'investit, de
maniére & ce qu’il n’y ait pas lieu a division et dissension. Et si al-Siddig *® —
que Dieu soit satisfait de lui ! — avait cru que la Communauté était préparée a
I’exercice de la consultation telle quelle, en ayant ’assurance qu’il n’y aurait pas
division et dissension, alors il lui aurait laissé 1’affaire et n’aurait pas essayé

Abu Bakr, ‘Umar et Abli ‘Ubayda, accourus en
hite, firent valoir la primauté des Muhdgirin, au
point de vue de I’'Islam comme de 1’arabisme. A
la suite de ‘Umar, tout le monde (Muhagirin com-
me Ansar) donna sa bay‘a a Abu Bakr (cf. H. Djait,

205. Mubaya® ou bay‘a : termes désignant 1’acte
par lequel est reconnue I’autorité d’une personne,
du calife en ’espéce. La doctrine juridique ana-
lyse la bay‘a en un accord contractuel (cf. E. Tyan,
Encyclopédie de I’Islam, nouvelle édition, sous

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

I’article bay‘a). C’est « le contrat de reconnaissance
de départ qui lie toute la Umma au calife et dont
on ne peut se délier sans sortir de la Communauté,
sans rompre le « biton » (‘asd) de I’obéissance ré-
clamée par Dieu pour Lui, Son Envoyé et « ceux
qui détiennent parmi vous I’autorité » (Coran 1V,

59) ». « Elle prend aussi la figure contraignante et

pourtant librement consentie du licou qui attache
indissolublement I’homme et son imam » (cf. H.
Djait, La Grande Discorde, p. 152 et 342). 11 con-
vient de noter que le terme de bay‘a représente
aussi bien I’élection du calife que la prestation de
serment a celui-ci.

206. A la mort du Prophéte, les Ansar se réu-
nirent en vue de I’élection d’un des leurs, Sa‘d b.
‘Ubada, a la succession temporelle de Muhammad.

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

La Grande Discorde, p. 48-49).

207. ‘Ahd : du sens d’injonction, le terme a
évolué vers celui d’obligation et, finalement, vers
celui de pacte. Le concept étymologique concret
est « joindre ensemble ». Alors que le synonyme
‘agd sera fréquemment utilisé par la suite pour
désigner les engagements civils et les contrats, le
terme ‘ahd sera restreint au sens de décret poli-
tique et de traité, en particulier pour la désigna-
tion par un souverain de son successeur (wali
al-‘ahd) (cf. O. Lofgren, Encyclopédie de I’Islam,
nouvelle édition, sous ’article ‘ahd).

208. Sur I’investiture de ‘Umar, cf. supra et H.
Laoust, Le califat, p. 18.

209. Nom donné & Abi Bakr (cf. supra).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 273

d’obtenir le consensus des détenteurs de ’autorité, de son vivant, autour de celui
qu’il considérait, lui, comme le plus apte, afin de mourir avec 1’assurance, & pro-
pos de la Communauté, que ne se produirait pas de division et de dissension.
« L’allégeance & “Umar, diront quand méme certains, s’est faite par ’investiture,
20 non par la consultation qui est le fondement du gouvernement | islamique d’apreés
le texte du Livre Cher. Cette investiture fut le fait de 1’opinion d’un seul Compa-
gnon, et il n’était pas valide qu’elle abroge le Coran, ni qu’elle le particularise, ni
qu’elle en restreigne la portée. Comment donc 1’ensemble des Compagnons agit-il
sur sa base et comment les jurisconsultes la traiteraient-ils comme une base 1é-
gale 7 » Que cette question soit posée par un chiite 2% ou un non-chiite, parmi les
chercheurs indépendants 2!, & quelqu’un qui s’occupe de figh 2'2, il lui répondra
sur la base des régles [de cette discipline], a savoir ‘qu’il s’agirait d’une opinion
que les Compagnons avaient acceptée et & propos de laquelle ils avaient dégagé
un consensus 23, Or le consensus est une preuve indépendante sur la base de
laquelle il faut agir. Nous, nous savons cependant que les chiites et autres savants
25 indépendants |, une telle réponse ne les convaincrait pas. Ils contesteront 1’obtention
2031 de ce consensus et 1’admissibilité de pareille [chose], | alors qu’il y a le Texte et
qu’est en jeu une question décisive sans laquelle ne seraient pas préservés les
intéréts 2!, « Dans 1’hypothése méme ou la chose 2!5 pourrait &tre concédée, diront-
ils, comment Abii Bakr aurait-il pris I’inititative de cette affaire [1’investiture] qui
allait a I’encontre du Texte, alors qu’a ce moment-13, il n’y avait pas encore de
consensus, puisqu’aussi bien vous prétendez qu’il y eut seulement consensus par
la suite ». Il est exact que 1’allégeance 2 “‘Umar a été le fruit de la consultation,

gieux ; théoriquement 1’accord unanime de I’Umma
sur une question .de droit, pratiquement et techni-
quement la doctrine et [’opinion unanime des théo-
logiens reconnus a une certaine époque. Le
caractére infaillible de I’igma“ repose sur-la tradi-
tion « Ma Communauté ne se réunira pas sur une
erreur ». Pour certains (Ibn Hazm), I'igma‘ se
limite aux Compagnons du Prophéte. Pour le pas-
sage du Mandr en question, dire que les Compa-

N

210. 11 est logique que R. Rida cite les chiites
comme adversaires paradigmatiques & la procédure
de désignation de ‘Umar. Ceux-ci sont en effet
connus, outre leur attachement au principe de la 1é-
gitimité familiale de ‘Ali, pour avoir toujours récusé
la facon dont Abli Bakr et ‘Umar furent investis de
la charge califale. Ils ne manquent pas.de souligner,
a cet égard, que “Ali n’aurait donné sa bay‘a 2 Abi
Bakr qu’avec beaucoup de retard et de réticence
(cf. H. Djait, La Grande Discorde, p. 52). gnons ont dégagé un consensus & ce sujet revient

211. Al-mustaqillin : sans doute R. Ridd vise- & dire qu’il s’agit 14 d’une opinion infaillible (cf.
t-il par la les gens qui ne se rattachent pas 4 une M. Bernand, Encyclopédie de I’Islam, nouvelle
des quatre écoles (madhab) sunnites orthodoxes. édition, sous 1’article igma®).

212. Terme qui, -a 1’origine, signifiait compré-
hension, intelligence. Il est devenu le terme technique
savant servant a désigner la jurisprudence, la science
du droit religieux de I'Islam (cf. L. Gardet, Encyclo-
pédie de I’ Islam, nouvelle édition, sous I’article figh).

213.Igma‘: la troisiéme base du droit reli-

214. C’est-a-dire qu’est en jeu quelque chose
qui détermine toute la succession au pouvoir tem-
porel du Prophete, ce qui, bien évidemment, est
de premiére importance pou la Communautg.

215. A savoir qu’Abii Bakr aurait tenté de réa-
liser la Sira.

19

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret i .
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

274 BAUDOUIN DUPRET

mais que cette consultation est advenue a I’époque d’Abd Bakr et que c’est lui qui
5 s’en est chargé de lui-méme, comme nous I’avons dit au départ. | 11 a haté ceci
seulement par crainte pour la Communauté de la fitna 216 de la division et de la
dissension aprés lui. Il consulta les gens d’opinion et de rang parmi les Compa-
gnons 4 propos de celui qui détiendrait 1’autorité aprés lui. Il vit la majorité d’entre
eux &tre d’accord sur le fait que le meilleur d’entre eux était “Umar. Il vit certains
d’entre eux craindre sa dureté. Il fit donc effort pour éliminer cela de leur cceur, en
disant, par exemple : « Il me voit avoir beaucoup de mansuétude et voila pourquoi
il est dur » 2!7, a savoir pour que, de la réunion de leurs deux comportements,
naisse 1’équilibre ou quelque chose dont c’est le sens. C’est a tel point qu’il prit sur
10 lui de monter au minbar, avant son trépas, et de parler de la question | d’[une
maniére qui] convainquit les gens. Il I’investit dans 1’autorité de son vivant, ce qui
était comme une délégation 18 de son [autorité] en cas de maladie et une nomina-
tion pour aprés lui. La base de sa désignation comme émir était I’allégeance de la
Communauté. Or, la validité de 1’allégeance ne repose pas sur la consultation. II
peut cependant y avoir besoin, a son propos, de consultation, afin qu’il y ait unani-
mité sur une seule et méme personne dont la Communauté se satisfasse. Quand ceci
est possible sans consultation entre ceux qui lient et délient (ahl al-hall wa al-
‘agd) *'%, comme c’est le cas par le biais de I’élection connue aujourd’hui dans le
régime républicain 2?0 et choses équivalentes, 1’objectif est atteint. Ce qui s’est

216. Mise a I’épreuve par des tentations exté- et les ulémas. Dans la pensée salafiste, il s’agit tantot

Anisl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

rieures ; la fitna sera essentiellement un état de ré-
bellion contre la Loi divine, d’ou I’idée, qui
deviendra dominante, de guerre civile faiseuse de
schisme. C’est ainsi que 1’on donnera aux faits en-
tourant le califat de ‘Al et I’avénement des Umeyya-
des le nom de fitna par excellence, de grande fitna.
Il convient de noter qu'une des raisons avancées
pour rendre obligatoire la désignation d’un imam-
calife est que lui seul est &3 méme d’empécher les
troubles de la fitna (cf. L. Gardet, Encyclopédie de
I’ Islam, nouvelle édition, sous 1’article fitna).

217. Nombre d’auteurs se plaisent ainsi & souli-
gner le caractére complémentaire des personnalités
d’Abi Bakr et ‘Umar, ce qui certainement pourrait
étre relativisé (cf. H. Laoust, Les schismes, p. 3).

218. Tawkil : terme technique de figh corres-
pondant 2 la notion de délégation.

219. C’est-a-dire les décideurs. Littéralement, ceux
qui délient et lient, & savoir les représentants de la
Communauté qui nomment et déposent en son nom
le calife, 1I’émir... En fait, d’un point de vue histori-
que, il s’est agi des personnes possédant un pouvoir
politique et agissant conjointement avec les notables

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

de la Communauté dans son ensemble, tantdt de la
nation, tantdt du Parlement, tantdt des ulémas (cf.
Encyclopédie de IIslam, nouvelle édition, sous I’ar-
ticle ahl al-hall wa al-‘aqd). Pour R. Rida, il devrait
idéalement s’ agir des mugtahid membres de la Sitrg a
pouvoir consultatif (cf. H. Laoust, Le califat, p. 250
et H. Gourdon, A propos de I'Islam étatique. Le cali-
fat selon Abdurrazik, Ridd et Sanhoury, Bulletin du
CEDE], 23, 1988, p. 414 qui renvoient au Mandr, V,
p. 172 et 177). 11 convient de noter que R. Rida re-
vient longuement sur cette notion dans le passage du
Manar consacré au tafsir de Coran IV, 59.

220. Cette comparaison avec le régime républi-
cain est caractéristique d’une tendance de la pensée
politique arabe de ce dernier siécle a voir le Coran
comme parfaitement compatible avec la notion con-
temporaine de démocratie, le texte sacré étant méme
parfois présenté comme I'inventeur de la notion de
démocratie (cf. N. H. Zikria, Les principes de I'Is-
lam et la démocratie, Paris, Nouvelles éditions la-
tines, 1958, H. Gourdon, A propos, B. Badie, Les
deux Etats. Pouvoir et société en Occident et en
terre d’Islam, Paris, Fayard, 1986, p. 86-92).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 275

15 produit auparavant | avec Abii Bakr en fait de consultation et de persuasion relati-
vement a la désignation de ‘Umar dispensa de la consultation aprés son trépas.
Tous furent d’accord de lui préter allégeance et il s’avéra qu’il s’agissait d’un
accord aprés une consultation ou a cause de la consultation.

Quant au fait que ‘Umar ait limité la consultation 2 des individus particuliers, ce
fut une initiative personnelle de sa part pour faire de cela un pilier, par crainte de
I’épreuve de la discorde que I’on aurait crainte en multipliant le nombre des
consultés. Ceux a qui il I’a limitée étaient les gens d’opinion et de rang dans la
Communauté, a I’avis desquels elle se soumettait quand ils étaient d’accord et a

20 cause desquels elle se divisait en clans extrémistes | lorsqu’ils divergeaient, étant
donné que chacun d’entre eux avait un clan qui le considérait comme digne d’étre
I’émir des musulmans 22!, Ceux que ‘Umar — que Dieu soit satisfait de lui!- a
choisis étaient les détenteurs de 1’autorité 2*? ou 1’élite des détenteurs de 1’autorité
et leurs leaders. C’étaient ceux qui méritaient le plus d’étre consultés, ainsi qu’il
se déduit de I’ordre donné dans le Livre Cher d’obéir aux détenteurs de !’autorité,
vu les paroles du Dieu Puissant et Majestueux : « Quand leur parvient une affaire
relative a la sécurité ou a la crainte, ils la diffusent ; s’ils la rapportaient a I’En-
voyé et aux détenteurs de 1’autorité parmi eux, ceux qui voulaient étre éclairés a

25 son sujet I’auraient apprise d’eux 223, » Il est | de notoriété que les exégétes tien-
nent deux sortes de propos concernant les « détenteurs de 1’autorité ». Selon les

2041 uns, il s’agit des émirs gouvernants. Selon les autres, | il s’agit des savants
(‘ulama’). 11 est aussi des gens qui I’interprétent comme signifiant les jurisconsul-
tes (fugaha’). Or, on le sait, avec le Prophéte — que Dieu le bénisse et lui donne la
paix ! —, il n’y avait ni émirs gouvernants ni une classe de dénommés jurisconsul-
tes. La signification des détenteurs de l’autorité — ceux a qui sont renvoyées les
questions de sécurité et de crainte et affaires générales équivalentes —, ¢’étaient
les gens d’opinion et de rang dans la Communauté, qui connaissaient ses intéréts
et les moyens de la préserver et dont les opinions étaient acceptées par sa masse.

5 Ce qu’ | Abll Bakr et ‘Umar — que Dieu soit satisfait d’eux deux ! — firent était le
maximum qu’il était possible d’accomplir pour instituer la consultation, vu la
situation de la Communauté et sa préparation a leur époque. Les musulmans se

221. Allusion, entre autres, 4 ’opposition  aux ahl al-hall wa al-‘aqgd qui doivent devenir,
Ansdr-Muhdgirin dans la désignation du succes-  dans une société musulmane réformée, les mem-
seur temporel de Muhammad (cf. supra). bres d’une assemblée de nature parlementaire (cf.

222. Uli al-amr. Allusion a Coran IV, 59: également H. Laoust, Le califat, p. 98). Comparer
«Vous qui croyez, obéissez a4 Dieu, obéissez & avec Ibn Taymiyya pour qui le terme d’ulii al-amr
I’Envoyé et a ceux qui d’entre vous détiennent comprend les émirs et les ulémas (cf. H. Laoust,
I’autorité .» R. Rida revient évidemment sur cette  Le traité, p. 169).
notion dans son exégése du verset en question (cf. 223. Coran 1V, 83.

Manar, V, p. 187). 1l y identifie les uli al-amr

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

276 BAUDOUIN DUPRET

sont ensuite empressés, aprés le meurtre de ‘Utman 224, de préter allégeance a ‘Ali
sans préter attention a la consultation, parce que la compétence qu’ils voyaient en
lui était sans partage, n’invitant donc pas a tergiverser 2°. L’allégeance aux ca-
lifes bien guidés s’est donc faite, de la part de la Communauté; avec son agrément.
Et ils consultaient les gens de science et d’opinion sur toute chose. Ceci étant, les
Umayyades entourérent ‘Utman et empéchérent la Communauté de lui donner son
10 avis 22, | Cela eut pour résultat ce qui se produisit comme épreuves jusqu’au jour
ol I'affaire se stabilisa par la force du clanisme 27 et du subterfuge, non par la
consultation des masses. Ce sont eux qui détruisirent la régle consistant 4 gouverner
par la consultation en Islam, au lieu de I’instituer et de promulguer les lois qui la
préserveraient et feraient s’ensuivre 1’utilisation que la Communauté ferait du pro-
gres des sciences, des connaissances et des réalisations du siécle y relatives. Et, s’il
n’en avait pas été ainsi, ce royaume dont ils étendirent les limites par les conquétes
se serait établi de Iui-méme & leur profit et la grandeur de 1'Islam
15 aurait été plus importante encore et sa diffusion plus large encore | et plus géné-
rale ?28. Au contraire, leur despotisme fut, pour la plupart, consacré i la préservation
de leur pouvoir et au maintien de I’imperium dans leur famille, peu de chose n’en
ayant cependant pénétré dans 1’administration et la justice. La liberté de critique et
de réprobation des juges a leur égard était donc compléte jusqu’au jour ol ‘Abd al-
Malik b. Marwan ??° s’en lassa et dit du haut du ininbar : « Celui qui me dit de

Anlsl 29 (1995), p. 233-281
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur

224. ‘Utman b. ‘Affan, Umayyade, beau-pére de
Muhammad, le troisiéme des califes dits rasidan. 11
dirigea la Communauté de 23/644 a 35/656, période
au cours de laquelle I’opposition monta graduelle-
ment sous prétexte de népotisme et de favoritisme &
I’égard des Quraysites. Il fut assassiné en fin 35/juin
656 par des éléments rebelles venus d’Egypte (cf.
G. Levi Della Vida, Enzyklopaedie, sous I’article
‘Otmdn, The Cambridge History of Islam, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 1970, vol. I,
p. 67-69 et H. Djait, La Grande Discorde, p. 79-88).

225. Le malaise dans la conscience islamique
du fait du meurtre de ‘Utman se manifesta d’abord
dans la précipitation avec laquelle les gens de Mé-
dine se précipitérent pour faire serment d’allé-
geance (bay‘a) a ‘Ali, comme si 1’essentiel était,
avant tout, le retour a 'ordre et qu’il convenait
d’effacer le plus rapidement possible ce qui appa-
raissait comme un scandale (cf. H. Djait, La Gran-
de Discorde, p. 180-182).

226. Le califat de ‘Utman se caractérisa par le
retour en force du patrimonialisme, du libéralisme
et des libéralités & I’égard des Quray$ et particu-
lierement des Banii Umayya, autant de pratiques

Baudouin Dupret

Cor. lll, 104 et 159.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

auxquelles il faut remonter pour comprendre
I’émergence d’un ressentiment a leur égard (cf. H.
Djait, La Grande Discorde, p. 79-88).

227. ‘Asabiyya : mot signifiant, a V’origine, es-
prit de parenté. Condamné dans un hadit comme
contraire & ’unitarisme musulman, le terme est de-
venu célebre par 'usage qu’en a fait Ibn Haldin
dans sa théorie de I’Etat. Dans sa traduction de la
Mugaddima, de Slane utilise le concept d’esprit de
corps (cf. F. Gabrieli, Encyclopédie de I’ Islam, nou-
velle édition, sous I’article ‘asabiyya et Y. Lacoste,
Ibn Khaldoun. Naissance de I’ histoire, passé du tiers
monde, Paris, La Découverte, 1966, p. 133 et s.).

228. R. Rida fait un exposé du rdle joué par
les Umayyades dans 1’histoire qui est parfaitement
conforme a I’historiographie arabe traditionnelle.

229. Cinquie¢me calife de la dynastie umayyade,
né en 26/646-647, qui régna de 65/685 a 86/705.
Son califat fut essentiellement consacré a la conso-
lidation, d’abord violente, ensuite pacifique, de
I’empire qui connut alors des années de prospérité
(cf. H. A. R. Gibb, Encyclopédie de I’Islam, nou-
velle édition, sous larticle ‘Abd al-Malik b.
Marwan).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 277

craindre Dieu, je lui frapperai la nuque ! », ainsi que ’ont rapporté certains histo-
riens. Mais, dans la plupart des cas, ils puisaient & I’envi dans la trésorerie. Quand
20 le commandement passa a I’héritier des califes bien guidés, | ‘Umar b. ‘Abd al-
‘Aziz 230 — que le Dieu Trés-Haut 1’ait en Sa miséricorde ! —, il voulut extirper [la
tyrannie] de son peuple, mais ce ne lui fut pas aisé.
Ensuite le pouvoir personnel s’implanta fermement & I’époque des ‘Abbasides 3!,
du fait de I’autorité qui fut celle des non-Arabes ?3? dans leur royaume. Le reste
des rois des musulmans se conduisit également de la sorte. Les docteurs de la
religion les laissérent faire, alors qu’auparavant, les docteurs parmi les pieux
ancétres réprouvaient durement les rois et émirs a 1’époque des Umayyades et au
premier temps des ‘Abbasides. Ceux qui étaient éloignés des musulmans et, de
méme, ceux qui étaient proches d’eux eurent donc pour opinion que le pouvoir
25 en Islam | était despotique et personnel 233 tandis que la consultation était un acte
recommandable facultatif. O Dieu, quelle chose étrange ! Le Livre de Dieu
2051 | stipule clairement que les affaires 234 [de la Communauté] sont matiére 4 consul-
tation. Il fait de cela un ordre immuable et ferme. A Son Prophéte préservé de la
poursuite de ses passions dans sa politique et son gouvernement, il a ordonné de
procéder a la consultation, mé&me apreés ce qu’il y a eu comme erreur du fait que
leur avis 1’a emporté lors de la consultation du jour d’Uhud. Tout ceci s’est-il
produit pour qu’ensuite les musulmans abandonnent la consultation sans plus 1’exi-
ger, alors que c’est a eux que, dans le Coran, s’adressent les affaires générales,
comme 1’exposé en a été fait de nombreuses fois précédemment ? Cela, par ailleurs,
5 alors que leurs rois ont atteint, dans 1’injustice et le despotisme, | un tel point
qu’ils sont devenus ignominieux pour I’Islam et, bien plus méme, pour tous les
humains, a I’exception de celui d’entre eux qui était innocent et a fait effort pour

230. “Umar b. ‘Abd al-‘Aziz b. Marwan b. al-
Hakam, né a Médine en 63/682-683, mort en ragab
101/février 720, calife umayyade de 99/717 a 101/
720, connu pour sa piété et sa volonté de réformer
le pouvoir umayyade dans le sens d’un Islam
orthodoxe. L’historiographie arabe s’en est emparée,
en en faisant I’apologie, afin d’accentuer le contraste
qu’il y avait entre lui et les autres membres de sa
dynastie (cf. K. V. Zatterstéen, Enzyklopaedie, sous
I’article ‘Omar b. ‘Abd al-‘Aziz).

231. Dynastie califienne qui tire son nom de
son ancétre, ‘Abbas b. ‘Abd al-Muttalib b. Hasim,
I’oncle du Prophéte, et qui régna de 132/750 a 656/
1258 (cf. B. Lewis, Encyclopédie de I’Islam,
nouvelle édition, sous I’article ‘Abbdsides).

232. Allusion a la suppression du monopole
aristocratique arabe sur les fonctions importantes
de I’Etat au cours de la période ‘abbaside, particu-

lierement avec 1’arrivée au pouvoir, sous le régne
du calife al-Manstr (m. en 136/754), de la famille
des Barmakides, Persans appartenant au clergé
bouddhiste et aristocratique fait de propriétaires
fonciers et originaires de Balh (cf. B. Lewis, En-
cyclopédie de I’ Islam, nouvelle édition, sous 1’ar-
ticle ‘Abbdsides).

233. Sur une telle conception du pouvoir des-
potique et personnel en Islam et sur une critique
de D’institution califale comme non conforme au
prescrit coranique et génératrice d’oppression, cf.
A. Abdurrazik, L’ Islam et les fondements du pou-
voir, enquéte sur le Califat et le gouvernement en
Islam, trad. par L. Bercher, Revue d’Etudes Isla-
miques, 1933.

234. Le terme d’amr doit étre pris dans son sens
collectif d’affaires, sens qui est celui de Coran
XLII, 38.

19A

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret
Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

278 BAUDOUIN DUPRET

débarrasser le monde de leur mal 2>3. Nous reviendrons sur le sujet du gouverne-
ment islamique lorsque nous parlerons des détenteurs de 1’autorité dans la Sourate
des Femmes 235, si le Dieu Trés-Haut le veut.
Le Trés-Haut a dit, aprés avoir ordonné la consultation & Son Prophéte : « Quand
ensuite tu t’es décidé, fais confiance 2 Dieu ». C’est-a-dire, quand ensuite tu t’es
décidé, aprés la consultation concernant I’affaire, & mettre en ceuvre ce que la
consultation a fait prévaloir et que tu I’as préparé, alors fais confiance a Dieu
10 | pour sa mise en ceuvre et sois sir de Son aide et de Son appui pour cela ; n’aie
pas confiance en ta force et ta puissance, mais sache, au contraire, que derriére [il
y a] une force supérieure et plus parfaite dont il faut que tu sois siir, a laquelle il
faut que tu te fies et en laquelle tu trouves refuge, lorsque les moyens de subsis-
tance font défaut et que les portes sont fermées. Le maitre, I'imam, a dit en
substance : la décision d’agir, méme si elle est postérieure a la réflexion, a la
découverte de I’opinion parfaite, & la consultation et aux préparatifs, ne suffit en
rien pour le succés sinon avec ’aide de Dieu et Son assistance. Les empéche-
ments extérieurs a la chose et les obstacles qui lui sont étrangers et les barricres
15 qui [surviennent], | personne n’en a connaissance globalement sinon le Dieu Trés-
Haut. 11 faut donc immanquablement que le croyant Lui fasse confiance et s’appuie
sur Sa force et Sa puissance.

LE TAFSIR DE SAYYID QUTB.
501
10 « Efface donc leurs fautes, demande pardon pour eux et consulte-les en I’affaire ».
Par ce texte péremptoire « Consulte-les en 1’affaire », I’Islam établit ce fondement
concernant le systéme du gouvernement, quand bien méme c’est Muhammad, 1’En-
voyé de Dieu- que Dieu le bénisse et lui donne la paix!—, qui assume ce
[gouvernement]. C’est un texte tranchant qui, pour la Communauté musulmane,
rend indubitable que la consultation est un principe fondamental 237. Le systéme
de I’Islam ne se fonde sur aucun autre principe. Quant a la forme de la consulta-
tion et au moyen par lequel elle se réalise, ce sont des affaires susceptibles d’&tre
modifiées et d’évoluer selon les positions de la Communauté et les circonstances
15 de sa vie. Toute forme et tout moyen par lequel s’acheve réellement, | non pas
apparemment, la consultation appartient a 1’Islam.

235. C’est sans doute de nouveau ‘Umar b. 237. Noter la différence avec R. Rida pour qui
‘Abd al-‘Aziz qui est visé ici. la consultation n’est pas obligatoire.
236. C’est-a-dire Coran 1V, 59.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 279

Ce texte est venu immédiatement aprés que la consultation a eu des effets, qui,
apparemment, semblaient dangereux et amers 2%, Il y eut apparemment de par son
fait une bréche dans I’unité des rangs musulmans. Les avis différérent. Un groupe
était d’avis que les musulmans restassent a Médine a 1’abri jusqu’a ce que I’ennemi
les prenne d’assaut et qu’ils le combattissent a I’entrée des ruelles. Un autre groupe
était enthousiaste. Il était d’avis de sortir a la rencontre des associateurs. C’est du
fait de cette divergence que se produisit cette bréche dans I'unité des rangs. Lorsque
20 ‘Abd Allah b. Ubay b. Sulill s’en retourna avec un tiers de I’armée, | alors que
I’ennemi était aux portes, ce fut un événement majeur et une bréche terrifiante.
Ainsi apparut-il que le plan qui fut exécuté n’était apparemment pas le plus sain des
plans du point de vue militaire, puisqu’il était en contradiction avec les plans anté-
rieurs concernant la défense de Médine, comme 1’a dit ‘Abd Allah b. Ubay. Les
musulmans agirent 2 1’inverse lors du raid suivant des factions 23°. IIs demeurérent
effectivement a Médine, réaliserent le fossé et ne sortirent pas a la rencontre de
I’ennemi, ayant bien profité de la lecon qu’ils avaient recu a Uhud.
L’Envoyé de Dieu — que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — n’ignorait pas les
conséquences dangereuses qui attendaient les rangs musulmans du fait de la sortie.
25 | 11 avait avec lui un pressentiment (al-irhds) du fait du réve véridique qu’il avait eu
et dont on sait combien il était véridique et qu’il avait interprété [comme signifiant]
un tué parmi les membres de sa maison, des tués parmi ses Compagnons et Médine
comme armure bien renforcée. Il était en droit d’annuler la décision qui avait été
prise suite a la consultation. Mais il I’entérina, alors méme qu’il saisissait ce qu’elle
impliquait implicitement comme douleurs, pertes et sacrifices, parce que 1’établisse-
ment du principe, la formation du groupe et 1’éducation de la Communauté étaient
plus importants que les pertes ponctuelles.
I1 était du droit de la direction prophétique d’effacer enti¢rement le principe de la
consultation aprés la bataille, face a ce qu’il avait occasionné comme division
30 | des rangs dans les circonstances les plus critiques et face aux résultats amers
auxquels avait abouti le combat. Mais 1’Islam était en train de générer une Commu-
nauté, de I’éduquer et de la préparer a la direction de I’humanité. Dieu savait que
le meilleur moyen d’éduquer les communautés et de les préparer a la direction
bien guidée consistait a ce qu’elles soient éduquées a la consultation, a ce qu’elles
soient formées a supporter les conséquences et a ce qu’elles se trompent, méme si
la faute est matérielle et entraine des conséquences ameéres, afin qu’elles sachent
comment corriger leur faute et comment supporter les conséquences de leur avis
et de leur comportement. Elles n’apprendraient la correction qu’en faisant cesser
5021 la faute. | Les pertes n’ont pas d’importance quand la récolte en est la genése de la

238. Tout le paragraphe est une allusion a la 239. Allusion a la bataille du Fossé (cf. supra).
bataille d’Uhud (cf. supra).

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

280 BAUDOUIN DUPRET

Communauté entrainée, qui saisit et qui mesure les conséquences. A limiter les
fautes, les faux pas et les pertes dans la vie de la Communauté, il n’y a pas le
moindre profit pour elle, lorsque son résultat est que cette Communauté demeure
déficiente, mineure comme ’enfant sous tutelle. Dans cette situation, elle craint
des pertes matérielles et réalise des gains matériels, mais elle perd son dme, elle
perd son existence, elle perd son éducation et elle perd sa formation a la vie
effective, comme, par exemple, I’enfant & qui 1’on interdit de continuer de marcher
5 | pour lui éviter les faux pas et les chutes ou pour faire I’économie de chaussures 24°.
L’Islam générait une Communauté, 1’éduquait et la préparait au leadership bien
guidé. Il fallait immanquablement que cette Communauté en arrive réellement a
étre bien guidée et ne soit plus sous tutelle dans les aspects pratiques et effectifs de
sa vie courante, en vue qu’elle y > soit formée du vivant méme de ’Envoyé — que
Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — et sous son égide. Si I’existence du lea-
dership bien guidé avait interdit la consultation, avait interdit que la Communauté y
soit formée pratiquement et effectivement dans les affaires les plus risquées — comme
la bataille d’Uhud qui a définitivement déterminé le destin de la Communauté
10 musulmane, une Communauté qui grandit entourée d’ennemis et | de dangers de
tous cotés —, s’il avait été licite pour le leadership d’assumer indépendamment 1’ordre,
ordre qui comportait tout ce risque, si 1’existence du leadership bien inspiré au sein
de 1a Communauté avait suffi et avait pris la place de la pratique de la consultation
dans les affaires les plus risquées, alors I’existence de Muhammad — que Dieu le
bénisse et lui donne la paix ! — et avec elle la révélation du Dieu Loué et Tres-Haut
aurait été suffisante pour priver a ce moment I’ensemble des musulmans du droit de
consultation, en particulier a la lumiére des résultats amers qui I’avaient accompa-
gnée dans 1’ombre des circonstances risquées de la genese de la Communauté
islamique. Mais ’existence de Muhammad, I’Envoyé de Dieu — que Dieu le bénisse
et lui donne la paix ! —, et avec lui la révélation divine ainsi que 1’apparition de ces
événements de méme que l’existence de ces circonstances n’ont pas bafoué ce
15 | droit. Dieu — louanges & Lui ! — le savait en effet: il fallait immanquablement
qu’il soit exercé dans les affaires les plus risquées, quelles que soient les consé-
quences, quelles que soient les pertes, quelle que soit la division des rangs, quels
que soient les sacrifices amers et quels que soient les dangers environnants, parce
que tout ceci constituait des détails qui ne subsistaient pas devant la mise en genése
de la Communauté bien inspirée, exercée en acte a la vie, qui saisit les suites de
I’opinion et de 1’acte, consciente des résultats de I’opinion et de I’acte. D’ou I’in-
tervention de 1’ordre divin, & ce moment précis — « Efface donc leurs fautes, demande
20 pardon pour eux et consulte-les en [’affaire » —, | pour que s’institue le principe
dans la confrontation aux dangers les plus sérieux qui accompagnent son utilisation

240. C’est une véritable legon de propédeuti-
que divine que S. Qutb introduit ici. 241. C’est-a-dire au leadership.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AUTORITE ET CONSULTATION EN ISLAM 281

et pour que son institution perdure dans la vie de la Communauté musulmane, quels
que soient des dangers qui surviennent durant son application, pour que tombe
aussi ’argument faible qui provoquerait 1’abrogation de ce principe dans la vie de
la Communauté musulmane, chaque fois qu’apparaissent, alors qu’usage en est fait,
des effets qui semblent mauvais, flit-ce la division des rangs, comme c’est arrivé a
Uhud alors que I’ennemi était aux portes. L’existence de la Communauté bien
inspirée est liée a ce principe et I’existence de la Communauté bien inspirée est
plus importante que toute autre perte en chemin.

25 | Néanmoins, I’image véritable du systéme islamique ne sera point parfaite tant
que nous n’aurons pas investigué le reste du verset. Nous verrons que la consulta-
tion n’aboutit jamais a la prédominance ou a [’obstruction ni ne dispense, par
ailleurs, de la confiance en Dieu.

« Quand ensuite tu t’es décidé, fais confiance a Dieu ».

La fonction de la consultation est de retourner [dans tous les sens] les différentes
opinions et de choisir une orientation parmi les orientations proposées. Lorsque
I’affaire en arrive 1a, le tour de la consultation s’achéve et c’est au tour de 1’exé-
cution, de 1’exécution avec décision et résolution et dans la confiance en Dieu.

30 L’affaire advient | en vertu du décret de Dieu et il la laisse & Sa volonté qui en
faconne les conséquences comme elle ’entend.

Le Prophéte — Que Dieu le bénisse et lui donne la paix ! — a donné sa lecon
prophétique, seigneuriale. Il a enseigné la consultation a la Communauté et lui a
appris a exprimer son avis et a en assumer les suites en I’exécutant dans les
affaires les plus risquées et les plus importantes. De méme, il lui a donné sa
seconde lecon pour ce qui est d’aller de 1’avant aprés la consultation, de faire
confiance a Dieu et de s’en remettre a Son décret, tout en connaissant le cours et
5031 I’orientation. Il passa a I’exécution de I’affaire pour la sortie |, il rentra chez lui,
revétit son armure et sa cuirasse, alors qu’il savait a quoi il s’engageait, ce qui
I’attendait lui et ce qui attendait ses Compagnons avec lui comme souffrance et
sacrifices jusqu’au moment oll une autre occasion lui serait donnée de par 1’hésita-
tion des enthousiastes et du fait d’avoir contraint [le Prophe¢te] — Que Dieu le
bénisse et lui donne la paix ! — a ce qu’il ne voulait pas. Ils lui laisseraient 1’affai-
re entre les mains : sortir ou rester, jusqu’au moment oll lui serait donnée cette
occasion qu’il n’avait pas saisie afin qu’elle revienne. Il avait en effet voulu leur
enseigner toute la lecon, la lecon de la consultation puis de la décision et de la

5 mise en ccuvre, tout en faisant confiance a Dieu et en s’en remettant | 2 Son
décret, et [il avait voulu] leur enseigner que la consultation a son temps et qu’il
n’y a plus lieu apres elle d’hésiter, de tergiverser et d’en revenir de nouveau a
retourner [dans tous les sens] les opinions. Ceci est en effet I’explication de la
paralysie, du négativisme et de la tergiversation sans fin, alors qu’il ne s’agit, au
contraire, que d’opinion, de consultation, de décision, de mise en ceuvre et de
confiance en Dieu, [cette confiance] que Dieu aime.

Anlsl 29 (1995), p. 233-281 Baudouin Dupret

Autorité et consultation en Islam. Présentation et traduction annotée des commentaires de Fahr al-Din al-Razi, Rasid Rida et Sayyid Qutb sur
Cor. Ill, 104 et 159.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



