MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anls| 28 (1995), p. 195-213
Rachida Chih

Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-
Egypte au XXe siecle.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Rachida CHIH *

APPROPRIATION RELIGIEUSE ET SOCIALE DE I’ESPACE :
UNE CONFRERIE SOUFIE EN HAUTE-EGYPTE
AU XX¢SIECLE

L’histoire contemporaine des ordres mystiques en Egypte est assez bien connue grice,
entre autres, aux travaux de F. de Jong, M. Gilsenan, E. Bannerth !. Cependant, & en croire
ces deux derniers auteurs, ainsi que J. Triminghan ou G. Anawati %, les confréries soufies
en Egypte auraient perdu la place privilégiée qu’elles occupaient encore au début du siecle
et ne joueraient plus qu’un rdle marginal dans la société. Par la suite, I’intérét des historiens,
politologues et sociologues s’est tout entier porté sur les groupes religieux extrémistes
égyptiens entrés dans la clandestinité a 1I’époque nassérienne et réapparus en méme temps
que I'idéologie intégriste sous Sadate. Ces mouvements se sont rendus médiatiquement
célebres par leurs actions violentes et leur projet totalitaire. Ils ne sont pourtant pas seuls
représentatifs des conceptions religieuses des égyptiens ; le nombre des confréries soufies
ne cesse d’augmenter depuis le début des années cinquante, et ce type de rattachement
religieux, antagoniste de celui mis en avant par les islamistes, concerne aujourd’hui plus
de six millions d’égyptiens (c’est donc un tiers de la population masculine adulte qui est
d’une maniére ou d’une autre engagé dans les confréries soufies) 3.

Les confréries existent partout ol I’islam s’est implanté ; on peut situer a partir du X1
siecle, époque charniére sur le plan politique (prise de Bagdad par les Mongols en 1258 et
effondrement du califat abbasside), la naissance d’institutions qui vont orienter le
développement de la mystique jusqu’a nos jours. Les confréries (furug, sing. tariga) codifient
en regles (addab, usil) I’enseignement, la tradition mystique dont elles sont les héritiéres.
Parallelement la vénération des disciples & 1’égard du cheikh fondateur de la tariga ou de
son héritier spirituel (khalifa) facilite I’essor du culte des saints. Les ordres majeurs égyptiens
actuels se réclament des grands saints de I’époque médiévale (XII° et XIII° siécles), les quatre

* CEDEJ, Le Caire.

1. F. de Jong, Turug and Turug-linked Institutions
in 19th Century Egypt, Leyde, 1978. M. Gilsenan,
Saint and Sufi in Modern Egypt, Londres, Weidenfeld
and Nicolson, 1973. E. Bannerth, « La Khalwatiyya
en Egypte », MIDEO VIII, 1964-1966.

2.J.S. Trimingham, The Sufi Order in Islam,

Oxford, OUP, 1971. G.C. Anawati et L. Gardet, Les
mystiques musulmanes, Paris, Vrin.

3. Six millions de disciples qui appartiennent &
une ou plusieurs des 120 confréries recensées en
Egypte (dont 70 seulement sont enregistrées au
Conseil supréme des confréries soufies). Estimation
semi-officielle, al-Tasawwuf al-islami, janvier 1982.

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih ]
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

196 RACHIDA CHIH

aqtdb, les pdles suprémes dans la hiérarchie des saints intercesseurs : les deux irakiens
‘Abd al-Qadir al-Gilani (m. 1166) et Ahmad al-Rifd‘? (m. 1175), le maghrébin Ahmad
al-Badawi (m. 1276) et I’égyptien IbrAhim al-Distigi (m. 1288) ; a cette liste il faudrait
ajouter un autre grand saint originaire du Maghreb, Hasan al-Shadhili (m. 1258). Les
confréries dont ils sont les fondateurs éponymes se sont en général constituées longtemps
aprés leur mort 4. Sur le plan religieux et social, les confréries ont eu au cours de I’histoire
une énorme influence. Le cheikh d’une zdwiya recevait des aumdnes ou était assez riche
pour faire vivre I’institution qui était a la fois un lieu de priére, une école, un refuge, et un
tribunal : la neutralité et le pacifisme des cheikhs faisaient d’eux les indispensables arbitres
de tout conflit”. En période de troubles politiques, certaines familles maraboutiques
pouvaient prétendre s’arroger les prérogatives de I’Etat, il arrivait alors que des conflits
éclatent entre la zdwiya et le pouvoir central ©.

Rare était le musulman qui n’était pas affilié & une ou plusieurs confréries. En parlant
de I’Egypte, Heyworth-Dune 7 affirme qu’au XVIIE siécle la majorité des musulmans hommes
appartient 4 une confrérie ; les auteurs frangais ® au XIx® siécle ont donné la mesure de
I’influence des confréries dans le Maghreb. Aujourd’hui force est de constater que 1’histoire
des confréries en Egypte est une histoire bien vivante, les pélerinages et festivités organisés
autour des tombeaux des saints (mawlids) sont I’occasion de vastes rassemblements.

L’étude présentée ici sur « un réseau confrérique en Haute-Egypte au XX siécle » a pour
objet de montrer qu’il existe en Egypte, a coté des groupes islamistes politiques, d’autres
formes de pensée et de rattachement religieux développées par des confréries soufies, que
ces confréries ont aussi une activité de prosélytisme religieux (da ‘wa), et prétendent aussi
réformer la communauté en y appliquant la shari‘a ; plus que dans la pensée islamique,
c’est dans la pratique sociale et dans la manieére d’investir la société que les confréries
s’opposent aux islamistes. Il convient d’ajouter que les analyses proposées ici sont le point
de départ d’une recherche en cours dont 1’objectif est de mieux connaitre, a travers la
lecture historique et anthropologique de biographies de cheikhs, complétée par I’enquéte
de terrain, comment se fait la domination d’une confrérie sur un espace social et
géographique, sur les hommes et les choses qui occupent cet espace.

4.]. Chabbi, « ‘Abd al-Qadir al-Gilani, personnage 7. J. Heyworth-Dune, Introduction to the History
historique » Studia Islamica, XXXVIII, 1973. of Education in Modern Egypt, London, 1938.

5. E. Gellner, Saints of Atlas, Londres, Weidenfeld 8. L. Rinn, Marabouts et khouan. Etude sur I’islam
and Nicolson, 1969. en Algérie, Alger, Jourdan, 1884. O. Depont et

6. P. Pascon, La maison d’lligh ou [’histoire  X.Coppolani, Les confréries religieuses musulmanes,
sociale du Tazerwalt. Société marocaine des éditeurs  Alger, Jourdan, 1887.
réunis.

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

APPROPRIATION RELIGIEUSE ET SOCIALE DE L’ESPACE 197

IMPLANTATION DE LA KHALWATIYYA EN HAUTE-EGYPTE

La Khalwatiyya est une confrérie d’origine anatolienne introduite en Egypte a partir de
la fin du Xvesiecle ° : c’est peut-étre la seule confrérie dont le nom n’est pas lié 2 un
ancétre éponyme, mais a une pratique spirituelle, la khalwa, retraite de quarante jours dans
une cellule ou un lieu solitaire accompagnée de jelines et de concentration de I’esprit sur
Dieu (dhikr). La khalwa est encore pratiquée aujourd’hui par un petit nombre de disciples.
La Khalwatiyya se caractérise par une forte décentralisation et un processus continuel
d’éclatement en plusieurs branches indépendantes qui n’ont aucun lien entre elles. Ces
branches ne forment pas pour autant des furuq distinctes ; elles ont en commun une méme
tradition mystique, un méme rituel, une méme organisation. Ce n’est qu’a partir de la
seconde moiti€ du XVII® siecle que la Khalwatiyya, jusqu’alors confinée aux milieux turcs
et persans du Caire, essaima sur tout le sol égyptien par I’intermédiaire des nombreux
disciples du cheikh Muhammad b. Salim al-Hifnl (m. 1768), dont les plus célébres sont
Ahmad al-Dardir (m. 1786), Muhammad b. ‘Abd al-Karim al-Samman (m. 1775), Abdallah
al-Sharqawi (m. 1812) et Ahmad al-Sawi (m. 1825) 10, Ils furent a I’origine des branches
égyptiennes de la confrérie. Ces branches recensées en Egypte 2 la fin du XVII® siécle sont
les suivantes : la Sammaniyya, la Dayfiyya, la Siba‘iyya, la Ghunaymiyya, la Haddadiyya,
la Habibiyya, la Marwaniyya, la Misalamiyya, la Harawiyya, la Musaylihiyya 1.

La confrérie fut introduite en Haute-Egypte (XVIIFs.) par un éléve du cheikh Sulaymén
al-Zayyat, lui-méme disciple du cheikh al-Hifni ; c’est le neveu du cheikh Hummam (chef
des Hawwara, tribu qui a longtemps dominé la région de Farshut et Nag‘ Hammadi) qui
demanda au cheikh al-Hifni de lui envoyer un de ses disciples pour enseigner aux hommes
la religion. Le cheikh s’installa 2 Bahgura (prés de Farshut) ot il enseigna la shari‘a et initia
les hommes & la Khalwatiyya 12 La confrérie continua a se diffuser au XIx°® siécle et tout
au long du Xx° siecle sous I’impulsion notamment de trois soufis : Ahmad b. Shargawi
(m. 1899), Abd al-Gawwad al-Diimi (m. 1941) et Ahmad al-Tayyib al-Hasani (m. 1954).

9. La confrérie fut introduite par I’intermédiaire
de trois disciples du pir (cheikh) ‘Umar Rushani,
originaire de Tabriz : Muhammad Demirdash (m. 930/
1524), Ibrahim al-Gulshenl (m. 940/1533-1534),
Shahin al-Khalwati (m. 954/1547-1548). Les bio-
graphies de ces trois personnages se trouvent dans
Sha‘rani et al-Munawi. Sha‘rani, A. al-W., al-Tabagdt
al-Kubrd, Le Caire ; al-Munawi, Abd al-Ra’if, al-
Kawdkib al-durriyya fi tardgim al-sdda al-siifiyya ms.
BN 6490. Sur les confréries & 1’époque ottomane,
M. Winter, Society and Religion in Early Ottoman
Egypt, New Brunswick, 1982. Sur D’histoire de la
Khalwatiyya en Egypte, voir E. Bannerth, op. cit. ;

H.J. Kissling, Aus der geschichte des chalvetijje-
ordens, 1953 ; B.G. Martin, « A short history of the
Khalwatiyya order of Dervishes » in N.R. Keddie
(édit.), Scholars, Saints and Sufis, Muslim Religious
Institutions since 1500, Berkeley, 1972.

10. Sur ces personnages, cf. E. Bannerth, op. cit. ;
B.G. Martin, op. cit.

11. Kitdb turuq al-sifiyya fi diyydr al-misriyya,
anonyme, écrit sous la direction de Mustafa al-Bakri,
Dar al-kutub, tarikh, 3737.

12. Gabarti, ‘Ajd’ib al-dthar 1, p. 286. Traduction
francaise, II, p. 277.

13A

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih ] .
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle. .
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

198 RACHIDA CHIH

Ces trois hommes sont a ’origine de 1’implantation en Haute-Egypte de tout un réseau de
zdwiyas, rawdas et mosquées gérées par la branche dont ils sont les fondateurs.

Ahmad al-Shargawi fut initié 2 la Khalwatiyya en 1864 par un soufi de Tahta, Ahmad
Khudayri. Depuis sa zdwiya de Dayr Sa‘ada (district de Farshut, appelé aujourd’hui Dayr
Shargawi), son influence s’étendait dans toute la région de Girga (il a €t€ pendant sept ans
’hote des Awlad Yahiya et pendant quatre ans celui des Awlad Hamza descendants de
tribus bédouines, anciens maitres du Sa‘id, et dont le territoire se trouve sur la rive
orientale du Nil) 3.

‘Abd al-Gawwad al-Dami est originaire de Tahta, il fut initié¢ & la Khalwatiyya dans le
Sad 4. Aprés des études a al-Azhar, il fut nommé imdm dans différentes mosquées du Caire.
Il initia de nombreux sa‘idi-s « cairotisés » ; cependant ses deux khalifas, Muhammad
Sulayman (m. 1951) et Muhammad al-Ramli (m. 1954), ne sont pas originaires de Haute-
Egypte ; le premier fut nommé prédicateur (wa ‘iz) a Sohag, et le second employ€ des Chemins
de fer a al-Minia. Aprés la mort du maitre, la confrérie se scinda en deux . branches,
Muhammad Sulayman devenant le khalifa de la Khalwatiyya Diimiyya (ou Sulayméniyya), et
Muhammad al-Ramli celui de la Khalwatiyya Diimiyya Ramliyya. Ils continu€rent a propager
I’enseignement de leur maitre et  tenir des majlis de dhikr dans la région de Sohag, Girga,
Louxor ; & cette époque ils attiraient 2 eux de nombreux étudiants de Iinstitut religieux
azhari &’ Asiyut (Ma ‘had al-dint al-azhar). C’est de cet institut que sortirent de nombreux
futurs khalifas de la confrérie. Le khalifa actuel de la Sulaymaniyya, le cheikh Husayn
Mu‘awwAad est installé au Caire et fait des séjours annuels de plusieurs mois dans le Sa‘id
afin de visiter toutes les maisons (rawdas) que posséde la confrérie dans la région. Le khalifa
actuel de la Dimiyya Ramliyya, le cheikh Marwan Ahmad Marwan, habite & Asiyut, mais il
se déplace constamment pour rendre visite a ses disciples de Haute-Egypte (nombreux entre
Asiyut et Armant) et du Caire (au Caire, les disciples de la Khalwatiyya Ramliyya se
réunissent tous les jeudis et dimanches dans la mosquée al-Siba‘i 15 dans le quartier de Bulaq).

Ahmad al-Tayyib al-Hasani (m. 1955) fut affilié a la voie quand il était étudiant a
al-Azhar par un cheikh khalwati du Caire, Abi Bakr al-Haddad (m. 1917) 16, C’est son petit-
fils, Muhammad Ahmad al-Tayyib al-Has&ni, qui est le khalifa actuel de la tariga ; son
influence est trés forte 2 Gourna (sur la rive ouest de Louxor) et & Louxor ; au-dela elle
s’étend 2 tous les villages des districts de Louxor, d’Esna, et de Farshut.

14. Sa‘dd désigne en arabe la Haute-Egypte.
Sa‘idi, habitant de la Haute-Egypte.

15. Le cheikh al-Dimi fut imdm vingt ans dans
cette mosquée.

16. Abii Bakr al-Haddad est le fils de Muhammad

13. Par ailleurs la renommée d’ Abmad al-Shargawi
s’étendait plus au sud dans la région de Qéna puisque
ses deux plus proches disciples, Yisif al-Hagglgi
(m. 1914) et Ahmad al-Téahir (m. 1912) étaient de
Louxor et de Karnak. (Sur I'installation des tribus

arabes et berbéres en Haute-Egypte, cf. J.C. Garcin,
Un centre musulman de la Haute-Egypte médiévale,
Qiis, IFAO, Le Caire, 1976, p. 520-521).

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

al-Haddad (m. 1864) azhari et soufi, affilié & la
Khalwatiyya par le cheikh Fath Allah al-Samadisi.
Voir G. Delanoue, Moralistes et politiques musulmans,
livre III.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

APPROPRIATION RELIGIEUSE ET SOCIALE DE L’ESPACE 199

Tous les cheikhs de la Khalwatiyya ont étudié a al-Azhar !’ ils s’attachent & unir
¢troitement les sciences religieuses exotériques et la science du tasawwuf. Ces
préoccupations leur ont été transmises par des maitres qui étaient a la fois juristes et
mystiques. La lecture de leurs écrits nous révele dans quel esprit s’ implante la Khalwatiyya
et quels sont les principaux axes d’argumentation de leur préche.

I. CONSTRUCTION DE LA LEGITIMATION RELIGIEUSE.

La documentation recueillie au sein des confréries se compose essentiellement dec
biographies ou de données historiques sur les cheikhs de la confrérie, d’ouvrages exposant
les régles de la tariga, ou des instructions plus générales concernant la méthode mystique ;
il est vrai quen régle générale la pensée mystique y est traitée de maniére globale et
sommaire ; c’est lors de réunions communes (hadra, majlis) ou dans l’intimité des
rencontres privées entre le cheikh et ses disciples que cette pensée est exposée et élaborée.
Les confréries publient en outre de nombreux poeémes ou recueils de priéres sur le Prophéte,
sa famille (ahl al-bayt) et les saints (awliyd’) propres a alimenter la dévotion. Les cheikhs
de la Khalwatiyya ont aussi enseigné et écrit sur le figh, le hadith, le tafsir, le tawhid. Dans
beaucoup de ces ouvrages un ou plusieurs chapitres sont consacrés au soufisme.

Ces écrits ont été produits par des ‘ulamd’ dont le premier souci est de donner du
soufisme une haute qualité intellectuelle et spirituelle. Les cheikhs de la Khalwatiyya
veulent faire apparaitre le soufisme non pas comme une science a part, paralléle aux autres
sciences islamiques, mais comme le sens intérieur et la portée véritable de celles-ci '8 : « La
hagiqa est le sens intérieur de la shari‘a, celui qui veut devenir soufi sans connaitre le figh
peut étre comparé a un zindig (hérétique) » '°. Par une argumentation fine, ils démontrent
que le tasawwuf est contenu dans le Coran et la Sunna, en citant de maniére rigoureuse les
passages dans les textes qui y font référence, et apportent ainsi les preuves que le soufisme
remonte bien au temps du Prophete. Les soufis citent fréquemment le célébre verset sur les
«saints de Dieu » : « Non certes les saints de Dieu ne sont soumis 4 aucune peur ni ne
connaissent la tristesse » 20, et veulent montrer ainsi que le Coran et la Sunna leur conférent
une place que beaucoup ne sont pas préts de leur accorder 21,

La Khalwatiyya compte parmi ses membres un grand nombre d’intellectuels, et elle a
tendance a mépriser les ordres ruraux comme la Ahmadiyya et la Burhamiyya. D’autre
part, les cheikhs de la Khalwatiyya veulent se distinguer de la masse des cheikhs illettrés

17. Jusqu’au début de ce siécle, la Khalwatiyya 19. A. Sharqawi, Shams al-tahqiq, Le Caire.
était une des confréries les plus répandues dans les  Propos attribués a I’imam Malik.
milieux azharis. Voir thése de G. Delanoue, Moralistes 20. Sourate Ynis, verset 63.
et politiques musulmans, livre II1. 21. D. Gril, « La notion de walaya dans le Coran

18.D. Gril, La risdla de Safi al-Din Ibn Abi et la Sunna », communication non publiée.
Mansiir Ibn Zafir, IFAO, Le Caire, 1986, p. 37.

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih ]
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

200 RACHIDA CHIH

qui entretiennent toutes sortes de croyances et pratiques magiques en relation plus ou
moins claire avec le soufisme. Ils considérent que c’est sur la ‘dmma, la masse, a leurs yeux
ignorante et égarée, que doivent se porter tous leurs efforts : « Les membres des confréries
(ahl al-turug) utilisent des castagnettes et des tambourins pendant le dhikr, et la ‘dmma
croit que ces pratiques sont conformes & la shari‘a, mais par ma vie ceci détruit la
religion » 22, Ils mettent en garde leur auditoire contre les pseudo-soufis, qui détruisent
I’image du soufisme en introduisant des bid‘as (innovations blamables) notamment dans
la pratique du dhikr (utilisation d’instruments de musique, pratique de la danse, mixité) ;
ils reprennent en fait les accusations lancées par les salafiyya contre certains aspects du
soufisme.

Il faut replacer cette argumentation dans le cadre de 1’évolution des conceptions
religieuses a 1’époque ; dés la fin du X1x® siécle les confréries, et le soufisme a travers
elles, sont violemment attaqués et accusés de propager un islam déviant. Des mouvements
religieux scripturalistes, ou ce que I’on a appelé « traditionnalistes », « modernistes » ou
« fondamentalistes » prénent un retour au Coran, aux hadiths, seuls fondements acceptables
de I’autorité religieuse. Ces mouvements n’étaient pas seulement dirigés contre les
croyances occidentales, mais bien contre la tradition soufie ; ils reprennent a leur compte
tous les reproches proférés a I’égard du soufisme depuis Ibn Taymiyya %, notamment ce qui
se rapporte a la soumission au cheikh et au culte des saints.

LA DEVOTION AU GUIDE SPIRITUEL

La nécessité pour le disciple d’avoir un cheikh inspiré et qualifié (qui appartienne a une
silsila, chaine de transmission spirituelle qui remonte au Prophéte) revient constamment
dans les écrits 2*. La relation entre le cheikh et le disciple est généralement désignée par le
mot « suhba » (qui signifie « compagnie » ou « compagnonnage ») ; se rattacher a un cheikh,
c’est conclure un pacte (‘ahd) avec lui. Ainsi le cheikh peut guider le disciple vers la
connaissance intérieure de Dieu en lui transmettant son état spirituel. Il est son éducateur
(murabbi), et son protecteur (walf), le disciple doit lui vouer une obéissance totale. Il doit
se comporter devant son cheikh comme il se comporte devant Dieu, dans un €tat constant
de soumission (isldm). A coté de ca, le disciple doit bien connaitre les principes de la

son ceuvre inspire toutes les campagnes contre les
confréries. Voir Ibn Taymiyya, Majmi ‘at al-rasa’il
wal-masd’il, éd. Rashid Rida. Al-Fatdwéd al-kubrd,

22. (La ‘@mma en opposition a la khdssa, I’élite,
c’est-a-dire les ‘ulamd’). Al-Maright al-Girgdwi, M.,
Ta’tir al-nawdht wal-"arjd’ fi man ishtahara min

a‘yén madinat Girgd. T. 111, p. 35. Manuscrit Dar al-
kutub, copié en 1920.

23. Le hanbalite Ibn Taymiyya mena contre la
visite des tombes, la recherche de I’intercession des
saints et les mawlids, un combat sans relache. Il reste
a travers les siécles 1’adversaire le plus violent et le
plus influent de ce type de pratiques. Aujourd’ hui

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Beyrouth, 1965 ; M.V. Memom, Ibn Taymiyya's
Struggle against Popular Religion, La Haye, Paris,
1976.

24. Dans Shams al-Tahqiq, Sharqawi consacre
tout un chapitre sur la manieére de reconnaitre un
vrai cheikh, un ‘@rif, d’un mudda‘?, un imposteur.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

APPROPRIATION RELIGIEUSE ET SOCIALE DE L’ESPACE 201

Voie, bien réciter les priéres particulieres & la confrérie, connaitre les régles du dhikr, et
assimiler les vertus morales du soufi en matiére de boisson, nourriture et de vie sociale en
général.

Les adversaires du soufisme pergoivent cette relation entre le cheikh et son disciple
comme de I'idolatrie (wathaniyya, shirk). Ils veulent porter atteinte & un type d’autorité
religieuse concurrente qui repose sur le charisme du cheikh attaché a son rdle de guide
spirituel et & la baraka (grace divine) qui lui a été transmise par le fondateur de la Voie.

L’enjeu de cette lutte est bien la direction religicuse de la communauté.

II. I’AUTORITE DES CHEIKHS.

Quelles sont les conditions historiques et sociologiques qui président a la naissance et
la réussite d’une fondation confrérique ? Comment se fait le passage du saint a la confrérie,
du pouvoir spirituel au pouvoir temporel ?

« La réussite d’une confrérie dépend de la capacité de son cheikh de coincider avec ce
que I’on pourrait appeler un “modele de sainteté” » . La premiére étape dans la mission
d’un cheikh de confrérie est d’adopter un certain modéle de comportement avant que son
charisme ne soit accepté par les autres. Les biographies des cheikhs de la Khalwatiyya
révelent les éléments de ce modéle culturel auquel ils se sont conformés ; ce ne sont ni des
extatiques, ni des thaumaturges ; ils combinent respect de la Sunna et recherche de
Iinitiation et de la connaissance mystiques. Reprenons la construction de ’idéal type du
saint a travers le personnage du cheikh Muhammad al-Tayyib al-Hasani. Le cheikh
Muhammad al-Tayyib al-Hasani était un ascéte (zdhid), il renonga aux biens de ce monde
pour se consacrer a Dieu. Son mépris pour les biens matériels était & la mesure de sa
générosité : il donnait tcut ce qu’il recevait. Bientt sa zdwiya fut le centre de Ila
redistribution généralisée. Son aspect physique était captivant : « Son visage était beau, il
reflétait son état intérieur, sa supériorité spirituelle ». Il inspirait « un mélange de crainte
et de respect » (hayba). Ses connaissances n'étaient pas seulement celles d’un grand savant,
elles étaient ’essence divine. Bientot, on le placa au-dessus des hommes et on parla de
sainteté et de miracles (kardmdr). Les kardmdt ne sont pas une fin en soi, elles sont la -
preuve que le cheikh est bénéficiaire de la baraka, marque visible de la sainteté, de la
présence du divin dans le monde. « Le cheikh al-Tayyib al-Hasani était celui & qui on ne
pouvait rien cacher car il avait le don de dévoilement (kashf) » ; « se présenter devant lui,
¢’était se présenter devant Dieu ». Il intercédait entre les hommes et Dieu, il était le
recours des malheureux, des opprimés.

On rappelle son ascendance chérifienne et son prestigieux ancétie le maghrébin Hasan,
fondateur éponyme de la tribu des Bani Hasan ou « Hasasna ». Cet ancétre originaire de

25. P. Pascon, La maison d’lligh ou !’histoire sociale du Tazerwalt.

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih ]
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

202 RACHIDA CHIH

Feés était un descendant de Hasan, fils de Fatima al-Zahrd’ et petit-fils du Prophéte. Les
descendants émigrérent en Egypte ; I’'un d’eux, Hasan al-Qallini, fut méme le compagnon
d’ Ahmad al-Badawi, le saint le plus populaire d’Egypte. Il fut selon Halabi, envoyé par le
Sayyid a Qallin dans le Delta ol il est enterré 2°. Le cheikh al-Hasani, enterré 2 5 km de
Farshut, n’est autre que le grand-pére de Hasan al-Qallint et I’ancétre de la famille al-
Tayyib al-Hasani. Son mawlid est récent, il a lieu le 27 juillet, et il semble surtout fréquenté
par les disciples de la Khalwatiyya Haséiniyya.

La généalogic des cheikhs de Gourna est une construction ; la plupart des saints en
Egypte sont supposés étre des descendants de tribus arabes venues de la Péninsule arabique
ou du Maghreb. Le prestige de I’ancétre est encore plus grand s’il fut le compagnon de
voyage d’un grand saint égyptien, tel I’ancétre du cheikh al-Tayyib, ou celui du cheikh
Muhammad al-Téhir al-Hamidi (khalifa de la Khalwatiyya Ramliyya), membre de la tribu
arabe des Hamidiyya (min asl ‘arabi ‘arig), descendant de ‘Abbas ibn Abd al-Mutallib,
oncle du Prophete, et arrivé en Egypte au VII© siécle avec le quth Abti-1-Haggég al-Ugsiri,
saint patron de Louxor ?’. « Tout se passe comme si ces catégories n’étaient point établies
pour un saint particulier, qu’elles constituaient tout simplement une norme dans laquelle
les pieux hagiographes voudraient & tout prix ranger leur héros » 8. La domination par un
lignage saint d’un espace géographique et social se fait par la reconnaissance de son
charisme composé de deux éléments, I’initiation mystique et la généalogie, et le discours
hagiographique ou la tradition orale ne sont en fait que I’établissement des preuves de
cette filiation. Nous voyons un homme chez qui «une généalogie sacrée et une vertu
personnelle, nous dirons une baraka héritée et une baraka de tempérament, se conjuguaient
pour produire une authentique sainteté » %°.

Aprés sa mort son pouvoir ne diminue pas, sa baraka se concentre autour de son tombeau
qui devient I’objet de visites pieuses (ziydras) accompagnées de veeux. L’influence du cheikh
s’étendant, les visiteurs affluent, sa maison est agrandie et devient de ce fait un espace a
usage collectif pour les besoins de la confrérie : désormais le cheikh peut réaliser la
deuxiéme étape de sa mission a travers une institution, la confrérie, puisque sa sainteté est
acceptée aux yeux de tous. Il peut redéfinir et réorganiser la vie ici-bas de ses disciples,
demandant de leur part non seulement dévotion mais un modele de comportement conforme
au nouvel ordre qu’il a établi. Pour reprendre les termes de Max Weber, le saint va diriger
la communauté sur un principe de souveraineté fondée sur le charisme héréditaire et le

charisme personnel .

26. C. Mayeur, al-Sayyid Ahmad al-Badawi. Tamuda, vol. XV, 1974.

Thése de doctorat, univ. de Paris I'V Sorbonne, 1992. 29. C. Geetz, Islam Observed, YUP, 1968,
27. M.M. Al-Téhir, Al-shaykh Muhammad Ahmad  traduction francaise, p. 65.
al-Téhir, Le Caire, 1987. 30. M. Weber, Economie et société, Paris, Plon,

28. A. Hammoudi, Segmentarité, stratification  1971. Chap. 5 « Les types de communalisation
sociale, pouvoir politique et sainteté. Hespéris  religieuse ».

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

APPROPRIATION RELIGIEUSE ET SOCIALE DE L’ESPACE 203

Les cheikhs apparaissent constamment entourés de disciples (muridiin, ashdb, atbd*) qu’il
est impossible de chiffrer. Le recrutement se fait dans tous les milieux, paysans,
fonctionnaires, intellectuels. Une grande partie sont des adeptes héréditaires, les autres le
sont par appel. La grande majorité est d’origine sa ‘idi. Il y a différents degrés d’affiliation
qui dépassent le cadre de la voie. Beaucoup de fidéles ne sont pas rattachés au cheikh par
un lien initiatique (ceux-la sont appellés muhibbiin) ; ils appartiennent a la confrérie soit
parce qu’ils sont du village, soit parce qu’ils recherchent la baraka du cheikh. Les muridiin
sont rattachés au cheikh parce que c’est un guide spirituel ; ils ont regu de lui I’affiliation
(‘ahd). Les disciples installés au Caire sont nombreux, ils restent ainsi rattachés a leur
village d’origine par leur implication a la confrérie, qui est un puissant élément de cohésion
et d’identification sa ‘idr.

Les femmes n’ont aucun r6le dans la confrérie, leur participation se limite a 1’organisation
matérielle des fétes et la préparation des repas seulement. Elles sont exclues des réunions
qui sont essentiellement masculines. La femme du cheikh Mu‘awwad, le khalifa actuel de
la Khalwatiyya Sulayméaniyya, fut initiée et recut le ‘ahd (I’affiliation) d’un disciple du
cheikh Sulayman, le cheikh ‘Abd al-‘Al. Un disciple de la Khalwatiyya Haslniyya, le
Hagg ‘Abd al-Sattar Ahmad, initi€ a la confrérie par le cheikh Muhammad al-Tayyib dans
les années soixante, nous racontait que le cheikh initiait les femmes, mais que les rites
d’initiation étaient différents. Le plus souvent le cheikh donnait procuration au mari d’initier
sa femme aux sept Noms de Dieu et aux priéres (wird, awrdd) propres a la confrérie (comme
dans les autres confréries, le disciple ne peut pénétrer dans la Khalwatiyya sans avoir été
au préalable initi€ par son cheikh. Le jour de la cérémonie, le cheikh prend la main droite
du novice dans sa main droite et il lui dévoile le premier des sept Noms du dhikr, al-asmd’
al-sab‘a : la ilah illa Allah, Alléh, Hu, Haqq, Hay, Qayyiim, Qahhdr).

Ce sont les héritiers du cheikh charismatique, les khalifas, qui font plus nettement le
passage du pouvoir spirituel au pouvoir temporel. La sainteté se transmet spirituellement
du maitre au disciple (c’est souvent son plus ancien et par 1a son plus proche disciple qui
hérite de la baraka du cheikh, selon une chaine de succession — silsilat al-baraka —, ou
héréditairement, par les liens du sang (silsilat al-dam). Cette tendance est courante au sein
de familles locales, comme la famille al-Tayyib de Gourna. Dans la Khalwatiyya le cheikh
ne désigne jamais son successeur. Aprés sa mort les disciples se réunissent et désignent
(bay‘a) le nouveau khalifa 3'. La dimension « intrinséque » du r6le du khalifa découle de
sa relation tres forte avec le cheikh précédent et de son statut d’azhar? ; a la mort du cheikh
al-Diim1, le cheikh Sulayméan refusa de reconnaitre le cheikh al-Ramli comme le nouveau

31. « La bay‘a est une ancienne institution concernant la succession. Le khalifa est choisi par les
sunnite... ce mot est issu de la méme racine que  disciples de la confrérie au cours d’une réunion, et
“vendre”, et désigne un arrangement ou une transaction  pour reprendre les termes de Geertz, le fait est que
commerciale, et par extension “accord”, “autorisation”,  «la bay‘a, d’une certaine maniere, légitimait la
“hommage” ». C. Geertz, Islam Observed. Traduction  1égitimité du khalifa ».
francaise, p. 92. Il n’existe a vrai dire aucune régle

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih ]
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

204 RACHIDA CHIH

khalifa de la confrérie (alors que ce dernier €tait le plus proche disciple du cheikh de son
vivant) pour la simple raison qu’il n’était pas azharf (il était a peine diplomé du secondaire).
C’est 4 la suite de ce conflit que la confrérie se scinda en deux branches différentes 32. Dans
les lignées familiales de cheikhs, la dimension « intrinseéque » du role du khalifa découle
de son ascendance, du fait qu’il est un parent proche, généralement le fils, du cheikh
précédent dont la baraka lui est ainsi transmise. Les descendants ne sont jamais entourés
du méme charisme (une telle aura de sainteté ne se répéte jamais), a défaut de cela ils se
chargent d’entretenir la renommée de leur maitre. La gestion matérielle de la baraka du
saint est a 1’origine du développement de bien des confréries et de leur rdle social.

III. TARIQA ET SOCIETE.

Meéme si les préoccupations d’ordre temporel ne ressortent pas de leur écrits, les soufis
ont des attitudes bien déterminées face au destin de la communauté. Les zdwiyas, centres
d’enseignement mystique devinrent trés vite dans I’histoire des centres d’assistance sociale
et de redistribution ; elles entretenaient serviteurs et clients, étudiants et voyageurs. En
milieu rural, elles organisaient une véritable prise en charge a la fois morale et matérielle.
C’est ce terrain social traditionnellement privilégié par les confréries que les groupes
islamistes politiques tentent récemment d’occuper. Les confréries ont su s’adapter aux
changements de la société contemporaine et adopter des pratiques en lien avec le nouvel
environnement social. En quelques années, les descendants spirituels du cheikh al-Dmi
ont réussi, essentiellement a travers les dons, a se retrouver a la téte d’un nombre important
de mosquées, d’écoles coraniques (kuttdb), et de centres médico-sociaux.

Le cheikh al-Diimi fut imdm dans une petite zdwiya au Caire (Gazirat Badrin, Shubra) ;
il en fit une grande mosquée. Puis il fut imdm dans la zdwiya al-Zini (Sabtiya) qu’il agrandit
aussi 3. Aujourd’hui la Khalwatiyya Diimiyya gére quatorze mosquées au Caire, et un
réseau important de maisons (rawda) sur tout le territoire égyptien. Ces rawdas sont le
résultat des activités de bienfaisance que la Khalwatiyya, comme beaucoup d’autres
confréries en Egypte, a amorcé depuis quelques années. Le financement de ces maisons
provient des dons (tabarru‘dr) versés a des associations caritatives (gam ‘iyydt khayriyya)
fondées et gérées par des membres de la confrérie. Les services sociaux culturels qu’elles
dispensent sont nombreux : cela va des soins médicaux moins chers que dans les cliniques
privées, voire gratuits, a 1’aide aux personnes démunies, en passant par un réseau de
créches et de garderies, d’écoles, de centres de formation professionnelle (ateliers ou les
filles apprennent la couture et autres travaux féminins), d’ateliers de confection de vétements
vendus moins cher. Tous ces services sont doublés de sections proprement religieuses ;

32.La Damiyya Sulayméiniyya et la Dimiyya 33. A.R. Mahmid, al-‘Arif al-Dimi, Le Caire,
Ramliyya. 1962.

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

APPROPRIATION RELIGIEUSE ET SOCIALE DE L’ESPACE 205

Rawda-s, saha-s et mosquées gérées par la Halwatiyya

en Haute-Egypte

Tahta *

Sthag A

Abu-Tisht &

Nag' Cheikh Shargawi "L}
*
Nag' Hamadi * * Qift
al-Qurna 3K /A al-Ugsur
Armant A

Isna

La Halwatiyya Dimiyya Ramliyya
La Halwatiyya Damiyya
Saha du Cheikh Sarqawi
Saha de la Halwatiyya Hasaniyya

% 0% p

40 km.

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih ]
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

206 ' RACHIDA CHIH

une mosquée, une école coranique, des logements pour les membres de la confrérie. Le
personnel de la mosquée est affili€é d’une maniére ou d’une autre & la confrérie et
I’enseignement religieux est dispensé par des jeunes azharistes membres aussi de la tariga.
Au Caire, I’association (al-gam ‘iyya al-dimiyya al-thaqafiyya al-islamiyya) gére plusieurs
rawdas a Giza (gam ‘iyyat Abll Bakr al-Siddiq, gam ‘iyyat al-Imam Ali, gam ‘iyyat Khatim al-
Mursalin) ; en province, elle gére des rawdas dans le Delta, a Kafr al-Cheikh, Alexandrie,
Matruh, et en Haute-Egypte, 2 Asiyut, Sohag, Tahta et Girga. A Louxor, I’association
créée par un disciple de Muhammad al-Ramli, Husayn Khalil (m. 1989), gam ‘iyyat nashr
al-thagdfa, fonde le premier institut religieux azhari (al-ma‘had al-dini al-azhari) pour
garcons de Louxor (elle créera par la suite celui pour filles) et projette la construction d’un
nouvel institut religieux a Ramada (mer Rouge). '

ARBITRAGE DES LIGNAGES SAINTS.

L’histoire coloniale et plus encore des études récentes d’anthropologie se sont penchées
sur I’histoire des confréries religieuses pour mesurer leur poids dans la vie sociale et
politique des pays ot elles sont implantées. Au Maroc, 1’étude menée par Ernest Gellner **
sur les fonctions locales d’un lignage saint dans une société segmentaire, entendait répondre
2 une question importante : comment, en ’absence d’un Etat, ou d’organisme spécialisé
dans le maintien de I’ordre, un minimum d’ordre civil peut &tre assuré 7 Selon Ernest
Gellner, la stabilité et la continuité de la région est assurée par la présence de lignages
saints qui, situés en dehors de tout conflit, exercent un arbitrage qui limite la violence
entre les groupes. Clifford Geertz, et par la suite Abdallah Hammoudi * montrent que les
saints apparaissent dans des périodes de crises en apportant des solutions politico-religieuses,
et créent des unités politiques centrées sur leur personne. Ce qu’ils observent ce sont des
« noyaux de pouvoir », créés par des individus qui ont su personnifier et activer les modeles
culturels reconnus par la société.

La société sa ‘idi est une société compartimentée, oli nous voyons les groupes maintenir
énergiquement différenciation et tension. Toute une mémoire situe les individus par rapport
au critere de l’origine. La généalogie définit les groupes sociaux ; il y a ceux qui se
prévalent d’une origine arabe, les ‘Arab, anciens chefs de la région, descendants des tribus
arabes venues de la « gazirat al-‘Arab » (la Péninsule arabique) dans le grand mouvement
de conquéte qui amena en Haute-Egypte ’installation de tribus yéménites (de Manfalut a
Qfis) et qaysites (de Qis a la Nubie) ; les Hawwara, descendants de tribus berbeéres d’abord
installées dans le Delta, et qui émigrérent vers le Sa‘ld au XVv® siécle. Ces tribus furent
installées dans la région par le sultan Barqliq pour diviser le bloc yéménite. Les Hawwara
fondérent la ville de Girga (sur un site déja ancien), mirent la région en valeur et firent

34. E. Gellner, Saints of Atlas, Londres, 35. C. Geertz, op. cit. ; A. Hammoudi, « Sainteté,
Weindenfeld and Nicolson, 1969. pouvoir et société, Tamgrout aux XVII® et XVII®
siécles », Annales ESC, mai-aoiit 1980

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih ]
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

APPROPRIATION RELIGIEUSE ET SOCIALE DE L’ESPACE 207

fortune. Pendant longtemps ils furent les garants de I’ordre dans la région 3. « L’arrivée des
Hawwara dans la région devait faire disparaitre la vieille opposition yéménite-qaysite
remplacée par I’antagonisme ‘Arab/Hawwara » 37. Cet antagonisme existe toujours méme
si aujourd’hui les Hawwara ont perdu & la fois leur richesse et leur pouvoir. Enfin, ceux
qui sont manifestement considérés comme inférieurs en vertu de leur origine, les fellahin,
terme péjoratif qui désigne dans le systéme de représentation sociale des sa‘idis, les
populations d’origine proprement égyptienne, les « ashdb al-balad » (autochtones convertis).
Les vendettas (tha’r), crimes de sang perpétrés entre tribus ou familles rivales, éclatent
régulierement entre ‘arab et fellahin et entre ‘arab et Hawwara. D’autre part, 1’histoire du
Sa‘td montre combien les différents gouvernements au Caire ont toujours eu du mal 2
affirmer leur autorité dans cette région. Aux XIX® et Xx® siécles, malgré la restauration d’un
Etat centralisé, le pouvoir réel dans le Sa‘id appartient toujours aux tribus (gabd’il) et aux
familles (le terme employé pour désigner la famille est celui de ‘4’ila, la caractéristique la
plus manifeste qui définit ces groupes est la communauté de lagab, nom de lignage). Ces
familles s’affrontent de village a village (le conflit éclate souvent entre deux individus de
clans opposés, mais dans ce systéme la force de 1’individu se raméne 2 celle de la famille
tout entiére) sans que 1’Etat ait le pouvoir d’intervenir. Dans un tel contexte de violent
particularisme, I’ordre et la stabilité reposent sur la présence de personnages religieux
dont le prestige spirituel et I’autorité temporelle sont reconnus par tous.

Prenons le cas des cheikhs de Gourna; la montée en puissance de la famille al-
Tayyib repose sur trois sources de légitimation religieuse : la mise en action d’un
paradigme de sainteté, le statut d’azhari, 1’identification & une tribu d’origine arabe et
chérifienne. L’autorité du cheikh lui permet d’intervenir partout ol régne 1’injustice et
ol son intervention est demandée, car son jugement est d’essence divine (I’arbitrage du
cheikh est connu sous le nom du sulh hassdni, « car les parties en conflit quittent toujours
la sdha du cheikh réconciliées »). Il apparait comme le nouveau pouvoir local, I’arbitre
qui évite de porter le conflit devant des instances coliteuses et dangereuses : « Les gens
de I’extérieur viennent rendre visite au cheikh parce qu’il est un guide spirituel cheikh
tariga, les gens du pays le considérent surtout comme un cheikh al-balad ; il régle les
conflits d’ordre privé entre personnes ou entre familles, il est un recours pour tous ceux,
c’est-a-dire la plupart, qui ne veulent pas faire appel au tribunal. Le jugement du cheikh
est plus rapide, moins cofiteux et moins pénible. Parfois le coupable est obligé de payer
une amende (ghardma) mais souvent le cheikh aboutit & un arrangement a 1’amiable ».
Son intercession est surtout demandée pour régler des conflits & 1’échelle du village ou
de la région. Les cheikhs de Gourna ont mis fin & plusieurs vendettas. La kardma qui eut
lieu a al-Ballas (prés de Gourna) appartient a la légende d’Ahmad al-Tayyib, on se la
répete de génération en génération, car c¢’est bien d’une kardma dont il s’agit ; le cheikh
mit fin dans ce village & une vendetta qui durait depuis des années entre ‘arab et fellahin,

36. 1.C. Garcin, Qis, p. 469. 37. Id., p. 490.

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih ]
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

208 RACHIDA CHIH

vendetta que le gouvernement n’a jamais pu arréter. Son fils, le cheikh Muhammad al-
Tayyib mit fin 2 une vendetta entre deux villages, Laqueilta (fellahin) et al-Ba‘irat (‘arab) :
c’est une vieille vendetta qui connaissait un long répit, quand elle éclata de nouveau
aprés le meurtre 4 Laqueilta de deux jeunes enseignants d’al-Ba‘irat. Des gens de Laqueilta
possédaient des terres & al-Ba’irat et vice-versa. Depuis le début de la vendetta, ces
terres furent laissées 4 I’abandon (par peur des représailles). Des représentants des deux
villages demandérent 1’arbitrage (hukm) du cheikh Muhammad al-Tayyib ; des régles étant
fixées par la confrérie pour le prix du sang, la famille de Laqueilta a I’origine de cette
vendetta paya une amende de 50 000 livres aux familles des victimes d’al-Ba‘irat.
Aujourd’hui le petit-fils tient tous les vendredis un majlis et, assisté d’un conseil de
notables de la région (majlis al-‘arab), il arbitre, la main sur le Coran. Il mit fin a un
conflit qui durait depuis dix ans entre un chrétien et des musulmans ; I’épouse du chrétien,
un avocat de Louxor, hérita d’un lopin de terre agricole entre Gourna et Esna (al-Gharb
Qamula). Les locataires de cette terre, des musulmans, refusérent de racheter la terre au
prix demandé par I’avocat. L’affaire trainait devant les tribunaux quand le chrétien, avec
I’accord des musulmans, décida de porter le litige devant le cheikh al-Tayyib, qui mit
aussitot fin au conflit. Cette affaire fut abondamment publiée dans les journaux ; elle fut
I’occasion de montrer que I’islam était une religion de « justice, de fraternité et de
tolérance » 38 ; mais ce qui pour les habitants de la région est considéré comme une
kardma et désormais une légende du cheikh al-Tayyib, a pour nous une tout autre
signification. « Ces actions, au caractére miraculeux mais discret, attestent 1’importance
qu’ont pu prendre les cheikhs au sein des communautés rurales » 39, C’est une société ou,
pour reprendre de nouveau I’analyse de Clifford Geertz, beaucoup de choses tournent
autour de la force de caractére, et 2 peu prés tout le reste autour de la réputation
spirituelle 4°. « Le cheikh Muhammad est une personne que ’on admire et que ’on
craint dans la région. C’est un homme trés dur, il sait se faire respecter. Il est tres
intimidant, on ne peut rien lui cacher, ni lui mentir, surtout apres avoir juré sur le Coran.
Il dirige la sdha d’une poigne de fer ».

On peut se demander qui 2 Gourna détient effectivement I’autorité. Il existe en fait des
domaines qui relévent de I’Etat et d’autres qui relévent de la confrérie. Le cheikh al-Tayyib
est 1’ autorité religieuse du pays, il reconstruit autour de la zdwiya des modes de vie paralleles
et en lien constant avec la religion ; il joue tout simplement le rdle traditionnel du gddi. Le
cheikh peut jouer ce rdle d’arbitre car il ne se situe pas en dehors de la société elle-méme,

38. Al-Ahram, 6 juin 1990, 13 juillet 1990. tribale ou dynastique, quand ces deux lignées

39. D. Gril, La risdla, p. 56-57. fusionnent momentanément en la personne d’un

40. Clifford Geertz écrit pour le Maroc : « Dans  individu particulier. Abattant les murailles ou les
les villes comme au dehors d’elles, ses leitmotiv sont  édifiant, le saint guerrier est la figure centrale »
la politique des hommes & poigne et la piété des C. Geertz, Islam Observed. Traduction francaise,
saints ; elle trouve sa réalisation, grande ou petite, p.22.

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

APPROPRIATION RELIGIEUSE ET SOCIALE DE L’ESPACE 209

il partage la méme identité avec les autres, il est « fils du pays » (ibn baladna) ; loin d’étre
un étranger, sans attache dans la région, il s’inscrit bel et bien dans une stratification
sociale et une hiérarchie reconnue, et en tant que descendant du Prophéte et héritier de la
baraka, il appartient 2 une «caste » supérieure de cette société, ce qui explique par
conséquent ’acceés au leadership et au pouvoir politique. Les exemples sont nombreux
dans I’histoire o les saints dépassérent la sphére du sacré et de 1’arbitrage et usérent de
leur autorité pour s’emparer du pouvoir, et de leur influence sur les tribus insoumises
pour les amener a 1’obéissance dans une relation de collaboration avec le pouvoir 41, En
€change, ils étaient exemptés d’impdts ou de corvées pour leurs zdwiyas. Dans le Maroc
du xvII® siécle, explique Abdallah Hammoudi, le Makhzen avait intérét & ménager les
saints pour ralentir la poussée des tribus insoumises, voire méme les amener a I’ obéissance.
Les saints, quant a eux, devaient leur influence aux relations qu’ils entretenaient avec le
Sultanat ou ses représentants “2. L’administration coloniale en Algérie, pour qui la question
confrérique se ramenait toujours 2 une affaire de pouvoir local, sut utiliser I’influence de
ces chefs pour pacifier le pays. Ces derniers purent ainsi préserver leur leadership sur les
tribus et bénéficier de la part du pouvoir colonial de priviléges matériels.

En Egypte, 'Etat a toujours usé de diplomatie surtout envers les confréries les plus
influentes des le début du X1X® siécle, il mit en place une législation stricte afin de contrdler
leurs activités et, le cas échéant, de les utiliser a des fins politiques. La derniére loi en
date, celle de 1978 43, augmente les pouvoirs déja étendus du Conseil supréme des confréries
soufies (al-majlis al-a‘ld li I-turug al-siifiyya) dans le domaine de la mystique. Ce conseil
est investi du droit exclusif d’approbation et de supervision de toute activité mystique *. La
relation entre I’Etat et les confréries est une relation de besoins réciproques. Un double jeu
s’instaura trés vite entre I’Etat conscient de 'influence des cheikhs sur les populations, et
les cheikhs conscients de 1’utilité des appuis politiques. Dans le conflit qui 1’opposait aux
Fréres musulmans 4°, Nasser s’appuya sur les confréries qui pouvaient étre une force capable
de combattre les Freéres, ces derniers ayant déja fait campagne pour une abolition totale de
celles-ci. Les confréries représentent une base de support populaire importante lors de
confrontations entre le régime et les islamistes, une alternative islamique capable de canaliser
les sentiments religieux. C’est dans cet objectif que le gouvernement propose réguliérement
a ses chefs des si¢ges au parlement, siéges que ces derniers refusent (« car nous sommes

41. Cf. P. Pascon, La maison d’lligh, op. cit. ; 44. F. de Jong, « Les confréries mystiques
M. Morsy, Les Ahansala, examen du réle historique  musulmanes dans le Mashreq arabe », dans Les
d’une famille maraboutique de I’Atlas marocain,  ordres mystiques dans I’Islam, cheminements et

Paris - La Haye, Mouton, 1972. situation actuelle, sous la dir. de A. Popovic et
42. A. Hammoudi, « Stratification sociale, G. Veinstein, Paris, EHESS, 19835, p. 206.

pouvoir politique et sainteté », Hespéris Tamuda, 45. Fin 1954, interdiction de 1’association des

vol. XV, 1974, p. 170. Fréres musulmans.

43. Journal Officiel, mars 1978.

14

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih ]
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siecle.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

210 RACHIDA CHIH

le parti de Dieu et nous tenons a maintenir I’unité du pays a travers les confréries ») 46 tout
en continuant & apporter leur soutien a I’ Etat.

Certaines confréries peuvent entrer en conflit avec le gouvernement alors que d autres
savent faire coincider leurs intéréts avec ceux du régime #’. A Nag* Hammadi, les Sharqawi
étaient connus pour entretenir des relations étroites avec des membres de la famille royale.
Abl 1-Wafa’ Sharqawi (le fils d’Ahmad Shargawi) était étroitement lié au prince Yiisuf
Kamil (cousin du roi Farouk) ; ce dernier possédait dans la région quelque 14 000 feddans
de canne 2 sucre. Il fit construire pour le cheikh un véritable palais au bord du Nil
entouré d’un terrain de plusieurs feddans. Il semblerait que le régime nassérien ait tenté de
réduire I’influence des Shargadwi en soutenant un rival potentiel dans la région, le cheikh
Ahmad Radwan (m. 1967) installé & Louxor (al-Baghdadi)“8. Le cheikh Radwén était
certainement 2 la fin de sa vie un des cheikhs les plus vénérés en Haute-Egypte. Il
bénéficiait de la protection des hommes puissants de I’Etat. Il était patronné par des
personnalités de haut rang comme Hasan al-Tihdmi et Husayn al-Shafi‘f et enfin Gamél
‘Abd al-Nasser dont il était le plus important conseiller spirituel *°. Afin de faciliter I’acces
a la zdwiya aux nombreux visiteurs, une route goudronnée fut construite qui relie
al-Baghdadi a la route Le Caire-Louxor-Assouan. Aujourd’hui, la sdha du cheikh Radwan
est certainement une des plus grandes de la région, elle est tenue par ses fils et accueille
toujours de nombreux visiteurs et personnalités politiques.

Le cheikh Muhammad Muh. al-Tayyib, est un homme politique. 11 fut secrétaire général
du parti au pouvoir (Parti national démocrate) pour tout le district de Louxor, mais ses
nombreuses responsabﬂités 4 Gourna l’obligérent & démissionner de son poste. Il est
toujours membre du parti, et il occupe aujourd’hui les fonctions de wakil maglis al-mahalli
li l-muhdfaza. 1l a toujours refusé le siége de député au parlement que lui offre le
gouvernement. De plus, comme son pére, il refuse de faire officialiser la confrérie, « car
le Conseil soufl, dit-il, est un instrument de I’Etat pour contrdler les affaires intérieures
des confréries ». Ce qui ne ’empéche pas pour autant de mener ses activités au grand
jour. Les confréries ont bien des raisons stratégiques de rester en dehors de I’Etat ou de
collaborer avec lui, des raisons qu’il faut aussi bien chercher du c6té de I’Etat que du
coté des confréries. Dans la sdha, le cheikh al-Tayyib regoit les représentants du
gouvernement et les chefs de la police. Rien ne se décide et ne se fait & Gourna sans
passer par lui. Il fut responsable de la construction du nouveau central téléphonique de
Gourna, des premiers instituts religieux azharis pour filles et pour garcons, du premier

46. G. ‘Abd al-GawwAd, Les confréries soufies  Islam, Nationalism and Radicalism in Egypt and the

dans la vie politique en Egypte, non publié. Sudan in the 20th Century, New York, 1983.

47. F. de Jong, « Aspects of the Political 48. A.M. Radwan, al-Nafahét al-rabbdniyya. Al-
Involvement of the Sufi Orders in 20th Century  Maktaba al-Radwaniyya, Kom Ombo.
Egypt », in G. Warburg et U.M. Kupferschmidt (eds), 49. Fred de Jong, op. cit., p. 197.

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

APPROPRIATION RELIGIEUSE ET SOCIALE DE L’ESPACE 211

institut agricole de la région, et de nombreux aménagements urbains. Il recoit les plaintes
des propriétaires d’autocars de tourisme de la région qui s’insurgent contre la concurrence
faite par les compagnies du Caire, il intervient auprés des représentants du gouvernement
pour arréter la démolition des maisons de Gourna construites sur des sites archéologiques >°.
Enfin il se charge de toutes les réclamations (talab) des gens de Gourna et de la région
aupreés de I’administration gouvernementale.

« Le cheikh, comme me le racontait 1’un de ses fideles, ne court pas aprés les hautes
fonctions politiques par ambition personnelle, il n’en a pas besoin, il est déja trés influent
dans la région ; il accepte de siéger deux fois par semaines 2 la Mahaliyya dans I’intérét
du pays (khidma li’l-balad) ». Le cheikh protége.les intéréts de sa clientele en échange de
leur devoir de reconnaissance et d’allégeance. Il est devenu nécessaire a la vie de Gourna,
et dans ce sens il joue bel et bien le réle du patron: « Le patron est un homme qui
emploie son “pouvoir” pour aplanir les questions épineuses de la vie du village. Il s’occupe
de faire approvisionner le village en eau et de la faire répartir... Il régle ’extinction des
dettes, il peut régler sur place les conflits entre villageois et épargner 2 ceux-l1a le long
déplacement jusqu’a la ville pour y porter leur litige » '. Le rapport entre le cheikh et la
société est plus un rapport d’échanges que de dépendance, la relation entre le cheikh et les
habitants est une relation bilatérale d’avantages mutuels, exploitée par les habitants eux-
mémes ; le cheikh de Gourna est a la fois juge, arbitre et intermédiaire, il intercéde pour
les individus auprés de Dieu, par I’intermédiaire de son Prophéte, et il intercéde pour les
besoins du groupe auprés de I’Etat. Il représente en ce sens le « patron idéal » 52.

50. Al-Ugsur, février 1989. tardive, Paris, Seuil, 1985, p. 67.
51. P. Brown, La société et le sacré dans I’Antiquité 52.1d., p. 110.

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih ]
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

212 RACHIDA CHIH

SILSILA 1

Ahmad al-Dardir (1201/1786)
Bani ‘Adi

|

Ahmad al-Sukri
(Tahta)

|

Ahmad al-Khudayri
(Tahta)

Ahmad al-Shargawi (1316/1899)
(Farshut)

Yussif al-Haggégi (1335/1914)
(Louxor)

SILSILA 2

Ahmad al-Dardir (1201/1786)

Ahmad al-Sawi (1241/1825)

Muhammad Fath Allah

Muhammad al-Haddad (1281/1864)

Muhammad Abit Bakr al-Haddad (1335/1917)

Ahmad al-Tayyib (1373/1954)
Gourna-Louxor

|

Muhammad Ahmad al-Tayyib (1988)
Gourna-Louxor

M. Muhammad Ahmad al-Tayyib
Gourna-Louxor

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

APPROPRIATION RELIGIEUSE ET SOCIALE DE L’ESPACE 213

SILSILA 3 ET 4

Ahmad al-Dardir (1201/1786)
(Bani ‘Adi)

|

Ahmad al-Saw1 (1241/1825)

|

‘All Abii 1-Layl
(Bani Mazar - al-Miniya)

‘Abd al-Salam al-Khalwati

|

‘Abd al-Jawwad al-Mansafisi
(Rawaja - Dayrut)

‘Abd al-Jawwad al-Dtimi (1362/1943)

(Tahta)

M. Muhammad Sulayméan (1951) Muhammad al-Ramli (1373/1954)
Husayn al-Mu‘awwid Muhammad Ahmad al-Téhir (1977)
(Armant)

|

‘Amir Abd al-Rahim (1992)

Marwin Ahmad Marwén

14A

Anlsl 28 (1995), p. 195-213 Rachida Chih ]
Appropriation religieuse et sociale de I'espace: une confrérie soufie en Haute-Egypte au XXe siécle.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



