MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 27 (1994), p. 137-156
Alain Mahé

Laicisme et sacralité dans les Qantns kabyles.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Alain MAHE

LAICISME ET SACRALITE

dans les Qaniins kabyles

Pour étre promus a la dignité d’objet scientifique, un fait, un phénoméne ou un groupe
social doit d’une maniére ou d’une autre parvenir a émouvoir la conscience publique,
ou plus modestement I’intérét de quelques chercheurs.

Cependant, il est des situations et des cas ou le phénoméne, malgré son importance,
la publicité qu’il recoit et I’acuité de I’interrogation et du probléme au regard desquels
il serait significatif, n’est pas pris en charge en tant qu’objet scientifique. Ceci est parti-
culiérement vrai des ganiins* kabyles dont il va étre question ici.

Voici rapidement quelques aspects favorables a leur constitution en objet d’étude :

— Leur pérennité d’abord (tous les villages du massif central kabyle que nous avons
visités posseédent des ganiins);

— Dextréme richesse des sources les concernant (une abondante littérature s’étalant
sur un siécle, de 1840 a 1947, les commente, en présente des extraits ou en a publié
certains in extenso).

Voyons les enjeux ensuite, que représentent ces ganins :

— au plan politique d’abord, mentionnons ’existence en Kabylie depuis une décennie
d’un mouvement culturel berbére extrémement dynamique;

— au plan théorique ensuite, ce sont toutes les questions relatives aux droits coutu-
miers d’inspiration « laique » en pays musulman; leur coexistence avec la loi religicuse,
les phénoménes d’emprunts, les conflits de droit, etc.

* Si le mot kabyle de ganin est bien d’origine
grecque, il faut se garder de croire qu’il a conservé
en kabyle son sens d’origine, comme ont tendu
a le faire croire des générations d’ethnologues
soucieux de souligner ’attachement des Kabyles
a leurs coutumes, 1’étymologie grecque étant
brandie opportunément pour faire pendant au
droit canonique islamique.

Selon toute vraisemblance, le mot ganin ne
s’introduisit en Kabylie ni dans son acception

grecque originelle, ni dans celle du langage
ecclésiastique de 1’Eglise romaine, mais dans le
sens dérivé que le mot eut a 1’époque du Bas-
Empire romain en passant en latin avec le sens
d’imp6t, de prestation en argent ou en nature,
telle que celles que les romains imposaient aux
tribus maghrébines soumises. Ramené a ce sens,
I’emprunt linguistique s’explique sans aucune
difficulté au regard de ce qu’il désigne en Kabylie :
une liste d’amendes tarifées.

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

138 ALAIN MAHE

LES CONDITIONS INHIBANT LA PRISE EN CHARGE
DU PROBLEME DES QANUNS

I. Au niveau des problématiques scientifiques.

En dehors du fait qu’au plan politique, tous les paramétres présentés plus haut comme
favorables peuvent jouer aussi de fagon dirimante, il existe de surcroit des causes inhibi-
trices particuliéres & la constitution des gdniins en objet d’étude.

Qui dit ganiins kabyles, dit Hanoteau et Letourneux : ’ceuvre magistrale de ces deux
auteurs, La Kabylie et les coutumes kabyles (1 660 pages réparties en trois volumes parus
en 1873), recense une collection de faits, de régles et de normes juridiques quasi exhaus-
tives sur la matiére juridique de la Kabylie a I’époque de sa conquéte par la France.

L’entreprise est unique dans le genre et aucune de celles tentées dans d’autres régions
rurales du Maghreb, et je crois pouvoir dire méme a I’échelie du monde arabe, n’a
présenté ne serait-ce que le cinquiéme des sources recueillies par Hanoteau et Letourneux.

Ainsi le sort réservé a cette ccuvre conditionne largement celui fait aux ganins. Nous
avons en effet été interpellés par le peu d’intérét que I’anthropologie porte & nos deux
auteurs. Car si le livre figure dans presque toutes les bibliographies, il n’a jamais été mis
sérieusement & contribution dans les réflexions sur la nature des systémes juridiques et
politiques maghrébins.

Les seuls travaux que 1’ceuvre ait suscités sont le fait de juristes de I’école d’Alger (de
I’époque coloniale), discutant de points de détails ou contestant et réorganisant les
chapitres/catégories juridiques qui avaient été choisis délibérement par Hanoteau et
Letourneux pour présenter le systétme kabyle dans ’ordre du Code Napoléon. Ces
critiques et ces réajustements sont 1égitimes, mais n’affectent absolument pas I’authenticité
de la matiére présentée.

La seule objection pertinente que 1’on rencontre chez ces juristes dénonce le mode
de collecte de I’information ! et surtout le fait que lorsque la coutume était muette sur des
matiéres pour lesquelles le droit musulman statuait, Hanoteau et Letourneux forgaient la
main de leurs informateurs afin d’obtenir « vaille que vaille » de la coutume kabyle afin de
donner le change aux fuqahd’. Et les détracteurs des deux auteurs de faire des gorges
chaudes sur la correspondance que Hanoteau et Letourneux échangérent avec Si Moula
Ait Ameur a propos de la succession de I’hermaphrodite, dont chacun sait qu’elle était
le souci majeur des Kabyles ! On pourrait en rire si 1’établissement de la chose ne donnait
lieu & des détails vraiment scabreux 2. Une lecture sérieuse du livre et un minimum de

1. Particuli¢rement G.H. Bousquet qui dans
Justice frangaise et coutumes kabyles (cf. biblio-
graphie), s’en prend de fagon trés polémique a
Hanoteau et Letourneux.

2. Si le droit musulman comporte une casuis-
tique assez sordide au sujet de la succession de

I’hermaphrodite, ces débats & notre connaissance
se passent & huis clos entre le juriste et des textes.
Le saugrenu de la situation que nous évoquons
ici, est que ces questions sont débattues in
vivo, qui plus est entre un général francais et
un marabout.

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

LAICISME ET SACRALITE DANS LES QANUNS KABYLES 139

familiarité avec le Maghreb rural permet au demeurant de distinguer trés facilement les
pratiques et les régles effectives, de celles redevables a I’excés de zeéle des auteurs.

Mais les motifs profonds pour lesquels I’ceuvre de Hanoteau et Letourneux est
considérée jusqu’a aujourd’hui par les anthropologues avec une espéce de défiance
condescendante peuvent s’expliquer dans deux perspectives. La premicre, de sociologie
de la connaissance, a été empruntée par Fanny Colonna® & propos d’autres auteurs
de I’époque coloniale, mais reste tout a fait pertinente pour Hanoteau et Letourneux.

Brievement, Hanoteau et Letourneux l’un général, I'autre magistrat n’étant pas du
«sérail » ont vu leur ceuvre affectée par les universitaires de 1’époque, d’un trés faible
coefficient de légitimité scientifique ’excluant ainsi dés sa parution du champ académique.

La seconde perspective est politique, et nous semble plus directement déterminante
encore que la précédente, car elle nous permet de comprendre pourquoi cet ostracisme
fonctionne encore de nos jours, alors que les Doutté, Depont et Coppolani, Mouliéras
et Masqueray “ connaissent les honneurs d’une réédition. Empressons-nous d’ajouter
que Masqueray, qui mérite largement plus que les autres, I’hommage posthume d’une
nouvelle publication, avait déclaré dans son ceuvre maitresse qu’il se serait senti honoré
d’étre considéré comme le disciple d’Hanoteau et de Letourneux 5. II était utile, je crois,
de le rappeler, alors que Masqueray suscite de nos jours un intérét grandissant et que
tous les spécialistes s’accordent pour reconnaitre & son ceuvre une dimension fondatrice
dans ’anthropologie maghrébine. Cette seconde perspective va nous permettre d’évaluer
les effets sur les problématiques scientifiques contemporaines qu’induisit la politique judi-
ciaire d’exception dont la Kabylie a fait ’objet durant la colonisation frangaise.

Pour certaines matiéres civiles (contrats agricoles et commerciaux, rahnia, hobous,
etc.), et surtout pour tout ce qui concernait le statut personnel (successions, mariages
et divorces), alors que la totalité des Algériens musulmans était justiciable du droit mu-
sulman, la justice était rendue en Kabylie et pour ces mémes matiéres selon les coutumes
kabyles ... précisément celles que consignérent et collectérent Hanoteau et Letourneux
dans les trois gros in-octavos qui trénaient dans les prétoires, & portée de main des
juges de paix frangais.

Inacceptable et cependant incontournable collusion de la science et de la politique,
(dont la Kabylie était une nouvelle fois I’enjeu) aussi difficile a assumer qu’a éviter !

Quelques grossiers travers de 1’ceuvre permettent encore opportunément de la dédaigner.
Ainsi la référence obligée & Hanoteau et Letourneux quasi rituelle dans I’anthropologie
spécialisée, s’accompagne toujours de la méme critique qui permet de révoquer en doute
[’authenticité de la matiére juridique collectée. Il s’agit du fait que les deux auteurs
avaient présenté de simples codifications d’assemblée de villages comme ganiins de tribus,
en se permettant méme d’en présenter quelques prototypes en annexe a leur travail.

Cette critique n’a aucune valeur puisque chacun sait qu’il n’a jamais existé en Kabylie
de ganiins de tribus. Hanoteau et Letourneux les premiers, qui dans le corps de leur

3. Dans Le mal de voir. sédentaires de 1’Algérie.
4. Formation des cités chez les populations 5. Dans Formation des cités, p. XV et p. 353.

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

140 ALAIN MAHE
ceuvre ne se réferent qu’a des ganiins de villagesS. En fait, seule la perspective que leur
travail serve a4 I’administration de la justice les a poussés a présenter comme applicables
quelques ganiins de tribus qu’ils confectionnérent en colligeant les ganins des villages
formant les dites tribus.

Nous verrons plus loin que le seul auteur a avoir réellement sollicité I’ceuvre de
Hanoteau et Letourneux, Jeanne Favret, 1’a fait de fagon si sélective que son travail
ne mentionne ni n’effleure le probléme des gdniins !

2. Au niveau des acteurs, et particuli¢rement du mouvement culturel berbére de Kabylie.

Les effets induits de la politique kabyle de la France, dont nous n’avons ici mentionné
que le seul versant judiciaire mais qui comporte de nombreux autres volets, ne sont
pas seulement repérables au niveau des luttes symboliques dans les problématiques
scientifiques, mais ont affecté de maniére bien plus préjudiciable pour le cours de
I’histoire les représentations que les Kabyles eux-mémes entretiennent sur leur propre
identité.

Ce sont donc les premiers & témoigner de (et éventuellement 4 défendre) cet aspect
de leur culture (i.e. les ganiins et la tajmat? qui les édictent), qui s’autocensurent.

La discussion appronfondie de ce probléme dépassant 1’objet de nos préoccupations
immédiates, contentons-nous d’en suggérer la gravité. La qualification de hizb Fransa
par laquelle en Algérie les détracteurs du mouvement laic et démocratique kabyle le stig-
matise suffira 4 la souligner. Ainsi, alors qu’a I’échelle de 1’Algérie, toute revendication
politique laiciste est assimilée par ses détracteurs & une influence francaise (i.e. une
séquelle du colonialisme), dans la seule région (la Kabylie) ou des institutions tradition-
nelles pérennes seraient susceptibles d’étayer ce combat, le souvenir d’une politique
coloniale d’exception (i.e. les multiples dispositions spécifiques de 1’administration
coloniale dans cette région) inhibe la revendication. Comme si ’usage que fit 1’adminis-
tration coloniale du fait kabyle et des singularités de cette société avait en quelque sorte
souillé cette culture aux yeux des Kabyles eux-mémes, et 1’avait rendue impropre a soutenir
une lutte politique 8. D’un autre c6té, les détracteurs des mouvements politiques émanant

6. Si dans certaines circonstances, il leur arrive
encore d’évoquer des ganians de tribus, toutes
les citations et tous les exemples circonstanciés
se réferent a des ganins de villages.

7. La tajmat ou assemblée du village ou encore
de nos jours comité de village, est composée
d’un président ou amin, secondé par un wakil,
ainsi que par autant de famens que le village
compte de lignages. En assemblée pléniére, tous
les hommes du village y ont leur place et sont
tenus d’assister aux débats sous peine d’amende.

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Chacun y a théoriquement droit de parole, mais
il s’en faut que tous ne I’utilisent. La vocation de
cette assemblée est de faire prévaloir 1’ordre
villageois contre les intéréts particuliers des
lignages.

8. La rareté des tentatives de prise en compte
de la culture kabyle dans le mouvement nationa-
liste (ou bien leur caractére vélléitaire ou dissident),
et alors que les Kabyles y étaient surreprésentés,
n’est intelligible qu’a la Iumiére de ces luttes
symboliques.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LAICISME ET SACRALITE DANS LES QANUNS KABYLES 141

de Kabylie puisent ’essenticl de leur argumentation polémiste et justifient leur condam-
nation de ces mouvements par la référence a cette politique kabyle °.

QANUNS et HORMA Y

Nous allons examiner maintenant un facteur intrinséque du gdniin kabyle qui d’une
part a limité la possibilité¢ pour les théories anthropologiques de Iintégrer dans ses
modélisations et d’autre part, qui a empéché sa prise en charge dans le mouvement
revendicatif kabyle.

Plus profondément encore que les inhibitions et les refoulements liés & des luttes sym-
boliques maintenant séculaires, et dont I’enjeu était la définition méme d’une identité
kabyle, nous voudrions souligner une caractéristique intrinséque au ganin qui ne lui
a jamais permis d’étre intégré dans les revendications berbéristes, quand bien méme les
ganiins représentent a mes yeux le trait le plus distinctif de la Kabylie par rapport aux
autres sociétés rurales maghrébines. Ce qui nous aura frappé, c’est qu’alors que le
mouvement culturel berbére contemporain a toujours défendu et défend encore avec
beaucoup de véhémence les moindres singularités et spécificités de la culture kabyle,
il n’a jamais fait aucune référence ni aucune mention aux gdnins.

Cette derniére considération préliminaire, en soulignant I’enjeu de la question, nous
permettra d’enchainer directement sur le point que cet article voudrait mettre en exergue.

Plusieurs leaders politiques kabyles (Amar Imache dés, 1937 a I’Ena'l, et Ait
Ahmed depuis 1963 dans le cadre du FFS ! ont tenté de promouvoir 1’ancestral

9. Ainsi d’un coté, tous les militants du sanctuaire d’un saint. Si la notion d’interdit est

mouvement culturel berbére s’emploient & nier
que la France ait eu une politique kabyle, et
de I’autre, les détracteurs du mouvement culturel
berbére prétendent au contraire que tout ce qui
vient de cette région s’explique par le traitement
privilégié dont elle aurait fait 1’objet durant la
période coloniale. Les premiers soutenant que
la France a arabisé les Kabyles, les seconds qu’elle
les a christianisés. Affirmations aussi stupides
'une que I’autre.

10. Il en va de la horma comme de toutes
les valeurs cardinales d’une société. Son univer-
salit¢ dans le monde musulman et le fait qu’elle
désigne des phénomenes tout & fait disparates
rendent sa traduction extrémement périlleuse,
méme par une périphrase. Dans [’ethnologie
maghrébine, le mot a servi a désigner de multiples
ordres de faits : la horma en tant que domaine
de l’interdit, de l’intimité sexuelle du couple a
la horma du village en passant par la horma du

cenfrale dans 1’idée de horma en XKabylie, le
concept grec d’ubris (dans le sens qu’il eut dans
les temps préhomériques), nous semble s’en
rapprocher davantage. Cf. 4 ce sujet la magnifique
thése de Louis Gernet : Recherches sur le déve-
loppement de la pensée juridique et morale en
Grece.

11. Cf. notamment sa brochure. L’Algérie au
carrefour, dans laquelle il s’en prend au projet
Blum/Violette, ainsi p. 12 : « On cachait volon-
tairement que le premier gouvernement a forme
républicaine et démocratique fut institué en
Kabylie pendant qu’en France et ailleurs on
ignorait ces mots (...) ».

12. Formellement le FFS était divis€é en
tajmats. Cela dit et jusqu’a preuve du contraire,
ces tajmats ne se distinguaient pas des habituelles
sections des formations partisanes, si ce n’est par
leur nom. Il est probable en revanche qu’elles
se rapprochaient d’une certaine maniére des

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

142 ALAIN MAHE

tajmat comme modé¢le d’institution démocratique d’une société a venir. Mais ce & quoi
ils se référaient était une pure forme, un modéle, autant dire une utopie. Car si la tajmat
était bien vivante en Kabylie, institution dont ces hommes politiques firent un embléme
devait dans leur esprit supporter une substitution quasi totale de son contenu d’origine,
afin de pouvoir s’insérer dans Ie cadre national qu’ils lui destinaient (national et socialiste
de surcroit pour Ait Ahmed). Dans ces conditions de requalification/substitution de
contenu, la tajmat a pu prendre place dans un programme politique et méme recevoir
un début d’application 3, Dans ces projections, des gdnins pourtant consubstantiels
a la tajmat et qui rendent en quelque sorte sa « personnalité morale » tangible, il ne fut
jamais question.

C’est que, en dehors de la matiére «civile» sur laquelle les ganiins statuent, et qui
auraient trés bien pu supporter les mémes hypothéses que les leaders projetaient pour
la tajmat, la vocation essenticlle du ganiin, sa finalité, est de circonscrire la horma du
village. Un espace sacré, dont on ne voit pas comment un projet politique moderne
aurait pu s’accomoder.

Les ganiins kabyles et la tajmat qui les édictent recélent des aspects ambivalents et
contradictoires extrémement saillants qui rendent leur intégration conceptuelle dans un
modéle théorique, délicate et périlleuse. Aussi ces aspects ont-ils été largement ignorés
ou éludés par les théories anthropologiques qui ont prétendu rendre compte de la tajmat
et des ganiins en les intégrant dans un modéle de socialité valable a I’échelle du Maghreb
rural.

En premier lieu, la théorie segmentaire déclinée par Jeanne Favret au cas de la Kabylie 14
ne mentionne méme pas ’existence des ganiins et rend compte du systéme pénal propre
au village kabyle comme d’« une anomalie » 15, d’une aporie qu’elle s’emploie & réduire.

Selon cette hypotheése, il y aurait d’un c6té un systéme purement vindicatoire et laic,
et de l'autre, le droit pénal de Pislam proné par les clercs. L’insertion de lignages mara-
boutiques dans le tissu tribal laic permettant seul la synthése des deux horizons de valeurs,
le jus religionis du droit musulman et le jus sanguinis de 1’honneur gentilice.

Pour Hanoteau et Letourneux, et Masqueray aprés eux, [’opposition sacralité/laicité
est encore plus tranchée. Et bien que ces auteurs accordent aux gdnins et a la tajmat
une importance que ne leur reconnait pas la théorie segmentaire, ils n’envisagent
Particulation des deux niveaux que sous le signe d’une opposition irréductible.

P’antique fajmat dont le leader politique avait
prétendu s’inspirer.
13. Mémoires d’un combatiant de Hocine Ait

vénérables ftajmats de villages, par leur mode
de fonctionnement encore que l’unanimité
nécessaire a 1’adoption d’une décision par les

représentants du village ait peu de choses & voir
avec l'unanimisme de fagade requis dans un
parti politique! Nous sommes trés loin de toutes
fagons du principe démocratique prété a tort a

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Ahmed.

14. Dans « Relations de dépendance et manipu-
lations de la violence en Kabylie ».

15. Ibidem, p. 36.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LAICISME ET SACRALITE DANS LES Q4NUNS KABYLES 143

Alors qu’au regard de la question de la laicité et de la sacralité dans les ganins kabyles,
les deux perspectives proposent des réponses contradictoires, elles partent pourtant
implicitement du méme postulat. Dans les deux cas en effet, sacralité et islamité sont
confondues. Le sacré dans les ganiins kabyles, c’est leur islamité, un point c’est tout.
Subséquemment, les segmentaristes rejettent la laicité du coté de I’éthique de I’honneur
du systéme lignager, et Hanoteau et Letourneux assimilent quant & eux laicité et berbérité.

Ensuite, les interprétations divergent complétement quant & I’appréciation de I'impor-
tance de cette islamité/sacré dans le systéme judiciaire kabyle.

Hanoteau, Letourneux et Masqueray, en minimisant complétement cet aspect, quand ils
ne I’éludent pas radicalement, nous restituent dans leurs analyses une Kabylie opinid-
trement laiciste, s’arc-boutant sur la préservation de sa kabylit¢é que des marabouts
essaieraient constamment de battre en bréche en promouvant les valeurs islamiques. 16

A Topposé, la théorie segmentaire nous montre comment des segments/lignages pris
dans un véritable tourbillon d’échanges de violences (i.e. le systéme vindicatoire 7, ont

16. Une version contemporaine de cette théorie
a été défendue par Mouloud Mammeri dans
un entretien qu’il accorda a Pierre Bourdicu :
« Dialogue sur la poésie orale en Kabylie ».
Mammeri y développe longuement sa thése sur
la tamusni (science/connaissance).

Les imusnawen, sortes de sages kabyles, dépo-
sitaires des valeurs cardinales de la société kabyle,
acquéraient ce statut prestigieux par la fréquen-
tation assidue des maitres de la famusni du
moment.

IIs obtenaient la reconnaissance des profanes
de fagon informelle par leurs prises de parole
dans les assemblées, lors de la discussion des
litiges dans le réglement desquels ils pouvaient
étre sollicités comme médiateurs, et enfin, 3
I’occasion des joutes oratoires qui ne manquaient
pas de se produire lorsque deux imusnawen se
rencontraient.

En fait, quoique Mammeri évoque avec assu-
rance un passé lointain (avant le xvi¢ siccle)
ol les fonctions de marabouts et d’imusnawens
étaient nettement différenciées : les premiers, re-
présentants et prosélytes d’un islam pur et dur
(cf. p. 62), et les seconds « spécialistes en kabylité »
(ibidem), du fait de ’extréme faiblesse des sources,
on ne peut que se perdre en conjectures sur
cette question, En outre, il nous parait vraiment
peu sérieux de rabattre I’histoire du débat entre
islamité et kabylité, sur celle de 1’opposition
entre deux groupes distincts : imusnawen/ mara-
bouts, ou méme sur celle de deux fonctions

tranchées, puisque celles des uns et des autres
se recoupent et se chevauchent largement.

Bien plus, la problématique de Mammeri dans
son exposé sur la poésie orale en Kabylie nous
semble affectée d’une erreur de perspective. Car
méme sur la foi des données que présente Mam-
meri, rien ne permet, pour quelque époque que
ce soit, d’inférer de 1’opposition entre deux
horizons symboliques (i.e. kabylité et islamité),
I’existence distincte et séparée de deux groupes
rivaux luttant pour obtenir I’adhésion des pro-
fanes. Au contraire, la tamusni fut toujours le
lieu méme de ce débat et le fait que la fonction
d’amusnaw fut exercée durant le xix® siécle
alternativement par des laics et des clercs 1’atteste.

La tamusni, loin de promouvoir la kabylité
contre I’islamité comme le suggérent Mammeri et
Bourdieu, constitua, au contraire, le point de
rencontre et de convergence des deux horizons
symboliques dans lesquels clercs et laics s’effor-
caient de concilier les deux systémes de valeurs
dans une synthése toujours précaire, parce que
toujours ouverte a la discussion, ne bénéficiant
pas de la force d’imposition de I’écrit et dépendant
en dernier ressort de I’accord consensuel de la
communauté.

17. Le livre de Raymond Jamous Honneur et
Baraka sur le Rif marocain est trés impressionnant
quand il nous relate Pintensité et la fréquence
des échanges de violences qu’engendre le systeme
vindicatoire. Ainsi 1’auteur évoque la situation
de familles dont la comptabilité en matitre

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

144 ALAIN MAHE

accueilli les marabouts pacificateurs en les installant parmi eux afin de tempérer
leurs conflits par leurs interventions médiatrices. L’insertion des lignages religieux dans
I’ordre segmentaire se réalisant par une répartition exclusive et non équivoque des
roles et des valeurs. L’ensemble formant véritablement «le systéme» social du
Maghreb rural '8,

Nous ne prétendons pas ici proposer unc théorie alternative aux précédentes, mais
plutot par la critique des couples d’opposition sur lesquelles elles s’édifient (public/
privé, systéme vindicatoire/droit pénal, sacré/profane), montrer que la complexité et
I’ambivalence des ganiins et de la fajmat ne sauraient &tre rendues intelligibles par la pro-
jection de catégories exclusives les unes des autres.

La vocation essentielle du gdniin étant de circonscrire la horma du village, nous mon-
trerons, contre I’hypothése segmentaire :

1° Que la horma du village est irréductible a la somme des hormas des lignages le
composant, comme le voudrait la logique du jeu des solidarisations segmentaires ;

2° Que les valeurs universelles et ’ordre « communal» advenant par les gdaniins
recelent une sacralité non rabattable sur celle promue par les marabouts au sein de
la tajmat.

Contre 'hypothése de Hanoteau et Letourneux et de Masqueray, nous verrons que
concurremment a 1’espace public et a la pénalité des gdnins le garantissant, ceux-ci
peuvent trés bien a un autre niveau, cautionner et défendre I’honneur gentilice au
nom duquel les segments s’opposent dans la logique vindicative. D’autre part nous
réévaluerons a la hausse I'importance de la référence a I'islam dans la fajmat, que nos
auteurs avaient passablement négligée.

De nous situer & I’intersection des deux courants nous permettra dans un premier temps
de pointer les limites et 'impensé du systéme vindicatoire (notamment 2 travers I’évoca-
tion du probléme du parricide), et de montrer comment ’ordre moral du village (et donc
les ganiins) s’insinue au coeur méme du systéme lignager par ce biais.

Pour finir, nous essaierons de suggérer comment ’ordre public/commun du village
ne peut s’imposer vis-a-vis des ordres symboliques rivaux (i.e. autant I’honneur profane
du systéme vindicatoire que les valeurs islamiques) que nimbé d’une sacralité qui les
transcende tous, de laquelle tous participent, mais sans qu’aucun ne puisse en revendiquer

le monopole.

d’honneur se geére sur plusieurs générations, car étaient régis par une loi d’airain implacable et

les dettes de sang se léguant, on a toujours un
compte ouvert avec quelqu’un. Paradoxalement,
malgré ’intensité de la violence, toute la dimension
tragique du phénoméne disparait, ou plutdt est
comme annulée par ’effet de systéme que produit
la théorie : tout se passant comme si les individus

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

sur laquelle ils n’auraient aucune prise.

18. La théorie segmentaire se posait en effet
comme une alternative a celles qui 1’avaient
précédée, et se devait de rendre compte de tous
les aspects qu’avaient mis au jour d’autres

hypotheses.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LAICISME ET SACRALITE DANS LES QANUNS KABYLES 145

L’hypothése segmentaire.

by

L’apport remarquable de I’hypothése segmentaire avait consisté & montrer comment
la plupart des sociétés rurales du Maghreb, par 1’opposition des segments qui les consti-
tuaient, avaient réussi en inversant 1’adage célébre que Machiavel préta & I’Empire
romain : « diviser pour régner », en « divisons-nous pour ne pas &tre gouvernés», a
maintenir un ordre politique en leur sein tout en évitant I’Etat. L’insertion de lignages
sacrés (maraboutiques ou chérifiens) dans le tissu tribal, par le r6le médiateur que
jouaient ces clercs dans les conflits des laics, permettant de concilier leur attachement
4 leur code de I’honneur profane et leur adhésion a I’islam.

Toutefois la médiation des marabouts dans le réglement des conflits était bridée par
les modalités que les laics imposaient a leur intervention. Et ce notamment par [’accord
préalable des parties en cause sur I’opportunité de les solliciter %, qui restreignait consi-
dérablement I’influence des clercs sur le cours des choses.

Aussi I’hypothése segmentaire au niveau de 1’analyse des échanges de violences entre
segments faisait la part belle a la logique du systéme vindicatoire.

La thése de Jeanne Favret

Dans la théorie segmentaire formalisée par Ernest Gellner 2°, le seul jeu des solidarités
lignagéres régulait les échanges de violence entre segments (i.e. une opposition équilibrée
des segments, déséquilibrée ponctuellement puis rétablie par des phénomeénes de scission
et de fusion). Le mérite de la réflexion de Jeanne Favret 2!, en appliquant le modéle de
Ernest Gellner a la situation de la Kabylie, aura été d’essayer d’intégrer un aspect

19. 11 est important de souligner que c’est
toujours requis par les laics que les marabouts
interviennent. Méme si pour 1’opinion « publique »
ils donnent I’impression de prendre des initiatives.

D’autre part, il convient de souligner que méme
une fois saisi comme médiateur, un marabout
peut trés bien étre récusé par une des parties,
soit pour suspicion légitime (parenté avec la
partie adverse, corruption, etc.), soit pour tout
autre motif. Dans tous les cas, le marabout
sera désaisi de 1’affaire sous un prétexte quelconque
afin que son intégrité n’ait pas a en souffrir.
Hanoteau et Letourneux évoquent sur ce point
des situations exemplaires dans lesquelles de
véritables enquétes sont conduites sous les
auspices de la tajmat.

20. Dans Saints of the Atlas.

21. J. Favret, « Relations de dépendance... »

Ce n’est certainement pas un hasard si toutes
les sociétés maghrébines qui ont servi a illustrer
la théorie de la segmentarité ne comportaient
pas «l’anomalie » que constitue le droit interne

du patrilignage comme en Kabylie. Ainsi du Rif
marocain étudié par Jamous.

Mais si la société kabyle présente ce trait
dans toute sa vitalité, d’autres sociétés rurales
maghrébines comportaient des systémes juridiques
difficilement compatibles avec I’hypothése seg-
mentaire. Ainsi du Sous et du Haut-Atlas
marocains ou encore du Mzab algérien.

Nous nous sommes cantonnés dans notre
discussion de la segmentarité au seul niveau
juridique qui nous intéresse ici. Car si cette
théorie s’est attiré de nombreuses critiques au
niveau politique (notamment par la réévaluation
du role des marabouts un peu vite réduits & un
statut de médiateurs pacifiques, ainsi que par
la négation de I’égalitarisme des sociétés segmen-
taires), aucune critique n’avait encore été faite
sur le plan ol nous nous situons, alors que
P’ambition premiére de la théorie de la segmen-
tarité avait été de rendre compte de la gestion
de la violence par les groupes lignagers !

10

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

146 ALAIN MAHE

qu’aucune autre analyse de sociétés segmentaires n’avait évoqué avant elle : celui
de P’ordre pénal spécifique interne au village kabyle (N.B. : un village kabyle dans la
théorie segmentaire cela s’appelle un patrilignage 22).

« Chaque fois que le domaine d’un segment est violé, le coupable ouvre deux comptes indé-
pendants I'un de I’autre, le premier avec le segment de la victime, et son segment est alors
coresponsable; le second avec le patrilignage et le coupable est seul responsable ?2. »

En affirmant que le coupable ouvre deux comptes indépendants, I’auteur confond
deux niveaux : celui du systéme vindicatoire propre aux segments agissant en tant que
tels, et celui de la pénalité spécifique aux codifications de ’assemblée du village.

La logique des échanges de violences telle que la conceptualise Jeanne Favret en emprun-
tant la terminologie kabyle (prét/remboursement), est pertinente uniquement entre segments.
En revanche, la répression des meurtres par les ganiins de villages, si elle peut étre
indépendante du cycle de violences ouvert entre segments, en substituant ’amende au
talion (et méme pour certains crimes, des peines infimantes telles que la destruction de
la maison du coupable ou son bannissement) témoigne de la promotion d’un systeme
de valeur qui pour ne pas étre exclusif de 1’éthique de I’honneur, s’y superpose en tous cas.

« Le niveau du patrilignage (V) présente cependant une anomalie par rapport au modéle
segmentaire; toute atteinte a un segment inférieur le concerne aussi, bien que de maniére
différente; mais cette situation ne se reproduit pas au niveau de la tribu (IV). Il faut donc
admettre que, au plan pénal, le patrilignage constitue une corporation qui veille a ce que son
ordre moral ne soit pas transgressé par ses membres (...) ».

Cette aptitude/disposition du patrilignage a étre affecté par P’atteinte d’un segment
inférieur, n’est une « anomalie» que si ’on considére le patrilignage (i.e. le village)
comme un simple rouage du systéme segmentaire, c’est-a-dire comme ’unité de segmen-
tation n°5 parmi les 7 que comporte le systeme kabyle .

Jeanne Favret, par I’« anomalie » a la logique segmentaire qu’elle repére en Kabylie, se
résigne a admettre que le village constitue une corporation de droit interne, mais puis-
qu’elle ne s’avise pas de la nature particuliére de la répression par laquelle la tajmat
défend son intégrité et sa horma, elle s’interdit de pouvoir en tirer les conclusions quant
a Pincompatibilité du phénoméne avec le modéle théorique qu’elle avait mobilisé pour
en rendre compte. Elle élude ainsi complétement [’aspect subversif de la pénalité spécifique
du village a I’égard de la théorie en assimilant conceptuellement la répression pénale
de la tajmat aux catégories du systéme vindicatoire.

22. Le concept de patrilignage « aplatit» 24, Ibidem, p. 21.
singulierement la réalité qu’il désigne (i.e. le Jeanne Favret distingue sept niveaux de segmen-
village kabyle). En outre, il élude toute référence tation inclusifs allant de la wmma a la famille.
a la territorialité pourtant considérable dans la Dans aucun de ces niveaux la territorialité n’est
définition de la fadert kabyle. Cet aspect de considérée comme pertinente dans [’identité
I’identité villageoise est discuté plus loin, des groupes. Serait-ce un avatar du paradigme
23. J. Favret, op. cit.,, p. 36. de la bédouinité cher 34 Ibn Khaldun?

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LAICISME ET SACRALITE DANS LES Q4ANUNS KABYLES 147

Il v a en fait deux logiques qui cohabitent, et non « deux comptes indépendants ». Car,
et ¢’est une précision que Jeanne Favret ne mentionne pas, la répression assurée par la fajmat
épargne les individus qui auraient agi selon ce que j’appellerais une « légitime défense
de I’honneur », que la fagjmat a justement comme prérogative de définir et d’expliciter,
a D’occasion, au moyen des ganiins. Ce dont Jeanne Favret ne fait aucun cas 2.

D’autre part, le fait qu’elle mette sur le méme plan la répression du méme délit, d’un
coté par le patrilignage (en fait la zqjmaf) et de 'autre par le segment de la victime, se
double chez elle d’une confusion qui enléve toute possibilité de comprendre ’intrication
des deux logiques pénales/vindicatives dans le systéme kabyle. Car si I’auteur reconnait
dans un premier temps la singularité de la situation du patrilignage, c’est pour ensuite
considérer dans la plus pure logique segmentaire, que la forma du village, c’est-a-dire
l’aire ou s’exerce la pénalité spécifique de la tajmat et son ordre moral, est constituée
par I’addition des hormas des lignages composant le village. Comme si pour parler comme
Pierre Bourdieu %6, le capital symbolique d’honneur du village serait formé par 1’addition
de chacun des capitaux symboliques d’honneur des lignages le formant. Et qu’a ce titre,
I’atteinte & P’intégrité du domaine de I’honneur d’un segment 1’affecterait directement.
Ce qui expliquerait selon Jeanne Favret que chaque fois qu’un segment est atteint,
deux comptes s’ouvrent immédiatement. Mais cette perspective ignore complétement le
domaine propre de I’honneur du village, irréductible et antérieur a ceux des lignages
qui le composent.

La horma du village est en effet susceptible d’étre affectée de deux fagons. Soit direc-
tement, lorsque la transgression met en cause le domaine propre du village :

— domaine idéal d’abord, ce sont notamment tous les cas out ’anafa " que le village
accordait & un particulier était bafouée par 1’agression de celui qu’elle devait couvrir;

— domaine empirique ensuite, ce sont les atteintes aux biens propres du village
(chemins vicinaux, rues du village, fontaines, moulins et tous les mechmels *® composant
les communaux).

Soit le délit affecte indirectement la horma du village, comme c’est le cas de tous les
crimes portant atteinte a la horma des particuliers (ce sont les seuls crimes auxquels pense
Jeanne Favret dans son analyse).

25. Quand bien méme J. Favret insiste dans 27. In Hanoteau et Letourneux, p. 61.
Pintroduction de son article sur le fait qu’elle « L’anafa dans sa forme habituelle est la
a puisé ses sources dans I’ccuvre de Hanoteau protection accordée a une ou plusieurs personnes
et Letourneux. Et alors que la préoccupation par un particulier, un ¢of, un village ou une
principale de ces deux auteurs était de présenter tribu. » Afin de souligner a quel point les Kabyles
et de décrire ces gdnins, on ne peut que étaient attachés a cette institution, Hanoteau
s’étonner que J. Favret n’ait méme pas men- et Letourneux expliquent que la Kabylie qui
tionné le mot ganin dans sa réflexion. n’a jamais été asservie a aucun despote posséde

26. Cf. Le sens pratique, ou Esquisse d’une théorie néanmoins un sultan : [’« anafa ».
de la pratigue. Nous devons rappeler ici que 1’essen-
tiel de 1’appareil conceptuel élaboré par P. Bour- 28. Les mechmels sont les communaux du
dieu I’a été au sujet d’études d’éthologie kabyle. village gérés directement par la tajmat.

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

148 ALAIN MAHE

Pour le reste des délits et crimes mettant aux prises des particuliers, et qui n’affectaient
pas leur horma, les ganins sont quasiment muets, et la tajmat n’intervient dans leur
réglement qu’en offrant son espace sacré & 'intervention des arbitres choisis par les
parties en cause. Autant dire que pour cette derniére catégorie de réglements « judiciaires »,
la tajmat ne faisait que consacrer et sanctifier en quelque sorte 1’autojuridiction des
parties. En outre, les trois quarts des crimes commis & I’époque de la Kabylie indépendante
connaissaient ce type de réglement ?, Jeanne Favret ne se contente pas seulement
d’occulter le premier niveau que nous venons de rappeler, mais en nie radicalement
Peffectivité en affirmant que «le patrilignage ne se constitue en corporation que dans
les cas ol la violence (interne et entre segments) risquerait de retomber avant que les
pertes ne soient égalisées 0 ».

Cet aspect de la thése de Jeanne Favret, central pour notre sujet, nécessite une mise au
point. Jeanne Favret avait introduit sa réflexion sur les « relations de dépendance et mani-
pulations de la violence en Kabylie ®! », en précisant bien qu’elle ne prétendait pas rendre
compte de situations dans la Kabylie contemporaine. Elle avait ensuite justifié son choix
de se livrer & « une reconstruction historique » par la richesse exceptionnelle des sources
présentées dans I’ceuvre de Hanoteau et Letourneux. Or aucune source, ni aucun exemple
chez Hanoteau et Letourneux ou ailleurs, ne serait susceptible d’illustrer pour la
Kabylie la derniére affirmation de l’auteur citée ci-dessus. Bien plus, deux chapitres
entiers de Hanoteau et Letourneux prouvent exactement le contraire 2

En revanche, Daffirmation de I’auteur selon laquelle les patrilignages précipitent la
violence quand bien méme les lignages voudraient rester en paix prend tout son sens
au niveau théorique, en permettant a Iauteur de faire disparaitre 1’anomalie qu’elle avait
repérée et qui menagait I’ensemble de la théorie .

29. Bien sOr aucune statistique n’a permis
d’établir cette proportion. Mais en dehors du
fait que dans le réglement des litiges, la conci-
liation est toujours préférée a un jugement
qui pourrait faire naitre des rancceurs et des
troubles, il faut considérer également 1’énorme
masse des litiges dont la tajmat ne s’occupait
pas, et qui se réglaient par transaction de la fagon
la plus informelle qui soit.

30. Op. cit.

31. Cf. bibl.

32. Op. cit., p. 37.

« Des droits du village constitué en tribunal »
(p. 106), et « Droit intérieur du village ou droit
spécial aux habitants» (p. 124).

33. Dans ses remerciements, J. Favret témoigne
sa reconnaissance 4 R. Jamous avec lequel
elle déclare avoir eu «des échanges de
vues qui m’ont permis de préciser les théses

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

soutenues ici ». Sans faire de procés d’intention,
quelle que soit la proximité de la Kabylie avec
la société rifaine dont R. Jamous étudia le systéme
vindicatoire, nous inclinons fortement & croire que
certaines systématisations que nous critiguons
chez J. Favret ont été inspirées par le modele
que R. Jamous construisit a partir du Rif.

La Kabylie présente avec le Rif de nombreux
points communs : berbérophonie, prégnance de
I’ethos de 1’honneur, longue tradition de résis-
tance aux pouvoirs constitués, ainsi qu’une
certaine insularité géographique, etc. Cependant
le Rif se distingue fortement de la Kabylie sur
le point qui nous occupe : aucune trace dans
cette région de I'ordre juridique interne propre
aux villages kabyles, et absence de codifications
d’assemblée statuant sur les crimes et les meurtres.
Alors que ’originalité du travail de J. Favret aura
été précisément de rendre compte de cet aspect

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LAICISME ET SACRALITE DANS LES QANUNS KABYLES 149

En affirmant que le patrilignage ne se constitue en tant que corporation de droit
interne qu’uniquement lorsque des ratés du systéme vindicatoire mettant aux prises les
segments empéchent le rétablissement d’un équilibre (i.e. par la parité des victimes et
des atteintes & I’honneur des deux camps), Jeanne Favret est motivée par le désir de
sauver le systeme qui lui avait permis de rendre compte de ’organisation kabyle :

1° Elle efface en tant que telle I’anomalie que constitue, pour la théorie segmentaire,
I’existence d’un segment (le patrilignage) défendant dans une espéce de pour soi un ordre
moral redondant, parce que faisant double emploi avec les mécanismes de régulations
du jeu segmentaire;

2° Elle affine, apparemment, le mod¢le segmentariste en mettant au jour une instance
chargée de suppléer aux défaillances du mécanisme, et de veiller au respect des régles
du jeu.

Cependant, notre acharnement polémiste a discuter ce point de ’analyse de Jeanne Favret,
est justifié par le fait qu’en se focalisant sur la situation ot le patrilignage se pose comme
le garant de l'intégrité des lignages, I’auteur nous aura incités a dépasser notre idée
initiale d’une simple coexistence/concurrence entre les deux ordres de valeurs antinomiques
abstraitement : celui propre au village, & vocation « universelle », et celui propre aux
lignages, rabattable sur le sentiment de I’honneur « privé ».

Sacré et « Sacré».

On I’aura compris, la laicité 3 et la sacralité dont il est question ici ne se laissent pas
identifier, & ’encontre de I’idée qu’accrédita longtemps 1’anthropologie coloniale, a la
berbérité pour la premiére et a I’islamité pour la seconde.

qui singularise la Kabylie, nous ne voyons pas
en quoi un rapprochement avec le Rif a pu lui
étre utile.

34. Les raisons du choix dans le titre de cet
article du concept « volontariste » de [laicisme
a la place de la notion de laicité qui aurait fait
pendant & celle de sacralité seront apparues,
du moins nous 1’espérons, au fil de notre réflexion.
Disons de fagon abstraite que le chiasme que
recéle I’opposition entre ce qui serait de 1’ordre
d’un étre et d’un devoir étre (i.e. 1’opposition
d’une notion se référant 4 une essence — le
sacré de «sacralité » — a celle se référant & une
valeur — le laicisme), nous aura permis d’iden-
tifier et d’expliciter la tension spécifique de la
société kabyle, en illustrant un phénoméne propre

a toute culture, c’est-a-dire a tout systéme a la
fois symbolique et imaginaire.

A savoir le fait qu’aucune société ne coincide
jamais complétement avec elle-méme, et est
travaillée par une tension permanente en raison
de cet inachévement essentiel. Etant sans cesse
menacée d’un reldchement du lien qui la rassem-
ble, chaque société doit exercer sur soi un travail
continu de fondation. Le titre de notre contri-
bution voulait justement pointer ce décalage,
« laicisme et sacralité », et expliciter ce faisant un
des aspects possibles de I’articulation des deux
registres.

L’analyse des phénomeénes évoqués dans ce
travail a ’ambition d’illustrer des postulats théo-
riques trés proches de I’anthropologie philoso-
phique de C. Castoriadis, sous la direction
duquel je poursuis un cycle d’études doctorales.
Il va sans dire que j’ai seul la responsabilité
des contresens qui pourraient s’étre glissés dans
mon argumentation.

10 A

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

150 ALAIN MAHE

C’est précisément d’avoir trop longtemps considéré ces deux séries d’oppositions comme
jumelles, qu’on s’est interdit de comprendre la synthése que les institutions maghrébines
réalisérent en leur sein entre les différents ordres de valeurs qui les parcouraient.

L’islamité essentielle de la Kabylie doit étre soulignée ici, en I’espéce : le rble des
marabouts au sein de la tajmaz, la caution islamique qu’ils conférent aux ganims en les
consignant parfois en arabe et en les paraphant, et plus globalement encore la sapience
éminente dont s’autorisent leurs interventions quotidiennes dans la société kabyle.
Nous voudrions cependant ici privilégier un niveau ¥ de sacré que nous désignerons par
I’expression déconcertante de sacralité¢ laique.

Cette formulation paradoxale pour bien faire comprendre que nous ne visons pas non
plus cette « couche initiale », ce « sacré en rase-mottes 36 », témoin d’une religiosité anté-
islamique qui affleure d’ailleurs encore aujourd’hui dans certaines croyances et pratiques
quotidiennes #.

Si nous dédaignons ici ce niveau, alors que ’anthropologie juridique coloniale des
droits berbéres s’y €tait au contraire cantonnée en jettant son exclusive sur les archaismes
et les pratiques juridiques « aberrantes », c’est pour une raison essentielle.

Les sources qui attestent ce type de sacré dans le systéme judiciaire kabyle montrent
bien qu’il se circonscrivait au niveau procédural, pour tout ce qui concernait la nature,
’objet, et les modalités de prestation des serments, ainsi que leur efficacité et leurs effets
supposés, mais n’affectait pas le contenu des régles dont la transgression aboutissait a
ces procédures judiciaires. En tout cas, méme si la justice des hommes a pu sanctionner
d’éventuelles transgressions d’un ordre sacré spécifique, et des délits préjudiciables a
la seule population de cet « invisible » (ce qui est probable mais dont nous ne saurons
jamais rien), la disparition de ces dispositions n’aura aucunement altéré la dimension
sacrée des procédures judiciaires encore attestée il y a moins de trente ans 8, et dont la
matiére, les enjeux et les protagonistes étaient tout ce qu’il y a de plus humains .

Au contraire, le sacré qui nous intéresse sourd des dispositions et de la matiére méme
des gdniins et s’inscrit au revers des régles les plus profanes. Son origine n’est pas a
rechercher dans une perspective génétique, soit en amont, du cdté d’un droit berbére

35. Dans « Quelques probléemes de Iislam
maghrébin », J. Berque esquisse une typologie
de ces niveaux de sacré. L’idée de niveau a
laquelle nous nous référons ne correspond pas 2
la sienne, en ce sens que le sacré que nous
visons ne se laisse pas repérer & un étage ou un
palier, mais les parcourt tous.

36. Les deux expressions de « couche initiale »
et de «sacré en rase-mottes » sont de J. Berque,
cf. op. cit.

37. L’anthropologie coloniale s’était focalisée
sur ces manifestations de religiosité berbére

préislamique, depuis une dizaine d’années et
aprés un silence de trois décennies, un regain
d’intérét des chercheurs pour ces matidres a
tendance & faire croire 4 un renouveau de ces
pratiques, alors qu’elles n’avaient jamais cessé.
Cf. notamment pour la Kabylie : J. Servier,
Les Portes de l’année.

38. Ibidem, La plupart du temps, les situations
évoquées par l'auteur mettent aux prises des
paysans en conflit pour des histoires de bornes
de champs déplacées, etc.

39. Y. Thomas, «Se venger au forum ».

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

LAICISME ET SACRALITE DANS LES QANUNS KABYLES 151

primitif, soit en aval, comme résultat de I’influence de I’islam, mais au coeur méme de
la tajmat qui édicte les ganins, et dont le rdle est justement de faire advenir cet espace
sacr¢ et d’en définir les contours : la horma du village.

Systéme vindicatoire et droit pénal.

Dans les sociétés européennes, et ce depuis 1’Antiquité grecque et romaine, la ven-
geance n’a jamais été étudiée que comme présupposée de son dépassement par le droit.
A P’inverse, dans les sociétés sauvages, elle n’est appréhendée que dans le cadre de systémes
vindicatoires qui verrouillent par une logique implacable 1’émergence d’une régle commune
transcendant les intéréts de groupes « primaires» sans cesse occupés A se combattre
mutuellement. De ce fait, I’avénement dans Ihistoire de I’humanité d’un droit public
et de valeurs universelles n’a été étudié que comme I’effet de processus de déliquescence
et d’€tiolement de solidarités lignagéres ou familiales. Nous défendons ici, au contraire,
I’idée de la solidarité/congruence/consubstantialité des deux ordres de phénoménes, que
les analyses ont 1’habitude de dissocier :

— la vigueur/intégration/cohésion des groupes sociaux les plus étroits;
— et ’avénement d’un espace, d’une dimension transcendant ’ordre de valeur institué
(implicitement ou explicitement) par ces mémes groupes.

C’est dire que nous voudrions repérer & ’échelle de I’unité sociale la plus étroite (pour
nous le lignage kabyle), I’origine d’un espace public/commun qu’une vieille tradition
de philosophie politique nous a plutdt incité & rechercher, au contraire, dans la rencontre
ou I’association de ces unités sociales minimales.

Afin d’introduire notre réflexion sur la société kabyle, nous illustrerons notre problé-
matique par 1’évocation rapide d’un exemple connu de tous, celui du droit romain.

Dans un article récent, Yann Thomas“® s’emploie & relativiser les catégories de public/
privé, si centrales dans I’institution du droit romain, en niant I’existence de I’opposition
découlant de I’identification couramment faite entre systdme vindicatoire/justice privée,
et droit pénal/justice publique. Pour cela, il montre comment la procédure pénale offrit
autant a la justice privée des familles romaines les moyens de s’accomplir, qu’elle ne
tenta de s’y substituer.

Avant de parvenir a la forme classique dans laquelle il est étudié dans nos universités,
le droit romain comprenait de nombreuses dispositions, autant en matiére procédurale
qu’au niveau des régles positives qui empruntaient leur logique et leur matiére aux valeurs
d’un honneur gentilice et ce faisant les pérennisaient et les cautionnaient 4!

Cependant, I’état du droit romain au terme de son évolution semble accréditer encore
I'idée que la promotion d’un espace public et d’un droit pénal le garantissant s’est uni-
quement réalisée contre (et en s’y substituant) un ordre privé/familial, soutenu, lui, par

40. Y. Thomas, « Se venger au forum », p. 78.
41, Ibidem.

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

152 ALAIN MAHE

une pure logique vindicative. Et surtout, que seul I’étiolement des solidarités familiales
au profit d’un civisme et d’une sociabilité secrétés par I’Etat avait rendu le phénoméne
possible.

Il s’agit donc de comprendre pourquoi ce dernier phénoméne évoqué, loin d’étre
premier, est dérivé, en montrant comment les unités sociales minimales (comme les plus
petits segments du systéme segmentaire), portent en elles-mémes les prémices d’une
logique qui les transcende toutes et sont grosses d’un espace public, méme si celui-ci
n’advint historiquement que dans un petit nombre de sociétés.

L’analyse conjointe de la prise en charge et de la répression du parricide dans la Rome
antique et dans la Kabylie du xix° siécle est exemplaire pour illustrer une des modalités
possibles du passage d’un systéme vindicatoire a un droit pénal.

Dans 1’article cité plus haut, Yann Thomas insiste sur le fait que le parricide avait été
ressenti comme « le plus grave de tous les crimes majeurs », les sources étant unanimes
pour lui conférer cette prééminence dans 1'échelle des transgressions. Ce fut peut-Etre
«le premier & avoir donné lieu & des procés populaires » 2. En revanche, Yann Thomas
remarque dans le méme temps que le simple homicide continuait de se régler au niveau
des familles dans la logiqué vindicative. Bien plus méme, alors que la justice romaine
condamnait les parricides, le droit romain ne possédait méme pas de mot pour désigner
le simple homicide.

A Pinverse, Yann Thomas ne nous dit rien sur la répression qu’exergaient concur-
remment 2 la justice les familles victimes de parricide. Et pour cause ! Qui aurait vengé
le meurtre du pére, alors que c’était lui le garant de 1’ordre familial ?

Face au parricide, les segments des systémes lignagers sont aussi désarmés et impuissants
que les familles romaines :

— ils sont désarmés idéalement d’abord, par leur incapacité d’en avoir une repré-
sentation significative. Ces crimes constituant en quelque sorte I’impensable et I’impensé
du systéme des valeurs;

— ils sont désarmés empiriquement ensuite, par 1’impossibilité de les réprimer dans
les régles de la vengeance, & moins de courir le risque d’une auto-extermination.

L’hypothése segmentaire définit le segment social minimum comme le cercle de parents
4 D’intérieur duquel la vengeance ne saurait intervenir dans la résolution des conflits et
des crimes. En revanche, elle reste complétement muette sur la fagon par laquelle I’ordre
est maintenu a ’intérieur méme de ce segment minimum. En effet, les phénoménes de
scission et de fusion des segments ne peuvent en aucune maniére permettre de comprendre
le maintien d’un ordre social & Dintérieur des plus petits segments, & moins d’émettre
P’hypothése que les groupes passeraient leur temps & se démembrer et a se reconstituer
sitdt qu’un conflit surviendrait en leur sein.

42. Y. Thomas, « Se venger au forum ».

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LAICISME ET SACRALITE DANS LES Q4ANUNS KABYLES 153

Le village kabyle :

Un territoire ou un groupe de parents ?

L’aspect contradictoire et inconciliable des deux théories sur la nature du systéme
juridique propre au village kabyle que nous avons évoqué ici, a savoir la thése du droit
pénal défendue par Hanoteau et Letourneux et Masqueray et celle du systéme
vindicatoire de la théorie segmentaire, résulte en fait, en derniére analyse, de la
définition que chacune d’elles donne du village kabyle.

Pour Hanoteau et Letourneux le village kabyle, c’est avant tout un espace délimité
par des frontiéres. La théorie segmentaire, de son coté, considére que seul le lien
généalogique (mythique ou réel) est pertinent, et n’accorde pas la moindre importance
a la territorialité dans la définition du village kabyle. Les deux aspects sont-ils exclusifs ?

Nous pensons que la clef qui nous permettra d’élucider la nature de la sacralité de
la horma du village et donc des dispositions pénales énoncées par la tajmat afin de garantir
cet espace, se trouve dans cette ambivalence du village ou se conjuguent généalogie et
territorialité.

Dans un article postérieur a celui qui a été discuté précédemment 3, Jeanne Favret
a essayé d’établir définitivement sa thése en récusant de fagon polémiste les analyses de
Hanoteau et Letourneux qui avaient, eux, fait prévaloir la territorialité afin de rendre
compte de la trés forte intégration des villages kabyles. Elle y montra que les deux auteurs
ne prirent pas au sérieux les traditions généalogiques locales et les récits édifiants relatant
la fondation des villages par un héros, du fait que les ascendances alléguées étaient
purement mythiques et les généalogies excipées par leurs informateurs des faux manifestes.

A linverse, Jeanne Favret explique bien comment l’assiette fonciére des villages
kabyles, matérialisée sur le sol par des bornes frontiéres et dprement défendue par les
villageois contre les menaces extérieures, était apparue & Hanoteau et Letourneux
comme le seul point d’ancrage tangible de I’identité du village.

De son c6té, Jeanne Favret soulignait I'importance du lien généalogique, qu’elle
repérait autant au niveau des représentations (les traditions orales évoquées plus haut),
qu’empiriquement, dans le fait que les unités d’habitat composant le village kabyle,
par leur nature et leur distribution spaciale, reflétaient les liens de parenté réels ou
supposés des villageois.

En réalité les deux positions ne sont ni exclusives ni contradictoires. Car si par une
espéce d’hyperobjectivisme Hanoteau et Letourneux ne surent pas intégrer dans leurs
analyses de la cohésion du village kabyle ce que celle-ci devait & la prégnance des
liens lignagers et les évacuérent du fait de leur caractére mythique et factice, de son
coté, Jeanne Favret ne s’avise pas :

43. 1l s’agit de « La segmentarité au Maghreb ».

1o B

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

154 ALAIN MAHE

1° des conséquences induites par cette « facticité » (i.e. le caractére imaginaire des liens
de filiation revendiqués), sur la qualité du lien social qui en découle;

2° et surtout elle ignore 1’existence d’une « mystique » concurrente a celle de I’ancétre
fondateur, celle de la fadert (i.e. du village) sous le nom de laquelle se rassemblent ses
habitants et pour laquelle ils versent leur sang.

La fiction de I’ancétre éponyme, abstraitement, pourrait trés bien suffire a tenir ensemble
le village. Cependant, plusieurs ordres de faits concourent en Kabylie & limiter la capacité
unificatrice de cette mythologie. Tout d’abord I'importance des mouvements de popu-
lations, des phénoménes de cooptation de lignages étrangers ou d’intégrations indivi-
duelles ¥ qui ont largement contribué a renouveler des groupes dont seul le nom d’origine
s’est maintenu a travers 1’histoire. Ensuite la taille considérable des groupements villageois
et donc I’extranéité d’origine de grands nombres de lignages a di également fragiliser
cette fiction.

Un indice de cette ambivalence territorialité/parenté, réside dans le nom qui identifie
les villages. En Kabylie beaucoup moins souvent que dans le reste du Maghreb, ce nom
se référe 4 un ancétre fondateur. Une étude statistique des noms de villages kabyles est
révélatrice de la singularité de cette région au sein du Maghreb. Alors que généralement
les noms de groupes (nomades ou sédentaires) sont ceux de ’ancétre présumé, en Kabylie,
seul un tiers des villages comportent ce genre d’éponymes, les deux tiers restants étant
pour la plupart des noms composés conjuguant la référence a la toponymie, la botanique,
I’orographie ou méme la mention d’un attribut humain et quelquefois le nom
d’un animal.

Mise en scéne | Mise en sens

Laicisme [ sacralité

Dans une réflexion sur la dette du sens et les racines de 1’Etat %5, Marcel Gauchet nous
montrait comment et pourquoi les sauvages étaient incapables d’assumer la paternité
de leurs lois et traditions et s’empressaient toujours d’attribuer & leurs ancétres ou a des
dieux les régles et les techniques qu’ils adoptaient. Le fonctionnement de la tajmat kabyle
traditionnelle est exactement l’inverse du tableau dressé par Marcel Gauchet de la
majorité des sociétés dont 1’étude reléve habituellement de 1’ethnologie. La tajmat

kabyle continue jusqu’a nos jours, et ceci avec la plus grande solennité a ériger en
convention consensuelle et conjoncturelle un usage presque toujours pluriséculaire.

44. De nombreux témoignages attestent ce tion : un homme = un fusil, & toutes les époques,
phénoméne. En pleine conquéte de la Kabylie la turbulente Kabylie a recueilli les prisonniers
par la France, il y eu méme des déserteurs de en rupture de ban, les déserteurs, etc.

I’armée frangaise qui s’intégrérent parfaitement
dans des villages kabyles. Compte tenu de I’équa- 45. In Libre 2.

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LAICISME ET SACRALITE DANS LES QANUNS KABYLES 155

Bien siir, des dispositions circonstanciées sont édictées et des innovations instituées
par cette assemblée, mais enfin 1’analyse du contenu des gdnins rédigés depuis deux
siécles témoigne beaucoup plus de phénomenes d’usure et de disparition que de création.
Dans la grande majorité des cas mémes, le seul changement dans I’énoncé de I’interdiction
(puisqu’il s’agit pour les 9/10° de mesures répressives), affecte uniquement le montant
de I’amende dont elle est assortie 6,

L’opinidtreté, manifestée par la fajmat, 4 imposer comme convention consensuelle une
pratique séculaire, pointe la précarité de sa souveraineté et la fragilité de I’ordre communal
(i.e. du village) qu’elle incarne, sans cesse menacé de I’intérieur et de ’extérieur dans
sa légitimité.

Les menaces venant de 'intérieur résultent de I’opposition souvent irréductible des
intéréts privés des lignages représentés en son sein, mais aussi des clercs qui ouvrent les
débats, les arbitrent et sanctifient ses décisions en tentant de les infléchir & leur convenance.
Les menaces extérieures ensuite, viennent de deux coétés. Premiérement des mémes clercs
qui siégent en son sein ou d’autres encore (marabouts et chefs de confréries religieuses),
tous, représentants vénérés de l’islam, s’emploient & promouvoir ’ordre public de la cité
musulmane. Et deuxiémement, du code de I’honneur selon lequel s’affrontent les lignages
des laics. Dans ce sens ’expression de code de I’honneur est tout & fait requise pour
indiquer la prégnance et ’efficacité de ce systéme juridique qui pour fonctionner sur le
mode de P'implicite n’en a pas moins la cohérence et la systématicité d’un droit, les
qdniins ayant souvent bien du mal & battre en bréche les vélléités irrédentes de ce code.

46. Bien qu’il nous soit donné pour seulement similitude entre tous les ganiins i 1’échelle régionale
trois ou quatre villages de constater 1’évolution de la Grande-Kabylie, autorise sans réserve cette

de leurs codifications d’assemblée & partir de appréciation.
qaniins écrits A de longs intervalles, la trés grande

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Arr Aumep (H.)
BERQUE (J.)

Bousquet (G.H.)

CoLonnNa (F.)

FAVRET (J.)

GAuUcHET (M)
GeLLNER (E.)

HANOTEAU (A.) et
LETOURNEUX (A.)

Jamous (R.)

Bourbieu (P.)

Bourpieu (P.) et
MAMMERI (M.)

MasQueray (E.)

SERVIER (J.)

TrOMAS (Y.)

BIBLIOGRAPHIE

Mémoires d’un combattant, Paris, 1983.

Essai sur la méthode juridique maghrébine, Rabat, 1994,
« Problémes initiaux de la sociologie juridique en Afrique du Nord »,

Studia Islamica 1 (1954), p. 137-162.
« Quelques problémes de I’Islam maghrébin »,
Archives de sociologie des religions, 3 (1957), p. 3-21.

Justice frangaise et coutumes kabyles, Alger, 1950.

«Du bon usage de la science coloniale »,
Le mal de voir, Paris, 1976, p. 221-242.

« Relations de dépendance et manipulation de la violence en Kabylie »,
L’Homme, 8/4, 1968, p. 18-44.

« La segmentarité au Maghreb »,

Revue frangaise d’anthropologie, 1969, p. 105-111.

«La dette du sens et les racines de 1’Etat », Libre 2 (1977, 5-43).
Saints of the Atlas, London, 1969.
La Kabylie et les coutumes kabyles, 3 vol., Paris, 1873.

Honneur et Baraka. Les structures traditionnelles dans le Rif, Paris, 1981.
Esquisse d’une théorie de la pratique, Paris, 1973.
Le sens pratique, Paris, 1980.

« Dialogue sur la poésie orale kabyle »,

Actes de la recherche en sciences sociales, 23 (sept. 1978), p. 51-66.

La formation des cités chez les populations sédentaires de 1’Algérie,
Paris, 1886.

Les portes de l'année. Tradition et civilisation berbéres, Paris, 1962,

« Se venger au forum. Solidarité familiale et procés criminel & Rome
(1°7 siécle av. - n1® siécle apr. J.-C.) »,

La vengeance, Paris, 1984, vol. 3, p. 65-101.

Anlsl 27 (1994), p. 137-156 Alain Mahé
Laicisme et sacralité dans les Qanlns kabyles.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org



