MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 27 (1994), p. 93-108
Houari Touati

La loi et I’'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’aprés les Ajwiba d’lbn Nasir
(m. 1085/1674).

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Houari TOUATI

LA LOI ET L’ECRITURE

Figh, ‘urf et société au Maghreb
d’aprés les Ajwiba &’Ibn Nasir (m. 1085/1674)

Les Ajwiba dont il est ici question sont I’ceuvre d’un homme de science, “ilm, et d’exercices
spirituels, ‘amal, originaire du Sud marocain : Muhammad b. Nisir !. Connu et reconnu
dans la culture maghrébine autant comme docteur, “alim, que comme maitre d’initiation,
shaykh tarbiya, il est, dit-on, le «rénovateur » 2, mujaddid, de la tariga mystique des
shddhiliya au xvu° siécle, fariga au cycle initiatique et hagiographique de laquelle il
est associé par 1’'une de ses deux filieres maghrébines les plus prestigieuses.

Le Dara, son pays, est dans ce xviI® siécle un important foyer de culture islamique.
C’est auprés de 1’'une de ses nombreuses illustrations intellectuelles, Abu al-Hasan °Ali
b. Yusuf al-Dar‘, qu’il s’initie aux sciences religicuses. Par ce contribule formé a la
zawiya de Dila, Ibn Nasir est rattaché & Muhammad b. Abi Bakr al-Dild’i, que le Maroc
d’alors compte parmi les plus grands connaisseurs de la Sunna, et par son intermédiaire,
aux grands maitres de Fez comme Muhammad b. Qasim al-Qassar (m. 1012/1603) qui,
bien que n’ayant rien écrit, est considéré par ses contemporains comme un imdm de
I’exégése coranique, des traditions prophétiques et du droit islamique. Par d’autres maitres
locaux comme Muhammad al-Kabir al-Dadisi et Muhammad b. Ahmad al-Masmidi,
Ibn Nasir accéde au « plus grand sanad de son époque » : celui qui passe par « 'imdm
du Maghreb », Ibn Ghazi, et les grands maitres andalous du figh comme Ibn al-*Arabi
et Ibn Rushd. Par un représentant d’une veine intellectuelle saharienne, “Abd Alldih
b. Hasan al-Sijilmasi, il est encore relié 4 un autre réseau occidental de transmission
du figh qui passe par le cadi de Fez al-Manjiir, rencontre I’Algérois Tha‘alibi, le Tunisien
Ibn ‘Arafa (I’heureux rival d’Ibn Khaldiin) et aboutit enfin aux géants cordouans de
la science juridique et de ses fondements.

1. Sur le paradigme de sainteté de ce personnage marocaine au XVII® siécle, Mouton, Paris, 1958,
hagiographique, voir A. Hammiidi, « Sainteté, p. 40.
pouvoir et société : Tamgrout aux xvir® et xvu®
siecles », Annales E.S.C., n° 3-4, mai-ao0t 1980, 2. Muhammad b. Muhammad Makhiaf,
p. 615-641. Shajarat al-nir al-zakiyya fi tabaqat al-malikiyya,
Sur l’intérét que présente ses Ajwiba, voir Dar al-Kitab al-"Arabi, Beyrouth, 1349, I,
J. Berque, Al Yousi. Probléme de la culture p. 313.

Anlsl 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’aprés les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

94 HOUARI TOUATI

Deux pélerinages & la Mekke vont encore permettre & Ibn Nasir d’accéder aux réseaux
orientaux de transmission des sciences religieuses. Retenons qu’en matiére de figh
malékite, il prend & Al-Azhar ijaza de “Abd al-Salam al-Laqqani (m. 1078/1667).

En matiére d’ésotérisme, son initiation 1’associe via des propagateurs locaux comme
Ahmad b. “Ali al-Haji (m. 998/1590) et Abu al-Qasim al-Ghazi (m. 981/1574) a un cycle
saharien de transmission du shadhilisme qui se rattache au plus grand poéle filial du
mysticisme maghrébin au xvi® siécle, Ahmad b. Yasuf al-Rashidi (m. 927/1521).

Arrivé 2 vingt ans, en 1040/1631, a Tamgrit, c’est sous la conduite de “Abd Allah
b. Husayn al-Raqqi (m. 1045/1636) qu’il entreprend cette initiation®. La zdwiya est alors
dirigée par Ahmad b. Ibrahim al-Ansari, le petit-fils de son fondateur, Abli Hafs “Amr
b. Ahmad al-Ansari (m. 1010/1602)%. Venu en aspirant a la sainteté, Ibn Nasir s’y installe
en maitre de sciences du dhdhir. Il y enseigne le hadith, le tafsir, le figh et le tasawwuf® &
des éléves aussi illustres qu’Abil al-Hassan al-Yusi, Abu Salim al-‘Ayyashi le voyageur
et Muhammad b. Sulayman al-Rudani® (m. 1094/1683) I’encyclopédiste. Son autorité
s’impose alors & Tamgriit, de telle maniére, qu’a la mort du petit-fils du fondateur survenue
en 1052/1642, il prend la direction spirituelle de la zawiya, dont désormais le nom va étre
associé au sien.

Ce parcours intellectuel et spirituel sans fautes fait d’Ibn Nasir un homme complet.
Car, bien que fortement ancré dans une culture de terroir, il a su procéder du Sud autant
que du Nord marocain, du Maghreb autant que de I’Andalousie, de I’Occident autant
que de I’Orient. Pourtant, si ’homme a beaucoup professé, il a peu écrit. Son ceuvre
écrite se limite — mais c’est le cas de beaucoup de grands savants maghrébins de son
époque — & peu de choses : des rasd’il, « mandements », dans le genre épistolaire des
ikhwaniyat mis en vogue depuis le siécle dernier par ’essor des réseaux confrériques,
et des consultations juridiques sous forme de ajwiba a des questions ponctuelles. Encore
que les biographes du saint ne mentionnent pas toujours ces « Réponses ». Sans doute
parce qu’elles ont été assemblées et colligées par quelqu’un d’autre. C’est en effet un
disciple, Muhammad b. Abi al-Qasim al-Sanhaji, qui les a recueillies sous le titre générique
de : Al-Ajwiba al-nasiriya fi ba'di masa’il al-badiya’. Leur notoriété est cependant
réelle. Connues des grands colligeurs marocains de ce type de littérature jurisprudentielle,
elles sont souvent citées dans les Sommes comme celles de Mahdi al-Wazzani®. Leur
intérét? Il réside autant dans la maniére dont leur auteur opére un judicieux montage
d’articulation de la norme universaliste du droit musulman sur un fond local que dans

3. Muhammad Hajji, Al-Zawiya al-dila’iya, 6. Muh. b. Sulaymin al-Rudani, Silar al-khalaf
Matba‘at al-Najah, Casablanca, 1988, p. 60. bi-mawsil al-khalaf, éd. Muh. Hajji, Dar al-Gharb
al-Islami, Beyrouth, 1988, p. 468.

4. Muhammad b. Tayyib al-Qadiri, Nashr 7. Pour cette communication, nous avons uti-

al-mathani li ahl al-garn al-hadi wa’l-thani, éd. lisé la version manuscrite de la B.N. d°Alger
M. Hajji et A. Tawfig, Maktabat al-T4lib, Rabat, 2 e A8
consignée sous le n°® 1350.

1982, IT, p. 66. 8. Al-Mahdi al-Wazzani, Nawdzil, éd. litho.,
5. Shajarat al-nir, op. cit., p. 314. Fez, 1319, 1, p. 250 sq.

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA LOI ET L’ECRITURE AU MAGHREB 95

la richesse des matériaux socio-historiques qu’elles recélent comme support d’une entre-
prise d’acculturation d’un bout de monde rural maghrébin par le figh.

1. Un foyer de savoir islamique.

D’aprés les toponymes mentionnés dans les 4jwiba, une grande partie des appels aux
compétences juridiques du maitre de Tamgriit proviennent du Siis, et sans doute des
régions du haut et moyen Atlas enserrées dans son réseau confrérique chleuh.

Le pays est un haut lieu d’eschatologie maghrébine. Secoué par de multiples mouve-
ments missionnaires depuis le haut moyen 4ge, comme celui qu’avait initié le mahdi
Ibn Tumart des Almohades, & 1’époque des Ajwiba, il vit encore sous le choc de I’un deux
engagé sous la conduite de I’un des siens : Muhammad b. Sulayman al-Jazili (m. 870/
1465). Aussi, bien que réputé comme « pays d’insoumission », bildd sa’iba, dans une
bonne partie de ses montagneux territoires, ’ancrage de la foi islamique a localement
de puissants ressorts en ce xvi® siécle. Marrakech, la capitale du Sud marocain, rayonne
efficacement sur cette partie du Maroc qu’elle pourvoit en modéles de citadinité et en
patterns culturels. Localement, de petits centres citadins comme Tartdant, Tiylt et
Tidsi, dont souvent le dynamisme intellectuel n’a rien & envier a celui des grandes
villes du Nord, exercent leur magistére spirituel sur le pays grice a d’actifs relais culturels
ruraux comme Samlala, Tamanart, Rasmiika ou Tamla. C’est pourquoi & I’époque des
Ajwiba le pays dispose d’une importante classe de lettrés. Forts de leur manipulation
d’une langue savante, I’arabe, et d’un savoir initiatique et scripturaire, le “ilm, ces lettrés
ont une profonde conscience généalogique de groupe spécialisé. Cette conscience s’ex-
prime autant dans les chaines locales d’initiation et de transmission scientifique que dans
la production historico-littéraire des obituaires, wafayat, et des dictionnaires biographiques,
tabaqat. Par ces montages de filiation, I’intelligentsia du pays consolide son principe
de continuité, une continuité historico-transcendantale qui, en dernier ressort, 1’inscrit
comme groupe local dans la durée prestigieuse de I’Islam.

Un échantillon de 293 d’entre eux pris dans les wafapar ¢ de Rasmiiki permet de mesurer
son importance et son profil d’intellectualité & 1’époque d’Ibn Nasir

. . R Awliyd’ . _, . .
Fuqaha Murabtin Qudat Salihin Ulama Udaba Muftiyyin
102 73 40 28 25 15 10

359% 25% 14 % 10 % 8% 5% 3%

Cette statistique montre bien qu’au xvi® siécle, le pays s’est doté d’un haut degré
de scripturalité. Contre toute attente, le nombre des porteurs de savoir scripturaire est

9. Ed. Muhammad al-Mukhtar al-Susi, Matba‘at al-Sahil, Rabat, 1988,

Anlsl 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati o N
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’aprés les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674). .
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

96 HOUARI TOUATI

nettement plus élevé que celui des porteurs de charisme : 659 contre 357;. Ces lettrés
usent souvent de leur devoir de parole pour défendre la canonique fonction de
« commanderie du bien» et de « pourchas du mal ».

Un exemple de cette défense de ’orthodoxie contre les excés ritualistes des saints nous
est fourni par la campagne que d’ex-compagnons ménent contre Ibn Nasir lui-méme
a 'appui de deux griefs :

1° De percevoir les offrandes des clients et des pélerins;

2° De prétendre que le maitre de ses maitres, le saint patron d’Alger “Abd al-Rahman
Thaalibi, aurait promis le paradis & quiconque témoignerait ’avoir vu ou vu quelqu’un
qui I’aurait vu. La campagne gagne alors en véhémence au point qu’un disciple compose
une réfutation pour confondre les censeurs et disculper le maitre '% Ce dernier qui ne
pardonnera pas & ses anciens compagnons leur affront les maudira : ils périront, dit
Yisi, dans ’épidémie de peste qui s’abat sur le pays en 1090/1679 11,

Cet épisode du conflit entre saints et docteurs qui, rappelons-le, traverse de bout en
bout le champ religieux maghrébin relativise la statistique concernant la suprématie
numérique des porteurs de savoir scripturaire sur les porteurs de charisme. Ces derniers
sont peut-étre peu nombreux, mais ils ont une résonance sociale que les autres n’ont pas.
Elle leur est conférée par un pouvoir; celui que leur procure la manipulation de la malé-
diction. Aussi peuvent-ils méme participer a la gestion de la violence tribale sans encourir
les mémes risques que leurs rivaux. Les Wafayat en donne une bonne preuve : elles
montrent en effet le pays s’en prendre plus souvent a ses lettrés qu’a ses saints. Aussi
quand dix lettrés sont assassinés par leurs contribules, il n’y a qu’un marabout qui subit
les foudres meurtriéres des siens! De ce point de vue Gellner a raison de soutenir que
«les sociétés tribales n’ont pas les moyens de protéger une classe de lettrés » '2. Par
contre, il a tort de soutenir qu’elles n’ont pas les moyens d’en entretenir une.

Cette opposition entre 1’appel a la baraka et la compétence scientifique finit pourtant
par se consumer dans une commune référence a la Tradition islamique, une tradition
scripturaire dont saints et docteurs en sont au méme titre les représentants. Ceux-ci en
ce qu’ils sont ses commentateurs autorisés, ceux-1a en ce qu’ils sont une modalité anthro-
pomorphe de sa réactualisation. Saints et docteurs participent ainsi & mettre en scéne
la Référence islamique, les uns par leur ritualité initiatique, les autres par leur montage
d’écrits. Aussi dans cette région du Maroc, comme partout en Islam, les « héritiers de
Dieu » et Ses amis, awliya’ Allgh, dorment toujours dans les mémes monuments funéraires
que forment wafaydt et tabaqat : wafayat al-Rasmiiki, Mandqib al-Hudayki, Fawa'id
al-Tamanarti, Bisharat al-Zd'irin de Kirami consignent en effet indifféremment leurs noms.

10. Abw’l-Hasan al-Yiusi, Muhadarat, éd. litho., 12. Gellner (Ernest), « Pouvoir‘ politique et
Fez, 1317, p. 78. fonction religieuse dans I’'Islam marocain »,
11. Un de ses fils mourra aussi de cette peste, Annales E.S.C., n® 3, mai-juin 1970, p. 701.

Nashr, op. cit., II, p. 21.

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA LOI ET L’ECRITURE AU MAGHREB 97

2. Figh, “urf et siba.

Le classement taxinomique de Rasmiiki ne doit pas tromper. Ceux qu’il attife exagéré-
ment du titre de fugaha’ ne sont souvent que de petits lettrés, des fulba cumulant par la
force des choses les roles variés de prédicateurs, d’instituteurs, de notaires, de magiciens
a PPoccasion. Nous verrons les Ajwiba se prononcer sur la régularité de toutes les fonctions
gqu’assument ces humbles porteurs de la parole de Dieu. Les vrais jurisconsultes sont
plutét ceux que Rasmiiki nomme “alims, gadis, muftis et nawdzilis, c’est-a-dire colligeurs
de «cas d’espéce » juridiques. Ceux-la sont les techniciens du droit. Ce sont eux qui ont
incrusté dans le génie local I’institution juridique islamique. Les uns par leur magistére :
c’est le cas d’Ibn Nasir, de Suktani ou d’Al-‘Abbasi® (m. 1152/1739) dont I’esprit
spéculatif a su établir le lien entre les principes théoriques du droit et les incidences
concrétes du moment. D’autres par leurs compétences techniques comme ce Dawad
b. Muhammad al-Tamli, spécialiste de wathd’iq, « formulaires », et auteur d’un Kitab
ummahat al-wathd’ig a qui le pays doit la stabilisation de son institution notariale. Les
cadis, enfin, par leur pratique judiciaire, ‘amal, et leur expérience professionnelle de
spécialistes de droit procédurier.

Dans 1’échantillon de Rasmiiki, ces fugahd’ représentent 259, de 1’ensemble. La pro-
portion est importante : elle indique a elle seule combien I’institution juridique islamique
est bien acclimatée dans le pays a 1’époque d’Ibn Nasir.

Intellectuels de haut niveau, ces docteurs de la loi ont permis en méme temps a la
culture locale de découvrir la raison graphique, et donc d’élargir considérablement son
systéme de communication. Ils lui ont en effet apporté la maitrise de la technologie de
I’écrit et les universaux d’une religion révélée. Le contexte cognitif local en est sorti
profondément modifié, mais non radicalement bouleversé dans le sens d’une plus grande
libération par rapport au social. La culture de scribes dont ils sont les représentants est
en ce XVII® siécle une « restricted literacy » 1. Car la langue sur laquelle ils assoient
leur autorité intellectuelle est une langue technique, une langue de professionnels impar-
faitement socialisée. Dépéché comme cadi a Tariidant, un Ibn al-Waqqad la quitte quelque
temps aprés pour cause d’obstacles linguistiques. Le docteur tlemcénien qui ne peut se
faire comprendre de ses justiciables chleuhs dénonce leur incapacité & ne communiquer
que dans leur parler de ‘gjam, « étrangers » 1 | Pour comble de barbarie, les fulba du
Sis eux non plus ne maitrisent pas toujours correctement « la langue du paradis ». Aussi
I’enseignement local 1ié a une poussée de séminaires associés au réseau de la zawiya de
Tamgriit assortit-il I’étude du Mukhtasar de Khalil ou le Murshid al-mu‘in d’Ibn “Ashir

13. Sur ce dernier, voir Jacques Berque, « Les Colonna, «Pour en finir avec le débat sur
Ajwiba d’al-Abbasi », Revue algérienne, n° 2, «literacy >’ », Cahiers du LAHJSC, n® 5, URASC,

mars-avril 1950, p. 94-104. université d’Oran, 1984.
14. Goody (Jack), La Raison graphique. Domes-
tication de la pensée sauvage, éd. Minuit, Paris, 15. 1bn ‘Askar, Dawhat al-nishir, éd. M. Hajji,

1979, p. 78, voir aussi le C.R. suggestif de Fanny Rabat, p. 116.

~1

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 HOUARI TOUATI

de commentaires berbéres. Des vade-mecum aussi sont composés en vernaculaire sur
le modéle du compendium de Khalil. L’un d’eux, le Hawd 6, écrit par un disciple du
fils d’Ibn Nasir, a accédé localement & une certaine notoriété. Or, ce n’est pas tant en
planchant sur ce type de commentaires et d’abrégés que nos scribes ruraux valident socia-
lement leur capital de compétences. Car c’est encore de leur connaissance de la langue
sacrée qu’ils tirent 1’essentiel de leur prestige.

Sans négliger le fait majeur que cette culture écrite restreinte dont procede la norme
du figh a permis la naissance d’une classe de lettrés, il faut bien par ailleurs convenir qu’elle
porte en elle les limites structurelles de ses propres capacités d’acculturation. C’est pourquoi
quand un docteur saharien du xvi® siécle de retour chez lui dit aux siens qu’il a laissé
au Sus « Ie peuple s’adonner aux plus vilaines infractions et les fugahd’ trancher en recou-
rant aux solutions juridiques les plus faibles» ', beaucoup d’autres docteurs du xvi°
siecle ne sont pas loin de penser la méme chose, & commencer par Ibn Nasir lui-méme.

Pourtant les obstacles a la diffusion des normes juridiques islamiques ne sont pas que
d’ordre culturel, ils sont aussi sociaux et politiques. Le pays est en effet une bilad sa’iba,
si ’on croit nos Ajwiba. La siba ? C’est tout a la fois le désordre et I’insoumission qui
caractérisent, aux yeux des ‘ulama’ défenseurs de la loi et de son ordre institutionnel,
certaines régions du Maghreb comme le Sis. En fait, il n’y a pas plus de désordre dans
ces régions qu’ailleurs. Mais en tant qu’ils sont les tenants d’un idéal citadin et d’un
modéle politique centraliste, les “ulama’ sont horripilés par la sorte de démocratie locale
qui y régne et qui fait de la jamad“a une source d’auctoritas. Or, que le droit puisse procéder
d’une instance humaine et que la jamd'a puisse s’ériger en législateur, voild qui est aux
antipodes de la cité musulmane !

Les Ajwiba superposent trois sens différents de la siba. Un premier sens associe la siba
aux régles de la coutume, c’est-a-dire du “urf, de la “@da. Un deuxiéme sens la fait dériver
du jahl, c’est-a-dire de ’opposition paganisme/islam : la siba devient ici synonyme, de
régne de l’ignorance, de la barbarie, de I’antéislam. Un troisieme sens enfin, associe
la siba 4 I’absence de pouvoir central 18, Ces trois expressions de la siba interrogées a la
lumiére de la shari‘a donnent les équations suivantes :

‘wrf versus figh
jahiliya versus Islam
jamd'a versus sultan (shar'i)

Chacune de ces expressions de la siba pose probléme au fagih. Mais si par profession-
nalisme, il compose avec la premiére, par réalisme il avalise la derniére, il ne peut que
condamner fermement 1’association siba-jahiliya. Aussi va-t-il procéder a de véritables
« arrangements conjuratoires » 1 pour la disqualifier. Car tout son montage d’écrits

16. Edité et traduit par Luciani, Revue 18. Adjwiba, op. cit., p. 83.
africaine, 1894. 19. Selon TI’heureuse expression de Pierre
17. Dawhat al-néshir, op. cit., p. 88. Legendre.

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA LOI ET L’ECRITURE AU MAGHREB 99
va consister a assujettir & 1’instance du figh le couple ‘urf-jamd‘a en le séparant de son
mauvais penchant : le jahl/?°, principe d’opposition a la cité islamique. Laissons a ce
sujet parler les Ajwiba :

Question. — « Une tribu campagnarde se détourne des réglements légaux, ahkdam shar‘iya,
et les abandonne pour des réglements, des coutumes et des peines pécuniaires injustes
qu’elle a elle-mé&me édictés par voie de délibération. Puis elle a fondé dessus ses jugements.
Encourt-elle ainsi la qualification d’impiété ou non? »

Réponse. — « Non! On doit par contre la considérer comme rebelle. »

Question. -~ « Mais alors comment entendre cette parole du Tout-Puissant : « Ceux
qui n’arbitrent point au moyen de ce « que Allah a fait descendre, ceux-la sont des
impies ? »

Réponse. — Cela ne s’applique qu’a une tribu considérée dans toute sa composante,

si elle commettait le forfait des Bani Amahli des Ayt Watisiin. D’aprés ce que j’en sais,
ils se rassemblérent & la maison commune, nddi, creusérent un trou en forme de tombe
et le remplirent de terre. Ils firent ensuite crier par leur héraut : « O gens de la tribu,
nous venons d’enterrer la shari‘a. Voild que personne ne la sollicite dans notre pays.
Quiconque jugerait selon elle n’aura a s’en prendre qu’a lui-méme. Il ne sera tenu compte
ni de son grand 4ge, ni de son attachement & 1’Islam 2! ».

Ce fragment de dialogue montre, qu’aux yeux d’Ibn Nasir, le figh ne s’oppose pas
par principe a la coutume. A condition toutefois que la primauté lui revienne, étant
entendu que « la Sunna a préséance sur la “dda. ». Le principe est que «le ‘urf doit étre
mesuré 2 I’aune de la Sunna, s’il lui est conforme, il doit &tre retenu, par contre s’il lui
est non-conforme 1l doit étre rejeté 22 ». C’est pourquoi « toute norme coutumiére entrant
en contradiction avec la loi est abjuratoire 2 ».

Cependant, plus conciliant que son disciple Muhammad b. Abi al-Qasim al-Sanhaji
le colligeur de ses Ajwiba, Ibn Nasir ne crie pas tout de go : « En enfer, la coutume et
les siens! 2 ». On le voit finalement regarder avec beaucoup d’indulgence les tribus qui
s’en tiennent dans la gestion de leur ordre juridique a ’insdf, cette loi coutumiére locale,
puisqu’il ne les traite que de rebelles, “usat. Elles sont certes en infraction a la loi, mais
comme peuvent I’€tre de mauvais musulmans. Ibn Nasir ne supporte pas qu’on sape
les possibilités mémes de structuration islamique de la cité en leur substituant des choix laics.
Le saint condamne cette effroyable régression dans la sorte d’état de nature hobbésien

20. Sur la siba, voir les discussions récentes Rivages et déserts, Sindbad, Paris, 1988, p. 99-
engagées par Abdallah Laroui, les Origines 109.

sociales et culturelles du nationalisme marocain, 21. Ajwiba, op. cit., p. 66.
F.M., (1830-1912), Paris, 1977, p. 180-182 et 22. Ajwiba, op. cit., p. 85.
Kenneth Brown, « Excursus sur I’insoumission » 23. Ajwiba, op. cit., p. 62.
dans P’hommage & Jacques Berque intitulé 24. Ajwiba, op. cit., p. 66.

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 HOUARI TOUATI

qu’est la jahiliya, avec dégofit, en traitant ses instigateurs de kuffar « infidéles ». Dans ce
cas d’espéce la coutume, aux dires d’Ibn Nasir, voue a 1’éternité de I’enfer.

Cette dérive diabolique hors 1a loi, les “wlama’ du Maghreb ont souvent recommandé
aux princes du moment de la redresser de maniére sanglante. Le figh rend en effet licite
le sang des kuffar, mais non celui des ‘usat qu’il recommande toutefois de « surveiller
et punir » jusqu’a ce qu’ils reconnaissent leur tort par un repentir sincére.

Constatons-le, dans le Maghreb du xvii® siécle, les mots tuent. Mais il peuvent aussi
sauver. C’est pourquoi au lieu d’adopter la pédagogie brutale d’éducation des masses
qu’autrefois 1’almohadisme avait initié localement, Ibn Nasir se tourne vers la réforme
patiente et savante des siens. Aussi n’est-il pas fortuit que ce choix culturel I’engage a
consacrer de longues pages 4 la réhabilitation des scribes ruraux, ces porte-étendards
de la shari‘a opérant en poste avancé au péril de leur vie.

3. Des acteurs du droit.

Invariablement sollicités dans les fonctions cultuelles, judiciaires, notariales, pédago-
giques, magiques, ces fulba de campagne a I’éthique orthodoxe souvent bien douteuse
sont pourtant les seuls représentants de I’Islam scripturaire dans ce qui est en grande
partie un pays de mission. Le probléme est qu’ils n’ont pas toujours le profil de formation
requis pour assumer correctement les fonctions canoniques auxquelles ils sont appelés.
Semi-analphabétes pour la plupart, ils poussent parfois 1’inculture jusqu’a ignorer « le
nécessaire en matiére de sciences religieuses » au point ol les scrupuleux répugnent a
leur concéder une quelconque aptitude Iégale. En accommodateur avéré, Tbn Nasir arrondit
les angles d’une telle intransigeance doctrinale pour les absoudre au nom de la dariira,
la « nécessité » et de la maslaha, '« intérét ».

Question a propos de I’imam qui ne connait que les régles des ablutions rituelles et
de la priere. — « La pricre derricre lui, est-elle licite pour qui est plus au fait que lui en
science et en lecture ? »

Réponse. — « Elle est licite. Elle est aussi licite derriere I'imam a la téte nue. Tout
comme est licite I’'imamat de celui qui consomme les makrithat, c’est-a-dire ce qui est
répréhensible au point de vue moral 2, »

Mais Ibn Nasir ne consent a valider I’imamat du fumeur qu’en cas de nécessité bien
que le tabac soit lui aussi un produit makriih. Par contre, il frappe d’interdiction absolue
celui de ’homicide « fut-il victime d’une injustice », ainsi que celui de ’époux dont « la
femme fait (publiquement) la coquette » en sortant, parée de bijoux, la téte et la gorge
découvertes %,

25. Ajwiba, op. cit., p. 24. 26. Ajwiba, op. cit., p. 25.

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA LOl ET L’ECRITURE AU MAGHRERB 101

Ibn Nasir traite pareillement I’accés aux autres charges légales :

Question. — « Est-il licite pour quelqu’un de s’abstenir d’établir des actes notariés
en invoquant pour cela le peu de science et de connaissance ainsi que la peur pour lui-
méme ? ».

Réponse. — « Oui, il peut s’abstenir dans le cas ol il n’est pas commis d’office du fait
qu’il soit seul & étre qualifié pour cela 7, »

Dans cette optique modératrice méme le témoignage 1égal de celui qui a « une dette
de pricre » ou a qui on a déja « attenté a I’authenticité de son témoignage » est recevable
« pour peu qu’il se repentisse », que « s’améliore sa situation » et qu’« il montre du sérieux
dans le jugement 28 »,

Toutes ces rukhas®, «solutions de tolérance », Ibn Nisir les prononce moins par
complaisance que par pessimisme professionnel. Aprés tout, déja « en temps de bien, la
perdition est plus grande que le salut ». Qu’en est-il alors « en fin des temps ou I’innocent
est pareil & la brebis perdue !30». A ce titre, Ibn Nasir cautionne ces frustes lettrés.
Mais auparavant il aura statué sur la nature de leur commissionnement en tribu.

Eux-mémes en apportant a la tribu la caution morale et religieuse que procure le savoir
scripturaire a son porteur, les fulba de campagne dédouanent leur employeur tribal au
regard de la ville siége de la Iégitimité par le Livre. Le lien établi entre les deux parties
est un geste de haute juridicité islamique. Il consiste a4 consacrer le service sollicité par
une « stipulation » : shart. Il est donc contractuel.

Pourtant cette stipulation de service va vite apparaitre comme suspecte aux yeux du
fagih. Elle est d’emblée « viciée » par sa socialisation a l’intérieur de 1’ordre gentilice
local. Heurté dans sa logique par cette flagrante concession a la coutume, le figh la
disqualifie comme illégitime. Du coup la prévarication touche aussi bien le salaire de
I’imam, de P’instituteur que du notaire et du cadi. En somme, toute la classe de lettrés
que le pays entretient. Prenons le cas de I"imam, Ibn Nasir lui conteste ses deux modes
de rémunération. Dans le premier il recoit le tiers de la zakdr versée a “id al-fitr par «les
gens du pays ». Or, il est illicite d’exiger ’aumone Iégale dans un shart, ensuite d’accepter
de la prélever en partie ou en totalité « quand dans le pays il y a plus nécessiteux ». La
zakat de rupture du jeline, rappelle Ibn Nagir, est établie « pour parer au besoin » le jour
de son versement. L’imam ne peut donc prétendre a sa perception que « s’il est dans le
besoin et que par conséquent il ne peut Iéser les nécessiteux du village ou il officie 30 ».
Mais en aucun cas il ne peut ’exiger par voie de shart. L’autre mode de rémunération
ressortit plus ouvertement a l'institution communautaire. Archaique, il consiste « depuis
les sieécles précédents » en prélévements sous forme de « tours d’eau ». Or celui-ci englobe
dans sa ponction « I’orphelin et la femme, le présent et 1’absent », c¢’est-a-dire non point
les individus mais le groupe. 1bn Nasir le condamne donc vigoureusement. A son tour,

27. Ajwiba, op. cit., p. 83. 29. Ajwiba, op. cit., p. 85.
28. Ajwiba, op. cit., p. 84. 30. Ajwiba, op. cit., p. 86.

7 A

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 HOUARI TOUATI

la condamnation frappe de nullité la priére faite derriére ’imam rétribué de la sorte.
Car, « ce qui est permis en pareil cas, ¢’est de répartir le shart de I'imam entre les hommes
qui sont mukallafiin », ¢’est-a-dire jouissant de tous leurs droits et de toutes leurs facultés.
Tout comme le shart de instituteur ne doit étre versé que par les parents des enfants
scolarisés.

Ibn Nasir ne va pas toutefois jusqu’au bout de sa condamnation puisqu’il ajoute que
toutes ces coutumes, ‘awd’id, peuvent &tre licites & condition qu’elles soient observées
«de plein gré» et qu’elles soient indemnes du gharar, c¢’est-a-dire de I’«incertitude »,
de P« indétermination », et du jahl, c’est-a-dire de '« ignorance paienne ».

Cette coutume toute municipale de faire assumer par le village les frais de rémunération
du personnel du culte et d’entretien des lieux du culte est étendue au personnel de la
justice. Ceux que nos A4jwiba appellent « juges de campagne », qudat al-badiya, sont en
effet eux aussi rémunérés par le groupe. Naturellement, Ibn Nasir condamne la pratique.
Mais comment rétribuer ces « cadis » mis en place par la jamd'a? Ne sommes-nous pas
dans un pays de siba ou il n’y a «ni prince, ni bayt al-Mal»? Dans ces conditions, dit
Tbn Nasir, il revient aux parties du litige de verser a part égale au juge son salaire, a condition
qu’il ne touche que «la valeur de ses vacations», migdari ma ta'attala’an sabilihi. Ce
qui est vrai de ces juges de campagne I’est aussi des spécialistes de I’écrit notarié com-
missionnés dans «les écoles et les villages de siba». Mais a la différence du personnel
du culte et de ’enseignement, juges et notaires n’ont pas le droit de percevoir d’extra
quand « sans rien demander, il leur est remis un cadeau en plus de leur salaire 3 ». En
homme de bon sens, Ibn Nasir sait que tout cadeau attend sa contrepartie. Alors il se
méfie des libéralités des justiciables empressés de faire des cadeaux aux magistrats qui
instruisent leurs affaires.

Que d’irrégularités dans Pexercice de fonctions légales! On comprend que les docteurs
citadins accablent de leurs sarcasmes ces misérables lettrés dont les femmes, comme celles
de leurs contribules paysans, s’échinent au champ sans trop se soucier de savoir si elles sont
vétues canoniquement. Eux-mémes, pour joindre les deux bouts, ne s’adonnent-ils pas
A des activités souvent décriées au point de porter atteinte & leur ‘addla, cette honora-
bilité qui, si elle vient & manquer, disqualifie d’office de toute charge canonique ? Pourtant,
ce sont ces clercs mal dégrossis qui ont inculqué aux pays I’habitus juridique du figh et
&veillé en lui ’engouement immodéré pour I’écrit, ’acte, le formulaire.

Gréce & ces obscurs porteurs du message de Dieu, le droit islamique s’est incrusté en
tribu. Mais & quel prix? Son dogmatisme a dii subir en effet de graves entorses. Encore
que le pays n’a composé avec le figh que sur les matiéres du droit familial et immobilier.
Partout en ce Xvi® siécle, il s’en tient dans la gestion de son ordre municipal farou-
chement 3 son droit public : un droit laic et démocratique auquel paradoxalement ces
mémes clercs ont contribué & la formalisation en le codifiant sous forme d’insafs, c’est-
a-dire de « principes d’équité ».

31. Ajwiba, op. cit., p. 83.

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA LOI ET L’ECRITURE AU MAGHREB 103

4. Des femmes et des champs.

Les Ajwiba d’Ibn Nasir ne dérogent pas a cette régle de partage entre les deux systemes
juridiques. Car elles manifestent bien plus librement leur morgue quand il s’agit de statuer
sur la matiére personnelle ou immobiliére qu’a tout ce qui ressortit au droit public.

En matiere de droit immobilier, elles s’attaquent avec violence au fabiis local. Ce dernier
est en effet tellement dénaturé par son usage local qu’il est complétement détourné
de sa pieuse dévolution. Ibn Nasir le condamne a juste titre comme modalité d’exhé-
rédation des femmes. A 1’occasion, il s’en prend & ces techniciens du droit que
les Ajwiba appellent cadis et qui sont « non investis par les rois » (entendez qu’ils le sont
par la jamda'a puisque nous sommes dans un pays de siba). Il leur reproche de procéder
par entrave a la shari‘a « en privant les femmes de ce que Dieu leur a prescrit en maticre
d’héritage ».

Ce prétendu habiis ne dupe personne; il est bien comme I’a décrit J. Berque : un sé-
questre lignager *2. Derriére le subterfuge juridique de la fondation pieuse, c’est la 1égitimité
patrimoniale du lignage qui est jouée contre ’appropriation individuelle. Le habiis est
vidé de la sorte de son contenu éthico-religieux par la pratique coutumicre. Son
inaliénabilité est donc révocable, auquel cas, les femmes ont le droit de participer au partage
du produit de la vente. La grave question qui se pose pour le jurisconsulte est que faire
de cette institution juridique bigarrée? «la frapper de nullité, c’est pousser & la multi-
plication des conflits qui suscitent violence et écoulement de sang dans ce pays de siba ».
La tolérer, c’est encore tomber de Charybde en Scylla dans la mesure ou elle contredit trop
ouvertement la théorie de la pieuse affectation qui est censée la justifier. Aussi bien,
sans contrarier la régle de droit, Ibn Nasir ne disqualifie pas totalement 1’us ancestral :
« Tout réglement qui contredit la shari‘a, écrit-il, doit étre rejeté. A celui qui a le bras
long de plaider pour cela, si toutefois on ne craint pas la fitna, le désordre ! 33 »,

En matiére de droit familial, les Ajwiba s’en prennent & I’institution locale du mariage
tout imprégnée de ritualisme communautaire au point d’étre le lieu de convergence de
plusieurs ordres :

1. — Un ordre folklorique qu’illustrent bien les youyous poussés par la fiancée de
I’intérieur de la maison une fois le contrat de mariage établi afin que tous les hommes
présents I’entendent et que les Ajwiba condamnent comme « innovation bldmable » dont
« linterdiction doit &tre absolue aussi bien dans les fétes que dans les mariages ».

2. — Un ordre magique qu’illustrent des pratiques comme la coutume d’enduire
la porte du marié de sang le jour de son mariage ou celle de placer des amulettes sous
la nourriture servie au banquet du mariage 3%

32. Jacques Berque, Les Structures du Haut 33. Ajwiba, op. cit., p. 21.
Atlas, PUF, Paris, 1978, p. 363. 34, Ajwiba, op. cit., p. 68.

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104 HOUARI TOUATI

3. — Un ordre religieux que ponctuent des gestes oraux comme la récitation de la sourate
de la Fatiha ou des Quraysh et la prononciation d’un triple fakbir, c’est-a-dire du nom
puissant d’Allah.

4, — Un ordre juridique que consacrent le contrat de nikah, le versement du saddg,
I’apport du jihdz, la présence de clercs qui font office de cadis ou de témoins.

Pour se rendre compte combien localement en ce xvi® si¢cle I'institution chleuhe du
mariage est éloignée de celle du mikah, c’est-a-dire du mariage orthodoxe, écoutons
Ibn Nasir :

« Un jour, j’avais accordé en mariage une de mes cousines paternelles sans rien exiger
de plus qu’un plat de couscous pour les fulba. Telle était la coutume de nos ancétres.
Mais j’y ai renoncé en P’abandonnant pour m’attacher & la Sunna du Prophéte. Notre
pratique est depuis des plus faciles tant en ce qui concerne le banquet que le saddq. J’ai
fixé ce dernier a trois mithqals de monnaie au poids . »

C’est 1a le témoignage d’un saint prosélyte qui a lui-méme pratiqué la coutume ances-
trale consistant & donner la fille en mariage sans contrepartie dotale. Ce qui est une
infraction grave aux dispositions du figh en la mati¢re. Car s’il n’y a pas versement du
sadaq, ou tout au moins de sa partie appelée naqd, le mariage est frappé de nullité.
Légalement, il ne peut &tre consommé par conséquent. Le saddq est en effet une prescription
coranique. Et sa fonction est tout a la fois contractuelle : il consacre I’engagement bilatéral
entre conjoints, et rituel : il purifie I’acte sexuel. Quand Ibn Nasir I’instaure, sa quotité
est non seulement invariablement fixée mais elle est encore minime. Autant dire que
derriére le concept juridique islamique se profile encore I’'us ancestral. On le voit pointer
a une autre occasion dans les Ajwiba quand un questionneur rappelle & Ibn Nasir que
dans sa tribu le don nuptial est de trois muzinas, une somme dérisoire. Ce qui enléve
pratiquement au saddq son caractére contractuel. Sous le poids du groupe tribal qui le
détermine unilatéralement et uniformément, il devient une simple disposition statutaire.

Du c6té de Iapport de I’épouse, la méme bizarrerie juridique accompagne le jihdz.
Les Ajwiba signalent en effet la curieuse coutume qui consiste a 1’augmenter du tiers de
sa valeur, et de porter cette surévaluation sur I’acte de mariage. Scandalisé¢ par I’irré-
gularité, Ibn Nasir la fait participer de 1’ordre de «la collaboration a la désobéissance
a Dieu ».

Ces irrégularités entachent de maniére trop flagrante le mariage au regard du droit
islamique au point ot des docteurs rigoristes comme le grand cadi de Marrakech
déja nommé, Muhammad b. Ibrahim al-Hashtiki, I’ont frappé de nullit¢ en ce
xvi® siécle 39,

Pourtant d’un autre coté, 'institution du saddqg et du jihdz, comme celle du habiis,
participent au renforcement du systéme du figh méme si elles continuent encore a véhiculer
des pratiques coutumiéres auxquelles elles servent d’espéce de masque ou de déguisement.

35. Ajwiba, op. cit., p. 63. 36. Al-Yusi, op. cit., p. 73.

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA LOI ET L’ECRITURE AU MAGHRER 105

Ft c’est 13 un fait majeur dans le processus de délégitimation de la coutume par le figh.
Au moins 3 ce niveau du droit, la coutume a désormais besoin de se parer du prestige
du figh pour continuer 2 exister, quitte par la suite & émerger sous le couvert de la fiction.
De ce point de vue la coutume est vaincue au xvi® si¢cle dans cette partie du Sud
marocain, comme la codification écrite des régles de droit public coutumier par les clercs
locaux est déja une amorce de « fighisation » de la coutume, devenue a son tour droit
écrit. Mais il y a encore dans le pays & I’époque des Ajwiba, un niveau du droit local
que ni le figh, ni méme les insdfs, ces chartes coutumiéres, n’ont pu arracher a son imme-
diateté de prédroit.

5. Un exemple de pré-droit : le “ar.

Encore tout proche de ses bases magico-rituelles, c’est sous I’espéce alimentaire qu’on
voit poindre ce droit immédiat dans nos 4jwiba. Le pays associe en effet le don alimentaire
& certains rites juridiques. L’un d’eux, le ‘Gr, parcourt sur de longues pages les 4jwiba.

Entre les fétes canoniques (id al-fitr, “id al-adhd), les célébrations patronales (miileds,
miisims), et les rites de passage de toutes sortes (septiéme jour de la naissance, mariage,
mort), les occasions d’échanges alimentaires se multiplient dans les 4jwiba. Elles semblent
mobiliser une bonne partie des énergies communautaires. Les Ajwiba montrent bien le
groupe leur associer ses plus hautes valeurs rituelles. Ibn Nasir lui-méme est appelé a se
prononcer sur une prétendue tradition selon laquelle «le Prophéte aurait interdit de procéder
4 la priére si on venait & présenter de la nourriture ». « Oui, répond le maitre de Tamgrit,
le Prophéte a bien ordonné de faire passer la nourriture avant la priére ! ¥ ». Mais le con-
texte n’est pas celui auquel pensent les questionneurs chleuhs. Qu’importe ! ces derniers
n’attendaient pas moins de leur saint. La nourriture joue dans leur pays un réle mor-
phologique de premier plan, il est heureux qu’une tradition prophétique vienne rehausser
davantage son prestige rituel. Car ses occasions d’échange sont autant de circonstances
destinées a exalter les émotions religieuses qu’a libérer de féroces sentiments d’émulation
collective. C’est alors que le don tourne au défi et I’échange au tournoi.

Cette prodigalité alimentaire met mal & l’aise le jurisconsulte du fait qu’elle ne rentre
dans aucune de ses catégories éthico-juridiques. A coup s, elle ne reléve ni du ma'rif, le
bien au sens coranique, ni de la saddga, I’aumdne surérogatoire, ni méme de la
ma'iina, c’est-a-dire de D’entraide fraternelle.

Question a propos des offrandes échangées a 1’occasion de fétes. — « La coutume est
générale chez nous que I’homme offre & son ami de la nourriture. Ce dernier ’accepte
et lui offre en retour une autre nourriture en compensation de la premiére offrande. Cela
est-il licite ou non ?»

37. Ajwiba, op. cit., p. 13.

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

106 HOUARI TOUATI

Réponse. — « La nourriture qu’échangent les voisins entre eux a 1’occasion de fétes
ne cause pas de mal si elle I’est au titre du ma'rif et si donc elle vise la résipiscence. Par
contre si ¢c’est la compensation qui est visée, il faut que les deux nourritures soient pré-
sentes (lors de I’échange) sinon ce dernier devient échange de nourriture contre nourriture
a terme, ila ajal. Or qu’une nourriture soit échangée contre une autre a terme comme par
exemple que je te prépare de la nourriture & ton mariage afin que tu fasses autant pour
moi au mien est chose illicite . »

I1 est clair que ces échanges alimentaires ne sont nullement effectués « en considération
de Dieu 3 ». Ils n’ont pas ce contenu religicux, ni méme éthique que le figh voudrait
bien projeter sur eux afin de les arracher au paganisme. Mais comment peut-il en extirper
le caractére barbare? Ils participent d’un ordre communautaire archaique contraire a
I’idéal transactionnel du figh et a la morale philanthropique du ma‘rif ou la compétition
le dispute au prestige sur fond de rites magiques.

Au regard du figh, ces transactions sont viciées par ce qu’elles comportent d’indéter-
miné. De la sorte, elles peuvent étre confondues avec les contrats aléatoires ou soupgonnées
de cacher des opérations usuraires. Ce qui d’ailleurs ne serait pas tout a fait inexact. La
logique de 1’échange qui les sous-tend n’est pas celle du don et du contre-don, mais
bien celle du prét et du remboursement. Le pays a une expression pour illustrer cette
comptabilité : « La nourriture, dit-on, est de trois sortes : une nourriture compensée,
makhlif, une nourriture prétée, maslif, et une nourriture perdue, matlif*». La dette
est lourde a trainer. Outre qu’elle est une plus-value pour le créancier puisqu’elle va
tout droit grossir son capital d’honneur et une moins-value pour le débiteur puisqu’elle
lui fait perdre la face, elle crée de surcroit des liens de dépendance qui bien que non consa-
crés juridiguement ne demeurent pas moins contraignants. Mais de quelle force mys-
térieuse sont donc doués ces échanges alimentaires? L’explication, un correspondant

la donne a Ibn Nasir :

« La majorité des gens, écrit-il, procédent a ces échanges pour &étre bien vus et accroitre
leur réputation, c’est-a-dire pour verser le prix du ‘dr. Nous ne connaissons pas de gens
qui les fassent pour Dieu ou pour quelqu’un d’autre. »

Cette puissance qui oblige de donner si on ne veut pas perdre son prestige, de recevoir
si on ne veut pas manifester sa crainte d’étre « aplati » et de rendre dignement et impé-
rativement si on ne veut pas faillir au code de 1’honneur s’appelle donc le ‘Gr. Etymolo-
giquement, la notion renvoie de maniére polysémique autant & la ma‘arra, « honte »,
au ‘ayb, « répréhension », qu’au sabb, « insulte 2! ». Notion magico-rituelle, son efficacité
symbolique éclate aussi bien dans la manipulation des rapports avec les humains que dans

38. Ajwiba, op. cit., p. 34. 41. Muhammad b. Ja‘far al-Kattani, Salwatu,
39. d4jwiba, op. cit., p. 54. [-’anfas, é€d. litho., Fez, 11, p. 54 sq.
40, Ajwiba, op. cit., p. 54.

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA LOI ET L’ECRITURE AU MAGHREB 107

ceux instaurés avec le monde invisible (djinns, saints morts, Prophéte). Dans nos A4jwiba,
elle est manipulée pour se procurer du prestige. Aussi est-elle associée au riyad’ et a la
sum‘a, c’est-a-dire au « m’as-tu vu et entendu » qui est souce d’accumulation de capital
symbolique.

Comme tel le “ar est du politique a I’état pur en ce qu’il permet d’accroitre le pouvoir
et 1’autorité de qui sait le manipuler le mieux. Comme il est encore du juridique a I’état
archaique par le systéme de loyauté et de dépendance qu’il instaure. Mauss aurait bien
vu en lui un fait social total par ce qu’il engage comme énergie psychologique et sociale
dépensée par les individus et le groupe et par ce qu’il permet comme articulation entre
les instances de I’économique, du politique, du juridique, du ludique méme.

De ce point de vue, K. Brown a raison d’écrire que le systéme de relations du ‘ar est
une stratégie de maintien, de reproduction et de création de capital symbolique *2. Mais
il a tort de I’arracher comme rite juridique archaique a son socle magico-rituel.

Il est toutefois vrai que la forme de ‘ar évoquée dans nos Ajwiba ne renvoie pas aux
modalités décrites par Westermarck : celles justement qui lui ont permis d’interpréter
le “gr comme malédiction conditionnelle 3. De méme qu’elle ne renvoie pas au type
décrit par Jamous ou « quel que soit la maniere dont est accompli le “dr », il consiste a
transformer le haram, « domaine de ’interdit » de celui dont on sollicite le service ou
la protection, en hurm, « sanctuaire » ou trouver refuge .

Dans le cas présent, c’est plutdt le défi qui structure le ‘@r comme une véritable machine
de guerre. Qu’on le reléve et I’honneur est sauf. Mais qu’on se débine et son aspect insulte,
sabb, prend le dessus. Or, ’insulte est bien une sorte de malédiction qui « tente d’enfermer
sa victime dans une accusation fonctionnant comme un destin 45 ». De la que cette forme
de “ar tire ses virtualités juridiques de son efficacité de geste magique.

Conclusion.

De ce niveau archaique du droit qu’incarne le “dr en passant par les élaborations cou-
tumiéres écrites jusqu’au sytéme sophistiqué du figh, le champ juridique chleuh apparait
au milieu du xvi® siecle dans toute sa complexité. L’intérét des Ajwiba est de
permettre de ’observer en pleine recomposition, et de suivre donc les lignes de tension
qui le parcourent de bout en bout. Car figh et “urf entretiennent dans le tumulte de la
restructuration des rapports houleux, mais mesurés et conscients grace a ’ardeur diligente
des scribes locaux. Et c’est de 1a que provient ’originalité des interactions qui se sont
nouées entre les deux ordres juridiques. Aussi bien dans le formidable foisonnement que

42. Brown (Kenneth), The Curse of Wester- 44, Jamous (Raymond), Honneur et Baraka.
mark, Essays on FEdward Westermark, ¢éd. Les structures sociales traditionnelles du Rif, éd.
Timothy Stoup, Acta philosophica fennica, MSH, Paris, 1988, p. 213.

Helsinki, 1983. 45. Bourdieu (Pierre), Ce que parler veut dire.

43. Westermark (E.), Survivances paiennes dans L’Economie des échanges linguistiques, Fayard,
la civilisation mahométane, Payot, Paris, 1935. Paris, 1982, p. 126 sq.

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

108 HOUARI TOUATI

crée la compétition, alternent en ordre dispersé le conflit, la combinaison et la superpo-
sition. S’il y a des lignes de partage qui structurent les adhérences de I'une ou I'autre
instance juridique, il y a aussi les innombrables liens avoués ou inavoués qui les rappro-
chent. Le figh peut alors absorber une bonne partie du “urf ou, ce qui revient au méme,
le 1égaliser. A son tour, le “urf pour survivre déploie tout son génie dans les nouvelles
conditions de juridicité pour s’adapter ou tout au moins résister ©6. Autrement qu’en
recourant a la feinte ou a la ruse, il n’hésite pas & transiger avec cette invasion juridique
citadine qu’est le figh en lui empruntant son statut de droit écrit, sa langue et son support
notarial. Pas moins !

Par une situation toute paradoxale, cette méme classe de scribes chargée de lui
apporter la bonne parole et de la cautionner au regard de la ville, lui confectionne
cet habillage rituel. Pour Montagne, la réussite est parfaite. Le savant colonial n’hésite
pas alors & glorifier les monuments juridiques que les Chleuhs ont réussi a édifier « par
leurs propres moyens ¥7». Quels moyens propres ? On aurait pu s’attendre a ce que les
chartes chleuhes soient rédigées en berbére, mais non, elles le sont en arabe. Or ces mémes
lettrés qui les ont congues en arabe, ne peuvent étre taxés d’avoir honte de leur génie
linguistique. Puisqu’en effet ils ont composé pour I’étude du figh, manuels et commen-
taires en berbére. Encore un autre paradoxe dans ce pays de contraste. Cette acculturation
juridique a inspiré a d’autres des propos moins enthousiastes. Ainsi, au contraire de son
illustre ainé, Berque se désole plutdt que la permanence de la continuité juridique berbére
ne s’est plus traduite localement que « sous les schémes abstraits du formulaire ». « Combien
déformant est ce mode d’expression », s’écrit-il, puisque « de soi, il faisait évader 1’essen-
tiel ¥ » ! Mais le méme J. Berque a découragé la vaine recherche d’un stade berbére du
droit. En fait, il n’y a d’autre choix véritable que d’analyser les phénomeénes juridiques
comme phénoménes d’interaction et de substituer aux approches positivistes et idéalistes
une analyse dynamique du champ juridique.

46. Voir par exemple, R. Montagne et M. Ben 47. Montagne (R.), « La Vie sociale et politique
Daoud, « Documents pour servir a ’étude du des Berbéres », Regards sur le Maroc, CHEAM,
droit coutumier du Sud marocain », Hespéris VII, Paris, 1988, p. 61.

1927, p. 401-445. Voir en particulier la présen- 48. Berque (J.), Les Structures sociales..., op. cit.,
tation de R. Montagne, p. 401-404. p. 389.

Anls| 27 (1994), p. 93-108 Houari Touati
La loi et I'Ecriture. Figh, ‘urf et société au Maghreb d’apres les Ajwiba d’lbn Nasir (m. 1085/1674).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



