MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 27 (1994), p. 29-35
Baber Johansen

Coutumes locales et coutumes universelles aux sources des regles juridiques en
Droit musulman hanéfite.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Baber JOHANSEN

COUTUMES LOCALES ET COUTUMES UNIVERSELLES
aux sources des reégles juridiques

EN DROIT MUSULMAN HANEFITE

I. Le Droit musulman, le figh, est basé sur des fondements d’autorité religieuse et
utilise des méthodes de raisonnement scholastiques. Il a toujours intégré des matériaux
et des normes dérivées d’autres sources a condition de rester la source supréme de
Iégitimation de ces normes et de les soumettre a ses propres méthodes et catégories.
Parmi les sources non-juridiques et non-religicuses des matériaux et des régles du figh,
la pratique sociale a toujours été acceptée et reconnue par les juristes musulmans a
condition que les normes qui en résultent soient sélectionnées par les juristes, subor-
données a leur examen critique, soumises a leurs techniques de raisonnement et a leurs
régles de preuve. C’est-a-dire que les dimensions normatives de la pratique sociale n’ont
pas automatiquement de valeur juridique. Elles acquicrent cette valeur seulement si
elles s’avérent compatibles avec, d’un c6té, le systeme du figh et, de P'autre, la justice

des qgadis.

II. Pour déterminer si les dimensions normatives de la pratique sociale peuvent étre
admises comme normes juridiques, il faut préciser les limites dans lesquelles elles sont
valables. Les auteurs de ’école hanéfite — la plus ancienne et numériquement la plus
importante des quatre écoles de droit sunnite — dont je parlerai dans cette intervention,
reconnaissent que les expressions du langage regoivent leur sens du monde social dans
lequel elles s’inscrivent et des pratiques sociales qu’elles sont censées énoncer. Pour
interpréter le contenu d’une phrase, il faut, selon eux, recourir & ce que les habitants
d’une région, d’une ville ou les membres d’une profession comprennent par les mots
qu’ils utilisent, méme si le sens qu’ils donnent a leurs mots dévie de celui que le méme
mot a dans la langue classique ou littéraire ou bien dans les ouvrages scientifiques.
Par exemple, au regard des ablutions, est juridiquement considérée comme eau courante
«ce que les gens considérent comme (eau) courante » (ma ya‘udduhu-"n-nasu gariyan)';
si les gens vendent des objets pour une certaine quantité d’argent, il faut comprendre

1. Ibn Nugaim, Zain, al-Asbah wa-n-Naza'ir ‘ald Madhab Abi Hanifa an-Nu‘man (Beirut, 1400 A.H/.
1980 A.D.), p. 93.

Anlsl 27 (1994), p. 29-35 Baber Johansen
Coutumes locales et coutumes universelles aux sources des régles juridiques en Droit musulman hanéfite.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

30 BABER JOHANSEN

par 13 qu’ils désignent la monnaie ayant cours dans leur ville ou dans leur région?;
s’ils prétent serment, il faut D’interpréter & la lumicre de la signification que les mots
utilisés par eux ont dans leur propre pratique sociale et linguistique ®. La pratique
sociale détermine, disent les juristes hanéfites, les conditions d’un contrat et d’une
déclaration juridique. Elle définit — comme le font les clauses juridiques — les condi-
tions des actes juridiques et elle peut méme aller jusqu’a les remplacer * : « Ce que 1’on
sait & travers la coutume est comme une clause de droit» (al-ma‘rif ‘urfan ka’l-masriit
Sar‘an) ®. Cette maxime légale est souvent utilisée par les juristes pour interpréter les
contrats de location de service et de métayage.

Si la coutume est admise comme ’expression d’un besoin social et économique (kdga) S,
elle peut &tre considérée par les juristes comme juridiquement valable méme si elle dévie
des solutions générales élaborées par le systéme du figh. Tel est le cas d’un emprunteur
pauvre qui repaye le crédit avec profit (ribh) au créditeur 7; tel encore le cas du tisserand
dont le travail, contrairement aux régles de base du droit hanéfite, est rétribué par une
partie de son propre produit de travail ®; tel est enfin le cas de la vente des positions
publiques au Caire, au xvI® siécle °.

ITI. Certaines pratiques peuvent &ire admises comme juridiquement valables parce
qu’elles sont limitées & des situations spécifiques, a des aires géographiques restreintes,
a des périodes de temps limitées, & des classes sociales ! ou bien a des professions
particuliéres 1!, Ce qui les rend compatibles, dans la plupart des cas, avec le figh, c’est
justement le fait qu’elles sont limitées pour ce qui est de 1’espace, du temps, des classes
sociales, des professions. Elles introduisent une nuance dans les normes générales et
universelles du figh et peuvent méme aller jusqu’a les remplacer provisoirement mais
presque toujours, répétons-le, dans un cadre restreint, local, ethnique, professionnel ou
de classe. Dans I’école hanéfite, la Iégitimité de cette «juridification» des coutumes
locales, par le biais du « besoin social » (hdga) 2, a toujours donné lieu & des discussions
controversées 3. Elles constituent des coutumes spéciales et limitées (‘urf hass) qui, en
principe, ne peuvent pas servir comme source et justification des normes générales et
universelles du figh : «La régle générale n’est pas fondée par la coutume spéciale »
(al-hukm al-agmm la yatbutu bi’l-“urfi’l-hass), écrit al-Bazzazi, un mufti mort en 1414

2. Ibn Nugaim, Zain, op. cit., p. 95. 7. Ibid., p. 92; voir aussi p. 99.
3. Ibid., p. 96 sq. 8. Ibid., p. 101, 103.
4. Al-Sarahsi, Abii Bakr Muhammad b. Abi 9. Ibid., p. 104.
Sahl, KitGb al-Mabsiit. Deuxiéme édition (Beirut, 10. Ibid., p. 100, 103.
Dar al-ma‘rifa 1i’l-tiba‘a wa’l-nasr, 1398 A.H./ 11. Ibid., p. 104.
1978 A.D.), vol. XXIII, p. 85 sq.; al-Babarti, 12. Ibid., p. 91 sq.
Muhammad b. Mahmad, Sark al-‘Indya ‘ald 13. Ibid., p. 102-104.
’l-Hiddya, imprimé aux marges de Ibn al-Humam, 14. Al-Bazzazi al-Kerderi, Hafiz al-Din M. b.
Sarh Fath al-Qadir (Le Caire, 1356 A.H.), M. b., Al-Gami* al-wagiz ou Fatawi 'I-Kerderi ou
vol. VIII, p. 35. al-Fatawi ’l-Bazzdziya, voir C. Brockelmann,
5. Ibn Nugaim, op. cit., p. 99. Geschichte der Arabischen Litteratur (ILeiden,
6. Voir ibid., p. 91 sq. Brill, 1949), vol. II, p. 225.

Anlsl 27 (1994), p. 29-35 Baber Johansen
Coutumes locales et coutumes universelles aux sources des régles juridiques en Droit musulman hanéfite.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

COUTUMES LOCALES ET COUTUMES UNIVERSELLES 31

qui fait autorité parmi les juristes hanéfites mamelouks et ottomans, et il a la prudence
d’ajouter « mais on dit aussi qu’elle est fondée par elle» (wa gila yatbutu) 5. Et la
grande autorité égyptienne du xvi® siécle, Ibn Nugaim, commente : « Le résultat
est que I’opinion dominante de I’école [hanéfite] ne prend pas en considération la
coutume spéciale (comme fondement des normes générales et universelles) bien que
plusieurs grands maitres ont exposé des opinions juridiques en faveur de sa prise en
considération » (wa ’l-hasilu anna ’I-madhaba ‘adnu *‘tibari “I-=urfi “l-hdss, wa lakin afta
katiriina min al-masayip bi‘tibarih) 15. 11 conclut : « Est-ce que dans la construction des
reégles 'on prend en considération la pratique générale (al-‘wrf al-“Gmm) ou la pratique
tout court, méme si elle est particuliére ? L’opinion dominante de 1’école hanéfite suit
la premiére option» (Hal yu'tabaru fi bina’i "l-ahkami “I-urfu ’lI-“amm aw mutlaqu ’I-urfi
wa law kdna hassan ? al-madhab al-awwal) V.

Si je comprends bien ce débat entre I’opinion dominante de I’école hanéfite et les
maitres qui s’en sont écartés pour fonder des normes sur la base de la coutume limitée,
il est question de la différence entre la doctrine enseignée par les mutin — c’est-a-dire
les textes utilisés pour enseigner la doctrine classique et qui insistent sur le caractére
universel de la coutume — et la doctrine développée par des muftis et des auteurs des
commentaires (Suriilt), qui appliquent les régles du droit & un milieu concret en insistant,
pour cela, sur ’effet juridique de la coutume, méme si elle est limitée. Entre ces deux
positions, on discute de la question suivante : est-ce que 1’on peut fonder des régles a
validité générale et universelle, comme celles du figh, sur des pratiques sociales ? Si oui,
cette pratique sociale doit-elle étre universelle ou est-ce qu’elle peut étre limitée ? Pour
savoir si ce débat est seulement rhétorique ou s’il répond a des problémes réels, il faut
analyser ce que les juristes comprennent par « coutume générale ».

IV. Prenons ’exemple du contrat de métayage (muzara‘a) 18. Pendant tout le viu® siécle,
il y eut une forte opposition religieuse contre ce type de contrat. Par ailleurs,
les plus grands juristes du vin® et du début du 1x° siécle, tels Abii Hanifa, Malik b.
Anas, et M. b. Idris al-Safi‘i, refusaient de I’accepter comme figure de droit. Les raisons
d’un tel refus sont juridiques et religicuses. Le métayage fait clairement partie des
échanges synallagmatiques, mais il se trouve en contradiction ouverte avec les éléments
du contrat de vente, qui est par ailleurs considéré par les juristes comme le type méme
de contrat synallagmatique et qui constitue le modéle de référence juridique pour tous
ces genres de contrats. Les juristes admettent que le contrat de métayage n’est pas
analogue au contrat de vente. Ce qui est « vendu », dans le contrat de métayage, n’est

15. Ibn Nugaim, op. cit., p. 102, and Rent. The Peasants’ Loss of Property Rights

16. Ibid., p. 103, as interpreted in the Hanafite Legal Literature

17. Ibid., p. 102. of the Mamluk and Ottoman  Periods

18. Pour les détails de cette discussion, voir (London-New York-Sydney : Croom Helm, 1988,
Baber Johansen, The Islamic Law on Land Tax « Exeter Arabic and Islamic Series ’).

Anlsl 27 (1994), p. 29-35 Baber Johansen
Coutumes locales et coutumes universelles aux sources des régles juridiques en Droit musulman hanéfite.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 27 (1994), p. 29-35

32 BABER JOHANSEN

pas une chose. Pour le partenaire qui investit son travail, Dutilisation de la terre est
un acte humain qui, d’aprés les régles du droit islamique, ne peut étre vendu et qui
n’a pas de valeur commerciale. De plus, le métayage oblige le partenaire labourant a
investir du travail sans connaitre la récompense qu’il en recevra et sans méme du tout
savoir s’il y a récompense.

Cependant, dés la deuxiéme moitié du viu® siécle, les juristes hanéfites irakiens ont
admis le contrat de métayage comme figure de droit & validité universelle. Tout en admet-
tant que celui-ci n’est pas analogue au contrat de vente, ils ont opté pour une solution
A Distihsan, c’est-a-dire pour une solution qui abandonne l’analogie des solutions
élaborées auparavant, Ils justifient cet istihsan en faisant référence au Coran, a la
Sunna et au consensus 2 mais, surtout, en soulignant le fait que D’istihsan représente la
dimension normative d’une pratique générale, « une coutume dominante dans tous les
pays » (urf zahir fi gami® al-buldan)®® et qu’il est légitime d’abandonner l’analogie
avec le contrat de vente a cause de la pratique économique (wa’l-giydsu yutraku
bi’l-ta’amul) *'.

Ainsi, avec le contrat de métayage, nous nous trouvons face a des normes du figh a
validité universelle, fondées sur des pratiques sociales générales et universelles. Mais
’intégration de celles-ci dans le systéme du figh, au vin® et 1x° siécle en Irak, est
quand méme caractérisée par leur « juridisation». La pratique du métayage est insérée,
par les juristes, dans les contrats synallagmatiques qui, en droit hanéfite irakien, sont
la forme obligatoire des échanges économiques. Il ne peut pas y avoir de métayage sans
contrat. C’est par le contrat que les conditions d’un métayage valide sont fixées. Les
obligations des partenaires résultent, bien siir, de I'utilisation des contributions de leur
partenaire (terre, semence, bétail, labeur). Mais ’utilisation de ces contributions sans
contrat ne constitue pas, avant le xi® siécle, chez les juristes irakiens, un métayage
juridiquement valable car, nous 1’avons vu, le métayage, comme la location, n’est pas
juridiquement valable s’il n’y a pas de contrat. Location et métayage sont des phénomeénes
contractuels et font partie des contrats synallagmatiques du figh. C’est par le fait qu’ils
n’existent pas sans contrat que le droit hanéfite distingue entre la rente foncicre et
I’imp6t foncier : la premiére n’existe pas sans contrat préalable, le second est la consé-
quence automatique de la propriété fonciére en pays d’Islam. En tant que contrat, le
métayage est subordonné aux conditions générales de la validité de celui-ci.

19. Al-Kasani, Abii Bakr b. Mas‘ad, Kirab
Badd’i® al-Sand’i® fi Tartib al-Sara’i* (Le Caire,
1328 A.H./1910 A.D.), vol. IV, p. 173; al-Babarti,
op. cit., vol. VII, p. 147.

20. Qadi han Fabr al-Din al-Husain b. Mansar
al-Uzgandi al-Fargani, Kitab al-Fatand al-Khaniya
(Le Caire, 1282 A.H.), vol. III, p. 150; al-Sarakhsi,
op. cit., vol. XXII, p. 17, 18, 36, 37, 38, 40;
al-Marginani, Burhan al-Din ‘All b. Abi Bakr,

Baber Johansen

al-Hidaya, Sarh Biddyat al-Mubtadi’, imprimé
aux marges de Tbn al-Humam, Sarh Fath al-Qadir
(Le Caire, 1356 A.H.), vol. VI, p. 34;
al-Babarti, op. cit., vol. VIII, p. 33.

21. Al-Marginani, op. cit.,, vol. VI, p. 34;
Qadizadeh, Ahmad b. Qaudar, Nata’ig al-Afkar
fi Kaif al-Rumiiz wa’l-Asrdr, imprimé en tant
que vol. 7 et 8 de Ibn al-Humam, Sark al-Fath
al-Qadir (Le Caire, 1356 A.H.), vol. VIII, p. 36.

Coutumes locales et coutumes universelles aux sources des régles juridiques en Droit musulman hanéfite.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

COUTUMES LOCALES ET COUTUMES UNIVERSELLES 33

V. Mais, & partir du x1° siécle, I’évolution sociale et économique de 1’Asie centrale
joue un réle de plus en plus important pour le figh hanéfite. Désormais les juristes ne
s’appuient plus sur une pratique générale et universelle pour établir des régles générales
et universelles mais ils défendent des pratiques locales contre 1’opinion établie de I’école
hanéfite irakienne. Ce sont les muyftis et les auteurs des Surizh qui établissent la 1égitimité
des pratiques sociales et économiques locales contre les solutions établies et admises
dans le hanéfisme irakien, la zdahir al-riwaya, 1’opinion dominante de 1’hanéfisme.

Dans les villes de Balh et de Buhara, les juristes hanéfites admettent que les investis-
sements dans les bains publics jouissent d’une protection juridique plus forte que la
propriété immobiliére utilisée par ses seuls propriétaires. Ils partent de I’idée que chaque
utilisation non autorisée (gasb) des bains urbains doit étre vue comme un contrat vicié
de location et entraine I’obligation de payer la rente 22. Les muftis de 1’Asie centrale
forgent I’idée qu’une utilisation non-autorisée des terres immobilisées des fondations
pieuses (awgaf) donne lieu a ’obligation de payer la rente et doit étre assimilée & un
contrat vicié, et cela contrairement au zdhir al-riwdya, a 1’opinion dominante de 1’école
hanéfite. Au xu° siécle, Qadihan de Uzgand établit que le métayage peut étre
considéré juridiquement valable méme sans contrat : il se référe a la pratique sociale
des régions de Transoxiane. Il dit qu’il faut distinguer entre les terres agricoles cultivées
par leurs propriétaires, c’est-a~dire des paysans, et celles possédées par des rentiers pour
étre données en métayage et s’approprier par la suite la rente fonciere. Il appelle
ces derniéres terres «les terres possédées pour étre passées en métayage » (al-aradi
al-wu‘adda li-daf‘iha muzara‘atan). 11 soumet la validité juridique de cette forme de
métayage a trois conditions : 1) qu’il y ait une coutume qui accepte cette forme de
métayage et qui régle, en sus, de maniére inchangée, les quotas du partenaire qui fournit
le labeur; 2) que le propriétaire posséde la terre dans le seul but de la passer aux
métayers et de s’approprier leur rente et 3) que les métayers viennent obligatoirement
des classes sociales ou des groupes sociaux préts a gagner leur vie par le métayage.
Si, en revanche, les métayers cultivent les terres sans autorisation ou s’ils appartiennent
a la classe de «ceux qui refusent de cultiver la terre en métayage et qu’ils refusent cela
par fierté » 23, leur action est considérée comme un délit (gasb) et non comme une forme
de métayage juridiquement valable. La pratique sociale que Qadihan décrit est claire-
ment définie comme celle d’une seigneurie : le droit & la rente est garanti a la fois par
a) les relations sociales entre métayers et seigneur; b) par le fait que le seigneur n’utilise
la terre que pour encaisser la rente fonciére et c¢) que la coutume inchangée établit les
quotas du partage entre seigneur et métayers 2, Qadiban protége la pratique des seigneurs,
toutefois il ne la transforme pas en régle juridique générale et universelle bien que,
une fois limitée par les trois conditions énumérées, il la considére néanmoins valable.

22. Qadiban, op. cit.,, vol. 1I, p. 270, 274; 24. Cf. M. Bloch, Les Caractéres oviginaux de
vol. III, p. 335. Dhistoire rurale frangaise (Paris, 1931), vol. II,
23. Ibid., vol. III, p. 169. p. 137 sq.
3

Anlsl 27 (1994), p. 29-35 Baber Johansen
Coutumes locales et coutumes universelles aux sources des régles juridiques en Droit musulman hanéfite.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

34 BABER JOHANSEN

Les fatawa — c’est-a-dire les responsa juridiques — de 1’Asie centrale défendent ainsi,
contre la doctrine dominante de I’hanéfisme irakien, la validité juridique des pratiques
sociales locales, sans en faire des régles générales et universelles du figh. Ce seront les
muftis des pays arabes des périodes mameloukes (1250-1517) et ottomanes (1516-1918)
qui transformeront la doctrine des muftis de 1’Asie centrale en régle générale du figh.
Ils créeront la notion générale de propriété de rente (mu‘add li’l-istiglal) a statut juridique
propre et protégée contre une utilisation non-autorisée. Chaque utilisation non-autorisée
de ce type de propriété est assimilée & un contrat de location ou de métayage entrainant
’obligation d’en payer la rente. De cette maniére, les muftis créent un type de propriété
qui englobe les terres d’état, les terres de wagf, les terres des grands rentiers privés pour
les distinguer des terres paysannes. Ce type de propriété est protégé contre toutes les
pertes qui peuvent résulter d’une utilisation non-autorisée : les juristes ottomans déve-
loppent ainsi, pour cette forme de propriété et en ce qui concerne la rente, un concept
— comparable & celui de lucrum cessans — qui donne aux propriétaires le droit de
réclamer la rente méme 2 titre rétroactif — et cela pour des périodes qui peuvent englober
plusieurs décennies — a chacune des personnes utilisant leurs propriétés sans leur auto-
risation ou pour une rente jugée trop basse. C’est la rente que le propriétaire rentier
aurait pu obtenir qui se trouve & la base de ses requétes auprés de I’utilisateur non-
autorisé. Et, pour étendre cette idée, les juristes doivent limiter I’importance du contrat
de métayage et de location des terres. Ainsi, les deux formes d’utilisation deviennent
juridiquement valables, méme sans contrat.

VI. Le figh hanéfite connait donc des régles universelles dérivées de la coutume générale.
Ce sont surtout les régles concernant la location des terres et le métayage. Le figh
hanéfite irakien des vi® et 1x¢ siécles intégre ces pratiques dans son systéme normatif
en tant que contrats synallagmatiques. A partir du x1° siécle, la coutume particuliére
de 1’Asie centrale met en question le caractére contractuel de la location et du métayage.
Les muftis mamelouks et ottomans du Proche-Orient acceptent les nouvelles solutions,
libérent les rentiers des contraintes contractuelles, adoptent la rente non-contractuelle,
développent des normes spéciales pour la propriété des rentiers, intégrent le principe
de lucrum cessans pour ce type de propriété. En un mot, ils acceptent la pratique des
rentiers comme pratique générale, pouvant servir comme base des normes du figh a
validité universelle.

*®
& *

Méme si beaucoup de juristes hanéfites considérent la pratique sociale particuliére
(urf hdss) comme source d’une régle locale et restreinte, seule la pratique générale
(Curf “amm) peut servir de sources aux normes juridiques a validité universelle. La
dimension normative de la pratique particuliére est reconnue comme forme nécessaire
de I’adaptation du droit & des réalités sociales spécifiques. Nous la rencontrons souvent
dans les fatawd et les livres de droit. Elle ne pose pas de problémes théoriques. Mais

Anlsl 27 (1994), p. 29-35 Baber Johansen
Coutumes locales et coutumes universelles aux sources des régles juridiques en Droit musulman hanéfite.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

COUTUMES LOCALES ET COUTUMES UNIVERSELLES 35

un droit qui, en principe, ne se veut fondé que sur les textes du Coran, la pratique du
Prophéte, le consensus des savants et 1’analogie et qui, par ailleurs, considére la pratique
sociale générale comme source des normes juridiques & validité universelle, pourrait sembler
surprenant. Pourtant, le hanéfisme irakien introduit la pratique économique générale
comme source et justification du contrat de location et de métayage, c’est-a-dire comme
source des normes a validité universelle. Dans la mesure ou le hanéfisme irakien lie
I’échange économique (et ’échange tout court) a la forme contractuelle, il octroie un
caractére strictement contractuel 4 la rente fonciére et au métayage. En revanche, a
partir du x1° siécle, un systéme économique dans lequel Ie souci de garantir la rente
fonciére aux rentiers I’emporte, et de loin, sur I’idée de 1’échange économique a base
contractuelle, entraine un changement des normes juridiques qui le contrecarrent.

Ces changements laissent leurs traces dans les ceuvres du figh car les auteurs se
trouvent obligés d’expliquer la relation entre la premiére norme universelle et les suivantes.
Pour comprendre les effets que les pratiques sociales et économiques ont sur le droit,
il faudrait analyser le changement des normes et, pour cette raison, il nous faut une
vraie stratigraphie des solutions du figh qui mette les différentes solutions en rapport
avec D’histoire politique, économique et sociale. Sous cet angle, il me semble que 1’on
trouve des exemples de la coutume particuliére dans tous les groupes sociaux, tandis
que seule la pratique des commergants et des rentiers a été suffisamment générale et

dominante pour étre acceptée, par les juristes, comme source des régles a validité uni-
verselle.

Anlsl 27 (1994), p. 29-35 Baber Johansen
Coutumes locales et coutumes universelles aux sources des régles juridiques en Droit musulman hanéfite.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



