MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 27 (1994), p. 245-254
Jean-Michel Mouton

De quelques reliques conservées a Damas au Moyen-Age.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Jean-Michel MOUTON

DE QUELQUES RELIQUES CONSERVEES A DAMAS
AU MOYEN-AGE

Stratégie politique et religiosit¢ populaire
sous les Bourides.

L’étude de la vie religieuse 4 Damas aux vi®/xm® et vi®/xii® siecles, dominée par
la restauration du sunnisme, les rivalités entre les différents madhab-s et ’apparition,
avec les madrasa-s, de nouvelles structures d’enseignement, a surtout porté sur la religiosité
des élites 1. La documentation dont nous disposons, composée essentiellement de chro-
niques et de dictionnaires biographiques, a sans aucun doute favorisé ce domaine de
recherche. Toutefois, I'intérét pour ces études d’un autre genre de littérature, faite de
guides de lieux de pélerinage, de récits de voyage et de recueils de fada’il a déja été large-
ment souligné 2. Ce dernier type de sources, quoique parfois un peu statique, apporte
le témoignage formel qu’d c6té d’un islam officiel, encadré par les cheikhs et les “ulama’,
un islam populaire, bien vivant, coexistait et connut méme a I’orée du vi°/xu® siccle
un regain de faveur. C’est de cette religiosité populaire dont nous entendons parler ici
a travers I’étude du culte de quelques reliques (Gzar) découvertes a cette époque.

Les voyageurs qui visitérent la cité syrienne se firent un devoir de signaler 1’ensemble
des lieux de vénération. Ces listes, particulierement fournies pour Damas, énuméraient
avant tout des sites, grottes, cimetiéres ou mosquées, qui avaient été le théatre d’événe-
ments rapportés dans le Coran ou la tradition. Plus rares étaient les reliques conservées
dans la cité; trois d’entre elles cependant ont retenu notre attention du fait que 1’on peut
dater avec précision les débuts du culte qu’on leur voua a Damas.

Il s’agit tout d’abord d’un Coran dit de « “Utman» déposé au vi°/xu° siécle dans
la salle de priére de la mosquée des Umayyades dans une grande armoire (hizana kabira)

1. Voir notamment Th. Bianquis, S. Atassi,
« Luttes d’influence a D’intérieur du sunnisme
damascain entre 400 et 550 de I’hégire », BEO
XXX, 1978, p. 361-373; J.E. Gilbert, « Institu-
tionalization of Muslim scholarship and profes-
sionalization of the ‘ulamd’ in Medieval
Damascus », Studtlsl (P) LII, 1980, p. 105-134;
L. Pouzet, Damas au VII*|XIII¢ siécle : vie et

Anlsl 27 (1994), p. 245-254  Jean-Michel Mouton
De quelques reliques conservées & Damas au Moyen-Age.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

structures religieuses dans une métropole islamique,
Dar al-Machreq, Beyrouth, 1988.

2. J. Sourdel-Thomine, « Les anciens lieux de
pélerinage damascains », BEO X1V, 1954, p. 65-85;
id., « Traditions d’emprunt et dévotions secon-
daires dans 1’islam du xu° siécle », REI LV-LVII,
1987-1989, p. 319-327.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

246 JEAN-MICHEL MOUTON

en bois. Cet exemplaire (mushaf), peut-&tre copié de la main méme du calife 3, avait, selon
la tradition, été envoyé par ‘Utman b. ‘Affan en Syrie. Il faisait partie des six copies
envoyées par le calife aux provinces (amsdr) de ’Empire arabe naissant. Aprés avoir
été vénéré pendant prés de huit siécles & Damas, ce Coran fut transporté a la fin du
x1x° siecle a Istanbul par les autorités ottomanes. Le mushaf, conservé de nos jours au
musée de Topkapi, dans la salle des reliques, serait ce méme Coran 3.

La deuxiéme relique est une empreinte du pied du Prophéte, laissée dans un morceau
de basalte, provenant du Hawran. La biographie du Prophéte (sira), reprise par Tabari,
signale en effet qu’encore enfant Muhammad passa en compagnie de son oncle Abii Talib
par I’antique cité de Bosra ou un moine du nom de Bahirad prédit un avenir prophétique
au jeune enfant ¢, Fiers de leur histoire, les habitants de Bosra exhumérent, a4 une date
que nous ignorons, cette pierre noire ou était imprimé le pied du Prophete. La précieuse
relique fut transportée a Damas au fort du vi®/xii® siécle et conservée dans une madrasa
qui venait d’€tre batie : la Mugahidiyya extra-muros 7. Lorsque cet édifice fut remplacé
par un béitiment abritant des tombes de descendants du Prophéte, la relique fut
alors transférée non loin de 1a, & 'oratoire de Sayyida Rugayya ou elle est encore
vénérée 8.

La derniére relique considérée ici est une sandale (na’l) ayant appartenu au Prophéte
et mentionnée pour la premicre fois, & notre connaissance, dans la biographie d’un certain
‘Abd al-Rahméan b. Abi 1-Hadid, prédicateur (hatib) a la grande mosquée de Damas

conservé a la mosquée al-Husayn du Caire. Sur
I’historique de ce Coran, et pour avoir un apercu
sur les autres Corans de «‘Utman» encore
conservés, voir S.S. ‘Abd al-‘Aziz Salim, Adwa’
‘ald mushaf “Utmdn b. ‘Affan, Le Caire, 1991.
Voir aussi S. al-D. al-Munaggid, Etudes de paléo-
graphie arabe, Beyrouth, 1972, p. 45 sq.; A. Dessus
Lamarre, « Le mushaf de la mosquée de Cordoue
et son mobilier mécanique », Journds CCXXX,
1938, p. 551-575 (références aimablement commu-
niquées par Fr. Déroche).

3. La tradition du Coran autographe apparait
dans la seconde moitié du vi®/xn°® siécle chez
Al-Harawi (Al-Harawi, Kitab al-itarat ila ma'rifat
al-ziyarat, éd. J. Sourdel-Thomine, Damas,
PIFD, 1953, p. 15). Au début de I’époque
ottomane, cette tradition s’amplifia et on considéra
ce Coran comme l’exemplaire que lisait ‘Utméan
lorsqu’il fut assassiné a4 Médine en 35/656; il
porterait encore la marque de son sang
(M. Bianchi, [tinéraire de Constantinople & la
Mecque extrait de 'ouvrage turc intitulé : kitab

Anlsl 27 (1994), p. 245-254 A
De quelques reliques conservées a Damas au Moyen-Age.
© IFAO 2026

menassik el-hadj de El-Hadj Mehemmed Edib Ben
Mehemmed, derviche. Traité composé en 1093/
1682 imprimé en 1232[1816-1817, Paris, ouvrage
du xix° siécle non daté, p. 37). Ibn Battita
estime cependant que le Coran maculé du sang
de «‘Utméan » se trouvait alors 4 Basra dans la
mosquée de ‘Ali.

4. Tbn Saddad, Al-A'lag al-hatira, Jordanie-
Palestine-Liban, éd. S. Dahan, Damas, PIFD,
1962, p. 132. Sur I’histoire de ces six copies,
voir H. Djait, La grande discorde, Paris, NRF,
1989, p. 135. Certains Corans dits de « ‘Utman »
sont encore vénérés de nos jours, notamment celui

Jean-Michel Mouton

Anlsl en ligne

5. A la bibliothéque du musée, avant restau-
ration sous la cote H.S. 194 et aujourd’hui sous
la cote H.S. 32, S. al-D. al-Munaggid qui décrit
ce Coran ne fait pas le rapprochement avec
celui conservé & Damas au Moyen-Age (op. cit.,
p. 55).

6. Sur cet épisode, voir
«Bahird », EI2 1, p. 950 sq.

7. Al-Harawi, op. cit., p. 14.

8. D. et J. Sourdel, « Dossiers pour un corpus
des inscriptions arabes», REI XLVII, 1979,
p. 168 sq.; A. Talass, Les Mosquées de Damas,
Beyrouth, PIFD, 1943, p. 165 sq.

Abel (A.), art.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

DE QUELQUES RELIQUES CONSERVEES A DAMAS 247

dans la premiére moitié du vi¢/xue siécle °. Il nous est dit que cette relique était conservée
dans cette famille de notables damascains depuis déja plusieurs générations. Toutefois,
aucune biographie des ancétres de ce personnage ne mentionne cette sandale. Ce n’est
qu’a partir du vi¢/xue siécle que I’on peut suivre avec précision son itinéraire. Elle se
transmit effectivement dans la famille des Bant Abi 1-Hadid durant encore deux généra-
tions. Nizam al-Din, petit-fils de “Abd al-Rahman, la 1égua a sa mort en 625/1228 au prince
ayyoubide de Damas, le sultan al-Malik al-ASraf (mort en 635/1237) qui la fit déposer au
Dar al-Hadit al-ASrafiyya. Elle fut vénérée en ce lieu jusqu’a la prise de Damas par
Tamerlan en gumada I 803/décembre 1400. Le conquérant turc se saisit alors de cette
sandale ainsi que d’une autre conservée 2 la madrasa al-Damagiyya 9. A partir de cette
date, les sources ne font plus mention de cette relique dont la trace a été perdue.

Ces reliques, bien que d’origines diverses, présentent le trait commun d’apparaitre
toutes les trois & la méme époque, c’est-a-dire dans la premiére moitié du X11° siécle au
moment ou la principauté de Damas est dirigée par les princes de la dynastie bouride.
Le Coran de « “Utman » est ainsi rapporté de Tibériade & Damas en 492/1099 1!, ’em-
preinte du pied du Prophéte arrive dans la cité entre 542/1147 et 555/1160 12 et la premiére
mention de la sandale du Prophéte se trouve dans la biographie d’un savant mort en
546/1151. D’évidence, il ne s’agit pas la d’un simple effet du hasard. Le contexte géo-
politique de I’époque explique au moins en partie cette concentration et ce culte naissant
des reliques dans la cité. Les croisades et ’occupation des cbtes syriennes qui s’ensuivit
ont indéniablement suscité un mouvement de sauvegarde de tous les objets sacrés conservés
dans les cités menacées par les Francs. Aussi, aprés la prise de Jérusalem, la place de
Tibériade se trouva en premiére ligne et on éprouva le besoin de mettre en lieu siir la
relique Ia plus précieuse de la ville, & savoir le Coran de « “Utmén » qui était, par son
origine, non seulement le bien de la cité mais aussi, et plus encore, celui de toute la pro-
vince du Sam. ‘

Cette explication, il est vrai, n’est que ponctuelle et ne peut a elle seule rendre compte
de I’ensemble du phénoméne. Les trois reliques considérées mettent en avant la figure
du Prophéte et celle d’un de ses compagnons, le calife “Utman. Il fait peu de doute que
le développement du culte de ces reliques participa au renforcement du sunnisme contre
le chiisme. Damas avait été occupée pendant plus d’un siécle par les Fatimides (359/970-
468/1076) et la communauté chiite demeurait encore fortement implantée dans la cité

11. La plupart des sources et les plus contem-
poraines (Ibn al-Qalanisi, 7drih Dimasq, éd.
S. Zakkar, Damas, 1983, p. 298) retiennent
cette origine, cependant ‘Imad al-Din (« Al-
Bustan al-gami‘ li-gami‘ tawarih al-zaman », éd.
Cl. Cahen, BEO VII-VIII, 1937-1938, p. 115) et

9. 1lbn Manzir, Muhtasar tarih Dimasq li 1bn
‘Asakir, Damas, Dar al-Fikr, 1988, XIV, p. 277;
Sibt Ibn al-Gawzi, Mir’at al-zaman I, Haydarabad,
1951, p. 221.

10. Nu‘aymi, Al-Daris fi tarih al-madaris 1,

éd. G. al-Husni, rééd. Beyrouth, 1988, p. 237;
H. Sauvaire, « Description de Damas », JournAs,
mars-avril 1894, p. 272. Une sandale du Prophéte
était également conservée a Hébron (J. Pedersen,
art. « Masdjid», EI2 VI, p. 650).

1bn al-Dawadari (Kanz al-Durar wa gami* al-gurar
VI, éd. Munaggid, Le Caire, 1961, p. 452) indi-
quent que ce Coran venait de Ma‘arrat al-Nu‘man.

12. Période durant laquelle Mugihid al-Din
Buzin fut gouverneur de Bosra.

Anlsl 27 (1994), p. 245-254  Jean-Michel Mouton
De quelques reliques conservées & Damas au Moyen-Age.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

248 JEAN-MICHEL MOUTON

au début du vi¢/xu® siecle. Aussi la vénération que 1’on porta au Coran de « ‘Utman »
ne fit que répondre a celle plus ancienne vouée a un Coran copié par “Ali et conservé
dans un oratoire de la cité 2. Au vi°/xiue® si¢cle, devant I’importance prise par le culte
du Coran de la grande mosquée, les chiites éprouvérent le besoin de transporter leur
Coran en un lieu plus propice a la vénération; ils choisirent le mashad de “Ali contigu
a la salle de priére de la grande mosquée 14, Les luttes d’influence que se livraient alors
sunnites et chiites apparaissent ici de maniére obvie; le déplacement du Coran de “Ali
répondait indéniablement a une volonté des chiites, de détourner a leur profit une partie
de la foule pélerine qui visitait le Coran voisin et concurrent de « ‘Utman ».

Le contexte historique et politique dans lequel s’effectua ces mouvements, occulte
cependant le rdle joué par les instigateurs véritables de ces transferts de reliques. Il ne
faut pas imaginer en effet que les habitants des cités de Tibériade ou Bosra furent consultés
lorsqu’on les déposséda de leur bien. Dans tous les cas, on assista a un véritable acca-
parement par le pouvoir turc des reliques de ces villes et & un transfert forcé vers Damas.
Le Coran de « “Utmén » fut enlevé a la cité de Tibériade par 'atdbak Tugtakin, régent
de Damas pour le compte du Saljoukide Duqéaq et, de fait, véritable détenteur du pouvoir.
Tibériade, qui faisait alors partie du territoire de la principauté, ne put que s’incliner
devant l’autorité politique. De méme, [’empreinte du pied du Prophete fut enlevée de
Bosra sur ordre du gouverneur de la cité, ’émir Mugahid al-Din Buzan'®, nommé a ce
poste par le prince de Damas.

La lutte pour le contréle de la derniére relique, la sandale du Prophéte, fut plus longue.
Les Banii Abi 1-Hadid ne désiraient pas en effet se séparer du bien qui contribuait au
prestige de leur famille. Le sultan ayyoubide al-Malik al-Asraf voulut pourtant acheter
la sandale 2 Nizam al-Din b. Abi I-Hadid. Malgré le refus de ce dernier, il ne désarma
point et persévéra dans sa volonté. Il multiplia les dons en argent et concéda des igta’-s
a Nizam al-Din; il lui offrit des robes d’honneur et surtout lui octroya le privilége insigne
de le compter au nombre des membres de son entourage, ce qui permettait au sultan de
profiter des effets bénéfiques de la relique bien qu’elle ne lui appartint point. Tant d’efforts
finirent par &tre récompensés : Nizdm al-Din légua & sa mort la sandale au prince .

A quoi correspondait de la part des gouvernants ce vaste mouvement d’accaparement
des reliques qui s’étala sur plus d’un siécle? Certes, il y eut dans les premiers temps, de
la part des princes turcs nouvellement convertis & I’islam, volonté d’affirmer, face & une
population damascaine islamisée de longue date, leur qualité de bons musulmans. Mais
le mouvement, & notre sens, participe d’un désir beaucoup plus profond d’encadrement

13. Dans la mosquée «située au sud du bain wa l-nihaya X11, p. 243 ; Safadi, Wafi bi l-wafayat, X,

de la Perle, & coté d’el-Keuchk et connue sous
le nom de mosquée d’ed-Dach» (H. Sauvaire,
op. cit.,, mars-avril 1896, p. 393).

14, H. Sauvaire, op. cit.,, mars-avril 1896,
p. 392 sq.

15. Sur ce personnage, voir Ibn al-Qalénisi,
op. cit., p. 440, 460 et 500; Ibn Katir, a/-Bidaya

publ. Institut allemand de Beyrouth, p. 126.

16. Sur cet épisode, voir Sibt Ibn al-Gawzi,
Mir'at II, année 635, biographie d’Al-Malik
al-ASraf, p.713; al-Safadi, op. cit., VII, p. 176-178,
et Dinterprétation qu’en donne St. Humphreys,
From Saladin to the Mongols, New York, 1977,
p. 212 sq.

Anlsl 27 (1994), p. 245-254  Jean-Michel Mouton i
De quelques reliques conservées a Damas au Moyen-Age.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

DE QUELQUES RELIQUES CONSERVEES A DAMAS 249

par le pouvoir de la vie religieuse damascaine. Il a déja été maintes fois souligné que dans
les motivations qui poussérent a la fondation des madrasa-s, il y avait le désir des gou-
vernants de s’assurer la loyauté des enseignants et de leurs éléves en leur fournissant des
locaux et en leur attribuant revenus et bourses '7. Schéma traditionnel, mais qui s’applique
d’évidence a la cité de Damas durant 1’6poque considérée ici : sur les dix madrasa-s
édifiées sous les Saljoukides et les Bourides (468/1076-549/1154), huit le furent a I’initiative
des membres de la société politique.

De méme, nous semble-t-il, il y eut volonté de la part du pouvoir turc de controler
et d’encadrer les formes les plus populaires de la religiosité musulmane. Bien siir, cela
se manifesta sous différentes formes : les tombes vénérées furent restaurées a I’initiative
du pouvoir, des oratoires furent bétis sur des sites sacrés, notamment a Pinitiative de
Nir al-Din 8. Le transfert des reliques & Damas marque pourtant une étape supplémen-
taire dans cette démarche du pouvoir. L’intention était claire. L’arrivée de nouvelles
reliques créa de nouveaux foyers de sacralité et détourna une partie des dévotions popu-
laires vers ces nouveaux objets de vénération au détriment de cultes plus anciens. 1l était
en effet difficile pour les gouvernants turcs, arrivés depuis peu, de s’immiscer dans des
pratiques déja anciennes et bien enracinées; ils avaient tout intérét a créer de toutes
pidces de nouveaux lieux de culte. Telle fut bien & notre sens I'inflexion majeure apportce
par les princes turcs dans les pratiques populaires.

1l est frappant en effet de constater qu’a aucun moment, il n’y eut le désir chez ceux
qui s’étaient emparés des reliques de s’en réserver 'usage exclusif et de bénéficier a eux
seuls de la baraka dont elles étaient porteuses en gardant les précieux objets dans leur
privé, que ce soit a la Citadelle pour le prince ou dans leur demeure pour les émirs. Iy
eut bien au contraire volonté délibérée de déposer les reliques en un lieu public; le transfert
de la sandale du Prophéte de la famille des Banii Abi I-Hadid aux mains d’al-Malik
al-A§raf marque ce passage d’un espace privé vers un espace public. Jusque-la, cette
relique et toute la charge sacrale qu’elle contenait étajent réservées & ['usage exclusif d’une
famille qui, sur un plan social, en tirait prestige et honorabilité. En passant aux mains du
prince, elle devient le bien de tous et ses vertus tutélaires protégent désormais 1’ensemble de
la cité. Les sources sont d’ailleurs fort explicites : si al-Malik al-ASraf désira si ardemment
s’emparer de cette relique, c’était pour qu’elle devint objet d’un culte public .

Ainsi les princes, étrangers au milieu de la population damascaine et souvent
impopulaires, réussirent par le biais du culte des reliques & obtenir, non pas une légiti-
mation, ce serait trop dire, mais du moins une reconnaissance. Par un phénomene d’in-
duction, vénérer les reliques, c’était d’une certaine fagon rendre grice a celui qui en était
le propriétaire et le protecteur. Objet médiateur, la relique permettait d’établir entre
gouvernants et gouvernés une communication indirecte; non pas en vue de I’établisse-
ment d’un dialogue mais pour que soit reconnue une hiérarchie. En devenant un culte

17. D. Sourdel, « Réflexions sur I’apparition anciens lieux...», p. 85.
des madrasas », REI XLIV, 1976, p. 183. 19. H. Sauvaire, op. cit.,, mars-avril 1894,
18. Voir a ce sujet J. Sourdel-Thomine, « Les p. 272.

Anlsl 27 (1994), p. 245-254  Jean-Michel Mouton
De quelques reliques conservées & Damas au Moyen-Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

250 JEAN-MICHEL MOUTON

populaire, le culte de ces reliques s’intégra parfaitement au paysage de la cité et devint
pour les hommes qui la gouvernaient la plus slire garantie d’un enracinement de puissance.

Soucieux de promouvoir ce culte dont ils tiraient avantage, les gouvernants turcs choi-
sirent avec soin le lieu de dépdt des précieux objets. Plusieurs stratégies furent utilisées.
Tugtakin choisit, pour déposer le Coran de « “Utman », un espace déja fortement chargé
de sacralité, a savoir la grande mosquée de Damas. L’exposition d’une nouvelle relique
dans le sanctuaire ne fit que renforcer un peu plus le caractére hiératique de ’endroit.
Réciproquement, le mushaf bénéficiait de la charge sacrale du lieu et se voyait 1égitimé
en temps que relique et promu objet de vénération au méme titre, par exemple, que le
tombeau voisin de saint Jean-Baptiste, haut lieu de pélerinage damascain. L’endroit
exact du dépdt, tout prés du mikrab central, ne fit que renforcer cette mise en scéne du
sacré : & I’heure de la priére, tous les regards des fidéles convergeaient vers la précieuse
relique 20,

Charge sacrale du lieu, insignité de la relique, souvent il y eut double influence, I’une
renforgant ’autre. Mais il put arriver que 1’un prit le pas sur I'autre. Ce fut le cas pour
I’empreinte du pied du Prophéte que 1’émir Buzén fit déposer dans sa madrasa. 1 édifice
qu’il fit batir présentait la particularité de se trouver relativement éloigné de la grande
mosquée. Or, il était de tradition jusque-la, de construire les madrasa-s aux abords méme
du sanctuaire, tout simplement parce que ces institutions ne faisaient que prolonger
I’enseignement délivré depuis des siécles dans la grande mosquée. La proximité du
foyer central de toute sacralité était, de plus, garantic de protection. L’émir Buzan,
forsqu’il eut achevé la Mugahidiyya, estima nécessaire de conférer un caractére sacré
a cet édifice en y déposant une relique 2!

L’emplacement précis de ’édifice est toutefois surprenant. Buzan fit construire sa
madrasa, consacrée aux chafiites, en un lieu vénéré des chiites. Connaissant les sympathies
chiites de ce personnage *, il semble qu’il faille exclure de ses motivations tout désir
d’affrontement entre les deux communautés; bien au contraire, dans le contexte de gihdd
qui prévalait alors, ce geste répondait sans doute davantage a des aspirations syncrétiques
visant & renforcer I'unité des musulmans contre I’infidéle : tout souvenir du Prophéte,
telle cette empreinte, ne pouvant que favoriser ce rapprochement.

En dernier lieu, il y eut souci chez ces pourvoyeurs en reliques de bénéficier de la baraka
qui émanait de ces objets. Aussi les firent-ils déposer non loin de leur demeure : Tugtakin
avait son palais aux portes de la grande mosquée tandis qu’al-Malik al-ASraf avait fait

20. Sur la localisation du mushaf dans la 21. Sur cette madrasa, voir Nu‘aymi, op. cit. 1,
grande mosquée, voir Ibn Gubayr, Rihla, éd. p. 455.
anonyme; Dar al-Sadir, Beyrouth, 1980, p. 242; 22. Voir a ce sujet D. et J. Sourdel, Corpus,

trad. Gaudefroy-Demombynes, IIT, Paris, 1953- p. 168 sq.; id., « Une collection médiévale de
1956, p. 309 sq.; Ibn Battata, Voyages, éd. certificats de pelerinage & la Mekke conservés a
et trad. C. Defrémery et B.R. Sanguinetti, I, Istanbul », dans Etudes médiévales et patrimoine
réimp. Paris, 1969, p. 202 sq. ture, €d. du CNRS, Paris, 1983, p. 251.

Anlsl 27 (1994), p. 245-254  Jean-Michel Mouton

De quelques reliques conservées & Damas au Moyen-Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

DE QUELQUES RELIQUES CONSERVEES A DAMAS 251

édifier le Dar al-Hadit qui portait son nom a ’ombre des murs de la Citadelle ot il avait
sa résidence. Toute relique en effet avait un pouvoir rayonnant, certes limité, mais
qui pourvoyait en baraka T’espace alentour. Cette baraka contenue dans I’objet était
éternelle et pouvait servir pour I’au-dela : c’est ainsi que Buzan se fit enterrer dans sa
madrasa, inaugurant ainsi une longue tradition de madrasa-s funéraires.

Comme on le voit & travers le choix des lieux, il y eut chez les puissants un véritable
désir de capter, voire de capturer les grices divines contenues dans ces objets. La relique
renforcait le caractére sacral du lieu mais il fallait que ce dernier fit propice : un en-
vironnement de priére était nécessaire; ce pouvait étre un lieu de culte comme la grande
mosquée ou un lieu d’enseignement religieux comme le Dar al-Hadit ou la madrasa. De
surcroit, ce lieu devait étre ceuvre d’art : un environnement de splendeur servait a
manifester la puissance et la sacralité de la relique; le Dar al-Hadit al-ASrafiyya fut édifié
d’abord comme un vaste reliquaire, offrande du prince, pour abriter la sandale si
longtemps convoitée 5.

Jusqu’a la fin du Moyen-Age, le culte de ces reliques demeura vivace. Fidéles a leurs
origines, les lieux de culte ou elles étaient déposées furent pendant prés de quatre siecles
fréquentés par les princes de la cité, ce qui leur conféra un statut particulier. Les princes
allaient se recueillir dans ces lieux %; ils pouvaient aussi, lorsqu’ils recevaient des hotes
prestigieux, les faire bénéficier de toutes les vertus de ces reliques . En tant que protecteur
de ces lieux sacrés, le prince avait en effet des privileges. Lui seul pouvait vénérer ces
reliques & tout moment, il avait aussi le privilege insigne d’avoir avec elles un contact
spécial. Pour les musulmans de la cité, le Coran de « “Utman » ne sortait de I’armoire
qui lui servait de chisse qu’a des moments bien précis. Orant privilégié, le prince avait
le pouvoir de prier devant la relique ou méme de la toucher quand bon lui semblait; le
temps sacral était pour Iui aboli %, 11 était aussi parmi les rares privilégiés qui pouvaient
lire dans Ie Livre saint. La parole de Dieu, la plus authentique qui fiit, puisque recueillie
directement par ‘Utmin, mettait le prince en prise directe avec le divin et lui conférait
aura et prestige. Les autres musulmans ne pouvaient lire le texte sacré que dans des copies,
transcrites et retranscrites par des générations de copistes; un doute persistait quant a
leur baraka véritable : la copie pouvait ne pas avoir le méme effet bénéfique.

Derriére le prince, une foule pélerine nombreuse venait vénérer ces reliques. Leur vertu
premiére était d’&tre chargée en baraka et le visiteur ou orant en vénérant ces objets

23. Sur ce Dar al-Hadit, voir Nu‘aymi, op. 25. Tugtakin convia ainsi I’émir de Mossoul
cit. I, p. 19 sq.; H. Sauvaire, op. cit., mars-avril Mawdtid & venir se recueillir en sa compagnie
1894, p. 271 sq. devant le Coran en 506/1113 (Ibn al-Qalinisi,

24. Ce fut notamment le cas sous les Mamelouks. op. cit., p. 298; Sibt Ibn al-Gawzi, op. cit. I,
Le sultan de Damas alla se recueillir devant le p. 43).

Coran, notamment en 695/1296 (al-‘Ayni, ‘Igd 26. Sur ce concept de temps sacral, voir
al-gunan fi tarih al-zaman, éd. M. Muhammad A. Dupront, Du sacré, croisades et péleri-

Amin, Le Caire, 1989, p. 310) et en 922/1516 nages. Images et langages, Paris, NRF, 1987,
(Sayh al-Gazi, Kawadkib al-sa’ira, Beyrouth, 1945, p. 385.
I, p. 89).

Anlsl 27 (1994), p. 245-254  Jean-Michel Mouton
De quelques reliques conservées & Damas au Moyen-Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 27 (1994), p. 245-254

De quelques
© IFAO 2026

252 JEAN-MICHEL MOUTON

venait & la source sacrale en capter une parcelle. Cependant, pour faciliter cette trans-
mission d’une partie de la charge sacrale, il fallait qu’il y elit contact physique. Le plus
souvent, le toucher de la main suffisait pour transmettre I’influx, pourtant, il semble que
le baiser des reliques fut plus répandu a Damas 7. Ce type de contact, plus encore que
le toucher, soulignait I’échange entre le pélerin et le divin : la baraka était donnée contre
la vénération. Pour étre efficace, il fallait que cette derniére fiit la plus démonstrative
possible, ce qui impliquait de la part du pélerin cris et larmes. Les princes n’hésitaient
pas a montrer la voie : la premiére fois que la sandale du Prophéte fut apportée a al-Malik
al-ASraf, «il prit la sandale, I’embrassa, la porta a ses yeux et pleura » .

Il y avait cependant un temps sacral pour la vénération des reliques; I’armoire qui
contenait le Coran de « ‘Utman » n’était ouverte qu’une fois par semaine apres la priére
du vendredi #. L’ostension des reliques devait en effet &tre limitée : une exposition trop
longue pouvait étre destructrice. A I’inverse, le fidéle devait pouvoir puiser a la source
du sacré de fagon réguliére, la charge sacrale qu’il recevait au contact de la relique
s’émoussait au fil du temps.

I1 y eut des tentatives de morcellement des reliques, en concédant des parcelles a ceux
qui en manifestaient le désir. Ainsi Nizam al-Din, pour garder dans sa famille la sandale
du Prophéte convoitée par le sultan, se proposa de lui en concéder un fragment. Certes,
la parcelle possédait une charge sacrale aussi forte que le tout, mais pratiquer une telle
mutilation, c’était entamer un processus conduisant & la destruction de la relique. Aussi,
devant les risques de profanation, al-Malik al-ASraf finit par refuser cette proposition 3°,

Le risque de destruction et de profanation était tout aussi grand pour le Coran de
«“Utman » qui pouvait disparaitre feuille a feuille. Les fidéles pouvaient toucher ouembrasser
I’objet, mais dans ses aspects extérieurs : le contact était permis avec la reliure non avec
le parchemin. De méme, ’accés au texte fut limité et les fidéles ne pouvaient I’appré-
hender que par la médiation d’un tiers habilité, imam ou prince, qui en assurait la lecture.
L’objet préservé dans son intégrité était garant de la cohérence du texte; sauvegarder
Punité codicologique garantissait 1’unité textuelle. Il fut autorisé cependant de faire des
copies de ce Coran qui renfermait I’authentique parole de Dieu et c’est cela qui importait
avant tout. Cette copie prenait a son tour valeur de relique : “Ali al-"Umaydi (mort en
525/1131), qui avait séjourné a Damas afin d’effectuer ce travail de copiste, regut un
accueil enthousiaste lorsqu’il revint dans sa ville natale de Sawah. La population s’était
rassemblée pour ’occasion aux portes de la ville 3L

27. Tbn Gubayr, op. cit., p. 309 sq.; Ibn étre avait-on réduit le temps de ’ostension entre

Battiita, op. cit. I, p. 202 sq.
28. Sibt Ibn al-Gawzi, op. cit., 1, p. 713.
29. Il y a divergence entre Ibn Gubayr (op.
cit., p. 309 sq.) qui indique que la relique était
exposée chaque jour aprés la priére et Ibn
Battiita (op. cit., p. 202 sq.) qui signale que
cela n’avait lieu qu’une fois par semaine. Peut-

Jean-Michel Mouton
reliques conservées a Damas au Moyen-Age.
Anlsl en ligne

le xi°® et le x1ve siecle.

30. Sibt Ibn al-Gawzi, ibid.; Nu‘aymi, op. cit.,
11, p. 295; H. Sauvaire, op. cit., mars-avril 1894,
p. 272.

31. Ibn ‘Asakir, Tarih madinat Dimasq, ms.
de la bibliothéque al-Asad de Damas, conservé
sous la cote 3376, tome XII, 236 v°.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

DE QUELQUES RELIQUES CONSERVEES A DAMAS 253

Pourvoir en baraka n’était pas la seule propriété de ces reliques. La plus fameuse,
le Coran de « ‘Utmin», possédait également des vertus tutélaires et propitiatoires.
Chaque fois que la cité était menacée, le peuple de Damas allait prier auprés de la sainte
relique. En 543/1148, alors que les Francs étaient aux portes de la ville, les Damascains
se rendirent en foule 4 la grande mosquée et sortirent le Coran dans la cour du sanctuaire.
Le Livre saint qui contenait la parole de Dieu devait servir d’intercesseur; il assurait la
communication entre le peuple, pleurant et suppliant, et le divin. Pour &tre plus proches,
les femmes enleveérent les voiles qui couvraient leur téte, dernier obstacle & la commu-
nication. Elles apparaissaient désormais telles qu’en leur intimité. Dieu devait aussi y
voir démonstration de dénuement et d’humilité. Cette fois, Il consentit & protéger la ville
et aprés quelques jours, les Francs levérent le siége ®2. Le Coran de « “Utman » devint
dés lors, I'une des reliques les plus vénérées a Damas; il avait protégé la ville contre 1’in-
fidéle. Ainsi, Ibn Gubayr, de passage dans la cité en 580/1184, signale qu’une foule nom-
breuse se pressait autour du Livre saint chaque fois que celui-ci était exposé 3.

Aussi, en 680/1281, lorsque Damas fut menacée une nouvelle fois par les Mongols, le
culte de la relique redoubla. Une procession fut possible car I’ennemi n’était pas encore
aux portes de la ville. Le Coran défila a travers la cité, posé sur la téte d’un musulman.
La relique devait visiter ’espace qu’elle avait a protéger, diffusant partout ses vertus
sacrales. Le parcours processionnel et incantatoire aboutissait au Musalla des deux fétes
situé hors les murs, au sud de la cité 34, L’espace était sacré : situé en bordure de la route
du Pélerinage, les Damascains s’y rendaient en foule lors des deux grandes fétes de ’islam.
En ce lieu, Dieu écoutait les exhortations des musulmans : les priéres des rogations
(istisqa’) lui étaient adressées ici et souvent il les avait exaucées %. Une fois encore, 1’in-
tercession fut efficace, ’ennemi échouant aux portes de la ville. De ce jour, le mushaf
prit rang de relique tutélaire de la cité et son culte ne se démentit point jusqu’a la fin du
Moyen-Age.

Pourtant, entre ces deux siéges, la ville était tombée durant quelques temps, en 658/1260,
aux mains des hordes mongoles de Hiuldgii. A aucun moment les chroniques ne font
mention du Coran de « ‘Utman ». Il est possible que par manque de temps, le Coran
ne put &tre vénéré. Au vrai, il est plus probable que I’intercession de la relique se montra
cette fois inefficace, ce qui fut picusement passé sous silence. Les manquements envers
le précieux mushaf furent réparés, deux décennies plus tard, et la colére de Dieu conjurée :
la ville put ainsi &tre sauvée.

A P’heure ot les reliques de Terre Sainte affluaient en Occident, un mouvement paralléle
de découvertes d’objets sacrés touchait I’Orient et notamment Damas. Devant les dangers
qui menagaient la cité, il s’agissait de capter la bienveillance divine afin que les graces

32. Sur cet épisode, voir Ibn al-Gawzi, 33, Ibn Gubayr, op. cit., p. 309 sq.
Muntazam fi tarih al-mulik wa l-umam, Hay- 34, Tbn Katir, op. cit. XIII, p. 295.
darabad, 1358 H., X, p. 131; Ibn Katir, 35. Voir a ce sujet, L. Pouzet, op. cit., p. 345 sq.

op. cit. XII, p. 224,

18

Anlsl 27 (1994), p. 245-254 Jean-Michel Mouton
De quelques reliques conservées & Damas au Moyen-Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

254 JEAN-MICHEL MOUTON

se répandissent ici plutdt qu’ailleurs. Pour préserver la ville, il fallait la bien munir de
reliques, gages de salut. Pas toujours trés heureuse au combat, la société militaire qui
gouvernait la cité essaya d’enraciner son pouvoir en s’insinuant dans la vie religieuse.
Pour cela, les princes turcs s’efforcérent de servir d’intermédiaires entre le peuple de
Damas et le sacré en suscitant diverses formes de dévotions populaires. Si le culte des
reliques continua a étre encouragé par les princes ayyoubides et mamelouks et demeura
vivace jusqu’a la fin du Moyen-Age, les premiéres attaques furent portées dés la fin du
vire/xine siécle avec des penseurs comme Ibn Taymiyya 3. En fait, c’est dans la deuxiéme
moitié¢ du vi°/xu® siécle que le mouvement connut son apogée avec des princes comme
Nir al-Din et Saladin marqués d’une aura quasi sacrale qui leur permettait vraiment
de jouer leur rdle d’intercesseurs. Pourtant, si I’on remonte aux origines, c’est dans un
contexte de réaction sunnite et de lutte contre I'infidéle que cette politique prit naissance,
alors que la cité de Damas était gouvernée par une dynastie étrangere, en quéte de
reconnaissance, la dynastie bouride.

36. N. Olesen, Culte des saints et pélerinage chez Ibn Taymiyya, Paris, Geuthner, 1991, p. 202.

Anlsl 27 (1994), p. 245-254  Jean-Michel Mouton
De quelques reliques conservées & Damas au Moyen-Age.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



