MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 27 (1994), p. 169-180
Jocelyne Dakhlia

Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

JOCELYNE DAKHLIA

SOUS LE VOCABLE DE SALOMON

L’exercice de la «justice retenue» au Maghreb

Formulé comme un véritable « lieu commun », le devoir de justice du souverain appa-
rait au fondement de toute théorie du pouvoir dans I’Islam 1. Il recouvre alors générale-
ment deux acceptions, signifiant a la fois la nécessité que le souverain fasse appliquer
la loi musulmane et veille & protéger la loi, et ’obligation qu’il rende personnellement
une justice rapide, directe, et accessible a tous. Par dela la théorie politique, 1’audience
de justice occupe une part essentielle de I’activité des sultans — terme générique — du
monde islamique. Ce devoir n’est certes pas le privilége de I’Islam, comme suffit 4 1’indi-
quer le concept de « justice retenue », emprunté aux rois de France, et pourtant la notion
de justice de prince, de « justice réservée », semble bien revétir un sens tout autant que
des formes spécifiques dans le contexte des sociétés musulmanes.

Dans I’Islam, tout d’abord, la justice du prince apparait premiére; il n’est pas de
séparation des pouvoirs et la justice du cadi est idéalement le produit d’une délégation
du pouvoir califal. Dans la théorie politique sunnite qu’exprime Ibn Khaldun, par exemple,
le calife délégue ainsi sa fonction de juge aux cadis 2. L’assimilation du pouvoir et de

1. Sur la liaison entre le pouvoir souverain
et la justice, voir notamment A.K.S. Lambton,
«Justice in the Medieval Persian Theory of
Kinship », REI LXXVII, p. 91-119.

2. Ibn Khaldun développe 1’idée d’une délé-
gation du devoir de justice & mesure que se
développe la grande politique (al-sivdsa al-kubra).
L’age d’or est donc celui de la justice personnelle
des califes : « Au début de I'Islam, les califes
faisaient personnellement fonction de juge. Ils ne
laissaient personne étre juge en quelque matiére
que ce fit (...). Il entrait dans les attributions
des califes d’exercer personnellement les fonctions
de juge. Pourtant, ils en ont chargé des cadis,
parce qu’ils étaient trop occupés par la politique
générale, la guerre sainte, les conquétes, la défense

des frontieres et la protection de la capitale :
toutes tches trop importantes pour pouvoir étre
laissées aux autres », p. 438 sq., Discours
sur [’Histoire universelle, trad. V. Monteil,
t. 1, Paris, 1967-1968. Mawardi, en revanche,
décrit ’apparition du devoir de justice des califes
comme signe du déclin des temps et de la fin
de Page d’or: « Aucun des quatre premiers
califes ne fut appelé & réprimer les abus de pou-
voir, car, a "aurore du régime nouveau et tout
pénétrés de religion, ils vivaient au milieu
d’hommes qui se dirigeaient & I’envi vers la
vérité ou qu’un simple avis détournait d’actes
injustes », Les Statuts gouvernementaux, trad.
E. Fagnan, rééd. Le Sycomore, Paris, 1982.

11 A

Anlsl 27 (1994), p. 169-180 Jocelyne Dakhlia
Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

170 v JOCELYNE DAKHLIA

la justice est telle, dans les faits, que ces deux réalités en viennent a se confondre, et de
cette confusion I’idée de hukm est exemplaire.

Une certaine originalité de I’Islam se marque également dans le fait que le devoir de
justice, pour un souverain, s’exprime au premier chef par la répression des abus des agents
du pouvoir. C’est 1& la juridiction des mazalim. Le devoir premier du prince est donc
de protéger les faibles contre ses propres agents, comme si le pouvoir reconnaissait
« officiellement » sa propre surpuissance et sa propre tendance a I’excés. Le souverain,
de par cette juridiction des mazalim, se place ainsi au-dessus de I’Etat, en dehors de
’Etat, ou peut-étre plus exactement dans une position originale qui est une position de
charniére entre ses propres sujets et ses propres représentants.

Enfin, le devoir de justice du souverain se rattache dans I’Islam & plusieurs modéles
prophétiques. Outre Muhammad, il évoque David et Salomon, les rois-juges du Coran
et surtout le second de ces personnages qui, dans la tradition musulmane, ’emporte en
sagesse, en matiére de jugement, sur son propre pére 3. Or, la figure de Salomon pourrait
commander le principe de la justice du Prince, méme et peut-étre surtout lorsque ce
rapprochement n’est pas explicite. Lorsque Mawardi, par exemple, dans Ahkam al-
Sultaniyya, se consacre au théme du « redressement des abus », il fait remonter Pactivité
de juges des califes non pas aux origines de I’Islam — puisque dans les premiers temps
de la Révélation régnaient la vertu et le respect de la Loi — mais au califat d’Ali, et il
préte a Ali un jugement qui est en tout point la reproduction du jugement dit «de
Salomon » entre deux femmes qui se disputent un enfant. Ali est donc pleinement iden-
tifié 4 Salomon. Cette référence, de fait, est explicite en certains cas, tel celui de Soliman le
Magnifique qui est précisément Qadnini, « législateur ». Mais il se pourrait que le modéle
agisse aussi de maniére plus indirecte et plus complexe.

Aussi pourrait-on tenter d’étudier les formes de ’actualisation de ce modéle de gou-
vernement non pas a travers des textes classiques de théorie politique, mais & travers
les formes historiques de la mise en scéne d’un pouvoir politique. On se propose ainsi,
plus concrétement, d’analyser le rituel de la justice souveraine au Maghreb, au cours
de la période du xvi¢/xix® siécle, qui recouvre une relative continuité institution-
nelle, dans ses rapports avec un modéle universel tout a la fois lointain, indistinct et
omniprésent °.

Les sources maghrébines présentent le mérite de 1’abondance, quant a ces questions,
mais elles sont tout & la fois nombreuses et tronquées, car le plus souvent allusives et
stéréotypées. Le théme de la justice du prince apparait fréquemment dans les chroniques,
par exemple, mais de maniére trés rapide et généralement comme le simple critére de
la qualité d’un régne. Tel souverain aurait exercé scrupuleusement son devoir de justice,
tel autre y aurait failli, s’attirant le mécontentement de ses sujets. On trouve dans les

3. Coran XXI, 78-79; cf. D. Sidersky, Les de travail plutét que de véritables hypothéses,
origines des légendes musulmanes dans le Coran et elle s’intégre dans une recherche plus géné-
et dans les vies des prophétes Paris, 1933. rale sur les formes et les limites de la- 1égitimité

4. Cette communication esquisse un programme des souverains dans [’Islam  méditerranéen.

Anlsl 27 (1994), p. 169-180 Jocelyne Dakhlia
Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SOUS LE VOCABLE DE SALOMON 171

chroniques des indications quant a la fréquence des audiences et méme quant a leur
durée, mais peu de descriptions de leur déroulement, ni du contenu des jugements. Seules
sont mentionnées les innovations en la matiére (la construction d’un nouveau divan,
par exemple) ou bien alors, plus fréquemment, on décrit les rapports que le souverain
entretenait avec les spécialistes de la Loi (cadis, fugaha’, muftis...). Aussi, a travers ce
type de sources, nous tendons & aborder ces questions sur le mode d’une concurrence
entre la justice « laique », pour reprendre la terminologie de Robert Brunschvig, et la justice
religieuse . Les historiens se sont surtout intéressés au probléme de I’empiétement de
la justice souveraine sur la justice «charaique », a la question de la subordination croissante
des hommes de la loi face au pouvoir et au probléme de leur résistance éventuelle.

Les sources occidentales nous donnent un autre éclairage, car les voyageurs européens
au Maghreb décrivent longuement, pour leur part, le déroulement des séances de justice
mais au sein de descriptions qui sont le plus souvent stéréotypées. Ces auteurs éprouvent
quelquefois une certaine admiration pour la rapidité de cette justice, ou pour le fait
qu’elle est gratuite et directe, par contraste avec les longues procédures judiciaires qui
ont cours en Europe. Mais le plus souvent, surtout a partir du Xvii® siecle, c’est son
arbitraire que ’on va-dénoncer. On met ’accent, désormais, sur 1’excessive rapidité et
sur le caractére presque foudroyant des décisions du souverain, sur la sévérité des peines,
sur la cruauté des chatiments infligés en public, sur la facilité, enfin, avec laquelle le
sultan, Ie dey ou le pacha décident de faire voler les tétes. On dénonce, d’autre part, la
vénalité des secrétaires et des intermédiaires, et 1’énorme profit que constitue ces pro-
cédures pour le Trésor, par le biais des amendes et des confiscations.

Ces descriptions par conséquent, semblent pleinement confirmer ce proverbe tunisien
qui fait rimer « Ddr al-Makhzen » et « Dar al-mahzin », la « maison du deuil », proverbe
qui signifie qu’a approcher le pouvoir on risque sa vie. Mais elles permettent mal de
comprendre le fonctionnement de la justice souveraine. Car, dans ces conditions, les sujets
devraient fuir la justice du prince, or c’est par un libre choix qu’ils s’adressent a lui.

Les deux motifs qui se dégagent de la masse de ces matériaux, celui d’un empiétement
croissant du souverain sur la justice du Shar® et d’une concurrence entre ces deux modes
de justice d’une part, celui, d’autre part, de ’arbitraire, ces deux motifs apparaissent
donc insuffisants & décrire la vitalité de cette juridiction et son mode de fonctionnement.
Commencons alors par définir les conditions et les circonstances dans lesquelles un
justiciable approche le prince.

I. Une publicité de 1’audience.

Le devoir de justice du souverain est essentiel au point d’apparaitre au fondement
du rituel d’intronisation Iui-méme. Dés qu’un nouveau dey est ¢élu dans la régence
d’Alger, par exemple, un cadi lui fait lecture publiquement, devant le divan, de ses

5. R. Brunschvig, « Justice religieuse et justice laique dans la Tunisie des deys et des beys»,
Studia Islamica, 1965, p. 27-70.

Anlsl 27 (1994), p. 169-180 Jocelyne Dakhlia
Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

172 JOCELYNE DAKHLIA

devoirs et lui rappelle qu’il doit délivrer, selon les termes de Peyssonnel, une « bonne
et prompte justice » 6. Dans la régence de Tunis, le comte de Piickler-Muskau, qui a
assisté aux funérailles de Hamouda Pacha, décrit lui aussi un rituel d’intronisation fondé

sur D’exercice de la justice :

« Le ministre du sceau, sahib at-taba’, est allé prendre Sidi Mustapha, le successeur, par le
bras, pour le conduire au trone. Arrivé 13, le nouveau bey est obligé de juger sur le champ une
cause, et si par hasard il n’y a pas de plaignants a I’audience, le premier mamelouk venu
dépose une plainte fictive afin d’accomplir cette cérémonie sans doute importante, car avant
qu’elle ait eu liew, I’héritier de la couronne n’est pas considéré comme investi du gouverne-

ment 7. »

Cet usage, selon Robert Brunschvig, est attesté dés la période hafside : al-Mustansir a
procédé a une séance de radd al-mazalim, de « redressement des abus » le jour méme ou
il a adopté officiellement le titre califal 8. Il s’avére ainsi que la justice du prince est congue
comme un « don de joyeux avénement » et, de maniére plus générale, qu’elle est présentée
(et peut-étre attendue) comme un don.

Les audiences, dés lors, connaissent une parfaite régularité. Les beys de Tunis, par
exemple, doivent recevoir les plaintes chaque matin, de huit heures 4 midi, en été et de neuf
heures & midi, en hiver. En Tunisie également, Ibn Abi Dinar rapporte que « I’ara », qui
6tait élu 2 la téte des janissaires pour six mois, ne devait sortir de sa maison, selon ’usage,
que pour aller au divan et rendre la justice °. A Alger, de méme, le dey est tenu d’écouter
les plaignants de six & sept heures par jour et ce, quatre jours par semaine °.

Cette contrainte presque physique semble moins pesante au Maroc ou ’on sait qu’un
sultan aussi consciencieux que Moulay Hassan, par exemple, n’accordait des audiences
publiques que le dimanche. Cela confirmerait la nature plus « gestionnaire » du pouvoir
des gouvernants d’Alger et de Tunis, qui ne bénéficient pas d’une légitimité chérifienne.
Cependant, le sultan du Maroc se doit lui aussi d’étre constamment disponible aux
requétes de ses sujets. Ces derniers peuvent a tout moment, sur son passage, lui remettre
un placet, lorsqu’ils ne s’adressent pas & lui directement. La mosquée, en particulier,
est un lieu privilégié pour ces requétes, ainsi que le parcours emprunté par le cortege

Paris, 1987, p. 228. Voir également Venture

6. «(...) Le cadi, en présence du divan ou
de Paradis, Tunis et Alger au xviue siécle, rééd.

assistent le moufty et les gens de loi, lui lit tout

haut ses obligations, en lui faisant une courte
récapitulation des lois de I’Etat, qui sont de
conserver le royaume, de rendre bonne et prompte
justice, de protéger ’innocent et d’exterminer les
méchants, de punir ’adultére, et de ne point
laisser sortir les grains et les denrées de maniére
que le peuple en puisse souffrir, de taxer
méme les grains selon I’abondance et la disette,
d’empécher I'usure sur les pauvres», Voyage
dans les Régences de Tunis et d’Alger, rééd.

Anlsl 27 (1994), p. A169—180 Jocelyne Dakhlia
Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Paris, 1983.

7. Chronigues, lettres ... 2¢ partie. Afrique. T. 2.,
Paris, 1837, p. 249.

8. Brunschvig (R.), La Berbérie orientale sous
les Hafsides, t. 2, Paris, 1947, p. 144.

9. Ibn Abi Dinar, Histoire de I’Afrique. Imp.
royale, Paris, 1845, p. 483.

10. Cf. Shaw, Voyage dans la Régence d’Alger,
rééd. Tunis, 1980, chap. 1v.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SOUS LE VOCABLE DE SALOMON 173

royal pour s’y rendre. Il faut englober enfin dans cette contrainte la justice itinérante
délivrée par le bey ou le sultan au cours de ses voyages dans le pays (mehallas ou
harkas 11),

Cette fréquence et cette régularité, cette immense disponibilité vont de pair avec le
principe d’une absence de hiérarchie des causes. Les causes les plus mineures peuvent
étre soumises au souverain. Seghir ben Youssef, au xvie® siécle, dit par exemple qu’Ali
Pacha, qui avait pourtant une réputation tyrannique, écoutait avec la plus extréme attention
tous les plaignants méme lorsqu’il ne s’agissait que d’une poule 2. Tous les beys n’ont
pas manifesté de si bonnes dispositions, mais Piickler-Muskau résume assez bien le
principe de cette justice lorsqu’il affirme :

«Si quelqu’un, & Tunis, doit de I’argent & un autre, ne fit-ce que deux piastres, le créancier
sait précisément a quelle heure il est siir de trouver le bey ou son lieutenant dans la grande
salle de justice du Bardo et d’en obtenir & I’instant méme réparation 13, »

La présence du bey constitue en quelque sorte une garantie du crédit. On notera
cependant qu’il n’a a juger le plus souvent que des conflits entre des particuliers et plus
rarement entre des groupes, et qu’il est assez rare qu’un monarque maghrébin ait a juger
publiquement des cas de mazalim. C’est une notion qui sert généralement de prétexte
a révocation et a confiscation mais qui, si I’on en juge par les archives, est rarement au
fondement d’une plainte en audience. Ce concept est donc plus utile en définitive au
souverain qu’a ses sujets.

Le cadre de ces audiences défini, plantons le décor. Il serait un peu fastidieux de
faire une description exhaustive du déroulement de ces séances de justice, mais on peut
dire en résumé qu’elles se déroulent sous le signe d’une nécessaire publicité et d’une
nécessaire transparence : publicité de la plainte, publicité de la sentence, publicité du
chétiment... :

L’audience est publique, elle est ouverte a tous et, mieux encore, elle se déroule souvent
en plein air au vu de tous; le spectacle de la justice en train d’étre rendue doit toucher
Passistance la plus large possible. Au cours des mehallas, par exemple, est installée dans
le camp une tente d’audience prévue pour la justice, mais les séances se déroulent en plein
air dés que le temps le permet. Dans le cadre méme du palais, au Maroc, Erckmann
rapporte que le sultan choisit souvent de s’installer dans un jardin pour rendre la justice,
les ministres siégeant sous une tente !4,

11. Peyssonnel, par exemple, a bien décrit cette 12. Seghir ben Youssef, Chronique tunisienne,
justice itinérante : « Lorsque [le bey] va a la éd. V. Serres et M. Lasram, 2¢éd., Tunis, 1978,
campagne il rend de méme justice sur tous les p. 238.
cas qui se présentent et qu’on laisse & décider 13. Op. cit., p. 184.
pour I’époque de sa venue, si les particuliers 14, Erckmann, Le Maroc moderne, Paris, 1885,
n’ont pas les moyens d’aller a Tunis les faire p. 224,
juger », op. cit., p. 77.

Anlsl 27 (1994), p. 169-180 Jocelyne Dakhlia
Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

174 JOCELYNE DAKHLIA

Chaque séance est I’occasion d’un rituel et d’une mise en scéne (salut d’un chaouch
et lecture d’une fatiha, notamment). Le souverain est entouré — le plus souvent mais
pas toujours — d’un certain nombre de personnages religieux, muftis, cadis, fugaha’
auxquels il peut demander des avis. Il peut étre entouré de ses fils, de ses ministres et de
certains officiers, tous placés, & sa droite ou a sa gauche, dans un ordre protocolaire. Dans
le cas de la régence d’Alger, c’est ’ensemble du Divan qui doit étre présent, soit six a
sept cents personnes comme en témoigne le pére Dan 15,

Seul le souverain ou le personnage qui en tient lieu — le dey, le bey du camp... — est
assis. Tous les autres membres de [’assistance doivent demeurer debout pendant toute
la durée de la séance. C’est 13 une régle absolue de méme que l'interdiction de porter
des armes. Désarmés, les membres de I’assistance sont de surcroit contraints en certains
cas de croiser les mains et de baisser la téte. Outre qu’elle répond a des raisons de sécurité
cette posture revét une signification symbolique évidente : le prince et ses gardes sont
seuls détenteurs de virilité. Les bourreaux, toujours présents & ’audience, portent des
batons ou des armes de fer. Des armes sont généralement pendues au mur et, trait plus
original, la puissance guerriére du souverain se marque & travers le voisinage de chevaux
et de lions ou d’autres bétes féroces . Erckmann rapporte que lorsque Moulay Hassan
accorde une audience, plusieurs chevaux sellés doivent étre tenus dans son voisinage. Il
précise méme que le sultan regoit les plaintes le dimanche matin dans son écurie 17.

Que ce soit & Tunis, Alger ou dans les capitales marocaines, les monarques entretiennent
des lions ou des panthéres apprivoisées qui assistent quelquefois a ’audience. Plusieurs
relations du’xvir® et du xvir® siécle signalent par ailleurs que le trdone du dey d’Alger
était couvert de peaux de lion 8. Ce trait est & rapprocher d’une histoire que rapporte
le pére Dan : un cadi turc & Alger rendait la justice en se servant de deux lions apprivoisés
comme coussins; la legon était que « s’il.pouvait rendre si souples les bétes les plus fa-
rouches, & plus forte raison pouvait-il apprivoiser les hommes et les ranger au devoir » 17,
Faut-il oser affirmer que ce pouvoir sur les animaux évoque directement Salomon ? Et
le pouvoir sur les hommes devrait-il s’accompagner d’un pouvoir sur les animaux et les
bétes sauvages ? Cette question est au moins a garder en mémoire.

Quant aux plaignants, ils sont tout a la fois libres et contraints. Ils sont libres de se
présenter, libres de s’exprimer et de faire appeler un adversaire ou des témoins, mais
ils sont dans le méme temps maintenus a distance par la procédure. Saint Gervais, par
exemple, décrit 1’aisance et la facilité avec laquelle n’importe quel bédouin trouve les
mots qu’il faut pour s’adresser au bey de Tunis mais ce rapport au souverain est loin
d’gtre absolument direct. A Alger, c’est la langue turque qui est employée au cours des
audiences du Divan, si bien que «les Maures de toutes les nations» doivent recourir

15. Dan, Histoire de la Barbarie. Paris, 1637. qui dépasse largement les frontiéres historiques

16. La présence de lions au palais constitue et géographiques de. I'Islam. :
une référence « classique »,- puisque attestée dés 17. Op. cit., p. 218 sq.
I’époque abbasside, elle renvoie 4 un modele 18. Voir par exemple Peyssonnel, op. cit., p. 229.
« central », mais ¢’est un embléme de souveraineté 19. Op. cit., p. 238.

Anlsl 27 (1994), p. 169-180 Jocelyne Dakhlia
Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SOUS LE VOCABLE DE SALOMON 175

4 un interpréte. Dans la régence de Tunis on se contente d’annoncer ’ouverture de la
séance en turc mais un Bach hamba joue les interprétes entre les plaignants et le bey.
Ce méme rdle est tenu au Maroc par un « caid mechouar ». Les plaignants sont d’ailleurs
physiquement contraints par ces personnages. Ils sont tenus par le bras, par les épaules
et méme, lors du baise-main rituel au souverain, on leur tord le bras en arriére pour
prévenir toute agression. A Tunis, au milieu du x1x® siécle, les plaignants sont maintenus
par deux gardes appelés « les anges de la colére », zabaniyat al-ghaddab, qui les font taire
lorsqu’ils veulent parler 2. De maniére globale les sources laissent paraitre une tendance
& la multiplication des intermédiaires ainsi qu’une systématisation croissante du recours
a D’écrit comme démarche préalable a toute requéte.

Or, paradoxalement, la présence méme de multiples intermédiaires et d’une nombreuse
assistance pourrait nous inciter & relativiser ou & nuancer la vision d’une justice dominée

par ’arbitraire.

II. Un arbitraire réglé.

La compétence du sultan en matiére de justice n’est tout d’abord pas absolue. Les
affaires de mariage ou d’héritage, en particulier, échappent toujours & son ressort et il
est fréquent qu’une affaire soit renvoyée par lui, aprés appréciation, a la justice du cadi
ou au tribunal du Shar®?!. Au cours de I’audience il peut- prendre [’avis, par ailleurs, des
muftis ou cadis qui D’assistent. Cette consultation peut se faire de maniére muette, sur
un simple signe de téte et Seghir ben Youssef nous a laissé un témoignage savouréux sur
cette pratique 2. Enfin les jugements apparaissent beaucoup plus codifiés et les sentences
tarifées que 1’on ne pourrait le supposer. Cette justice ne se fonde pas & proprement parler
sur un droit, ni sur une jurisprudence, et elle ne fait pas texte. Chaque supplique, dans
la régence de Tunis par exemple, est déchirée aprés le jugement, si bien qu’il en subsiste
difficilement des traces. Chaque jugement est donc unique et pourtant des procédures
se sont imposées, des traditions se sont instaurées.

Ainsi, & Tunis, au xvin® siécle, le docteur Shaw rapporte qu’en ‘cas de dette on
convoque le débiteur. S’il nie la dette, on convoque des témoins. L’honorabilité des
témoins est ensuite examinée et ils ne peuvent déposer que s’ils sont « bien famés ». Si
la dette est prouvée, le débiteur regoit un certain nombre de coups de baton et il paie

20. Ibn Abi Dhiaf, Irhaf. t. 1, Tunis, 1963-
1966, p. 66. )

21. « Lorsque chacun a pris sa place, le kateb
se léve, prie pour le sultan et récite le fatiha;
puis le crieur sort du divan et annonce que ceux
qui ont des réclamations & adresser peuvent
se présenter. A mesure que les plaignants entrent,
Pinterpréte va au-devant d’eux, s’informe de
ce qu’ils veulent et l’explique a I’ara. (...) Si

I’affaire est la compétence de la justice ordinaire,
on la lui renvoie; si elle est politique ou admi-
nistrative, le divan en décide d’apres ses lumiéres
et conformément & 1’usage; si elle présente des
difficultés, on en référe au dey. La séance terminée,
on sert” & manger aux plus grands, et chacun va
de son coté», Ibn Abi Dinar, op. cit., p. 483.
22. Op. cit.

Anlsl 27 (1994), p. 169-180 Jocelyne Dakhlia
Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

176 JOCELYNE DAKHLIA

deux fois la créance. Si la dette n’est pas prouvée, c’est I’accusateur qui subit la punition.
Si le débiteur a reconnu la dette, il se voit accorder un délai si sa bonne volonté est établie.
Tous les cas de figure, ou peu s’en faut, sont ainsi prévus dans le cas d’une dette et la
notion de preuve apparait capitale 2.

De méme un certain formalisme est-il respecté. Peyssonnel, par exemple, raconte qu’un
jour & Alger Ibrahim Dey avait décidé de prendre sur le fait un boulanger soupgonné
de voler sur le poids du pain. Il se rend chez le boulanger incognito, déguisé en esclave,
et se fait accompagner d’un esclave 2. Il constate que le pain est effectivement d’un poids
trop léger, puis rentre au palais et ordonne 4 son esclave de lui porter plainte : on observe
13 un détour destiné au respect d’une procédure. Quant au boulanger de I’affaire, il est
condamné 2 500 piastres d’amende, & 500 coups de béton, puis a la pendaison, et cette
accumulation des peines est peut-&tre ’indice du cumul de plusieurs chefs d’accusation,
qui 12 encore indiquerait qu’il est des régles a observer.

Par ailleurs le souverain est tenu de respecter, & Tunis et Alger du moins, un certain
nombre de priviléges « ethniques». Les chitiments ne peuvent étre uniformes selon que
I’on est Turc, Maure, couloughli, chrétien ou juif. Les Turcs ont le droit, si I’on peut
dire, 2 Alger, d’étre exécutés au secret, alors que les Maures sont exécutés publiquement.
A Tunis, selon le témoignage de La Condamine, les Turcs sont bastonnés dans la salle
d’audience & proximité du bey, les Maures prés de la porte d’entrée ou les couloughlis
— les «métis» — & mi-chemin 25, Il est un code de la mort, en particulier, que le souverain
ne peut bouleverser : un juif sera briilé, un chrétien ou un Maure sera étranglé, un Turc
sera décapité... Parallélement, s’il n’y a pas d’ignominie pour un musulman a trancher
les tétes des coupables et a faire couler leur sang, il faut confier & des bourreaux juifs ou
chrétiens le soin d’étrangler les condamnés ou d’allumer les bfichers...

Sans doute est-il paradoxal de suggérer que ’arbitraire du souverain est limité en matiére
de vie et de mort : ce sont les formes du chitiment qui sont limitées, car son privilége
4 cet égard est exclusif et absolu. Ainsi le tribunal du Shar® se décharge-t-il systématique-
ment sur le monarque des condamnations & mort. Il faut également, avant d’examiner
la question de I’arbitraire du monarque, souligner Deffective sévérité de cette justice,
qui ne saurait se dispenser d’une occasion de faire pleuvoir les coups. Plaignant ou accusé,
quelqu’un est nécessairement puni. Dans le moindre des cas, une amende est administrée,
accompagnée, bien souvent, de coups de baton. Le docteur Frank, par exemple, qui
séjourne 3 Tunis au début du xix® siécle, s’en est clairement étonné.

« Tl est étrange que la bastonnade, qui ne rapporte rien au trésor du prince, soit si fréquem-
ment ordonnée par lui, et joue, pour ainsi dire, un role obligé dans toutes ses décisions

23. Le réglement de la dette apparait, de méme, ailleurs — point qui ne sera pas développé ici —
soumis 3 des conditions trés codifiées, incluant le principe d’une légitimité de la ruse en matiére
P’octroi de délais si le débiteur en fait le demande. de justice et de gouvernement en général.

Cf. Shaw, op. cit., p. 176-178. 25. La Condamine, « Voyage au Levant»,

24. Op. cit., p. 230. Cette anecdote révéle par Revue tunisienne, 1898, p. 86.

Anlsl 27 (1994), p. 169-180 Jocelyne Dakhlia
Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SOUS LE VOCABLE DE SALOMON 177

judiciaires (...) Toute discussion, toute plainte, tout procés aboutissent nécessairement i une
bastonnade, quelle que soit la partie qui succombe 26, »

La symbolique du biton n’appelle évidemment pas de commentaire; quelle que soit
I’issue d’un proces, une bastonnade rappelle a tous qui est le maitre en dernier ressort.
Or le souverain n’est pas seulement maitre de la vie et de la mort : il dispose aussi du
pouvoir de dissocier les corps. Les corps des condamnés & mort sont déchirés, pendus
a des crochets, désarticulés, les tétes sont exposées sur des portes, les corps sont empaillés.
Ce démembrement des corps, et le spectacle que constitue ce pouvoir du souverain, sont
en réalité au centre de 1’exercice de la justice réservée.

Le droit de donner la mort et de désarticuler les corps, ce droit revét d’ailleurs d’autant
plus de poids que le prince s’est aussi arrogé le privilége du prix du sang, de la diyya.
En Tunisie, en particulier, le bey s’est peu a peu substitué aux familles dans la perception
de la diyya, au point de ne pas seulement exiger celle-ci en cas d’assassinat, mais également
en cas de mutilation ou méme de fausse couche. Certains voyageurs, tel Peyssonnel,
estiment assurément que les amendes et la diyya sont d’un montant si élevé qu’il dissuade
le crime, mais ce principe ne saurait &tre tenu pour acquis faute d’une étude spécifique.
Il apparait plutot, & I’inverse, que le souverain se nourrit du crime, qu’il se nourrit, d’une
certaine fagon, du sang de ses sujets, et qu’il a un intérét direct & ce que subsiste dans son
royaume une certaine zone de marge. C’est ainsi qu’au Marocain Moulay Mohamed,
qui s’est allié contre lui a des tribus rebelles, Osman Pacha, dey d’Alger, donne le conseil
suivant :

« Si les Arabes veulent se razzier les uns les autres, laisse-les faire : il en a toujours été ainsi
sur tout le territoire et nous avons toujours pris ensuite au vainqueur le cinquiéme de ses
biens 27, »

L’arbitrage n’est donc pas toujours recherché.

Dans ces conditions, en s’exposant a de tels risques & approcher le pouvoir, comment
comprendre que I’on ait recouru de maniére aussi fréquente et aussi intense a la justice
du prince ? Comment entendre ces témoignages selon lesquels, dans certaines campagnes,
on attendait I’époque de la venue du bey pour que soient réglés des conflits locaux ? Le
docteur Frank, par exemple, affirme que «les Tunisiens aimaient mieux avoir recours
4 son tribunal qu’a la juridiction des qidys et des hommes de loi » méme si « les sentences
du tribunal du Shar® sont généralement plus modérées que celles du Bey ». Comment
interpréter ce paradoxe ?

26. Lorsqu’une affaire parait indécidable, il la famille de la victime a le choix entre deux
est fréquent que les deux parties soient bastonnées, compensations : la mort de la victime ou une
afin qu’éclate la vérité. Cf. L. Frank, Histoire somme d’argent. Si elle choisit une compensation

de Tunis, 2° éd., Tunis, 1979, p. 63 sq. en argent, le bey en per¢oit systématiquement
27. Nasiri, « Kitab al-Istigsa’, » Archives maro- la moitié. Cf. Thédenat, « Mémoires de Thédenat,
caines, 1906, vol. XXXI, p. 34. Dans ses mé- écrits a Zurich en 1785», présentées par M. Emerit,

moires, Thédenat rapporte qu’en cas de meurtre, Revue africaine, 1948, p. 159-184 et 331-362.

Anlsl 27 (1994), p. 169-180 Jocelyne Dakhlia
Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 27 (1994), p. 169-180

178 JOCELYNE DAKHLIA

III. Le miracle de la crainte.

Un premier élément de réponse pourrait &re que les sujets jouent de I’empiétement
et de la pluralité des juridictions; le tribunal du prince peut fonctionner comme tribunal
d’appel, et Ben Dhiaf cite le cas d’un plaignant qui s’adressait naivement au bey Ahmed
pour invoquer ce principe :

« Mon adversaire m’a dominé au jugement du shar’. Lorsque je lui ai dit que je me
tournerais vers toi, il m’a répondu qu’il ne s’en souciait pas parce qu’il avait en main le
gourdin du shar®. Mais je lui ai répondu que j’avais un gourdin plus puissant que le sien :
ta Seigneurie 28, »

Dans le cas qui vient d’&tre évoqué, ’affaire a été renvoyée devant le tribunal du Share,
mais I’anecdote montre bien que la pluralité des juridictions crée pour les sujets une marge
de manceuvre.

Par ailleurs le suitan ou le bey sont d’une certaine fagon plus faciles & manipuler que
le tribunal du Shkar® ou la justice du cadi. Un cadi peut s’acheter, les membres d’un tribunal
peuvent étre soudoyés et le souverain lui-méme peut étre également sensible a des arguments
financiers. Plus que les hommes de la Loi, cependant, il est également sensible & 1’avis
de I’opinion, & la rumeur, et au commentaire que 1’on fera de ses arréts. Le pére Dan
en témoigne ainsi a Alger :

« Les femmes qui ont des plaintes a faire assemblent quelquefois jusqu’a cent de leurs
parentes et amies devant le Divan. Elles crient ¢ Charalla, Justice de Dieu * et sont trés volontiers
écoutées 2. »

Lorsqu’il rend la justice, en effet, le souverain est lui-méme placé en jugement; il est
lui aussi jugé sur ses décisions, mis au pied du mur sans possibilité d’indécision. Et st
I’exemplarité est 1’un des ressorts de cette justice, si les chitiments doivent étre exemplaires,
le souverain doit aussi veiller a ne pas retourner 1’opinion contre lui. Des deys d’Alger
- particuliérement vulnérables, il est vrai — Peyssonnel va jusqu’a dire qu’ils sont
« soumis a toutes les mémes lois » que leurs sujets et qu’« il dépend du moindre de leurs
sujets de les accuser d’injustice ou de concussion » 3%, Il faut certes voir dans cette obser-
vation l’interprétation d’un homme des Lumieres, sensible & la notion de contrat et de
convention entre le peuple et le prince. Mais ¢’est bien un équilibre de cet ordre qui

est en jeu.

28. Cf. R. Brunschvig «Justice religicuse »,
p. 67.

29. Op. cit.,, p. 115.

30. « Si les plaintes sont fondées, il est puni
de mort et assassiné, sans autre forme de procés.
Ainsi sur ces prétextes, la mort d’un dey n’est

Jocelyne Dakhlia

pas, chez les Algériens, un crime si grand qu’on
le pense, puisqu’il est fondé sur les lois et sur
I’accord des peuples avec le dey. Je laisse aux
politiques & raisonner sur 1’équité, le bon et le
mauvais de ce gouvernement, et de ces conven-

tions entre le peuple et le roi», op. cit., p. 231.

Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SOUS LE VOCABLE DE SALOMON 179

A certains égard, cependant, la question du juste et de I’injuste apparait secondaire,
Car ce que I’on demande en définitive a la justice du sultan, ¢’est de trancher en dernier
ressort, de décider, de mettre fin aux états de latence et d’indécision. Tous les cas indé-
cidables sont portés devant le sultan, le bey ou le dey en dernier recours : il est celui qui
tranche. Et c’est peut-étre par ce biais que 1’on peut revenir & Salomon et relire le jugement
de Salomon.

Dans un premier temps, en effet, David avait rendu un jugement et le Sahih de Bukhari
enseigne qu’il avait donné raison a la plus 4gée des deux femmes qui se disputaient un
enfant 3. Les rois, par conséquent, peuvent se tromper sans cesser pour autant d’étre
justes, tel David. La sagesse de Salomon est d’avoir su révéler, comme de surcroit, la
vérité. Et il I’a révélée a la fois par la ruse et par la force, en inspirant la terreur et en
menagant de trancher, au sens propre, dans le vif, pour séparer en deux le corps de ’enfant
et le morceler.

Nous retrouvons ainsi une idée présente chez Mawardi, notamment, cette idée que
les rois ont a leur disposition des moyens dont ne disposent pas les juges ordinaires pour
faire éclater la vérité. Ils parviennent mieux que les juges, affirme Mawardi, «a la mani-
festation du droit et a la distinction entre le faux et le vrai » 32. Ce pouvoir leur viendrait
de ce qu’ils disposent de moyens de contrainte que n’ont pas les juges ordinaires, mais
on pourrait y ajouter une autre dimension, qui se rapproche sans doute de Ia notion de
haibah, telle que la définit Roy P. Mottahedeh, mais sans se confondre avec elle 3.

Rappelons ainsi que la notion de zulm est associée & ’obscurité, zalam, et que du
bon sultan on attend qu’il éclaire les ténébres, qu’il fasse la lumiére sur une affaire. En
cela, le pouvoir du souverain est proche de celui du saint. Il rend visible I’invisible sur
la scéne du tribunal, il manifeste ce qui est caché, et c’est peut-étre ainsi que ’on peut
comprendre que la mise en scéne de la justice retenue repose si fortement sur le principe
de la transparence et de la mise & nu. L’idée du miracle, voire de la magie, n’y est-elle
pas implicite ? La scéne du dévoilement de la vérité évoque ainsi ces légendes selon les-
quelles le tribunal de Salomon ou celui de David aurait été doté d’une chaine miraculeuse
dénongant le mensonge de quiconque en touchait les anneaux : le pouvoir d’« enchainer »
et de contraindre est donc indissociable du pouvoir de faire jaillir la vérité 3.

Ce qui domine ainsi en dernier ressort, par-dela la vénalité de la justice souveraine
et la sévérité des peines qu’elle inflige, c’est I’idée du pouvoir qu’ont les rois d’arréter
les conflits, d’une part, et de rendre la vérité manifeste, d’autre part. La justice du prince
est directement liée & sa puissance ou, plus exactement, la manifestation de sa puissance

31. Cf. trad. O. Houdas, t. 2., p. 510 sq.
32. Op. cit., p. 172 sq.

Damas, 1963, p. 152; K. Wagtendonk, « The
stories of David in al-Tha'labi’s, Qisas al-Anbiya».

33. Loyalty and Leadership in an Early Islamic
Society. Princeton, 1980, chap. 1v, « Justice,
Kingship, and the shape of Society », p. 184 sq.

34. Voir par exemple al Mugaddasi, A4hsan
al-tagqasim fi ma‘rifat al agalim. Trad. A. Miquel,

La signification du bas Moyen Age dans I’histoire,
et la culture du monde wmusulman, Aix-en-
Provence, 1978, p. 343-352. Voir également
Y. Knappert, Islamic Legends, Leiden, 1985, t. 1,
« Salomon and his servants »,

Anlsl 27 (1994), p. 169-180 Jocelyne Dakhlia
Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

180 JOCELYNE DAKHLIA

est censée manifester sa puissance de justice. Et de fait, dans la tradition musulmane,
la figure de Salomon n’est pas seulement symbole de sagesse, mais également de puissance :
puissance par la magie, puissance miraculeuse sur les créatures de Dieu, sur les génies
et sur les animaux...

Or loin d’&tre suspecte, cette force est pergue comme essentielle au pouvoir 3%, Loin
de P’entrainer vers 1’Aybris, elle réalise la justice, et I’on comprend mieux cette adresse
d’un panégyriste marocain du XvIi® siécle au sultan al-Mansir :

« Puisses-tu posséder 1’univers et protéger la religion par des forces semblables & celles que
possédait le roi Salomon %6, »

La mise en scéne de la puissance et celle de la justice seraient donc indissociables :
c’est aussi parce que le souverain peut déchainer des forces terribles qu’il peut €tre juste.

35. Sur la suspicion qui, a I’inverse, entoure peu du roi Salomon », M¢élanges historiques, EPHE,

a peu la légitimité de Salomon dans le Moyen Age Paris, vol. II, p. 920-938.
occidental, voir M. Bloch, « La vie d’outre-tombe 36. Cf. Nasiri, «Les Saadiens», Archives
morocaines, 1936, vol. XXXIV, 1 partie, p. 289.

Anlsl 27 (1994), p. 169-180 Jocelyne Dakhlia
Sous le vocable de Salomon. L'exercice de la «justice retenue» au Maghreb.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



