MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 25 (1991), p. 363-388
Catherine Mayeur

L'intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawr.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Catherine MAYEUR

L’ INTERCESSION DES SAINTS EN [SLAM EGYPTIEN:
AUTOUR DE SAYYID AL-BADAWI'

A la mémoire de mon collégue
Patrice Coussonnet pour la passion et
la rigueur qu’il a mises dans son travail.

« Le mercredit 24 Dit al-Hugga de 1’an 1147, le bruit se répandit au Caire que la
fin du monde et la résurrection générale devaient avoir licu le vendredi suivant, 26 du
méme mois. Aprés avoir parcouru toute la ville, cette nouvelle se répandit bientdt dans
les provinces (...); la terreur et 1’émotion allaient toujours croissant. Enfin arriva le
vendredi tant redouté, la journée ne fut marquée par aucun événement extraordinaire.
Le samedi dans la matinée, le bruit courut que tel ‘alim avait dit que Sidi Ahmad al-Badawi
Sidi al-Disiiqi et Sidi al-Safi'i avaient intercédé auprés de Dieu pour obtenir I’ajourne-
ment de la fin du monde et que Dieu avait bien voulu y consentir » *

L’intercession, clé du culte des saints.

Apparaissent dans cette évocation par ordre d’importance les deux grands saints
du delta égyptien flanqués de I'imam al-Safi'i, caution populaire et docte a la fois : la
triade de saints patrons sauvant le monde par leur intercession (Safd‘a). C’est beaucoup
plus quune karama et Gabarti ne s’y trompe pas, qui cite le texte pour mieux déplorre
la crédulité populaire : cette intercession eschatologique est en fait trés proche de celle
que I’on préte généralement au Prophéte 3. Si les récits de karamat du XX° siecle ne

1. Une premiére version de cet article a été
présentée sous forme de conférence au séminaire
Cedej-IFAO le 6 février 1990. Les remarques
présentées ici sont appelées a &tre complétées et
développées dans notre thése en préparation sur
le culte de Sayyid al-Badawi, thése d’histoire
préparée A ['université de Paris-IV — Sorbonne,
sous la direction de M. le Professeur Dominique
Chevallier. Je tiens a remercier Michel Chauveau,
démotisant et membre scientifique de I'IFAO,
pour ses lectures et relectures, patientes et
commentées, de cet article.

La transcription adoptée est celle des Annales,

sauf pour les textes en dialecte égyptien ou les
citations de titres transcrits différemment.

2. La traduction, dont nous n’avons revu ici
que la transcription, est celle de Chefik Mansour
bey et alii : Abdel Rahman et Djabarti, Merveilles
biographiques et historiques, Le Caire, 1889, t. II,
p. 12. Voir le texte arabe dans Aga’ib al-atar
fi l-taragim wa l-ahbar. Lagnat al-bayan al-‘arabi,
1958. L’année 1147 de I’hégire commence le
3 juin 1734.

3. Cf. l’article d’A.J. Wensinck, « Shafa‘a»,
E.L 1V, p. 259.

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

364 CATHERINE MAYEUR

présentent plus guére de miracles & une telle échelle 4, la notion d’intercession elle-méme
n’a pas beaucoup varié : elle est et reste au centre méme du culte des saints. 4 contra-
rio, la réédition de textes comme les traités d’Ibn Taymiyya, hostiles au débordement
du fawassul montre que I’intercession est Ia clé du culte des saints 5. Recours fidéle dans
les détresses renouvelées des temps modernes, les grands saints intercesseurs égyptiens
méritent plus qu’une mention pour mémoire : c’est autour d’eux que continue a se
construire et & fructifier la baraka efficace, autour d’eux que I’on peut discerner comment
est congue et vécue l’intercession. En observant successivement le vocabulaire de 1%in-
tercession, les raisons de la puissance des intercesseurs, les rites et formules de Iinter-
cession, nous espérons mieux comprendre le culte des saints en islam égyptien.

La hiérarchie des saints intercesseurs : les aqtab.

La notion méme de saints intercesseurs n’est ici qu’une traduction pratique mais
fort imparfaite du concept soufi des abddl : ce sont les saints qui régnent en souverains
sur le monde et dont le nombre reste toujours stable, chacun étant remplacé 4 sa mort
par un autre. Les abdal étaient donc a I’origine des saints vivants, d’ailleurs nombreux
puisque le Lisan en fixe la liste 4 706, mais le terme s’appliqua bient6t aux saints défunts

4. Les saints restent toujours capables de
surnaturel mais les sources imprimées qui en
parlent sont plus discrétes quand elles sont
favorables et seuls les ouvrages polémiques
hostiles au zawassul citent des kardmat
«anormales ». Pour des biographies de saints de
la fin du XIX°® siécle, cf. Muhammad al-Sayyid
Abu 1-Wafa’, Isrdq al-sabah fi I-ta’rif bi Nir
al-Sabah: Tanta, 1969, et Ahmad Muhammad
Figab, al'ldd wa l-i‘tibar, Tanta, 1968. Peut-8tre
la portée plus réduite des miracles rapportés
dans ces ouvrages est-clle due & une autocensure
prudente face au réformisme musulman et &
I’'Egypte nassérienne.

5. Cf. la réédition a Beyrouth ’an dernier de
Taqi al-Din Ahmad ibn Taymiyya. Qa‘ida Salila
[fi l-tawassul wa l-wasila, Dar al-kutub al-‘ilmiyya,
Beyrouth, 1989, 184 p., et au Caire de Igtida’
al-sirat al-mustaqim muhalafat ashab al-gahim.

6. «wa l-abdal gawm min al-sdlihin  bihim
yugim Allahu l-ard, arba’an fil-5am wa talatan fi
sa’ir al-bilad 1a yamit minhum ahad illa qama
makanahu ahar fa li dalika summu abddlan »,
Lisan al-arab, XIII, p. 50-52. Le chiffre de 40
abdal est trés courant également. L’article
d’Ignace Goldziher sur les Abdal (E.I2, 1,

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur

L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

p. 97) donne une classification de la hiérarchie
des saints : les 40 abdal occupent le cinquiéme
rang aprés le gurb, les deux imams, les quatre
awtad, les sept afrad, et avant la série plus
populeuse des nugaba’ et des nugaba’. On ren-
contre en fait d’un auteur & I’autre de grandes
variations sur le nombre et ’ordre des degrés :
les awtdad sont quatre selon E.L', I, p. 69 et
cing selon E.L% I, p. 69. Le reste de Particle
de Goldziher est pourtant resté inchangé d’une
€dition & I'autre. Pour le Kitab al-wahid fi sulik
ahl al-tawhid, étudié par Denis Gril, le gawr et
les agtdb dominent, suivis par les awrsad, puis
les a’yun, puis les abdal au nombre de sept et
«correspondant aux sept climats de la terre ».
(Denis Gril, « Une source inédite pour I’histoire
du zasawwuf», livie du Centenaire de I’'IFAO,
Le Caire, 1980, p. 442-508).

En fait, la classification des saints varie selon
les auteurs et les époques. Louis Massignon en
donne une vision synthétique mais historique qui
rend compte de I’évolution du terme dans son
Essai sur les origines du lexique technique de la
mystique musulimane, Vrin, 1954, 453 p., cf. p. 38
et p. 133. Dans les conceptions populaires &
I’époque contemporaine la hiérarchie est résumée :

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’INTERCESSION DES SAINTS EN ISLAM EGYPTIEN

365

qui opérent depuis ’au-dela (c’est-a-dire depuis la barzapiyya, espace de temps entre le
jour de la mort et la résurrection). Dans les variations infinies de la hiérarchie des saints,
dominérent bientot les quatre principaux, comme le note Massignon ’, les agfdb. La liste
des agtab la plus couramment regue en Egypte est désormais composée d’Ahmad
al-Rifa‘i, de ‘Abd al-Qadir al-Gilani, d’Ahmad al-Badawi et d’Ibrahim al-Disiiqi 8. Deux
saints irakiens, les plus anciens, et deux saints égyptiens, tous deux fortement enracinés
dans le delta, méme si Badawi, né & Fés, est un Maghrébin d’origine 9. La mémoire
collective n’a pas toujours retenu ces nuances, et nombreux sont aujourd’hui les Egyptiens
qui pensent que les quatre agtab, sont peu ou prou Egyptiens d’adoption. Ainsi le tombeau
de “Ali al-Rifa‘i & la Citadelle passe-t-il souvent pour étre celui d’Ahmad al-Rifa‘i dit
al-Rifa’i al-Kabir 1°. On ignore souvent ol est enterré al-Gilani mais on suppose aisément

pour la Palestine du début du XX° si¢cle par
exemple, les aqtab dominent, suivis par les abdal
qui peuvent se transformer a leur gré. Il s’agit
[A d’un emploi tout & fait différent du terme
badal. (cf. T. Canaan, Mohammedan Saints and
Sanctuaries in Palestine, Londres, 1927, 331 p.,
p. 77sq). Dans I’Egypte actuelle, agrab et
abdal sont largement confondus.

7. L. Massignon, op. cit., p. 133. n. 5. Selon
Massignon, la présidence revient a al-Rifa‘i. En
fait, selon les milieux confrériques ou sont
produits textes et l1égendes, la primauté varie :
Ahmad al-Badawi s’exclame « Ana sultan kulli
qutb  kabir» dans un poéme célébre de
I’Ahmadiyya du début du XIX° siecle. Cf.
al-Sayyid Muhammad Kamil al-Bahai, A/-Minah
al-Bahdiyya fi l-ahzab wa l-awrad al-ahmadiyya,
Tanta, 1966, 46 p.; p. 35. Dans le soufisme
égyptien du XIX°® siecle en général, ce sont
Ibrahim al-Disigi et Ahmad al-Badawi qui
dominent : « En eux deux, ce sont tous les saints
qui sont intégrés. » (Gilbert Delanoue, Moralistes
et politiques musulmans dans UEgypte du XIX*
siécle, 1.F.A.O., tome 1°7, p, 280). Cette phrase
nous parait toujours valable pour la fin du XX°¢
siecle.

8. Ce n’est pas ici le lieu d’une comparaison
entre les différents agzab. Pour des détails bio-
graphiques, voir Jacqueline Chabbi, «Abd
al-Kadir al-Djilani, personnage historique», Studia
islamica XXXVIII, 1973, p. 75-106; Mustafa
Tahrali, Ahmad al-Rifa’i : sa vie, son euvre et sa
tariga, thése de 3° cycle, Paris III, 1973, citée
par D. Gril, op. cit.,, p. 451, n° 3. Les articles
« Ahmad al-Badawi», E.L!, 1V, p. 193 par

K. Vollers et E.L2, 1, 1960, complété par E.
Littmann, et «Distqi», E.IL, suppl., p. 54,
par D.S. Margoliouth et E.L2, II, p. 171-172,
par W. Khalidi, ne dispensent pas de la trés
abondante bibliographie en arabe publiée sur
les quatre agfab. L’article récent de F. de Jong
sur le Qurb y renvoie. Cf. E.I2, V, p. 548-550.

9. Cet ancrage géographique n’est pas [’effet
du hasard et dessine en partie les grands courants
de lislam confrérique du temps. Ainsi du
Marocain Badawi installé en Egypte aprés un
pélerinage a la Mecque: sur les courants
maghrébins fixés en Egypte, cf. D. Gril, La
Risdla de Safi al-Din ibn Abi I-Mansir ibn Zafir,
biographies des maftres spirituels connus par un
cheikh égyptien du VII-XIII® si¢cle, IFAO, 1986,
373 p., p. 23. De méme la filiation spirituelle
entre Rifai I’Irakien et Badawi 1’Egyptien cor-
respond-elle, comme le note Trimingham, & la
diffusion de la Rifa‘iyya sur les rives du Nil au
XIII® siécle ap. J.-C. Badawi aurait repris la
mission d’Aba I-Fath dans le delta. Cf. J.S.
Trimingham, The Sufi Orders in Islam, Oxford,
Clarendon Press, 1971, 333 p., ch. II, 2.

10. Cette mosquée passe pour avoir été fondée
par un khédive (Ismail) aprés que sa femme eut
été sauvée de la morsure d’un serpent par un
Sayh Rifal. Cf. Salah ‘Azam, Agqtab al-tasawwuf
al-talata, al-Sa'b, Le Caire, 1968, 111 p., ch. I.
Ceux des Rifa‘i qui connaissent par oui-dire le
tombeau d’Umm ‘Abida en Irak décrivent un
sanctuaire inaccessible, entouré de serpents et de
scorpions, dont la mosquée du Caire, plus
accueillante, est un utile succédané.

27 A

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

366 CATHERINE MAYEUR
qu’il se trouve quelque part en Egypte comme les autres. Si I’on admet volontiers 1’origine
étrangére du saint, gage d’ailleurs de sa puissance 1!, on le pense enterré du moins au
sein de la terre qui lui rend hommage, son territoire. Les agtab, Poles mystiques des quatre
coins de ’'univers, sont aussi les héros familiers du quotidien égyptien. Tel auteur mo-
difiera la liste en y ajoutant le grand saint du Sa‘id, “Abd al-Rahim al-Qinawi, tel ‘alim
pourra y adjoindre I’imam al-Safi'i comme dans le texte de Gabarti, tel auteur de mawal
du Sa‘id en changera entiérement la liste 2. Jamais en revanche on n’y trouvera les
Ahl al-bayt enterrés au Caire : ni Husayn, ni Zaynab, ni Nafisa, pour ne citer ici que
les exemples les plus connus, n’ont leur place dans le groupe des saints intercesseurs.
Non que I’intercession soit réservée & ces seuls agtab : 1’Egypte offre bien au contraire
un modéle de multiplicité et de prolifération de cultes locaux 3. Mais les confréries
soufies comme les dévots du saint extéricurs au réseau des ordres invoquent toujours
en dernier ressort ces grands noms tutélaires 14,

Si le zikr est invocation du nom de Dieu, il est aussi par acces, par respirations, cri
d’appel au saint : « Ya ‘Ali, ya Husayn, ya Badawi yd Rifa‘i ...» Ahl al-bayt et aqtab
se trouvent réunis en une litanie dont les cassettes de zikr vendues aujourd’hui en Egypte

11. 11 n’est que d’observer les nombreuses Islam in Egypt Today. Social and Political

nisha ethniques que portent les sayhs de village
enterrés en Egypte : al-Traqi ou al-Magribi, par
exemple. Badawi lui-méme est bien I’étranger
par excellence, avec ses deux voiles de Bédouin.
C’est une régle bien connue de la sainteté popu-
laire : le saint doit venir d’ailleurs. Le proverbe
dialectal le dit : es-Sep el-be‘id bate" («le Sayh
lointain est puissant»); mais un autre proverbe
assure le contraire : es-sel el-be‘id serru ma’tir'.
(Littéralement «le sayh lointain, son secret est
cassé »).

12. Dans I’usage courant contemporain, le
terme qutb est employé sans grandes restrictions
a propos de tout saint d’une certaine envergure.
L’article de F. de Jong, Kutb, E.I2, V, p. 548-
550 insiste sur la définition classique du terme
dans le soufisme, mais la popularité des quatre
aqtdb dépasse largement les définitions précises.

13. Pour le XIX® siécle, les Hitat de “Ali Pacha
Mubarak et Pouvrage d’E.W. Lane peuvent étre
considérés comme des sources. Pour les différents
aspects de la religion populaire en Egypte au
XIXe siecle, ’ouvrage général le plus abordable
est le Rudolf Kriss et Hubert Kriss-Heinrich
Volksglaube im Bereich des Islam, Otto
Harrassowitz, Wiesbaden, 1960, 2 t. Sur I’Egypte,
voir tome I, p. 53-136. Depuis 1960, I’ouvrage
trop général et trop vague de Morroe Berger,

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur

L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Aspects of Popular Religion, Londres, N.Y.,
C.U.P, 1970, 138 p. ne dispense pas de lire
les monographies excellentes de Michael Gilsenan,
Saint and Sufi in Modern Egypt, Oxford, 1973,
248 p. et Edward B. Reeves, The Wali Complex
at Tanta, Ph.D., 1981, University of Kentucky,
n.p. L’ouvrage pourtant médiocre et souvent
inexact de J.W. Mc Pherson, The Moulids
of Egypt, Le Caire, 194172, 351 p., reste
la seule référence générale sur les mouleds.
Comme son ancienneté fait de lui une source
pour le début du XX°¢ siécle, il continue d’étre
indispensable.

14. « Retient-on a suffisance que pris dans
son évolution temporelle le culte des saints
devient essentiellement invocation, voire évocation
d’un nom?» Sa légende peut disparaitre. « Le
nom garde seul toute sa puissance de communi-
cation. C’est pour lui, & travers lui, que se fixe,
dans le mental populaire, la personne du saint.
Qu’importe ce qu’il fut; par le nom, il est la.»
Ecrites 4 propos des saints de I’Europe chrétienne,
ces lignes d’Alphonse Dupront paraissent mieux
fondées encore a décrire I’importance du nom
chez des saints au culte an-iconique. Cf.
A. Dupront, Du Sacré. Croisades et pélerinages,
images et langages, N.R.F., 1987, 541 p.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’INTERCESSION DES SAINTS EN ISLAM EGYPTIEN 367

donnent de beaux exemples 15. Le Prophéte reste bien sfir ’ultime recours dont les agtdb
sont autant de relais, plus familiers, plus proches.

C’est done I’invocation du nom qui forme avant tout I’appel au saint. Mais autour
du nom formules, priéres, requétes utilisent tout un vocabulaire. Les textes écrits surtout,
recueils hagiographiques et récits de karamadt, emploient une terminologie répétitive et
nécessaire, ces quelques mots qui décrivent, évoquent ou invoquent 1’action apotropaique
du saint. Il y a souvent loin des formules lapidaires du dialecte égyptien aux conventions
des textes soufis écrits en arabe littéraire : mais la gamme du langage d’un domaine a
I’autre mesure Ja notion d’intercession, telle qu’elle est comprise et vécue par les dévots
du saint. C’est autour du qusb Sayyid al-Badawi et de ses disciples de I’Ahmadiyya que
nous avons recueilli les formules employées dans les sources ottomanes et contempo-
raines : ces données sont toutes partielles 16, mais sans faire de généralisations abusives,
il n’est pas inutile de faire ici quelques remarques préliminaires.

Lexicographie de [l'intercession.

Les formules de l’intercession n’apparaissent jamais gratuitement quand il est
question d’un saint; elles jaillissent au détour d’un récit de karamadt : 1’intercession. n’est
mentionnée, fugitivement, que lorsqu’on s’appréte déja a la voir exaucer. Rien de plus
concret pour les fidéles de Badawi que ’action de leur saint : il n’en est jamais question
abstraitement, ce sont toujours des cas précis qui illustrent la puissance et la baraka de
sa sainte entremise. Quant aux termes employés dans les sources a la fois pour la de-
mande d’intercession et I’intercession elle-méme, ils frappent par leur grande constance.
Les variations de terminologie se font plus, d’un auteur a 1’autre,en fonction du registre
de langage, plus ou moins proche du dialecte, que de la période a laquelle il écrit.

15. On pourra écouter 1’abondante production
du populaire sayh al-Sayyid Hamis originaire de
Teld, Minufiyya, et dont le tasawwuf ahl al-bayt
en quatre cassettes produites par la société al-"Iraqgi
de Mahalla I-Kubra est aujourd’hui le zikr le
plus vendu du delta égyptien. On le note au
passage, les grands saints intercesseurs égyptiens
y sont considérés d’abord comme des Akl al-bayt.
C’est 13 encore un héritage du XIX° siecle,
cf. 1a notice de G. Delanoue sur Hasan al-Tdwi,
op. cit., p. 278-280.

16. De la bibliographie abondante, souvent
polémique, existant sur al-Sayyid al-Badawi,
nous avons utilisé ici les trois sources les plus
connues et qui reprennent des textes anciens :
‘Abd al-Wahhab al-Sa‘rani, Lawagih al-anwar fi
Tabagat al-ahyar, Dar al-Gil, 1988, t. I, p. 183-

187; Ahmad “Abd al-Samad, al-Gawdhir al-saniyya

fil-karamar  al-ahmadiyya,  al-Matba‘a  al-
‘utméniyya, le Caire, 1888, 144 p., et Nir al-Din
al-Halabi, al-Nasiha al-"Alawiyya fi bayan husn
tarigat al-sada al-ahmadiyya, Le Caire, 1964,
148 p. Ces trois sources datent du début de la
période ottomane et reprennent des traditions
mameloukes. Nous avons essayé d’en comparer
le vocabulaire avec celui des hagiographies des
XIXe et XX° siécles, et avec le lexique de
I’intercession que recueille ’enquéte de terrain.
Le probléme de fond est bien siir la diglossie :
les textes écrits ne rendent pas vraiment compte
des termes utilisés en réalité. Pour les textes en
dialecte, nous avons adopté une transcription
différente de celle utilisée pour le classique, afin
de rendre mieux compte de la prononciation.

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

368 CATHERINE MAYEUR
En arabe littéraire comme en arabe dialectal, on exprime auvjourd’hui fréquemment
la demande d’intercession par les deux verbes ista"dna bi et istagata bi, employés tous
deux au sens de « demander de I’aide » 7. Les recueils hagiographiques de 1’Ahmadiyya
ne les emploient toutefois que rarement & la période ottomane, et beaucoup plus & propos
de Dieu, al-malik al-musta‘én, que des saints. La notion d’intercession médiatrice ne
se trouve pas dans cette dixiéme forme, non plus que dans I’'emploi rare et récent des
troisidmes formes ‘awana et gawata (an sens, la encore, de secourir, non d’intercéder).
Ces formes n’ont d’ailleurs aucune spécialisation religieuse, comme la quatrieme
agata bi employée au XIX® siécle et au XX° siécle en dialecte comme en littéraire 3,
alors qu’on trouve une occurrence de angada dans les Tabagdt al-Kubrd de Sa‘rani :
« Ya Sidi Ahmad ya Badawi ingadni'®. » C’est d’ailleurs, 1a encore, plus I’invocation
que la requéte elle-méme qui importe : nommer la saint, ¢’est déja appeler au secours.
Les différentes formes dérivées de la racine SF° paraissent correspondre davantage
3 la notion d’intercession telle que nous ’entendons, et ¢’est bien par « intercession »
que Dozy traduit Safd‘a 2. Ce terme est & coup sir, le plus courant dans les textes soufis
de I’Ahmadiyya, relayé par istasfa‘a pour la demande d’intercession. Dans son emploi
coranique, la Safd‘a parait tantot réservée & Dieu, tant6t & Dieu et au Prophéte 2. C’est
d’une intercession eschatologique qu’il s’agit & 'origine, et non du recours quotidien a
un saint patron. Le terme est d’ailleurs employé absolument, sans référence, au nom

el-Badawi ma’a Fatma bint Berri, Le Caire, s.d.
19. 1l s’agit d’un captif qui appelle au secours

le «libérateur des prisonniers » du fond de sa

détresse. Repris par Halabi, op. cit., p. 67.

17. Cf.lesracines « WN, Lisan al-"Arab, t. XVII,
p. 172, et GWT, Lisan al-Arab, t. II, p. 476.
Istagata est employé plus souvent que ista“dna.
La Nasiha donne p. 60 un exemple intéressant

ol quelqu’un s’adresse & Muhammad al-Sinnawi
« wa-stagata bi-hi fa-stagdta Sidi Muhammad
al-Sinnawi bi Sidi Ahmad». On y lit déja le
systéme de D'intercession pyramidale : du sayh
vivant au Sayh absent, du continuateur de la
tariga a4 son fondateur, le nasab remonte son
cours. Dans Sa‘rani, nombreux exemples, op. cit.,
p. 187.

18. Un traité récent sur le tawassul par exemple
indique les formules suivantes : igtini ya rasil
Allgh, isfa® Ii “inda rabbika, ‘awinni ya Sayyid ya
Badawi ‘ala qada’ hagari. L’auteur utilise abon-
damment les racines GWT, “WN et WSL,
plutdt que SF'. Cf. Ahmad Muhammad Higab,
Risala fi l-adilla “ala tubiit al-tawassul bi-l-anbiya’
wa l-muqarrabin ahyd’ aw amwdtan, al-"Ida’ wa I-
i‘tibar, Tanta, 1968, nombreuses rééditions, p. 232-
252,

Un trés beau poéme en dialecte égyptien
antérieur & 1850 utilise également GWT. Sayyid
al-Badawi s’écrie : « tegtini bi-l-Kilani we-r-Rifa"i
we mahbiib en-nabi Sidi Ibrahim », Qissat al-Sayyid

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur

L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

D’autres prisonniers lancent d’autres appels :
«tawaggahty  ila  Sidi  Ahmad», Sa‘rini,
al-Tabagat al-Kubra, p. 187, ou «tawassaltu bi
Sidi Ahmad », Halabi, op. cit., p. 68. On constate
12 encore le contraste entre le cri direct, si proche
du dialecte, et le discours indirect littéraire.

20. On trouve $afd’a suivi de bi ou fi (devant
la personne pour laquelle on demanda ’interces-
sion) et ild ou Ii (devant la personne auprés de
laquelle on intercéde). La cinquiéme forme
tafaffa’a bi est employée dans le méme sens, et
la dixiéme a le méme emploi qu’istagdata. Dozy
propose «intercession» pour traduire safd'a ou
Safa‘a. L’entrée du Lisan (t. X, p. 48 sq.) cite
les emplois coraniques du terme, mais montre
bien que I’emploi est loin d’&tre spécialisé dans
le domaine religieux.

21. Cf. E.I. IV, p. 259. Pour une liste exhaus-
tive des emplois coraniques, d’ailleurs fort
contradictoire, du terme, cf. Muhammad Fu’ad
al-Baqi, Al-Mugam al-mufahras Ui alfaz al-
Qur’an al-Karim, Dar al-Sa‘’b, p. 384.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’INTERCESSION DES SAINTS EN ISLAM EGYPTIEN 369

de P’intercesseur. Puissance divine au Ciel et sur terre, clémence du Trés-Haut ou pro-
tection du Prophéte, la Safd'a n’a pas tardé & s’étendre aux agfdb, on en a vu un bel
exemple dans le texte de Gabarti.

Notons toutefois que, le Lisan al-‘Arab V’atteste, le sens est loin d’éire spécialisé
dans le domaine religicux : on rencontre le terme, au moins aussi souvent pour parler
de la protection du saint auprés des puissants, que de son intercession auprés de Dieu 22,
Dans cette belle source nourrie aux préoccupations quotidiennes des humbles qu’est
Ie livre de ‘Abd-al-Samad, on rencontre la Safd‘a le plus souvent en ce sens; ainsi résume-
t-on la vie du Sayh Muhammad al-Farrdn, boulanger de Badawi : « wa kana ida Safa‘a
‘inda wahid min al-akabir la yastati‘u an yarudda Safé‘atahu ® ». Plus loin, un Compa-
gnon de la Terrasse, disciple de Sayyid al-Badawi, a le méme pouvoir : « wa kdnat
Safa‘atuhu magbiilatan ‘inda-l-kus$af wa masayih al-‘arab wa gayrihim » 2.

Puissants anonymes, chefs de district et chefs de tribus bédouines : c’est aupres
d’eux qu’intervient le saint dont la §afé‘a va au réel, au concret, au proche. Le saint rural
ahmadi, la longue litanie de *Abd al-Samad le prouve a ’envi, est d’abord au XVI® siécle
le défenseur des humbles contre les puissants . Le pouvoir de défendre les opprimés
est une preuve nécessaire et suffisante de sainteté. Nulle référence dans ce vocabulaire
a une médiation entre I’homme et Dieu : s’il s’agit bien d’intercession, le saint toutefois
n’est pas un intermédiaire. Il est celui qui agit. La puissance d’intervention immédiate
que Dieu a, de tout temps, déposée en lui permet la Safd‘a. L’intercession du saint en
islam égyptien procéde donc, en dernier ressort, de la baraka : Vexpression nafan'd-llahu

22. Il n’y a rien 1a que de trés classique, et
c’est aussi une fonction majeure du saint médié-
val en Europe chrétienne méditerranéenne que
d’intercéder pour les pauvres et les opprimés
auprés des puissants.

23. Cf. “Abd al-Samad, op. cit., ch. II. Al-Farran
est le saint nourricier du peuple: il cuit en
abondance les pains qu’il introduit dans le four
a main nue. Il est cité au onziéme rang des 42
Compagnons de la Terrasse énumérés par
l’auteur.

24. 11 s’agit du sayhs Muhammad Battala, de
Fisa-1-Manara. Cf. ‘Abd al-Samad, op. cit., ch. I1.

25. On pourrait remonter au-dela du XVI®
siécle. “Abd al-Samad cite de nombreuses sources
mameloukes et reprend largement Sa‘rani dont
il est proche. Toutes les Gawdhir Saniyya nous
paraissent  d’ailleurs corroborer pleinement
I’hypothése formulée 4 propos de Sarani par
J.-C. Garcin: «La mémoire religicuse des
campagnes du delta égyptien remonte semble-t-il
essentiellement au XV° siécle.» (J.-C. Garcin,

« Histoire et hagiographie de I’Egypte musul-
mane a la fin de I’époque mamelouk et au début
de I’époque ottomane », Hommages & la mémoire
de Serge Sauneron II, IFAO 79, p. 300. Repris
dans Espaces, pouvoirs et idéologie dans I’Egypte
mediévale, Variorum reprints, Londres, 1987,
326 p., ch. VIII). La typologie élaborée par
IPauteur d’aprés les saints recensés par les
Tabagar de Sa‘rani décrit les modéles de saints
ruraux, de saints des villes, de marginaux errants.
Les conclusions proposées sur le saint rural
ahmadi montrent bien la fonction de médiateur
du saint intercesseur : «le protecteur, le garant
des intéréts spirituels, mais aussi matériels de sa
communauté, le dernier recours contre 1’injus-
tice ». (op. cit., p. 299). De méme, la présence
du «gouvernement de I'ombre» que forment
les ahmadis en remplacement de la hiérarchie
mystique connue est décrite en des termes qui
évoquent aussi bien la Nasiha ‘Alawiyya que les
Gawahir Saniyya.

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

370 CATHERINE MAYEUR

bi-barakatihi est employée de facon équivalente avec nafa‘nd-llahu bi-Safa‘atihi %, Le
dévot du saint ne songe pas, sans doute, & nier I’action divine dans 1’intercession du
saint : mais il n’y a 1a aucune entremise, et c’est beaucoup plus pour ses saints que par
eux que Dieu est alors présent #. Il entérine une force d’origine divine mais propre au
saint qui agit et se développe de facon autonome, une fois rappelé que c’est par la per-
mission, de Dieu que tout advient.

La racine WSL rend davantage compte que SF* d’une intercession médiatrice :
elle renvoie en effet & I'idée de « chercher I’accés auprés de quelqu’un ». Le sens de la
cinquieme forme surtout, est trés spécialisé et construit avec f7 pour la personne pour
laquelle on intercéde et #ld pour la personne auprés de laquelle on intercéde, il traduit
précisément les sens du verbe intercéder. C’est d’ailleurs 12 le terme technique des dis-
cussions théologiques %, Mais ’emploi de tawassala ou tawassul dans les hagiographies
de I’Ahmadiyya est moins fréquent que celui de Safd‘a ou Safa’a : il est exclusive-
ment réservé a un usage littéraire 2; le terme est d’ailleurs ambigu : ’accés aupres
de Dieu passe aussi bien par les actes pieux (bi-/-‘amal al-salih) ou par la priére au
Prophéte (bi-du‘a’ al-nabi) que par la priére des Pieux. Un article publié récemment au
Caire sur le fawassul en recense huit formes dont une seule renvoie au culte des saints 30,
Lors du recours au saint, on sous-entend fréquemment le complément ila-llah pour
trouver des expressions synthétiques comme fawassaltu bi Sayyidi Ahmad. «j’ai recouru
a Sidi Ahmad », sous-entendu : « auprés de Dieu 3l » Les constructions sont parfois
au rebours de celles que recueillent les dictionnaires : le bi introduit le nom ‘de Dieu et
ila celui du saint lui-mé&me, indice d’un renversement significatif, Le récit célébre de la
résurrection d’un enfant par Badawi illustre & merveille ce renversement. La mére de
Ienfant vient implorer le saint : « tawassaltu ilayka bi-llahi wa rasilihi ». (« J’ai inter-
cédé aupreés de toi par Dieu et par le Prophéte »). Le récit du miracle est alors une belle

I’occident médiéval, Dieu opére des miracles
pour les saints en considération de leurs mérites;
en Islam égyptien, il entérine la baraka. Le miracle
a lieu presque seul, mais toujours b-izn-illah.
28. Le Lisan XIV, p. 250, propose en exemple
« wassala fulanun ila-llahi wasilatan». Le terme
wasila, d’emploi coranique, se référe au rang du

26. Cf. E. Dermenghem, Le culte des saints
dans UIslam maghrébin, Gallimard, 1954, p. 24,
sur baraka. L’emploi dialectal de safd'a est
d’ailleurs souple : «intercession» ou « média-~
tion », traduit Socrates Spiro, An Arabic-English
Dictionary of the Collogquial Arabic of Egypt,
1895, réimpression a Beyrouth, 1980, p. 316.

Spiro offre 1’avantage d’éclairer 1’arabe dialectal
du XIXe siecle. Pour le dialecte du XX° siécle,
I’ouvrage le plus récent est le dictionnaire de
I’American University of Cairo par Martin Hinds
et Said al-Badawi.

27. Nous reprenons ici I’expression utilisée par
André Vauchez, La sainteté en Occident aux
derniers siécles du Moyen Age d’aprés les procés
de canonisation et les documents hagiographiques,
Ecole frangaise de Rome, 1981, 765 p., livre III,
1t¢ partie, ch. II, p. 539. Mais les raisons de la
distinction opérée sont bien différentes: pour

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur

L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Prophéte aupres de Dieu.

29. Les termes wasila et tawassul ne sont pas
employés en dialecte; cf. les dictionnaires cités,
n. 26.

30. Cf. ‘Abd al-Latif Muhammad Badr, « Du‘@’
gayr  Allah», Magallat al-tawhid, n° 2, safar
1410 H., 12¢ année, p. 50-54. Les formes recen-
sées sont le tawassul par la foi en Dieu, par les
saints noms, par la foi au Prophéte, par ’acte
pieux, par la priére des pieux, par la priére du
fidéle pour lui-méme, par I’'amour du Prophéte.

31. Cf. supra, note 18.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’INTERCESSION DES SAINTS EN ISLAM EGYPTIEN 371
illustration d’intercession : « fau-madda Sayyidi Ahmad al-Badawi yadahu ilayhi wa da‘a
lahu fa-alyahu-liGhu ta’ala bi barakati du'a’ihi wa bi-barakati Saddihi 32, C’est ’invocation
du nom de Dieu et du Prophéte qui décide Badawi & intervenir; Sa baraka doublée de
celle du Prophéte agit, bien que Dieu soit ici sujet dernier de 1’acte de résurrection.

Beau récit d’une intercession docile au pouvoir divin, ou Badawi joue le réle d’in-
termédiaire, mais cette orthodoxie scrupuleuse contraste avec des récits plus brefs du
méme miracle, et des versions en dialecte plus elliptiques. « "Um b-izn-illah » (« Léve-toi
avec la permission de Dieu »), dit le saint au mort qui se léve, ressuscité. Nulle descrip-
tion d’intercession dans I’immédiateté de I’acte : cette fois, c’est bien Badawi qui accomplit
le miracle, avec la référence ultime de la permission divine 33,

Ce n’est donc pas un hasard si le dialecte ignore tawassul. Méme le terme wdsil est
contaminé largement par une autre racine, WSL, vers laquelle s’opére en dialecte un
glissement de sens. Le saint intercesseur, en effet est celui qui atteint Dieu et qui lui est
uni; il appartient aux waslin, les proches de Dieu® qu’on implore en raison de leur proxi-
mité avec Dieu. On ne saurait mieux décrire les saints intercesseurs.

Dans les textes ou dans le parler, et de quelque terme qu’on le nomme, le recours
au saint n’apparait jamais seul, jamais isolé des grices demandées ou accordées, les
karamat. Pas de discussion sur le fawassul, pas de discours sur la sainteté du wali qui
n’ait recours aussitot au récit des karamdt. Au fond, seules importent I’action du saint
et son efficacité : le saint mabritk n’est pas un humble médiateur qui présente en suppliant
une requéte a Dieu; c’est un prince de la Cour céleste qui manifeste le pouvoir direct,
a Deffet immédiat, de la baraka a lui insuffiée.

Raisons de la puissance des saints intercesseurs

Grande est la puissance des saints intercesseurs, cette bréve analyse du vocabulaire
le montre. Détenteurs de la Safa‘a, riches de baraka, recours du tawassul, les aqtab régnent

32. « Bt Sayyid Ahmad al-Badawi étendit sa les innombrables prodiges que raconte la Qissat

main sur lui, pria Dieu en sa faveur et Dieu
Trés-Haut le ressuscita par la baraka de sa priére
et celle de son aieul» (i.e. le Prophéte). Cf.
‘Abd al-Samad, op. cit., p. 79. Ce cas trés rare
de résurrection, apparente les miracles de Badawi
a des mu'gizar dignes du prophéte Jésus. D’ol
son surnom de ‘Isawi.

33. Cette version en dialecte a été recueillie
le 17 octobre 1989 au grand mouled de Tanta
auprés du Sayh Farahat Muhammad al-Basyiini,
riziculteur originaire de Damiette, 4gé de 53 ans
et membre de la Ahmadiyya Marziigiyya. Le
Sayh Farahat n’est pas alphabétisé. On trouve
cette méme citation constante du b-izn-illGh dans

al-sayyid Ahmad al-Badawi... citée note 18.

34. Le wasl soufi est 1’union avec Dieu, selon
Dozy; Les wasilin sont «ceux qui arrivent (&
Dieu) » dans la tradition d’Ibn ‘Arabi. (Cf.
R. Deladriére, La profession de foi d’Ibn “Arabi,
thése Paris-IV, éd. Université de Lille-III,
1975, 526 p., p. 25). L’usage dialectal de waslin
est récent : il n’est pas attesté dans le dictionnaire
de S. Spiro et ne se trouve pas une fois dans la
Qissa de 352 vers dont la rime est pourtant en
-in. Il semble que, jusqu’au début du XX-° siécle,
on employait en dialecte plutdt as-salhin, les
Justes.

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

372 CATHERINE MAYEUR

sur le monde sans limites des désarrois et des peurs. Mais d’ou nait ce pouvoir, qu’est-ce
qui fonde, en derniére analyse, & la fois la familiére popularité et la crainte respectueuse
qu’inspirent les saints intercesseurs? D’ou vient que leur renommée ait dépassé les fron-
tieres de leur pays, sans le recours aux repéres d’un calendrier, d’une liturgie, ou d’une
iconographie? La diffusion des grands courants du soufisme a joué et continue a jouer
un rble primordial; les quatre aqtdb sont bien fondateurs des principales confiéries égyp-
tiennes. Mais leur audience a dépassé celle d’autres saints qui ont pourtant joué, eux
aussi, leur rdle dans la constitution du soufisme.

Plusieurs facteurs ont constitué la hiérarchic des awliyd’. L’idée d’une égalité de tous
les croyants devant Dieu, établie en dogme, n’est au fond jamais recue dans les concep-
tions courantes 3, Dieu privilégic ses amis (awliya’), ses proches (mugarrabiin), ceux qui
Patteignent (wdsiliin) qui forment autour du Prophéte une «cour céleste » irradiant
ses pouvoirs 2. Le réformisme musulman qui a depuis un siécle si profondément modifié
bien des traits de la piété populaire n’a pas su entamer cette croyance en la prévalence
d’individus exceptionnels. Au contraire, la dévotion au Prophéte et aux Akl al-bayt en
a été paradoxalement renforcée : pouvait-on trouver meilleure 1égitimation aux pratiques
populaires qu’en les rattachant a la Sunna, au saint, qu’en le comparant au Propheéte?
Silencieusement, implicitement, la ziydra elle-méme est liée au hagg : on accroche au-
jourd’hui, ex-votos aux murs des tombeaux, les photographies de la Ka‘ba ou du tombeau
du Prophéte. La décoration qu’on trouverait dans tant d’intérieurs musulmans est inoffen-
sive a force d’habitude, mais elle évoque bien le hagd au cceur méme de la ziyara 7.

Le rble du Prophete et des siens est tel dans cette constitution d’une hiérarchie des
saints, que la filiation généalogique des agtab y tient sans doute une part essentielle.
Sans atteindre le foisonnement populeux des Surafd’ marocains, la descendance égyptienne
du Prophéte fournit saints et saintes a I’envi; outre les A/l al-bayt dont les tombeaux
cairotes suscitent une vénération unanime, nous pouvons citer Ahmad al-Badawi, Alide

35. Ignace Goldziher développait cette idée 37. La «circumambulation» dans le sens

d’une fagon démonstrative dans « Le culte des
saints chez les musutmans », Revue de [’histoire
des religions, 17 année, t. II, Paris, Ernest Leroux,
1880, p. 257-351.

36. « Cour céleste» ou «cour de paradis»,
I’expression développée en Europe chrétienne
aux XIII® et XIV® siécles illustre joliment le
théme de la hiérarchie des pouvoirs et de la
proximité avec Dieu. Sans correspondre absolu-
ment aux expressions Diwan al-salihin ou al-hadra,
elles traduisent la méme réalité. La hadra tient
assemblée sur terre en des lieux inconnus, et ses
rois sont les quatre Poles : « Hawla muliik al-hadra
al-ilahiyya », dit des aqtab le frére de Badawi.

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur

L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

inverse des aiguilles d’une montre est bien siir
un autre indice de c¢e rapprochement. Pour
décrire ce mouvement essentiel de la ziydra, le
dialecte contemporain emploie le verbe laff mais
la Nasiha utilisait bien au début du XVII® siécle
dans une description du rituel les verbes ddra
et surtout zdfa. Cf. al-Halabi, op. cit., p. 63 :
« Taf hawla tabitihi», prescrit un saint au
pénitent. C’est bien d’une substitution de la
Ka'ba dont il s’agit implicitement. En octobre
1988, une invitation de la Bayylimiyya de Bilbeis
au mouled de Tanta était illustrée d’une vignette
représentant la Ka'ba.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’INTERCESSION DES SAINTS EN ISLAM EGYPTIEN 373
et Husaynide, ou son cousin Ibrahim al-Disfiqi. L’origine prophétique de Badawi est
constamment réaffirmée dans les biographies les plus anciennes qui recopient son nasab
forgé dans la belle magsira de son tombeau. Lui-méme quitta la Mecque, muni, dit-on,
de son arbre généalogique (kitdb al-nasab) pour tout viatique 35, Il appelle son aieul a
la rescousse en toute circonstance et n’hésite pas a recourir a toute la lignée prophétique
dans son combat fabuleux contre Bint Berri. Les chameaux d’icelle ne s’y trompent
d’ailleurs pas, non plus que son frére Hasan qui reconnaissent la noble origine du saint
a son odeur de sainteté alide 3. La thése récurrente du complot shi‘ite (Badawi ne serait
autre quun dai fatimide) vise bien cette piété lignagére 0.

Le sang du Prophéte, si mabritk soit-il, n’est pas tout. L’affiliation confrérique et,
plus généralement, spirituelle double ou remplace la filiation généalogique. Le saint est
de telle confrérie dont la chaine de transmission (nisha) finit toujours par remonter a
‘Ali et au Prophéte. Nouvelle généalogie, 1a confrérie est plus slire encore que la famille
charnelle. D’une époque a I’autre, d’un espace a l’autre, sans rupture ou séparation,
la chaine solidaire se tient. A peine y a-t-il conscience historique d’un déroulement chro-
nologique : la nisba est présente d’un coup, donnée une fois pour toutes, toute entiére.
C’est pourquoi tant de sauts peuvent s’y produire : les agtab et les princes du tasawwuf
sont souvent initiés directement par le Prophéte ou par al-Hidr dans une transmission
miraculeuse de la firga : c’est la grace du nasab rihi qui fait 1’économie de la chaine
d’intermédiaires. La vision en songe (ru’ya fil-mandm) du Prophéte efface espace et
temps : le qutb est toujours interlocuteur direct de I’Envoyé. Que de Voyages nocturnes
au paradis, de rencontres et de dialogues avec Muhammad dans la vie des maitres 41!
Les visions nocturnes sont essentielles dans ’intercession des saints. Un Aatif anonyme
ou reconnu donne en songe maint conseil pour éclairer, guérir, guider. Les saints sur-
gissent dans les réves, eux dont la vie n’est qu’une longue obéissance aux instructions
regues en songe “2,

Cette connaissance sensible au cceur, par la révélation soudaine de I’'dme éblouie,
compte plus & coup siir en islam populaire que la science scripturaire. Le “i/m est pourtant
un présupposé nécessaire pour fonder la puissance de I’intercesseur; la populaire Nafisa,

al-Badawi bayn al-hagiqa wa l-harafa. Le Caire,
1982, 370 p.

41. A leur échelle plus modeste, les dévots
peuvent eux aussi étre favorisés de visions :
cellesci ont généralement lieu au terme d’une

38. C’est ce que rapporte le récit de Yinis
ibn Azbak al-Sufi, repris par ‘Abd al-Samad,
op. cit., ch. IIl. La magsira en cuivre est un
waqf de “Ali bey al-Kabir. Le nasab qui y est
forgé comporte d’ailleurs des erreurs, d’aprés I’un

des meilleurs et plus scrupuleux biographes de
Badawi : cf. Ibrahim Ahmad Nir al-Din, Haydt
al-Sayyid al-Badawi, baht fi I-tarih wa l-tasawwuf
al-islami, Tanta, 1948, 138 p.

39. Rad’iha, disent les textes.

40. Ahmad Subhi Mansir, alors professeur
d’histoire & I’université d’al-Azhar, a récemment
soutenu cette thése dans son livre Al-Sayyid

incubation : le dévot, ou souvent le malade,
passe trois jours et trois nuits dans le tombeau;
la troisiéme nuit, une vision 1’éclaire ou le guérit;
le malade est soigné par le saint dans son
sommeil et sauvé au réveil. Pour un récit de
guérison personnelle, cf, A.M.Higab,op. cit.,p. 154.

42. Badawi ne s’installe a Tanta que sur
I’injonction onirique de Rifa’i; cf. al-Halabi,
op. cit., p. 42.

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

374 CATHERINE MAYEUR

surnommée Nefiset el-‘ilm, est respectée pour sa science religicuse par des gens qui se-
raient en peine de citer un de ses ouvrages. Badawi passe pour fort versé en figh, lui,
dont on n’a conservé, s’il en a jamais écrit, aucun livre dans ce domaine %%, La tendance
a préter science universelle au saint intercesseur s’est fortement développée avec le ré-
formisme musulman mais pour la masse de leurs fideles, c’est ’enseignement du saint
qui importe, non ses ouvrages. Le “ilm pourtant ne serait qu’airain sonnant sans la
présence réelle du Prophéte et du saint ["un a ’autre, sans I’harmonieuse familiarité des
saints les uns avec les autres. Il n’y a pas opposition entre ‘ilm et ma‘rifa : la science
apprise ne I’est au fond que par révélation 4.

L’approche par degrés de la hiérarchie des saints laisse espérer peut-étre, au loin,
I’inaccessible vision de 'ineffable. Mais pour le plus grand nombre, c’est la proximité
chaleureuse des saints, et grice & eux du Prophéte, qui rassure. L’intercession des saints
est une succession de portes a franchir pour entrer dans la maison %. Badawi, le plus
illustre des saints, est surnommé Bab al-nabi, la Porte du Prophéte; le Prophéte est lui-
méme la Porte du ciel. Les saints se succédent aux autres comme autant de seuils initia-
tiques plus ou moins élevés selon I’importance du saint : le Sayh local intercéde auprés
du wali ou du qutb régional ou national qui plaide a son tour aupreés du prophéte, lequel
a accés au Paradis, et a Dieu.

Cette gradation explique en grande partic le rythme des mouleds égyptiens qui
instaure une liturgie ordonnée : a Tanta, les petits mouleds périphériques des cultes
satellites précédent le grand mouled du Sayyid, lui-méme doublé & deux semaines de
distance par celui de Disiigi, le tout n’étant au fond qu’une grande répétition par étapes
du hagg . d’un pélerinage autre 45, Rares sont les cas ou la hiérarchie s’inverse, mais

p. 51-52. On trouve le méme miracle avec des
variantes a propos du grand gadi Muhammad ibn
Labban. Le premier miracle est censé avoir lieu

43. Cf. C. Brockelmann, Geschichte der arabis-
chen Literatur 1, 450, SI, p. 808, montre bien
cette pauvreté bibliographique. Les nombreux

ouvrages que n’hésitent pas a lui attribuer ses
fideles sont des apocryphes. J. Chabbi a observé
le méme phénomeéne pour Vautre grand quib,
al-Gilani, op. cit., p. 103, n. 1.

44. Le ‘ilm dans l’'usage dialectal des Ahma-
diyya conduit lui-méme & [’extase mystique :
« Satal fi“ilm “ald ganb “adim », écrit de Badawi
Pauteur de la Qissa. L’un des chitiments favoris
de Badawi a I’égard de ses détracteurs imprudents
est de leur faire perdre le “ilm et le Coran : le
cas le plus célébre est celui de Taqi al-Din ibn
Daqgiq al-Id, grand qadi. (Sur ce personnage
historique devenu grand gadi au Caire en 695/
1295-1296, voir de nombreux passages de J.-C.
Garcin, Un centre musulman de I’Egypte médié-
vale : Qis, IFAQ, 1976, 657 p. et notamment
p. 293-295.) Miracle cité notamment par “Abd
al-Samad, op. cit., ch. 1I1; et al-Halabi, op. cit.,

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur

L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

du vivant de Badawi, le deuxiéme aprés sa mort :
les deux grands cadis méprisent le “ilm de 1’obscur
ascéte de Tanta, et mal leur en prend. Seul, un pele-
rinage de repentir au tombeau leur fera retrouver,
aprés bien des tribulations, le Coran et le “ilm.

45. 11 ne s’agit pas d’une métaphore : les
nombreux versets coraniques qui parlent des
portes prétent, sortis de leur contexte, a une
interprétation ésotérique; ainsi le verset 189 de
la sourate Il : « Venez 4 vos demeures par leurs
portes et soyez pieux envers Allah! Peut-&tre
serez-vous les Bienheureux. » (trad. Régis Blacheére,
Le Coran, Maisonneuve et Larose, 1980, p. 56
et n. 185) est-il interprété par A.M. Higab comme
une apologie de ’intercession; cf. op. cit., p. 234.

46. La visite a Tanta était connue pour
précéder le hagg de la Mecque : de 1a le surnom
de Bab al-nabi.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’INTERCESSION DES SAINTS EN ISLAM EGYPTIEN 375

il est quelques beaux exemples ol le Prophéte lui-méme plaide auprés de Badawi la gréce
d’un mécréant trop sévérement chatié’”. Le dévot privilégiera d’ailleurs tel quzb de
préférence & tel autre, en fonction de son appartenance confrérique ou de son origine
géographique : Rifa‘iyya ou Bayylimiyya, Haute-Egypte ou delta. Mais au-dela méme
de la hiérarchie variable des saints intercesseurs, c’est leur nombre qui importe.

La multiplicité des recours montre assez en effet, que le wali ou le qutb, si puissant
soit-il, ne tire pas tant sa force de lui-méme que de ses liens avec la communauté des
saints. Peuple nombreux, foule anonyme, les awliya’ veillent aux destinées des hommes.
La hadra réunit les Pieux. Cette croyance explique la densité des tombeaux des saints
autour de ceux des agfab. Plus un wdali est entouré de saints, plus son intercession est
efficace. Ainsi pour les deux quzbh du delta : & Disfiq, Sidi Ibrahim est enterré & cote
de son frére, et les pélerins traversent le Nil en barque pour visiter son pére, Abt I-Magd.
A Tanta, on compte actuellement une quarantaine de tombeaux saints dont six dans le
seul sanctuaire de Badawi’. Peu importent & la mémoire collective les particularités
historiques de tel ou tel saint. Enfoui avec les auires dans un passé anonyme et an-
historique, il participe d’une commune baraka, plus dense ici qu’ailleurs. Cette super-
position de lieux sacrés favorise l’intercession : les gens viennent profiter d’un tout
multiple que coiffent en dernier ressort le nom illustre et la personnalité mieux connue
du qutb.

Autre preuve majeure de la puissance d’intercession, la faculté du saint a susciter
d’autres intercesseurs enracine son pouvoir. Tout récit de Karamat, tout recueil de
Tabagat ne se contente pas des miracles d’un seul saint mais raconte aussi ceux de ses
compagnons et de ses disciples. L’accumulation redondante du sacré autour du qutb
compte plus que Dattribution directe des Kardmdt : ainsi Sa‘rani méle-t-il dans une
commune dévotion, le souvenir de son Sayh Muhammad al-Sinnawi et celui d’Ahmad
al-Badawi. A un saint déja trop puissant ou trop ancien, il associe le souvenir plus vif,
plus personnel, plus affectif aussi du maitre dont il a pris le ‘ahd. Manifestation tangible
de la puissance du saint défunt, le Sayh véhicule dans la mosquée du qutb 1’énergie
d’intercession.

Ainsi le sanctuaire abrite-t-il des mystiques voués & Dieu qui se retirent aupres d’un
tombeau béni. Gabarti reléve pour le XVIII® siécle le cas de Saphs qui se sont isolés a
la fin de leur vie dans la grande mosquée de Tanta ou aupres d’elle pour y achever leurs
jours dans la piété; on retrouve le méme phénomeéne a I’époque contemporaine *“. Le
Sayh Muhammad al-Sarif, mort en 1919, passa ainsi ses derniéres années dans la mosquée

47. Quand le gadi des gadis, Ibn Laban, eut le XX° si¢cle puisqu’elle comprend plusieurs
perdu le ‘ilm pour avoir critiqué le Sayyid, il awliya’, morts depuis 1800. C’est un mérite de
dormit trois nuits en retraite : une vision lui fut la thése d’E.B. Reeves que d’avoir attiré I’atten-
octroyée la troisiéme nuit, dans laquelle le tion sur cette densité du sacré a Tanta.
Prophéte saluait Badawi et le priait de pardonner 49, *Abd al-Rahman 11 Gabarti, op. cit., vol. 3,
3 Ibn Labban; cf. al-Halabi, op. cit., p. 61-64. p. 49 et p. 270.

48, Cette liste ne vaut évidemment que pour

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

376 CATHERINE MAYEUR

ahmadi ol il multipliait les miracles; son jeune disciple, alors étudiant, Ahmad Muhammad
Higab suivit plusieurs décennies plus tard cet exemple et fut d’ailleurs enterré prés de
Sidi “‘Abd al-"Al en 1978 %. Ces saints vivants assurent la prolifération continue de la
sainteté et la vie constante de Badawi dans la barzahiyya : le qutb est toujours présent.

Spécialisation de I'intercession : le public.

La communauté des Pieux soutient la force d’intercession du wali : mais la singu-
larité du saint ne contribue-t-elle pas aussi & sa renommée? Un sanctuaire se distingue
d’un autre par spécialisation de I’intercession. Angoisses et espérances des visiteurs ne
se portent pas au hasard sur un tombeau : la célébrité du saint y joue son rdle, parfois
aussi son ¢loignement. La coupole que 1’on n’aura atteinte, en terre étrangére, qu’apres
un voyage et ses péripéties inspire plus de crainte respectueuse (rahba) que le tombeau
proche ol I’on peut pénétrer chaque jour. C’est ainsi que, d’un wali & 1’autre, 1’origine
des dévots n’est pas toujours la méme; on voit apparaitre aux mouleds des saints des
groupes sociaux bien différents.

Un monde sépare le saint urbain du saint rural, ou plus exactement, les saints des
citadins et le saint des ruraux 5. Méme aujourd’hui, en dépit de I’exode rural et de 1’ur-
banisation galopante de ’Egypte, I’opposition persiste entre mouleds des villes et mouleds
des champs, entre, par exemple, fétes de quartiers cairotes et champs de foire ruraux du
delta. La différence d’échelle est aussi décisive : les foules anonymes des grands sanc-
tuaires ont peu & voir avec les petits groupes réunis au pied des Sayps villageois.

Le lien, s’il a vraiment existé, entre Sayhs et métiers s’est estompé bien davantage.
Si 'on voit apparaitre encore des processions de métiers (mawkib al-hiraf) dans certains
mouleds, il s’agit plus aujourd’hui d’une réinvention folklorisante que d’une tradition

réelle %2,

50. Cf. A.M. Higab, op. cit., p. 210 sur al-Sarif.
Pour un récit remarquable de I’enterrement du
Sayh Higab par un témoin oculaire, cf. E.B.
Reeves, op. cit., p. 135 et p. 233-234. En 1990,
plusieurs hommes et femmes résident presque en
permanence dans la mosquée.

51. Cf. supra, n. 25. Tel saint installé dans
une ville attire les ruraux, tel autre est patron
de quartier. La différence d’échelle et d’étendue
du recrutement compte plus encore peut-8tre :
Ahmad al-Badawi, saint paysan s’il en est, a
pourtant fondé la puissance commerciale d’une
ville et regoit de nombreux citadins. De plus
en plus, actuellement, [’urbanisation des
campagnes et ’exode vers la ville, de paysans
qui gardent des comportements ruraux
compliquent les données sociologiques du culte

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur

L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

des saints. Restés fidéles aprés deux générations
ou plus au culte de leur lieu d’origine, les
nouveaux Cairotes saisissent au mouled ou aux
ziyarat 1’occasion de retrouver les gens du balad
et de ressouder une communauté menacée.
Dans le cas des soufis, les cultes dessinent des
chaines de solidarité qui ne recoupent pas les
divisions sociales et géographiques.

52. Ces processions n’existaient plus sous
Nasser au mouled de Badawi, elles ont réapparu
depuis, mais sans rien de I’ordonnancement
ancien. C’est aussi le cas au mouled de Sett-
‘Aisha au Caire ou la zaffa est mise en scéne
par un professionnel de la télévision égyptienne.
(Je remercie J.-C. Depaule et M. Gilsenan pour
cette information.)

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’INTERCESSION DES SAINTS EN ISLAM EGYPTIEN 377

Quant a la répartition des visiteurs par sexes, elle mériterait une étude plus appro-
fondie : vers quel saint se tournent les hommes, vers quel saint se tournent les femmes %3 ?
Si des cas d’une spécialisation poussée peuvent apparaitre, force est de constater
que les cultes des saints sont mixtes. La demande d’intercession concerne !’individu
mais aussi le groupe : on voit apparaitre dans les tombeaux des groupes de femmes,
parentes ou voisines, en mal d’enfants ou abondamment pourvues de progéniture;
des groupes d’hommes, collégues de travail ou fréres dans le ‘ahd; et des familles de
toute taille 5.

Cette force du groupe et des comportements collectifs dans le culte des saints ex-
plique le réle qu’y joue le lien confrérique. A chaque fariga ses sanctuaires, sans exclusi-
vité ni monopole : les Ahmadiyya défilent & Tanta, les Burhamiyya fétent leur patron
a Disiig, les Rifa‘iyya le leur a la citadelle du Caire. Chaque confrérie célébre la naissance
ou la mort de son fondateur ® : le mouled est alors 1’occasion de compter les membres,
d’assurer 'autorité des Sayhs, de s’affirmer et de recruter des disciples. Quant aux
cultes majeurs des saints intercesseurs, ils mélent les furug qui communient, dans la
chaleur de la féte, & une profusion exceptionnelle de la baraka. Le public des grands
intercesseurs dépasse trés largement le cadre des confréries : c’est que les agtdb sont
compétents en mainte karama, que leur audience est étendue et leur public varié, a
la différence par exemple des saints marocains *6. La tendance est d’ailleurs & ["unifor-
misation des cultes : les grandes aires de dévotion prosperent aux dépens des petites.

53. Les Kriss signalaient déja a la fin des Les Kriss vérifient cette observation en ajoutant

années 1950 que le sanctuaire de Sayyida Zaynab
recoit surtout des hommes (op. cit., p. 58).
Yahya ibn “Ugb, en revanche, est un lieu de
dévotion surtout féminine. Mais ces dominantes
n’ont rien d’exclusif : il n’existe pas a ma
connaissance de phénoméne comparable au
sanctuaire de Fatima Bint Berri a Zakaria en
Palestine dont I’entrée était interdite aux hommes
au début du XX° siécle. Cf. T. Canaan, op. cit.,
1927, p. 252.

54. Les récits de karamat mettent en scéne des
individus, mais aussi des couples ou des villages
entiers. C’est bien le reproche de fond fait aux
mouleds : occasion de mixité dangereuse et de
promiscuités douteuses; Tanta, lieu de scandale
célébre pour ses prostituées, fut et reste la cible
de ces critiques auxquelles Badawi suivi par ses
disciples a toujours répondu ainsi : le hagg est,
lui aussi, mixte; cf. al-Halabi, op. cit., p. 76, 81.

55. Cf. F. de Jong, « Mawlid»; E.[2, VI,
1989, p. 886-889. Selon J.W.Mc Pherson, op. cit.,
p. 29 les mouleds musulmans ont lieu a la date
anniversaire de la naissance du saint, les mouleds
coptes a la date anniversaire de la mort du saint.

que certains cultes comme celui de Husayn fétent
aussi 1’anniversaire de la mort. G. Viaud précise
que les pélerinages coptes peuvent avoir lieu
lors de la féte liturgique du saint, ou a la date
de son martyre, ou encore a la date de la
consécration de son église. Cf. G. Viaud, Les
pélerinages coptes en Egypte, IFAO, 1979, p. 75.

56. Le marabout marocain est le saint d’un
groupe ou d’une tribu définie. Sur les marabouts
Sherqawa de Boujad, voir Dale F. Eickelman,
Moroccan Islam, Tradition and Society in a
Pilgrimage Center, University of Texas Press,
1976, 303 p. Pour les rapports entre saints et
groupes en montagne berbére, voir E. Gellner,
Saints of the Atlas, Weidenfeld and Nicholson,
Londres, 1969, 317 p. Ces cas s’opposent au
brassage des cultes égyptiens oi méme entre
Coptes et Musulmans se glissent des échanges.
Il existe certes, de nombreux cultes & noyau
familial mais ou le degré de spécialisation
n’atteint jamais ceux que [’on observe au Maroc.

n’a pas pour centre une confrériec mais seulement

v

les Haggagieh descendants du saint.

28

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

378 CATHERINE MAYEUR

Ainsi la coupole d’Ahmad al-‘Irdqi & Tanta, autrefois vénérée, est-elle aujourd’hui
fermée et en ruines car ses fidéles ont rejoint le flot des adeptes de Badawi et d’al-Baha’i »7.
Ces types de regroupement des cultes par simplification n’excluent pas la renaissance
de mouleds disparus et la création de mouleds nouveaux %, De ce monde en constant
mouvement, émergent les grands cultes stables, ceux qui profitent des cultes satellites
mais aussi, souvent, leur profitent. Un tel échange d’énergie d’une sphére de dévotion
a lautre prouve la vitalité et la force de synthése des grands saints.

Spécialisation de [’intercession : les karamat.

La spécialisation sociologique de I’intercession apporte, on le voit, mille nuances
au culte des saints : origines sociales des dévots, milieux de vie, profils spirituels et iden-
tités donnent aux saints intercesseurs toute leur diversité. Quelque unificatrice que soit
la litanie des agtab, elle n’égréne pas des saints identiques. Il n’y a pas davantage d’uni-
formité de I’intercession elle-mé&me et des veeux prononcés. Les karamat sont ici, a
nouveau, une source hors pair pour déceler les graces demandées au saint : implorait-on
le qutb pour les mémes espoirs et les mémes craintes a 1’époque ottomane qu’aujourd’hui?
Devait-il sa renommée a une spécialité thaumaturgique ou apotropaique? Un travail
plus général ne peut encore &tre proposé dans 1’état actuel des recherches et de la biblio-
graphie; nous nous limiterons donc, 14 encore, au cas bien en vue d’Ahmad al-Badawi :
quelles sont ses caractéristiques, quels miracles lui demande-t-on d’accomplir? Y a-t-il
évolution de I’intercession 5“7

A 1’époque ottomane, les principales hagiographies émumérent quelques gréces,
toujours les mémes, constamment répétées : Sayyid al-Badawi libére les prisonniers et

57. Le processus de dégradation est rapide. ment historique 1’évolution des miracles. La

Le tombeau était encore ouvert en 1978 (cf.
E.B. Reeves, op. cit., p. 139). D’apres la famille
gardienne du sanctuaire, le saint jadis avait son
mouled et ses amis (/i@ ahbdb). Mais la pauvreté
du quartier, en voie de démolition, et des chau-
dronniers voisins expliquerait, toujours d’aprés
cette famille, la désaffection du culte.

58. Sur la naissance d’un mouled disparu,
cf. Particle d’Emil Homerin dans cette livraison
des Annales. Le post-nassérisme a incontestable-
ment favorisé la reprise et la diversification des
cultes a mouleds. Pour une création de nouveau
mouled en 1965, cf. Michael Gilsenan, op. cit.

58a. Dans la Dbibliographie sur les saints en
islam, il n’existe encore & notre connaissance
aucune étude qui envisage sous 1’angle propre-

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur

L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

somme imposante de Richard Gramlich, Die
Wunder der Freunde Gottes. Theologien und
Erscheinungsformen des islamischen Heiligens-
wunder, Wiesbaden, 1987, 505 p., offre un
panorama trés large des karamat, appuyé sur
une science bibliographique impressionnante mais
n’en donne point [’évolution dans le temps.
1l est a regretter que la fréquence plus ou moins
répétée, la permanence ou la fugacité des différents
types de miracles n’aient pu 8tre prises en compte
dans I’ouvrage. Pour un exemple d’analyse des
karamatr plus diachronique et qui tient compte

des différences géographiques, cf. Michael
Gilsenan, Recognizing Islam, Londres, 1980,
ch. IV et V.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’INTERCESSION DES SAINTS EN ISLAM EGYPTIEN 379
retrouve les objets perdus, punit I’injuste et défend Popprimé, et terrasse sans pitié ses
détracteurs %, Voici déja largement ouverte la palette des intercessions : le quth est
puissant et il agit de loin.

Mais il est des absences dans les textes qui laissent perplexe. D’ou vient que 1’on
ne trouve pas de récit de guérison miraculeuse, et qu’il n’est nullement question de
fécondité dans les biographies connues? Il est pourtant notoire par ailleurs, que c’est
d’abord pour guérir et multiplier, engendrer et ensemencer que l’on recourt au saint
Badawi %. Il convient de s’interroger sur ce silence des sources : peut-&tre les miracles de
guérison et de fécondité étaient-ils si évidents que les auteurs ne jugeaient pas utile de
mentionner des faits aussi répétitifs et naturels, ces karamat discrétes du quotidien. La
libération d’un musulman détenu en terre chrétienne ou la punition d’un juge abusif
sont des faits autrement exceptionnels, éclatants et militants que la grossesse d’une
femme stérile ou la guérison d’un enfant malade. Peut-&tre aussi les motifs qui poussaient
Sa‘rani ou Halabi & écrire pour défendre I’Ahmadiyya ou se rapprocher d’un modéle
spirituel différaient-ils de ceux qui incitaient les paysans égyptiens & demander & Badawi
la guérison de leur bétail ou de leur fils, la fécondité de leur femme ou la fertilité de leur
champ®!. Peut-étre surtout, les auteurs craignaient-ils en évoquant ces miracles triviaux
d’aviver les critiques contre la prostitution et les rites orgiaques qui avaient cours lors
des mouleds.

Le silence des textes n’est pas une condamnation des demandes d’intercession dans
leur variété : comme I’exprime joliment Yahya Haqqi dans La lampe d’Umm Hasim,
I’outrance des dévotions populaires et la méfiance dont elles sont 1’objet sont dues
beaucoup plus a une différence d’expression qu’a une opposition de nature entre deux
formes de piété ©2. Le champ d’intercession de Badawi était et reste suffisamment large
pour permettre a chacun d’y trouver sa juste place.

Une lecture plus attentive des textes permet au reste, de déceler des traces de ces
intercessions majeures que sont guérison et fécondité. Ainsi voit-on tel méchant critique
puni par une paralysie foudroyante ou étranglé par une aréte de poisson; aprés avoir

59. Les miracles ne font jamais que répondre
aux demandes d’intercession, angoisses d’un
temps, peurs d’une société. On comparera avec
profit les miracles de Badawi recueillis 2
I’époque ottomane et les cas de recours a la
magie par les psaumes chez les coptes, a la
méme époque : cf. Nessim Henry Henein et
Thierry Bianquis, La magie par les psaumes,
édition et traduction d’un manuscrit arabe chrétien
d’Egypte, IFAO, 1975, 286 p.

60. Le témoignage égyptien le plus vivant sur
les vertus du Sayyid, ni hostile ni excessivement
favorable, est le beau livre de Muhammad ‘Abd
al-Gawwad, Hayat Mugawir fi I-Gami® al-Ahmadi,
Dar al-Fikr al-"Arabi, 1945, 267 p. L’incroyable

popularité de Badawi est due & sa virilité célebre,
a4 sa force et sa corpulence légendaire, & son
appétit d’ogre.

61. Encore faudrait-il distinguer ici entre nos
trois auteurs : Sa‘rani écrit sur les saints en
général : il présente un tableau plus urbain, plus
mélé aussi des soufis de son temps; en disciple
de Sinnawi, il est disciple de Badawi; al-Halabi
vise d’abord, comme son titre P’indique, 2
défendre la confrérie Ahmadiyya contre les
attaques dont elle est 1’objet. “Abd al-Samad
enfin est a coup sir le plus proche des soucis
et des aspirations des paysans égyptiens.

62. Cf. Yahya Haqqi, La lampe d’Umm Hasim,
1944,

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

380 CATHERINE MAYEUR

fait amende honorable, il est miraculeusement guéri par Badawi %, La kardma consiste
alors & avoir chatié et converti I’adversaire, mais on trouve au passage, dans le récit,
une guérison. Est-ce un hasard, également, si deux des plus célébres karamat d’Ahmad
al-Badawi sont, I'une, I’histoire de cette femme venue demander la libération de son
fils, I’autre, unique, celle de cette mére implorant et obtenant du Sayyid la résurrection
de son enfant 8 ? Ces rares apparitions de la Mére a I’Enfant révélent une structure
essentielle des grands sanctuaires : I'importance des enfants, notamment males, et de
leurs méres aupres des tombeaux. On les y circoncit, on les prémunit contre les maladies,
et c’est parfois grice a la baraka du saint que la mere guérie de la stérilité ou préservée
d’un accouchement difficile a pu enfanter.

Les deux grands thémes des demandes d’intercession, guérison et fécondité féminine,
sont restés identiques jusqu’a présent. Une évolution sensible s’est produite en revanche
pour les autres thémes : au XIX® siccle, il n’est plus question de résistance aux brigands
bédouins, aux pillards des routes ou aux puissants abusifs . Vers la fin du XIX® siécle
apparaissent de nouveaux thémes, alimentés jusqu’a ce jour, ceux du succés aux examens
et des soucis d’argent ¢, La libération des prisonniers, toujours évoquée, n’est plus de-
puis longtemps qu’un souvenir mythique des croisades. Les kardmdt pour lesquelles
on recourt aujourd’hui & Badawi n’ont rien de trés spécifique : argent, mariage, enfants,
examens, maladies, les angoisses des Egyptiens contemporains sont répétitives et bana-
les. La spécialisation des saints aux légendes de moins en moins bien connues s’estompe
et I’on va dans le cas des aqiab vers une généralisation indifférenciée des karamat.
Il est possible pourtant, que des saints a I’aura plus discréte aient préservé une singularité
plus forte de I’intercession 7.

Pratiques de [’intercession.

Peut-on observer la méme évolution dans les pratiques de I’intercession? Les ha-
giographies permettent de retrouver les comportements majeurs des dévots des saints.

63. Cf. al-Halabi, op. cit., p. 59-60.

64. Cf. al-Halabi, op. cit., p. 53 et 56.

65. Les livres de M. °‘Abd-al-Gawwad et
d’A.M. Higab ne citent pas ces miracles pour
I’époque contemporaine. Cependant, les miracles
opérés par Badawi contre les Anglais ou
les Allemands sont une réminiscence du
saint libérateur des prisonniers, adversaire des
croiseés.

66. A.M. Higab réussit ses examens a al-Azhar
en 1920 grice 4 Muhammad al-Sarif dont I’inter-
cession posthume envoie le Prophéte et °Ali,
sous forme de deux grandes lumi€res, assister le
jeune homme aux interrogations orales. Le

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur

L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

méme saint permet au wakil d’une grande
famille de gagner son procés et de recevoir le
salaire qui 1ui était da. Cf. A.M. Higab, op. cit.,
p. 213 et p. 216.

Sur les demandes d’intercession de 1’époque
contemporaine, la référence unique est Sayyid
“Uways, Rasa’il ila awliya’ -llah, Garidat al-Masa’,
8/6/1963 et surtout Min malamih al-mugtama
al-misri al-mu‘asir : dahirat irsal al-ras@’il ila
darili al-imam al-Safii, Dar Matabi® al-Sa‘b,
1965.

67. Tel ‘Izz al-Rigal dont le tombeau, sis rue
de la Bourse a Tanta, protége les commerg¢ants
de la cité.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’INTERCESSION DES SAINTS EN ISLAM EGYPTIEN 381

Sans entrer dans une description trop longue de phénomeénes d’ailleurs bien connus ,
constatons la permanence de la trilogie classique : ziydra, nadr, mouled. La ziydra, tout
d’abord, qui n’est pas tout & fait un pélerinage est déja beaucoup plus qu’un passage :
la traduction du terme par visite doit &tre prise au sens fort. On visite le saint, comme
on en est aussi visité. L’accueil dans le tombeau est une rencontre entre le saint et le
pelerin ., Le nadr™ ensuite, fonde la générosité du saint : que les gens fassent des
offrandes ou nourrissent les pélerins gracieusement est en fait une forme de dons de la
part des fidéles au saint mais aussi de la part du saint aux fidéles : plus fastueuse son
hospitalité, plus grande sa baraka. Dans quelques raccourcis saisissants, ‘“Abd al-Samad
prouve ainsi la popularité des saints de 1’Ahmadiyya : lahu nudiir katira ou encore
wa karamatuhu katira mashiira yanduru lahu al-nas al-nudir fi I-Sada’id ™. C’est ’abon-
dance des nudiir qui démontre la sainteté du personnage en question. Etonnante preuve
par le nombre et la richesse des biens du saint qui illustre de fagon nécessaire et suffisante
le pouvoir d’intercession.

Dernier terme de la trilogie, le mouled n’est pas général a tous les cultes. Il repré-
sente au fond une forme amplifiée, collective et fixée dans le temps de la ziyara, en 'y
ajoutant les caractéristiques d’une féte et d’une foire dans certains cas ™2 C’est 1’occasion

68. La description la plus exhaustive et la plus
détaillée des rituels de D’intercession se trouve
dans T. Canaan, op. cit. Il n’existe pas d’équi-
valent pour I’Egypte mais ces modéles
palestiniens, souvent proches, devraient alimenter
une comparaison fructueuse. Nous n’avons pu
consulter 4 temps pour cet article le livre
récemment paru de Christopher S. Taylor, The
Cult of the Saints in Late Medieval Egypt,
University of California Press, mai 1990.

69. Le saint doit honorer son hote. C’est lui
qui invite, c’est lui qui regoit : I’hospitalité des
saints donne aux fugitifs le droit d’asile, aux
affamés la pitance. Les nudir en sont la manifes-
tation concréte. Gare au saint s’il vient & décevoir
’attente de ses hdtes : un beau récit en dialecte
recueilli par Saldh ‘Azam, op. cit., p. 99-100
montre un président du tribunal de Qena nommé
en 1917 visitant le saint patron de la ville avec
une louable assiduité; nommé au Caire, il y perd
le dossier d’une affaire et fort en colére vient
récriminer contre °‘Abd al-Rahim al-Qinawi,
coupable d’avoir failli aux devoirs de
I’hospitalité : « Ya Sidi “Abd ar-Rahim ana
défak w-ezzay matekrem§ defak wel-"adiyya da’et
menni ?!» Un songe opportun survenu la nuit
méme indique au magistrat ol se trouve le
dossier égaré.

70. Cf. Johs. Pedersen, « Nadhr», E.IL!, III,
p. 862, qui porte surtout sur le nadr aux débuts
de I'Islam. Pour les nudiar égyptiens, on comple-
tera utilement avec la note trés détaillée de
F. de Jong dans Turug and Turug-linked Insti-
tutions in 19th Century Egypt. Leiden, E.J. Brill,
1978, p. 86, n. 281. En dialecte, le terme désigne
4 la fois le veeu et offrande.

71. Cf. ‘Abd al-Samad, op. cit., a propos de
plusieurs compagnons de la Terrasse.

72. Sur la ziyara, il est difficile de se contenter
de I’article trop bref et daté d’A.J. Wensinck,
E.L1, IV, p. 1304, Les pages d’E.B. Reeves sur
le rituel des ziyarat, op. cit., p. 259-280 donnent
une description précise et utile mais peu sou-
cieuse de définir les régles du phénomeéne. Le
chapitre II du livre de T. Canaan reste sans
équivalent pour I’Egypte.

Sur le mouled, cf. les références citées supra
note 55. Il n’existe pas en frangais de traduction
satisfaisante du terme arabe égyptien «mouled» :
« pélerinage » («un lieu sacré vers lequel on se
rend en parcourant une certaine distance ou
I’on accomplit certains rites », Dir. Jean Chélini
et Henry Branthomme, Histoire des pélerinages
non-chrétiens, Hachette, 1987, 538 p.) semble
mieux correspondre & la ziyara; le terme de
foire ne vaut guére que pour Tanta et Disiiq;

28 A

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

382 CATHERINE MAYEUR
de passer contrat avec le saint, de faire des grands nudiir et des abattages massifs de
bétail 7.

Cet ensemble de pratiques accentue beaucoup plus la demande d’intercession que
Paction de gréces, une fois la demande exaucée. Méme s’il y a promesse, de part et
d’autre, dont le nadr est au fond 1’ex-voto, la premiére visite au tombeau est une quéte.
On se rend au sanctuaire pour implorer le saint ou pour s’imprégner, & titre préventif,
de baraka : plus tard, peut-€tre, ’intercession une fois obtenue, on ira remercier le
saint et prendre I’habitude d’aller au mouled et en ziydra ™.

Formules de [’intercession.

La demande d’intercession ne va pas sans formules. Le dévot parle au saint dans
un langage varié mais connu. Il serait impossible de faire ici un exemplaire exhaustif
des expressions utilisées 7°. Du moins, peut-on citer les plus fréquentes. Les textes hagio-
graphiques emploient surtout le style narratif ou le discours indirect qui ne font appa-
raltre que rarement des expressions au style direct : tel récit recourt au vocatif, tel
autre insiste sur I’importance de b-izn-illah ou de in $a’Allah dans 1’invocation 7.
Poémes et légendes en dialecte du XIX® siécle donnent eux aussi de beaux exemples des
formules de I’intercession 77. L’observation contemporaine enfin, permet d’affiner et de
diversifier ces formules de référence dans lesquelles, on le verra, il n’y a pas eu notable
évolution depuis 1’époque ottomane. Les nuances sont plutdt & apporter entre ce que
les gens recommandent de dire pour demander une grice, et ce qu’ils disent effective-
ment : entre un discours prescrit et un discours réel.

(cf. R. Brunschvicg, « Coup d’ceil sur Phistoire éteindre celle de Sa‘rani, Lawagih al-anwar. ..,

des foires a travers V'Islam», Recueils de la
société Jean Bodin V, «La Foire», Bruxelles,
1953, p. 43-74, repris dans Etudes d’islamologie 1,
p. 113-144, Maisonneuve et Larose, 1976). Le
terme de féte patronale, valable a coup stir pour
les petits mouleds de villes ou de quartiers, ne
peut suffire & décrire les grands mouleds d’Egypte.

73. La crise économique actuelle frappe les
grands nudir et les mouleds dont le léger repli
depuis cing ans atteste de la détresse financiére
des petits : les mouleds sont devenus trop
coliteux pour beaucoup. La ziyara progresse aux
dépens des rassemblements annuels, et les dons
en argent au détriment des offrandes en nature.

74. C’est la démarche personnelle de Sa‘rani
initié par Sinndwi : le ‘ehd ahmadi n’est pas
seulement I’entrée dans une confrérie, ¢’est un
pacte personnel par lequel on se voue au saint.
Du tombeau, la main de Badawi sortit pour

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur

L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

p. 186. Le trou de la magsira par lequel passa
la main bénie est toujours aujourd’hui 1’objet
d’une dévotion spéciale de la part de gens qui
ignorent souvent tout, par ailleurs, de Sa‘rani.

75. On en trouvera des exemples dans le livre
cité de Sayyid ‘Uways.

76. Cf. al-Halabi, op. cit., p. 54.

71. La Qissat al-amira Hadra as-Sarifa wa md
Sard laha fi bilad an-nasara wa karamat as-Sayyid
al-Badawi vendue dans les mouleds a pour
refrain « Nadra ya Badawi ya Gayib al-Yosra»
(«Un regard, 6 Badawi, libérateur des prison-
niers. ») Un autre exemple de comptine d’inter-
cession sur Sayyid al-Badawi est donné par
T. Canaan, op. cit., p. 138, n. 1 mais avec une
erreur d’interprétation. Le terme «sayyid » ne
renvoie pas & Dieu mais désigne bien ici Badawi
comme le prouve l’allusion a la libération de
Hadra,

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’INTERCESSION DES SAINTS EN ISLAM EGYPTIEN 383

On conseille le plus souvent au visiteur néophyte de se placer devant le tombeau,
les mains levées et de réciter la Fatiha. On peut aussi s’agripper a la grille, la magsiira,
en demandant & Dieu d’exaucer tel ou tel veeu. Selon d’autres, il suffit de murmurer
« Ya Rabb!». On tournera un nombre impair de fois autour du tombeau (1,3 ou 7)
avant ou apreés ces formules. Mais au fond, on n’apprend pas a faire la ziydra, les rites
en paraissent tout naturels-forgés dés la petite enfance par le spectacle et I’imitation des
adultes. 11 peut y avoir quelques erreurs sur le sens de la circumambulation, vite corrigées
par les gardiens du sanctuaire. Mais il n’existe aucune censure sur les formules d’inter-
cession, murmurées ou proférées, parfois muettes. Si dans leurs pieuses recommanda-
tions, les dévots insistent toujours sur I'importance du b-izn-illdh ou du in Sa’Allah, on
ignore toujours, au fond, ce que disent vraiment les visiteurs. Ceux-ci entrent souvent
dans la salle volitée en hurlant des apostrophes au saint : « Y@ Bab an-nabi, ya-bii
Farrag, ya Sayh al-‘arab’.» Le nom et le surnom invoqués tiennent lieu de formules
d’intercession. Ils sont parfois relayés par des tournures-outils : « Nadra ya Badawi »
ou le classique « Saylillah ya Sayyid» (< Donne-moi > « quelque chose pour Dieu,
0 Sayyed »). Cette derniére expression, particulitrement célébre, peut étre employée
pour d’autres saints mais elle est passée en proverbe dans le Delta 4 propos de Badawi.
Déja attestée chez Sa‘rani, elle reprend au fond Pexpression méme du mendiant : le
visiteur mendie auprés du saint en s’en remettant & sa pitié 79,

Ce maitre mot de l’intercession de Badawi y trouve son pendant dans une autre
formule : « dalil ya dalil ya Sayyed », expression sur laquelle il y a aujourd’hui débat.
Littéralement, elle signifie : « Guide, & guide, 6 Sayyed ». Pour les uns, il s’agirait du
role de guide d’Ahmad al-Badawi vers la Mecque et Médine, le surnom serait donc
équivalent a Bab al-nabi. Pour d’autres, Badawi est Guide des Egarés et Trouveur
d’objets perdus : ainsi s’expliquerait la formule. Que d’anneaux au Nil jetés, découverts
grice a lui dans le ventre d’un gros poisson, que d’4nes volés ramenés au bercail, que
de prisonniers en pays lointain de retour au foyer! L’intercession de Badawi, spécialiste
des objets trouvés et des enfants perdus est toujours fameuse .

De petits manuels vendus aux portes des grands sanctuaires enseignent d’autres
formules, plus élaborées : la répétition des awrdad de telle confrérie, la récitation des
sourates protectrices, la lecture de talismans ou le parcours du tombeau ponctué d’in-
cantations #. Véritable liturgie de I’intercession, le florilége des formules employées est

78. La diversité exceptionnelle des surnoms de
Badawi est un cas unique en son genre. Cf.
E.I2, 1, 1960.

79. Les mendiants disent aujourd’hui : « Haga
lillah ». Chez Sa‘rani, il s’agit plus d’une prédic-
tion demandée au saint; « Say’ lillah » pourrait
étre traduit alors: « Quelle sera ma part de
destin? » Il ne s’agit plus absolument d’une
demande d’intercession. Actuellement, la formule
est citée mécaniquement comme équivalent de

« Amr-e-nd I-illgh » (« remettons-nous en & Dieu »)
en cas de situation désespérée.

80. Le théme est si connu que le patriarche
copte-catholique Stéphanos IT lui-méme m’a assuré
que Badawi avait usurpé le culte de Saint-
Antoine de Padoue (entretien du 9 février 1990).

81. On trouvera un classique des priéres
d’intercession au sanctuaire de Tanta dans « Abyat
tuqal “inda-l-darih li-qada’-l-hagat », in Muhammad
al-Baha’i, al-Minah al-bahd’iyya, p. 41-42.

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

384 CATHERINE MAYEUR
4 usage individuel souvent, mais aussi collectif (en confrérie), et constitue un patrimoine
commun pour beaucoup de pélerins.

Les pratiques différent quelque peu de ces formules apprises : les rites de la ziydra
sont observés avec une diversité d’inventions remarquable. Le silence des fidéles autour
du tombeau dispense souvent de toute formule : nul besoin d’exprimer tout haut ce
que le saint connait si bien. Certains au contraire confessent & haute voix leur détresse
et leur besoin (hdga est encore employé dans ce sens), en s’adressant directement au
saint : « E§fi-ni», « guéris-moi», s’écrie une vieille femme devant le cénotaphe. Cris
d’une histoire personnelle, parfois inintelligibles, et noyés les jours d’affluence dans
I’expression scandée par tous : « Madad yi madad ya Badawi». Refrain favori des zikrs
et des mouleds, le madad reste la clé de Dintercession des saints populaires 82,

Les pratiques absentes : pas d’image pieuse.

Les descriptions du rituel de la ziyara insistent sur ce qui est; peut-étre faudrait-il
tout autant relever ce qui est absent des pratiques de l’intercession; Ignace Goldziher
soulignait pourtant dans son article fondateur de la Revue d’histoire des religions en
1880, la nécessité d’une lecture en creux du culte des saints en Islam 8. Trop évidente,
I’absence de recours & I’iconographie constitue une caractéristique béante, essentielle,
de l’intercession. Il n’y a ni image de dévotion, ni image pieuse. Rarement commentée
A sa juste valeur, la non-illustration du saint a largement fagonné les traits de la Safd‘a.

Selon 1. Goldziher, ’absence de représentation a eu pour notable conséquence le
développement a profusion du merveilleux légendaire et de la fantaisie magique. Rien
pourtant de trés différent avec les prodiges des saints coptes ou les détails inimaginables
des martyres, pourtant représentés, des saints chrétiens. Les représentations mentales du
saint, pour étre stylisées, n’en existent pas moins en islam égyptien, parfois d’autant plus
précises qu’aucune image ne les illustra jamais. Ainsi, les hagiographies donnent-clles
par touches le décor et les attributs des agfab : a Rifa‘i les serpents, a Badawi le haut
bonnet et les deux voiles, & Gilani et Disligi les lions dressés dans le désert &.

comparatisme systématique avec la sainteté
chrétienne. On aurait tort de rejeter cette
approche : elle parait souvent indispensable pour
définir les caractéristiques et les spécificités d’un

82. La racine MDD exprime & la fois 1’allon-
gement et 1’aplanissement, enfin le secours et
I’assistance. Seul Lane indique le sens de madad
comme secours mystique : « A mystic aid im-

parted by a wali», Arabic-English Lexicon, t. VII,
p. 2697. Le mot est compris généralement dans
un sens général, a la fois concret et spirituel.

83. Pas de canonisation, pas de lien entre culte
des saints et culte officiel de la grande mosquée,
pas de culte des reliques, pas de représentation
iconographique. Cf. I. Goldziher, op. cit. Cette
approche négative se fonde évidemment sur un

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur

L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

culte qui s’est greffé en Egypte, sur et a coté
d’un culte chrétien.

84. Le costume porté ou l’animal apprivoisé
sont les deux caractéristiques récurrentes. II
existe cependant de Badawi des descriptions
physiques d’une extréme précision ou 1’on décrit
jusqu’a son grain de beauté sur la joue droite.
Cf. “‘Abd al-Samad, op. cit., ch. I, dans une reprise

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’INTERCESSION DES SAINTS EN ISLAM EGYPTIEN 385

Les stéréotypes familiers des silhouettes des aqfdb ont permis la création récente
d’images dont les Kriss reproduisent quelques exemples 85, Recueillies & la fin des années 50,
ces illustrations sont & notre connaissance, le seul exemple d’images pieuses représentant
des saints en islam égyptien. Observons-les : leur facture est moderne, au plus tét de
la fin du dix-neuviéme siécle, et plus vraisemblablement inspirée de canons turcs et euro-
péens de I’entre-deux-guerres. Si les images du Buraq et de Rifa‘q offrent quelques rémi-
niscences d’une tradition plus authentique 3%, ce n’est pas le cas pour la représentation
de Badawi figuré de trois-quarts comme une sorte de saint franciscain au visage doux
et au corps ascétique (lui, dont la colére destructrice et le ventre proéminent sont légen-
daires) : I'image est a la fois trop soignée et pas assez directe, pas assez fixe, au rebours
de toutes les caractéristiques nécessaires de I’image picuse . Il s’agit 1a d’une tentative
inspirée par 1’Occident et I'iconographie chrétienne de figurer les grands saints musul-
mans; ces images ont aujourd’hui totalement disparu. Ce n’est pas une tradition qui
s’est éteinte, c’est une innovation qui n’a pas pris®. Si dans le passé les dévots des
saints en avaient fagonné quelque image, on en trouverait sans nul doute des traces chez
les auteurs hostiles au fasawwuf, tels Ibn Taymiyya, si prompt d’ordinaire a fustiger les

du Sayh Aba-l1-Sutd al-Wasiti. Il est d’ailleurs
généralement connu que Badawi était gros,
« Abu-l-ker§ el-kebir. »

85. Cf. R. Kriss et H. Kriss-Heinrich,
Volksglaube. . ., pl. 1 4 10, et notamment pl. 6
pour Badawi 7, pour "Abd al-Qadir. Les autres
images représentent, outre le Buraq, la mosquée
du Prophéte et le Ka'ba : des lieux.

86. Le théme des serpents, des lions et des
épées qu’on y voit représentés évoquent en effet
les tatouages populaires, venus eux-mémes d’une
tradition plus ancienne comme le prouve
M. Caloyanni, «Etude des tatouages sur les
criminels d’Bgypte », Bulletin de I’Institut égyptien
t. V, 1923, p. 115-128, pl. I a IX, repris par
Louis Keimer, Remarques sur le tatouage dans
I’Egypte ancienne. Mémoire de I’Institut d’Egypte
t. 53, 1948, 118 p. Les planches XXX et XXXI
reproduisent notamment des tableaux-modeles
sur vitres proposés aux clients par les tatoueurs :
on y trouve des représentations anthropomor-
phiques (figures féminines, guerriers chevauchant
un lion) mais pas de représentation des saints,
ni chrétiens ni musulmans. Ces modeéles, recueillis
par le R.P. Paul Bovier-Lapierre professeur au
College de la Sainte Famille avant la Premiére
Guerre mondiale, excluent-ils toute possiblité de
représentation tatouée des saints? Nous avons
pour notre part observé chez les tatoueurs du

mouled de Tanta, des modéles presque exclusive-
ment chrétiens (St. Georges, la Vierge a I’Enfant)
complétés du seul Burag comme théme musulman.
Aucune représentation de saint musulman, alors
qu’on trouve des illustrations de lieux : mosquée
ou mahmal.

87. A. Dupront nous parait en donner toute
I’essence en quelques pages : la plénitude de
’'image de religion est pour Iui la silencieuse
icone. Quant a la vertu sacrale de l'image de
religion, elle procéde du dogme chrétien lui-méme;
le christianisme est la religion « de la semblance
et de lincarnation» olU I’homme est a la
semblance de Dieu (imago Dei) et Dieu fait
homme. Cf. A. Dupront, op. cit., p. 100 a 211.
C’est bien siir 1a que toute image en islam est
rendue non tant impossible que privée de vertu
sacrée.

88. M. Mustafa Kharoufi nous signale aimable-
ment la présence au Maroc d’images représentant
des saints musulmans : “Abd al-Qidir al-Gilani
et ses lions, Sidi Rahhal et ses épées. Une
dizaine de figures réunies sur une planche sont
vendues et suspendues chez les commergants.
Le phénomene n’est toutefois pas assez diffusé
pour instaurer une tradition de I’image pieuse
avec ses caractéristiques de répétition et de
généralité.

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

386 CATHERINE MAYEUR

pratiques chrétiennes ou paiennes des musulmans égarés 8. Ce n’est pas le cas : il y a
bien absence d’images du saint en islam égyptien.

Les conséquences sont considérables : la différence avec les saints chrétiens en
général, et coptes en particulier, s’accuse ici. Le role de I’image dans I’intercession des
saints chrétiens est en effet central : on sait que les grands cultes de 1’Occident tournent
autour des images de dévotion qui fixent un lieu et une intercession au visage connu;
on sait aussi que la diffusion du retable portatif puis de I’image pieuse dans I’Europe
des XIVe et XVe siécles entralna une importante mutation de la piété : chaque commu-
nauté, chaque fidéle méme, pouvait désormais se dispenser du recours au lieu par la
grice bienfaisante et thaumaturgique de 1’image. Le saint n’est plus présent en un seul
licu, ses vertus sont délocalisées, son culte se répand. L’intercession du saint joue
désormais & distance : le pélerinage devient un pélerinage d’actions de grice, non plus
de demande d’intercession *°.

Peut-on observer le méme phénoméne pour le monde copte si friand d’ic6nes et
d’images picuses? La représentation figurée des saints n’a pas altéré I'importance du
lieu : visites et pélerinages s’y déroulent a 1’envi. Mais iconographie copte a diffusé
dans toute I’Egypte des modéles de sainteté, a unifié les cultes et propagé une théologie. La
photographie, illustrant les papes les plus récents et notamment Kyrollos VI désormais en
odeur de sainteté, relaie en partie ces images, bien que ses vertus sacrales soient moindres.

La photographie est un nouvel élément aussi pour les saints musulmans. On trouve
des clichés flous, en noir et blanc, des saints du XX° siécle 4 la grille de leur magsira,
et I’'image de tel ou tel Sayp mort en odeur de sainteté ou de tel autre encore en vie peut
orner boutiques populaires et tentes soufies. Le phénoméne n’a pourtant pas une
importance considérable : une photographie n’a pas les vertus uniques de l’image de
dévotion. Elle est trop réelle et trop abstraite a la fois. Le symbole en est absent, de
méme que la matiére concréte du tableau peint. On ne préte aucune vertu a ces photo-
graphies des magsiira : c’est toujours le tombeau que l’on caresse, toujours la kiswa
que I’on fixe du regard, toujours le contact direct et le toucher que 1’on privilégie °1.

89. Martin Schreiner reprit soigneusement le op. cit., livre III, 17 partie, ch. II, « Du tombeau
Kitab iqtida’ al-sirat al-mustagim en évoquant a4 P’image : le lieu de l’invocation», p. 519 a
différents types d’images: de serpents et de 529, qui renvoie également & A. Dupront,
scorpions, et les représentations de mains et de « Pélerinages et lieux sacrés », Mélanges Fernand
pieds attribuées au Prophéte. Ces images sont Braudel, Paris, 1973, t. II, p. 189-206.

déja lourdement entachées d’héritage chrétien 91. Le tombeau du Saysz Muhammad “Abd
pour les premiéres, d’id6latrie pour les deuxiémes. al-Rahim, azharien, mort en 1920 et enterré sur

Mais nulle mention d’images saintes. Cf. Martin ses terres a Sigar, village proche de Tanta,
Schreiner, « Ibn Tejmija iiber Volksbrauche nicht posséde sa photographie ainsi que celle de son

muslimischen Ursprungs und tiiber den Heili- serviteur, accrochées aux grilles. Cela n’empéche
genkultus », Z.D.M.G., 1899, LIII, p. 51-88. aucunement les fidéles de préter a “Abd al-Rahim

90. Au sujet de cette mutation décisive des une ancienneté multiséculaire fort honorable. La
pélerinages en Europe chrétienne, cf. A, Vauchez, photographie n’a manifestement pas plus de

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’INTERCESSION DES SAINTS EN ISLAM EGYPTIEN 387

L’absence d’image réduit le culte du saint & son autre composante essentielle : le
lieu. Plus que d’un individu personnalisé et historicisé, le visiteur vient bénéficier de la
baraka sans visage d’un tombeau et d’un lieu; le saint n’est pas une figure, ne propose
pas un modeéle. La dévotion plus collective en devient plus anonyme. Si I’on se refuse
a représenter le saint, on illustre le lieu, vrai ceeur de la dévotion : coupole et minaret
des grands sanctuaires égyptiens, assimilés au tombeau du Prophéte, ornent les tissus
brodés des banniéres confrériques, les tableaux des marchands d’encens et les amulettes
en plastique; comme la Ka‘ba aux illustrations obsédantes, les tombeaux donnent un
visage au lieu %2,

Pas de culte des reliques.

On ne trouve pas davantage de véritables reliques ossuaires : combien de cénotaphes
pour un tombeau réel, ou d’ailleurs 1’on ne verra jamais les ossements du corps saint!
Ni ostentation des reliques, ni trafic des restes : ces caractéristiques absentes du culte
des saints musulmans n’ont pas interdit la multilocation des sanctuaires. Badawi,
Zaynab ou Husayn en ont chacun plusieurs dans la seule Egypte %. Le lieu pourtant en
sort, 1a encore, renforcé : le saint voyage, mais on revient toujours a son pays d’origine.

Des reliques indirectes, en revanche, ont pu développer les cultes : ce sont les fameux
atar al-nabi, traces de mains ou de pieds imprimées dans la pierre. Attribuées autrefois
a d’autres prophétes, elles sont généralement rattachées au souvenir de Muhammad.
Trois exemples en existent au Caire, reproduisant I’empreinte laissée & Jérusalem par
le Prophéte quittant la terre pour le Voyage nocturne. Les deux grands sanctuaires du
delta possédent chacun leur pierre sacrée, marquée aux pieds gigantesques de 1’Envoyé,
objet d’une vive dévotion, substitut du pélerinage aux Lieux Saints. Sceau prophétique
apposé au ceeur méme du royaume des agtab, les traces du Prophéte montrent que

valeur sacrale que n’importe quel autre objet
du tombeau : elle tire sa baraka de sa présence
en un lieu saint, non de sa fonction représentative.

92. La représentation stylisée des grands sanc-
tuaires est fondée sur une culture soufie qui
remonte 3 Sa‘rani : la coupole prédit I’avenir
par ses ébranlements et ses grincements, sur le
minaret, contact avec le ciel, reviennent les
prisonniers libérés. Les rénovations des années 70
ont alourdi les sanctuaires de Tanta et de Disiq,
mais ni les vendeurs d’encens ni ceux de pois
chiches n’ont encore modifié leurs représen-
tations du tombeau. C’est, plus que la pesanteur
d’une tradition iconographique, le maintien
d’une compréhension intime du tombeau.

93. Le tombeau de Badawi a Assouan, sis

dans le cimetiére fatimide, est en fort bon état
et abrite aussi les cénotaphes de Muhammad
al-Mugahid et de Sidi ‘Abd al-*Al, les deux
principaux successeurs de Badawi. C’est la
reconstitution du sanctuaire tel qu’il se présentait
a la fin du XVIII® siécle.

Pour Sayyida Nafisa, Yusaf Ragib signale un
cas intéressant de délocalisation forcée du
sanctuaire : le culte de la sainte était bien im-
planté au lieu ot on lui rend toujours aujourd’hui
son culte, lorsque 1’on trouva ailleurs une pierre
tombale a4 son nom; la double sépulture fut
justifiée et expliquée. Cf. Y. Ragib, « Al-Sayyida
Nafisa, sa légende, son culte et son cimetiére »,
Studia islamica XILIV, 1976, p. 61-86, et XLV,
1977, p. 27-55.

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

388 CATHERINE MAYEUR

Muhammad, lui aussi, visite les sanctuaires populaires et participe a D’intercession des
héros du delta %,

CONCLUSION

Le renouvellement du culte des saints par 'appel a 'intercession.

Les pas de I’Envoyé figurent ceux de tous les pelerins qui convergent vers le tombeau
du saint, le lieu : c’est 1a qu’abonde la baraka, que se greffent d’éventuelles reliques et
que I’itinéraire du dévot vient rencontrer celui du saint sans image, inconnu et familier, pour
faire provision de bénédiction ou demander une grace au saint; la relation est duelle, et
terrestre: d’un vivant & un autre vivant (le saint fit-il enterré depuis longtemps, il est toujours
présent). Dieu n’est pas oublié, et 1’on espére bien que le saint est pourvu, dés "origine,
de la bienfaisante élection divine qui le rend apte aux karamat, b-izn-illah et in $a’Allah.
Mais, dans la demande d’intercession, on reste en téte-a-téte avec le saint intercesseur.

Aucun discours élaboré sur le fawassul ou la Safd'a ne donnera jamais autant
d’éléments que la patiente observation des pratiques décrites ou prescrites dans les
textes, ou relevées aujourd’hui. La ziydra est a la base du culte, et c’est dans les infinies
variations de son rite apparemment répétitif que 1’on peut apprendre davantage sur la
transaction entre saint et dévot, sur les demandes employées et les pratiques observées.
Sans doute, n’en saura t-on pas davantage sur le lien qui unit le suppliant au saint.

Quant aux rituels, leur permanence frappe tant de prime abord, que I’on a trop
longtemps considéré 1’Egypte comme le conservatoire de dévotions passéistes aux
couleurs pittoresques des zikrs et des mouleds, véhiculant d’obscures superstitions.
L’Egypte a connu et connait pourtant une évolution historique dont les pratiques
religiceuses ont subi tout ’effet. D’autres perspectives insistent d’ailleurs sur le déclin
obligé, manifeste de plusicurs formes de piété populaire. Mais 1’appel & ’intercession
ne se mesure pas : grice sans doute a un fond de rites et de légendes hérité de 1’époque
mamelouke, la ferveur des foules a ré-inventé des traditions nouvelles de formes de
piété. Les demandes de miracles varient, la connaissance des légendes s’altére, des saints
apparaissent et d’autres sombrent dans I’oubli; dépassant largement le cadre des
confréries, le culte des grands intercesseurs a changé de forme par 1’éclatement géogra-
phique et la diversification sociale de son public : les pratiques nouvelles restent pourtant,
souvent inconsciemment, marquées de 1’héritage soufi. Badawi, Disiigi et Safi'i ne
passent plus, sans doute, pour sauver le monde d’une fin imminente : leur baraka attire
toujours des millions de personnes en ziydrdr et mouleds. L’explosion de piété soufie du
XIXe siécle a servi de relais a ’héritage du XVe siécle, et, depuis, les prudences fondamenta-
listes comme les bouleversements sociaux n’ont pas étouffé 1’appel a l'intercession.

94. 11 s’agit aussi de prouver [I’islamisation al-nabawiyya, Dar al-Kitab al ‘Arabi, 1951. Pour
ancienne et authentique de lieux coptes, comme les reliques indirectes conservées a al-Husayn,
a Borumbol. Sur les Atdar al-nabi, cf. T. Canaan, voir St'ad Mahir Mubhammad, Muhalafat al-Rasiil
op. cit., pour la Palestine. L’ouvrage de référence fi-l-masgid  al-husayni, Dar al-NaSr li-gami‘at
est celui de Ahmad Taymir pacha, Al-Arar al-Qabhira, 1989, 170 p.

Anlsl 25 (1991), p. 363-388 Catherine Mayeur
L’intercession des saints en islam égyptien: autour de Sayyid al-Badawi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



