MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 25 (1991), p. 289-304
Jean-Claude Garcin

Le Caire et I’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Jean-Claude GARCIN

LE CAIRE
ET
L’EVOLUTION URBAINE DES PAYS MUSULMANS
A L’EPOQUE MEDIEVALE

Des recherches antérieures sur 1’histoire de I’espace vécu en Egypte médiévale nous
ont conduits a établir un rapport entre la transformation de I’espace égyptien global,
la suite de ses organisations a travers le temps, et I’évolution du territoire urbain &
Fustat - Le Caire. Nous avons été amenés a distinguer trois époques : celle d’une extension
urbaine réduite (VII-X® siécles), puis une époque médiane de grand développement
(X-XTVe siecles), enfin, un temps de crise et de rétraction commengant 4 la fin du XIV®
siécle 1. Dans chacune de ces étapes, la ville s’est développée en des directions différentes
selon que les grandes voies qui menaient & elle déplagaient leur tracé sur le territoire
égyptien. Mais D’analyse du changement de la toponymie dans le tissu urbain nous a
incité aussi a déceler une évolution dans sa nature, et il nous a semblé que la structure
méme des quartiers n’était pas sans rapport chaque fois avec d’autres éléments marquant
I’étape atteinte dans le développement social. C’est un peu pour suggérer ces rapports
que nous avons qualifié ces trois étapes de « ville gentilice », « ville des cavaliers » et
«ville musulmane traditionnelle ? ».

Nous voudrions ici préciser cette relation en nous demandant si cette évolution que
nous nous sommes efforcés de montrer au Caire pouvait €tre prise comme un indice
d’une évolution plus générale des villes dans les pays musulmans a 1’époque médiévale,
essentiellement dans le domaine arabe, méme si trés vraisemblablement on ne peut
expliquer ce qui s’y passe sans faire appel a ce qui existe dans les domaines voisins, le
domaine iranien par exemple.

Les réflexions qui suivent auraient peut-&tre mérité une plus longue réfiexion avant
d’étre publiées. Mais nous avons voulu les dédier a la mémoire d’un jeune chercheur
et d’un ami, Patrice Coussonnet, qui nous avait honoré de sa confiance. La maladie a

1. Cf. notre article «Pour un recours a médiéval et histoire urbaine a Fustat et au
I’histoire de l’espace vécu dans 1’étude de Caire ».
I’Egypte arabe », dnnales ESC, XXXV, 1980, et 2. Cf. notre article « Toponymie et topographie
dans J.-C. Garcin, B. Maury, J. Revault et urbaines médiévales & Fustat et au Caire».
M. Zakariya, Palais et maisons du Caire I, JESHO XXXVII, 1984,
Epoque mameluke (XIII™-XVI? siécles), « Habitat

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

290 JEAN-CLAUDE GARCIN

eu raison de son courage, alors que paraissait sa seconde étude sur un de ces contes des
Mille et Une Nuits qui font partie de la mémoire urbaine dans les pays musulmans de la
Meéditerranée 3. C’est en pensant & lui que nous écrivons ces lignes.

*
& &

Il y a peu de temps, Hichem Djait a livré & la méditation de tous ceux que I’histoire
des villes intéresse son beau livre sur Al-Kiifa, Naissance de la ville islamique". L ouvrage
reprend 1’essentiel d’une thése soutenue il y a quelques années, dont 1’article consacré
a cette ville dans I’Encyclopédie de I’Islam par cet auteur donnait déja la substance.
Gréce & cet ouvrage, un large public aura découvert la joie qu’il peut y avoir a faire de
I’Histoire a partir des sources arabes, une certaine allégresse de la réflexion sur le passé
quand elle est conduite dans la liberté que donne la maitrise des sources d’information
et le don d’évocation qui caractérise le grand historien. Le lecteur n’aura pu qu’étre
frappé par la volonté de mettre en évidence un ordre urbain inscrit dans la topographie
de la premicre Kiifa, ordre géométrique qui s’impose aux schémas accompagnant le
texte, et par la question qui revient a plusieurs reprises dans le livre : comment est-on
passé de cet ordre & I’enchevétrement des ruelles et des impasses, qui caractérise la ville
en pays musulmans au terme de son évolution? La réponse est cherchée dans une rela-
tion qu’H. Djait décele entre la civilisation islamique et la « structure labyrinthique »
de la cité (p. 140) : « prédominance du caché et donc fermeture de la maison, spéciali-
sation des lieux publics et leur localisation au centre et, plus tard, fractionnement en
quartiers ». Ce passage d’un ordre géométrique et aéré, vite oublié, au labyrinthe
ne peut évidemment résumer aux yeux d’Hichem Djait, on le suppose, une évolution
longue et complexe. Les quelques réflexions que nous voudrions présenter ici voudraient
préciser ce qu’ont probablement été selon nous, certaines des grandes étapes de cette
¢volution.

Nous nous sommes efforcés de réfléchir sur la ville comme nous l’aurions fait de
n’importe quel autre objet historique, résultat de I’action de causes multiples, de nécessités
et de hasards. Nous nous sommes efforcés de ne pas lire son espace, au moins dans un
premier temps (celui de I’analyse) comme la projection au sol de I’essence d’une civili-
sation qui a évolué au cours du temps et dont nous apprenons seulement a redécouvrir
les transformations. En de¢ad de toute spécificité, le jeu ponctuel des choix politiques et
des forces sociales s’est manifesté dans I’organisation du territoire urbain en domaine
musulman, comme ailleurs, autant que les tropismes culturels.

La notion de ville retenue ici est purement opératoire et pratique : la ville médiévale
est ce qui, en évoluant, a donné naissance a la ville moderne. On ne peut la définir par

3. P. Coussonnet, Pensée mythique, idéologie Nuits. Essai d’analyse du conte des deux vizirs
et aspirations sociales dans un conte des Mille et égyptiens », IBLA, 1985/1, n° 155, p. 85-115.
Une Nuits, IFAO, Le Caire, 1989, succédant a 4, H. Dijait, Al-Kifa, Naissance de la ville
«Pour une lecture historique des Mille et Une islamique, Paris, 1986, 340 p.

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE CAIRE ET L’EVOLUTION URBAINE DES PAYS MUSULMANS 291

une densité du tissu urbain, qui risque bien d’€tre un phénomene historique daté, re-
montant peut-étre, dans son aspect qui nous est le plus familier, au début des temps
modernes. S’il faut retenir un critére, il parait sage de s’en tenir au plus simple, et de
considérer comme ville toute agglomération regroupant des hommes qui ne vivent plus
directement de I’exploitation sédentaire ou nomade du sol.

Le premicr probléme que rencontre [’historien des villes arabes est celui de I’héritage
urbanistique. Avant la conquéte, il y a des villes en Arabie et il y a des villes dans les pays
qui vont étre conquis et devenir musulmans. De multiples emprunts au passé ont été
possibles; le probléme est de savoir lesquels ont été réellement faits.

L’Arabie du sud a connu une civilisation sédentaire & base agraire ot une popula-
tion organisée en tribus, vivait en partie dans des agglomérations; ’enrichissement de
cette population est issu de la pratique du grand commerce, mené en accord avec les
nomades, caravaniers ou protecteurs de caravanes. Mais ces centres religieux et com-
merciaux étaient-ils déja de vraies villes oul une partic notable de la population aurait
été déja autre chose que des agriculteurs? Et que reste-t-il de ces agglomérations de
I’Arabie du sud, éprouvées par la concurrence commerciale romaine, ’infiltration des
nomades et les invasions éthiopienne et perse, au moment ol les Arabes du Yémen vont
donner tant de combattants et d’émigrants au premier empire arabe *? Par quel présent
s’est transmise la puissance du passé? Moins anciens, les vestiges de Petra et de Madayn
Salih, ou les ruines de Palmyre ont-elles pu nourrir d’autres méditations que celles du
jugement de Dieu sur les peuples indociles?

Djabiyya, la capitale ghassanide, ou Al-Hira surtout®, celle des Lakhmides, dont
Kifa fut la proche voisine, voire la capitale du royaume de Kinda remise au jour par
les archéologues séoudiens 7 ont dii fournir une tradition d’installation plus accessible
parce qu’encore vivante. Mais déja, on a 1a I’acclimatation en Arabie d’un modéle mé-
sopotamien, hellénistique ou romain, dont les Arabes ont dit logiquement retrouver
Iorigine en s’installant dans le Croissant fertile. L’historien ne peut évoquer le
premier urbanisme arabe sans imaginer le poids de cet autre passé : vieille tradition

5. Sur I’Arabie du sud, cf. Ch. Robin, «La
civilisation de I’Arabie méridionale avant I’Islam »
in J. Chelhod éd., L’Arabie du Sud, histoire et
civilisation I, Le peuple yéménite et ses racines,
Paris, 1984. On sait que l’influence possible des
Arabes du Sud sur linstallation dans des villes
a été évoquée par J.-C. Vadet, « L’acculturation
des sud-arabiques de Fustat au lendemain de la
conquéte arabe», BEO 22, 1969, et évidemment

par H. Djait, Kifa, p. 196-197.

6. Cf. D. Talbot Rice, « The Oxford Exca-
vation at Hira », Ars Islamica I, 1934, p. 51-71,
et autres publications de cet auteur (cf. M.G.
Morony, Iraq after the Muslim Conquest,
Princeton, 1984, p. 534).

7. Cf. ‘Abd al-Rahman al-Ansiri, Qaryat
al-Faw, A Portrait of Islamic Civilisation in Saudi
Arabia, Riyad, 1980.

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

292 JEAN-CLAUDE GARCIN

mésopotamienne de « villes » aux grandes avenues en damier, ou les grands temples souvent
possesseurs du sol attirent I’implantation des métiers autour de leur enceinte sacrée et
voisinent parfois avec les palais ; apport hellénistique avec sa zone commerciale autour
d’une agora, et ses espaces publics. L’historien sait pourtant qu’on ne peut plus penser
que les arabes sont venus pervertir cet ordre 14 ni s’en inspirer parce qu’ils I’auraient
trouvé encore vivant, et cela pour plusieurs raisons. Dans le domaine romano-byzantin
’enquéte archéologique suggére son effacement dés la fin du IV® siécle °. A Constanti-
nople les espaces publics sont envahis dés le Ve siécle 19 Puis ce fut au VI° siecle la crise
démographique et une période sombre qui se prolonge jusqu’au milieu du VIII® siécle,
que certains historiens de Byzance caractérisent par la « disparition des villes » .
Peut-on croire que la situation était trés différente dans cette Mésopotamie sassanide
dont on suppose qu’elle a inspiré les premiers projets urbanistiques arabes? Quel type
de ville abritait ces communautés confessionnelles si fortes que les Arabes y ont trouvées
et parmi lesquelles ils se sont insérés 12?2

Il n’est pas trés prudent d’accorder a la tradition urbaine des pays conquis le statut
de legs implicite inspirant les fondations des conquérants, voire méme leur remploi
d’espaces urbains, de types architecturaux ou décoratifs. Ce ne sont qu’appropriations
par le vainqueur d’éléments qui changent alors de sens. La conquéte a été une rupture
de sens. Elle a résulté de la mise en mouvement de populations que les épidémies et les
guerres n’avaient pas décimées. Elle a créé un espace démographique nouveau ou la
multiplication de centres urbains, méme moyennement peuplés au départ, contraste avec
I’atonie urbaine qui continue de marquer les pays byzantins de Méditerranée. Ces con-
quérants se sont organisés selon leurs propres fagons de rendre I’utilisation d’un espace
commun compatible avec des groupes tribaux différents & partir peut-&tre, de leur
traitement des espaces sacrés de I’anté-Islam '3, comme ils ’avaient déja fait & Médine.

8. Sans doute on ne peut qu’étre frappé par 1974. « Constantinople présente, bien avant
la similitude entre la disposition de Hatra, telle P’Islam, ce trait caractéristique de la ville
que la montre la photographie aérienne (voir orientale » (p. 528).

par exemple H. Stierlin, Cités du Désert, Paris, 11. Cf. essentiellement Cyril Mango, Byzan-
1987, p. 185) et le plan de Kifa reconstitué tium, The Empire of New Rome, London,
par Djait; mais la grande zone centrale rectan- 1980. « It is a fact (though some historians still

gulaire ne joue pas le méme rodle que I’espace refuse to recognize it) that all round the
semblable situé au centre de Kiifa, méme si on Mediterranean the cities, as they had existed in
peut étre tenté par des rapprochements (Djait, Antiquity, contracted and then practically disap-
Kiifa, p. 163). peared... The evidence for the collapse of the

9. Clive Foss (Byzantine Cities of Western cities is largely archaeological» (p. 69, voir
Asia Minor, thése, Harvard University, 1972, d’une fagon générale p. 68-73).

p. 403) situe alors I’apparition de la ville 12. Cf. M.G. Morony, Iraq after the Muslim
médiévale : « The late Antique city took on a Conquest, Part 11, « People » et p. 518-520.
medieval appearance with high walls, small and 13. Cf. R. Serjeant, « Haram and Hawtah,
crowded dwellings and narrow streets which now the sacred enclave in Arabia», Mélanges Taha
became the focus of urban life ». Husayn, Le Caire, 1962, p. 41-58.

10. G. Dagron, Nuaissance d’une capitale, Paris,

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE CAIRE ET L’EVOLUTION URBAINE DES PAYS MUSULMANS 293

3
ES ES

Fustat témoigne du premier urbanisme arabe. C’est celui qu’Hichem Djait étudie
a Kifa, Massignon avait depuis longtemps proposé une reconstitution du plan de Kiifa 14,
grande agglomération figurée sous forme circulaire autour d’un « Meidan » vide que
jouxtent le Gami® et le Qasr, et d’ol partent les tracés séparant les lots tribaux; depuis
les fouilles iraquiennes nous savons & quoi ressemblait le Qasr a la fin du VII® et au début
du VIII® siécle 15, Une lecture plus attentive de la tradition transmise par Tabari permet
4 Djait de placer au centre une aire quadrangulaire (Sahn dans le texte) contenant 2 la
fois le Gami® et le Qasr ainsi qu’initialement le Siiq; et c’est une ville de méme forme
avec de grands axes orthogonaux, qu’il dispose tout autour. Cette régularité traduit
peut-&tre par une géoméirie un peu forcée ce qu’a dii étre ’ordre initial. Mais le plus
important n’est pas la. Djait voit dans la fondation de Kiifa en 638, avec raison semble-
t-il, P’expression d’un projet d’installation officicl et pensé, plus officiel que ’installa-
tion précaire et spontanée & Basra ¢n 635; aussi il lit déja dans la disposition de la ville
I’affirmation d’un projet urbanistique qu’il qualifie d’islamique ol la mosquée, le palais
et les Siiq au centre s’isolent de 'aire de résidence comme on le verra par la suite dans
la ville arabe d’époque ottomane %, vite devenue la «ville traditionnelle ». La repré-
sentation graphique proposée enferme en effet les Stiq dans le centre comme s’ils n’avaient
subi aucune attraction de la part d’axes de circulation reconnus comme importants
dans I’analyse 7. Mais que penser de ce « modéle »? Une telle disposition aurait-elle
existé a Médine ? Quant a la position centrale du Qasr, le déplacement du Qasr de Basra,
initialement au centre de la ville vers le grand terrain du Mirbad, montre que cette dis-
position n’était pas sentic comme une nécessité. Les conquérants eurent-ils vraiment
I’idée qu’ils devaient obligatoirement implanter au centre des villes qu’ils fondaient le
Gami® et le Qasr? La collecte soigneuse faite par W.B. Kubiak de tout ce que nous
pouvons savoir de Fustat permet d’en douter : la taille réduite de la premiére mosquée
de ‘Amr, qui ne fut pas prévue au départ pour étre le Gami® central, I’absence d’un véritable
Dar al-Imara dans les débuts, sont des faits connus depuis longtemps mais insuffisamment
remarqués, et c’est le mérite de W. B. Kubiak de Pavoir fait 8. Que signifient-ils, sinon
qu’on ne ressentit pas alors [’obligation de cette organisation spatiale centrée dite
«islamique » aujourd’hui?

Drailleurs, on sait que les exemples d’installations ne se conformant pas au « modéle »
sont multiples, de Nishapur en Iran, ot Gami® et Siiq s’installent normalement & coté

14. L. Massignon, « Explication du plan de 17. Cf. Kifa, p. 110 et 261; le r6le de la
Kufa », Mélanges Maspéro 111, 1940, p. 337-360. Kuniasa. ce grand terrain au débouché de la
15. Muhammad Ali Mustafa, « Preliminary route du Barid disparait totalement.
Report on the Excavations in Kufa during the 18. Wladyslaw B. Xubiak, Al-Fustat, Itis
third Season », Summer, 19, 1963. Foundation and Early Urban Development, Le
16. A. Raymond, Grandes villes arabes Caire, 1987, p. 129.
l’époque ottomane, Paris, 1985, p. 172.

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 25 (1991), p. 289-304

294 JEAN-CLAUDE GARCIN

de la ville iranienne avec sa citadelle, dans le rabad 19; & la ville de Qiis que nous avons
étudiée en Haute Egypte, ol les éléments les plus importants de la vie islamique sont
installés « hors de la ville », tout autour des vestiges de 1’ancien temple pharaonique et
des monuments chrétiens 2; et jusqu’a Sousse au Maghreb o, sur le site d’un ancien
port byzantin, la ville musulmane nait a I’abri d’un ribat de la fin du VIII® siecle, avec
ses Stigs, autour d’une vaste citerne ancienne ?!, pour ne citer que quelques cas 22,

En fait, lorsque le « modéle » centré se dégage, il résulte moins d’une disposition
clairement inscrite au sol que d’une utilisation des espaces disponibles, parfois d’une
réutilisation. Il n’y a pas, de ce point de vue, une différence fondamentale entre le fonc-
tionnement de ’espace a Kiifa telle que Djait la reconstitue et celui de la Damas omeyyade.
Le nouveau pouvoir s’y est naturellement installé & la place de ’ancien, dans la résidence
du gouverneur byzantin devenue palais califien, et le Gami® a été finalement installé tout
a cbté, au milieu de la zone commerciale (et non ’inverse) qui s’était créée autour de
Penceinte de 1’ancien temple. Un espace central apparait ainsi; comme a Kifa, les familles
proches du pouvoir se logent autour de lui. L’espace central, ancien espace réaménagg,
est donc d’abord I’espace du pouvoir (qui est évidemment musulman); et le Gami® est
le lieu de rassemblement des membres de la communauté, pour prier, mais aussi, on le
sait bien, pour délibérer (pendant encore un peu de temps), décider et administrer, voire
recevoir ces ambassadeurs étrangers qui mesurent la puissance arabe a la splendeur de
’édifice 2. A Fustat I’espace centré s’est créé peu a peu, a émergé de la pratique urbaine
dans le cadre d’un camp retranché installé pour le siége, tandis qu’a Damas il a remodelé
la ville byzantine aux multiples paroisses et Iui a rendu son unité. Rien ne découlait
nécessairement de la topographie. Ce qui est différent & Damas, c’est 1’absence de
concessions données pour installer ’armée tout autour; le territoire urbain y est plus
directement livré & 1’installation des grandes familles et de leurs clients, plus immédia-
tement « gentilice » que dans les fondations de la conquéte.

Enfin, 2 mesure que le pouvoir a davantage reposé sur I’appui d’une armée de métier,
la « formule » urbanistique officielle s’est précisée : & Wasit, construite a la fin du VII®

19. Cf. R.W. Bulliet, The Patricians of Nishapur,
Harvard, 1972, p. 7; sur les villes d’Iran, voir
J. Aubin, «Eléments pour I’étude des agglomé-
rations urbaines dans P'Iran médiéval », in The
Islamic City, éd. A.H. Hourani et S.M. Stern,
University of Pennsylvania, 1970, p. 65-75, et
dans le méme volume, dans Iarticle de
J.M. Rogers, « Simarra », p. 144.

20. J.-C. Garcin, Un centre musulman de la
Haute-Egypte médiévale : Qiis, IFAO, Le Caire,
1976, p. 277.

21. A. Lézine, Deux villes d’Ifriqgiya, Paris,
1971, p. 73 et 77.

22. On trouvera sur le paysage urbain de cette
premicére époque I’inventaire dressé par A. Miquel

Jean-Claude Garcin

dans La géographie humaine du monde musulman
jusqu’au milieu du II¢ siécle, 1V, Paris, 1988,
p. 202-252. On y est généralement, heurcusement
loin du modéle de la « ville musulmane ».

23. On connait I’anecdote célébre rapportée
par Ibn al-Faqih al-Hamadani qui veut que le
calife “‘Umar b. ‘Abd al-°Aziz ait fini par admettre
que les richesses dépensées par al-Walid pour ce
monument 1’avaient bien été dans 1’intérét de la
Communauté, le jour out des ambassadeurs
byzantins avouérent qu’ils avaient compris en le
voyant que la puissance arabe était solidement
installée (Muhtasar Kitab al-Buldan, éd. De Goeje,
BGA 'V, Leyde, 1885, p. 108; tr. H. Massé, Abrégé
du Livre des Pays, Damas, 1973, p. 132-133.

Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE CAIRE ET L’EVOLUTION URBAINE DES PAYS MUSULAMNS 295

siécle, ville du maintien de [’ordre omeyyade en Iraq ol déja au centre, la surface du Qasr
est le double de celle du Gami*; & Baghdad o, au milieu des concessions pour 1’installa-
tion de ’armée abbasside, la disposition de la « ville ronde » comme le rappelle Djait,
construite autour du palais, s’inscrit dans la tradition de Kiifa et de Wasit %, mais d’ou
les Siiq sont bien vite exclus %; dans la Qahira fatimide enfin ot aprés ’étape de Mahdiyya,
I’idéologie des nouveaux califes influence peut-€tre la disposition du centre de la cité 26,
On ne trouve dans cette « formule », ni la centralité du Gami® qu’auraient eu & ceeur
d’afficher des princes qui n’avaient nul besoin de démontrer I'importance qu’ils atta-
chaient & I’Islam (de quelque fagon qu’ils ’aient congu), ni la centralité de ’espace
commercial qui s’affirme davantage dans les villes d’Iran?. On trouve la centralité
des espaces de pouvoir, créés de toute piece ou réaménagés, 1’utilisation de 1’espace
étant ce qui lui donne sa vraie structure.

C’est donc autour des palais et des espaces de pouvoir que se sont développées les
premiéres grandes agglomérations du monde musulman. Depuis le milieu du VIII®
siecle la conjoncture démographique est redevenue favorable. Des métropoles aux statuts
politiques variables, Baghdad, Cairouan, Cordoue sont au centre de réseaux qui drainent
vers elles les hommes et les ressources. Le IX® siécle est 1’époque d’émergence des nou-
veaux milieux urbains. Dés le début, ces agglomérations sont cosmopolites parce
que les armées du pouvoir, maintenant armées de métier, qui sont installées dans les
concessions selon des affinités souvent régionales ou ethniques, le sont; les effets des
échanges commerciaux ou culturels ne sont venus qu’aprés. Ces agglomérations se déve-
loppent de fagon anarchique, étendant leurs installations sur le site a la suite du dépla-
cement des palais ou des « villes » de pouvoir : & Baghdad d’une rive a I"autre du Tigre
jusqu’a la grande Baghdad du début du X° siécle 28; a Cairouan, au rythme des créations
émirales (Qasr al-abyad, 800; Raqgada, 876) ou califiennes (Sabra Mansiriyya, 947),
Raqqgada et Sabra composant avec la vieille fondation de la conquéte, vers la fin du X°
et au début du XI° siécle encore, le centre distendu d’un espace politique et commercial 29;
a Cordoue ol la vieille cité romaine est largement débordée de rabad plus grands qu’elle,
auxquels s’ajoutent les « villes » nouvelles de « Madinat al-Zahra» (936) et « Madinat
al-Zahira » (979). Dans ces vastes rassemblements, le mot « madina » ne désigne guére
que des points de repéres topographiques, des ensembles murés de surface généralement
réduite, dont ne tient guére compte I’installation des siiq 3 et qui drainent vers leur Gami*

24. Al-Kifa, p. 311-312.

25. J. Lassner, «The Caliph’s
Domain », The Islamic City, p. 117.

26. On sait qu’on peut lire dans le plan le
Mahdiyya (A. Lézine, Mahdiya, recherches
d’archéologie islamique, Paris, 1966) une dispo-
sition ol deux palais, celui du calife et celui de
I’héritier désigné, dessinent une place centrale
que ’on retrouvera dans la Qahira fatimide.

27. H. Gaube et E. Wirth, Der Bazar von

personal

Isfahan, Wiesbaden, 1978; H. Gaube, Iranian
Cities, New York, 1979.

28. On se reportera aux études de Lassner
résumées dans The Shaping of Abbasid Rule,
Princeton, 1980.

29. Cf. M. Talbi, article « Kayrawan», E.I2,
1V, 1978.

30. Le phénomene est particuliérement net
pour Baghdad et pour Cordoue (cf. E. Lévi-
Provencal, Histoire de [I’Espagne musulmane,

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

296 JEAN-CLAUDE GARCIN

attaché au palais les populations voisines. C’est dans ces connurbations, ces séries de
«villes» dont Ibn Khaldiin écrit 3! qu’clles étaient «contigués et quasi continues »
(mutaldasiga mutaqariba) que s’est constituée, par échange entre les traditions des di-
verses communautés attirées la par le voisinage du pouvoir, la tradition urbaine du
monde musulman médiéval, villes dont on peut & peine dire qu’elles étaient « musul-
manes » tant les confessions y étaient diverses a c6té de la communauté musulmane
politiquement dominante, et qu’il n’y a guere de raison de qualifier d’« islamiques »
car les marques de I’Islam ne sont pas cc qui apparait le plus dans le paysage urbain.
La capitale de I’Egypte a été elle aussi une de ces connurbations, avec ses poles d’exten-
sion successifs, de Fustat a Qahira, mais de moindre ampleur : si les dar des grandes
familles dominent encore ’espace urbain, si on peut encore parler de « ville gentilice »,
c’est peut-étre qu’a ce stade de I’évolution urbaine, ce n’est pas en Egypte qu’ont eu lieu
les développements majeurs.

Ces grandes connurbations ont disparu lorsque les réseaux qui les faisaient vivre
se sont défaits. Baghdad déja, sous les Buwayhides au X°© siécle, Cordoue aprés la crise
du califat et le siége de 1013, Cairouvan aprés — I'imprudente dénonciation de 1’allé-
geance fatimide qui avait maintenu la ville dans un ensemble cohérent et I’envoi des
Hilaliens — soit aprés 1053, sont devenus des centres sans périphérie. Le modéle a éclaté
dans les multiples capitales princieres, de Shiraz & Alep, d’Isfahan a Séville et aux nom-
breuses cités de 1’Andalus, essaimage des volontés d’autonomie politique, des traditions
administratives, et des éducations, qui n’a évidemment rien d’un déclin. Seul, le réseau
égyptien durablement installé sur le grand circuit des marchandises entre la Méditer-
ranée et ’Océan Indien n’a pas été affecté par la crise des grands pouvoirs impériaux.

*
® ®

Nous avons appelé « ville des cavaliers », la grande époque médiane du développe-
ment de la capitale égyptienne. L’apogée se situe au début du XIV® siecle, sous les
premiers Mameliks, mais la splendide ville qui s’épanouit alors grice aux ressources de
I’empire mamelik investies dans son centre politique, n’est que I’expression d’une formule
urbaine déja relativement ancienne, le second « type urbain » qu’a connu selon nous le
monde musulman. Nous en avions trouvé la manifestation dans une toponymie et une
topographie particuli¢res des quartiers, qui trahissent un urbanisme plus lache, plus aéré,
volontiers anarchique et rayonnant, répondant au besoin d’espace de ceux qui dominent
alors la société, les cavaliers de "armée. Ce second type urbain est né peu 2 peu, bien
avant cette époque.

Etant donné le lien qui nous est apparu entre les capitales et les armées que le pouvoir
installait dans les concessions autour des palais, les variations dans la composition de
I’armée devaient logiquement figurer dans les nouveaux grands projets urbains. Et

Paris, 1953, 111, p. 370); sur Cordoue, cf. aussi ELY 1V, 1982
C.F. Seybold/M. Ocana, article « Kurtuba», 31. Mugaddima (Bulaq), p. 343.

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE CAIRE ET L’EVOLUTION URBAINE DES PAYS MUSULMANS 297
dans P'urbanisme comme dans d’autres domaines, ’utilisation des cavaliers turcs a laissé
sa trace. Il est par conséquent normal qu’on devine ’apparition d’une nouvelle facon
d’aménager les villes dés le IX® si¢cle & Samarra entre 836 et les années 880, puis &
Baghdad méme, apres le retour du califat dans cette ville, dans les quartiers neufs d’au-
dela du Tigre 32. Mais ceci supposait de vastes entreprises dont le califat n’eut bient6t
plus les moyens, et les cavaliers turcs ne furent plus qu’un élément de la société militaire
parmi d’autres aprés le ficheux interméde samarrien. Ce ne fut qu’au XI° siécle aprés
I’invasion seldjukide que se constitua avec le sultanat turc et les pouvoirs qui en dérive-
rent, un pouvoir proprement turc. On constate alors que de nouveaux éléments appa-
raissent dans les paysages urbains : des hippodromes (déja présents & Samarra) pour
I’entrainement des cavaliers sont installés & Alep, & Damas puis au Caire; et surtout,
a coté de la ville «indigéne », est construite une citadelle (qal‘a) pour servir de refuge
éventuel aux nouveaux dirigeants : celle de Damas est aménagée par le turc Atsiz dés
1076, avant que Nir al-Din ne fasse de méme a Alep vers le milieu du XII® siécle, et
Saladin en 1176 au Caire 3. Cet isolement du pouvoir dans les citadelles, au-dela de
grandes places qui souvent les séparent des villes, n’est tempérée que par les construc-
tions des Dar al-"Adl, d’abord & Alep et Damas, puis au Caire, ol se fait le contact,
pour I’exercice de cette justice qui, dans la tradition islamique en général, et plus pré-
cisément encore dans la tradition iranienne, 1égitime d’abord le prince. Le paysage urbain
change donc considérablement. On peut émettre I’hypothése que cette installation des
citadelles ne résulte pas seulement de la nécessité politique d’isoler les cavaliers turcs de
I’agglomération. indigéne mais traduit aussi ’influence de la structure des villes dans les
pays iraniens par ol les régimes turcs ont transité avant de gagner les pays musulmans
de la Méditerranée 3. Enfin, un nouveau monument urbain apparait, la madrasa. Il est lié
également par ses origines au systéme de pouvoir seldjukide, mais dans le Proche-Orient
arabe, il doit sans doute plutdt au climat religieux créé par Nir al-Din et par ses héritiers
politiques *°, d’étre devenu au sein des villes de la zone syro-jaziréenne qui en sont alors

32. Voir les études de Rogers et Lassner citées
plus haut.

33. J. Sauvaget, «La citadelle de Damas»,
Syria, 1930, p. 63; « Esquisse d’une histoire de
la ville de Damas», REI, 1934, p. 457; Alep,
1941, p. 118-119.

34. On retrouve ces villes a citadelle du nord
au sud du domaine iranien, de Bukhara au
Kirman; on pourra trouver la description d’un
modéle trés voisin de traitement de 1’espace
urbain & Bam, avec sa citadelle séparée de la
ville proprement dite par une vaste place, et face
a la porte de la citadelle, un lieu de justice dans
H. Gaube, Iranian Cities, p. 111, « In front of it
(the Citadel) is a huge square. At its south side,
opposite the Citadel gate, is an elevated terrace.

Here, presumably, the governor or his deputy
sat at times, heard complaints, and made
decisions. Here too, most probably, punish-
ments were meted out and honours bestowed ».

35. N. Elisseeff, «Les monuments de Nar
ad-Din», BEO XIII, 1949-1951, p. 5-39; Nir
ad-Din, Damas, 1967, III, p. 750 sq. J.E. Gilbert,
« Institutionalization of Muslim Scholarship and
Professionalization of the Ulama in medieval
Damascus, Studia Islamica, LII, 1980, p. 105-
134; R.S. Humphreys, « Politics and Architec-
tural Patronage in Ayyubid Damascus», The
Islamic World, from Classical to Modern Times :
Essays in honor of Bernard Lewis, 1989, p. 151-
174.

23

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 25 (1991), p. 289-304
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

© IFAO 2026

298 JEAN-CLAUDE GARCIN

pourvues en nombre respectable a partir de cette époque, puis en Egypte, le monument
qui justifia le plus visiblement les émirs cavaliers par l’attachement a I’Islam qu’ils
affichaient.

Le Caire mameliik constitue 1’épanouissement de ce type urbain. Dans le nouveau
cadre d’expansion créé pour la ville par la construction de la Citadelle ayyiubide, a
distance des pbles anciens, I’afflux des revenus tirés de tout ’ensemble mameliik que les
émirs investissent dans la capitale, donne au phénoméne une ampleur qu’il n’a pas
connue ailleurs, et la dispersion des quartiers neufs qui en est la conséquence, ajoute
un caractére supplémentaire a cette ville des cavaliers, en exprime en fait d’une fagon
plus lisible la vraie nature.

Mais les villes de 1’Orient musulman ne sont pas seules & avoir connu ces transfor-
mations. En Occident aussi, le paysage urbain évolue de fagon assez semblable et pour
des raisons analogues. A I’hégémonie turque répond celle des Berbéres et dans les deux
cas, c’est un systéme politique et culturel nouveau qui est inauguré, ou 1’élément ethnique
n’est qu’un élément parmi d’autres.

L’accession au pouvoir de princes berberes est antérieure au XI° siecle en Occident,
de méme qu’en Orient on trouve des princes d’ethnie turque avant les Seldjukides; et
en Occident comme en Orient on ne voit pas que la seule origine ethnique des princes
ait suffi & donner & leurs créations urbaines un caractére particulier. Pour autant qu’on
puisse s’en rendre compte, la fondation d’Achir par le Ziride Buluggin a la fin du X°©
siécle, utilise les dispositions d’un terrain montagneux pour rattacher au périmétre des
murailles, un piton nécessaire & la défense de la ville, mais il n’y a pas a proprement parler
de citadelle %, et en dépit de son nom, la Qal‘a des Bani Hammad achevée par Hammad
b. Buluggin vers 1010, présente une disposition analogue ol les palais ne s’isolent pas
de la ville ¥. En va-t-il déja un peu différemment quelques années plus tard a Grenade
lorsque pendant que finit de se défaire la puissance du califat de Cordoue, d’autres
Zirides, de mercenaires deviennent princes indépendants, et y fondent & proprement parler
la ville musulmane et lui donnent sa structure fortifiée #? Il s’agit encore plutot, d’une
réaction ponctuelle aux troubles qui agitent Grenade. Comme en Orient, la nouvelle
formule urbaine parait &tre née dans un grand mouvement donnant une nouvelle

36. Cf. L. Golvin, Le Maghreb central a
[’époque des Zirides, Paris, 1957, p. 59-60.

37. Ibidem, p. 102-104. Les hauteurs du
Takerboust sont inclues dans la muraille mais
ne sont pas occupées par une citadelle. Le
quartier des Jarawa, qui est isolé a l’est du
reste de la ville par un mur d’enceinte, méme
s’il abrite des milices dans lesquelles il y avait peut-
étre des soldats chrétiens, constitue un quartier
séparé, non une citadelle; les palais (palais des
Emirs, palais de I’Etoile, palais du Salut) sont
dans la ville.

38. Sur les circonstances de la construction de

Jean-Claude Garcin

Anlsl en ligne

la vieille Alcazaba de Grenade, voir A. Huici
Miranda, article « Gharnata», E.L2, 1II, p. 1038;
on trouvera un plan de la ville dans R. Arié,
L’Espagne musulmane au temps des Nasrides
(1231-1492), Paris, 1973, ir fine fig. 3. Comme
les hauteurs d’Achir ou de la Qal'a des Bani
Hammad, 1’éperon rocheux de ’Alhambra ou il
y a une fortification, est nécessaire a la défense
de la ville, mais ce n’est pas encore une citadelle;
en revanche, déja le prince se fortifie dans
I’Alcazaba. Mais ce n’est qu’une réponse a des
circonstances politiques troubles, ce n’est pas
encore un systéme.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE CAIRE ET L’EVOLUTION URBAINE DES PAYS MUSULMANS 299
structure aux sociétés et a leurs espaces, méme s’il est bien évident qu’elle n’a pas surgi
du néant.

Pour 1’Occident, c’est au grand mouvement de réforme berbére qu’il faut songer.
Les mouvements almoravides et almohades ont paru répondre & une volonté de réforme
si semblable a celle qui a servi & justifier le régime seldjukide en Orient qu’on a imaginé
d’impossibles contacts, ou projets de contact, entre leurs grandes figures, Yuasuf b.
Tashufin ou Muhammad b. Timart et GhaZzili, celui qui a le mieux exprimé les orien-
tations nouvelles de I’Islam en Orient. C’est le mouvement de réforme berbére qui vers
la fin de la premiere moitié du XI© siécle, crée un espace politique nouveau, des pistes
commerciales du Sahara occidental aux frontiéres nord de I’Andalus, suivant un grand
axe Sud-Nord remplacant la direction d’Est en Ouest qu’avait suivi jusqu’ici la pro-
gression des systémes administratifs, politiques et culturels. Ces réformateurs armés venus
du désert ou de la montagne furent aussi des créateurs de villes. Les Almoravides ont-ils
été influencés par les premiéres agglomérations rencontrées, la vaste Sigilmasa ou
Aghmat ? Les villes berbéres ont-elles inspiré le modéle comme ont pu la faire en Orient
les villes iraniennes? Quoi qu’il en soit, en Occident s’affirme alors peu a peu un type
nouveau de villes qui sont comme en Orient des villes & citadelles, nommées ici Qasba,
et qui abritent également les représentants d’un pouvoir d’origine différente (hommes
voilés ou montagnards de 1’Atlas) de celle des populations dominées, soumises a une
réforme religieuse qui justifie la mise en place des nouveaux dominants.

Paradoxalement c’est & Marrakech, fondé aprés 1060 que ce nouveau dispositif est
le plus difficile a retrouver sur les reconstitutions dont nous disposons jusqu’a mainte-
nant pour la ville almoravide “°. Peut-€tre n’est-il apparu que peu & peu, 13 aussi d’une
pratique de 1’espace autant que d’une disposition au sol, comme jadis une autre pratique
avait pu naitre a Fustdt ou Damas. Il semble ainsi, que lorsque Marrakech s’organise
sous ‘Ali b. Yisuf b. Tashufin au début du XII° siécle, alors que la ville proprement dite
regroupe les concessions aux hommes des tribus autour d’une mosquée centrale, le palais
(I’ancien Qasr al-Hagar aggrandi) prend ses distances au-dela de la vaste place de la Jama
al-Fna. Le phénomene se répéte aprés que la ville soit devenue almohade en 1147. Comme
si I’on avait été tenté de revenir sur cette coupure entre le palais et la ville, la mosquée
de la Kutubiyya fut construite prés de I’ancien palais, attirant autour d’elle un nouveau
siiq serrant de trop prés le pouvoir. Celui-ci finit par se transporter dans une gasba
édifiée au-dela des remparts entre 1185 et 1190 : il ne lui manquait pour inciter a la com-
paraison avec 1’Orient, ni I’hippodrome officiel pour les démonstrations des cavaliers,
ni a l'intérieur, la madrasa ol se faisait I’instruction des cadres almohades. La gasba de
Marrakech devait servir de modéle a la gasba de Tunis.

39. Sur Sigilmassa, voir la thése de Mohammed
El-Mellouki, Contribution a l’étude de [I’histoire
des villes médiévales du Maroc. Sigilmassa des
origines a 6681269, thése dactylographiée, Aix-

I'influence d’Aghmat (cf. cet article par E. Lévi-
Provengal in E.12, 1.

40. Le plan donné par G. Deverdun
(Marrakech, des origines a 1912, Rabat, 1949)

en-Provence, 1985. On peut également penser a est de lecture fort difficile.

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

300 JEAN-CLAUDE GARCIN

Au-deld de cette interprétation que nous proposons de cette évolution urbaine de
Marrakech, les grandes lignes du phénoméne apparaissent clairement. Le pouvoir
apporte toujours a la ville sa structure, mais c’est un pouvoir nouveau, et c’est en fonction
de sa marque sur le territoire urbain, la citadelle, que se dispose la ville. A Fés, c’est
aprés la conquéte almoravide en 1069 et la construction des remparts et de la qasba, que
se fait 1’unité urbaine; par la suite, la tentative almohade de se passer de gasba fait long
feu, et les Mérinides ajouteront encore en 1276 une nouvelle gasba, Fés Jdid. A Tunis,
la petite capitale des Banii Hurassan ne trouve aussi son unité qu’aprés I’installation
des Almohades en 1160 et la construction des remparts et de la qasba; c’est a partir de
la qasba que s’articule par la suite I’extension des faubourgs hafsides “!. A Grenade enfin,
I’aménagement de 1’éperon de I’Alhambra en ville de pouvoir & partir de 1238, donne
4 la ville son aspect définitif, et 12 encore, sert d’appui a 1’extension d’une partie des fau-
bourgs aux XIII°® et XIVe® siécles “2. On peut parier que les hommes de ce temps devaient
trouver quelques ressemblances entre ces villes de palais qui & Grenade comme au Caire
dominaient ’autre ville; au Caire comme a4 Grenade, la construction d’une citadelle et
de remparts avaient marqué un nouvel essor. Quant au rapprochement entre citadelle
(qal‘'a) et gagba, il est explicitement fait par Ibn Fadl Allah al-‘Umari a propos des
Hafsides de Tunis 43

En dépit du gigantisme relatif du Caire par rapport aux autres villes de cette époque
(on se souvient de I’étonnement d’Ibn Khaldin lorsqu’il y arrive en 1382 alors que la
crise a déja frappé la ville), I’évolution qu’a connue la capitale de I’empire mameliik
s’inscrit donc bien dans I’histoire générale du phénoméne urbain en pays musulman.
Méme les habitats, si différents en Egypte et en Occident musulman, ont dfi répondre
au méme accroissement de la demande et connaitre des innovations paralléles : on s’est
efforcé de le montrer pour Fés qui est au XIV® siécle la grande ville de 1’Occident, celle
qui, par son dynamisme, parait la plus proche du Caire 4. Le monde musulman mé-
diéval de la Méditerranée (on doit introduire cette restriction pour ne pas ignorer 1’Iran
mongol) était alors a son plus haut degré d’expansion démographique et matériel. Les
échanges ont augmenté en volume : ils ont perdu cette allure de traits d’union exotiques
qu’ils avaient dans le monde des marchands pionniers du X¢ siécle, et ils creusent
au sein des tissus urbains ces zones commerciales ou on construit les grands siigs qui
marquent désormais tellement la ville, qu’on ne concevra plus par la suite qu’une ville
en pays musulman ait pu étre disposée autrement. La richesse s’investit dans le sol urbain

41. Sur Tunis hafside, voir R. Brunschvig, des Nasrides (1231-1492), Paris, 1973, fig. 3.
La Berbérie orientale sous les Hafsides, des 43, Cité dans Al-Qalgashandi, Subh V, p. 138.
origines a la fin du XV siécle, Paris, 1940, I, 44, J.-C. Garcin, « Quelques questions sur
p. 338-357. On trouvera Iillustration du rdle I’évolution de I’habitat médiéval dans les pays
joué par la qasba dans le développement urbain, musulmans de Meéditerranée» in L’Habitat
dans le schéma de Lézine, Deux villes d’Ifrigiya, traditionnel dans les pays musulmans autour de la
p. 149. Méditerranée 2, Le Caire, IFAO, 1990, p. 369-
42. On consultera le plan de Grenade donné 385.
par Rachel Arié, L’Espagne musulmane au temps

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE CAIRE ET L’EVOLUTION URBAINE DES PAYS MUSULMANS 301

par des intermédiaires plus nombreux, émirs mameliiks ou familles de la nomenclatura
almohade et leurs descendants, puis leurs héritiers des sultanats d’Occident. Parmi leurs
constructions, les mosquées et autres batiments religieux marquent désormais le paysage et
couvrent de I’aval communautaire les fortunes (éphéméres ou transmissibles) des puis-
sants du jour. On peut placer entre le milieu du XIII® et le milieu du XIVe siécles,
le second grand essor urbain du monde musulman de Méditerranée. Il efface les traces du
premier lorsqu’il affecte des sites ol elles existaient encore, si bien qu’il est difficile
aujourd’hui de reconstituer les topographies antéricures; seuls subsistent (pas toujours)
les monuments les plus vénérables. La mémoire archéologique des grandes villes
« historiques » du monde musulman, remonte peu souvent au-deld. En revanche, la
structure urbaine qui apparait a cette époque va durer.

*
* *

La troisieme étaps de I’histoire de la capitale égyptienne a I’époque médiévale, est
selon nous atteinte au XV* siccle, sous les Mameliiks circassiens. Aprés la Grande Peste
de 1349, ct surtout aprés la crise de 1374-1375, puis celle du début du XVe® siécle, on
retrouve un mouvement de diminution du nombre des hommes, que le monde musulman
avait oublié depuis le VIII® siécle. On sait que I’Occident chrétien est frappé du méme
mal. Dans le monde musulman, on en connait les conséquences : amenuisement des
ressources, fragilisation des pouvoirs, rétraction des villes oll moins de richesses trou-
vent a s’investir, alors que la population ne diminue pas pour autant, de nouveaux citading
issus des campagnes venant chercher en ville plus de sécurité et combler les vides créés
par les épidémies. Un nouvel équilibre est atteint dans le second quart du XV siécle grace
aux ressources du commerce d’Extréme-Orient que les sultans égyptiens exploitent comme
le feront plus tard d’autres gouvernements européens, plus heureux, avec le trafic des
Amériques, alors que la crise démographique continue.

Nous avons dit quelles en furent, selon nous, les conséquences pour le Caire : le territoire
urbain se restreint; il n’est plus dominé par les émirs cavaliers, et pour n’avoir pas compris
la marche du temps, les cavaliers mameliiks seront vaincus par les fantassins ottomans
et leurs armes a feu. La ville se recompose suivant la disposition des nouvelles routes du
commerce; elle devient plus dense et I’habitat doit se serrer davantage et, par conséquent,
se fermer. Les quartiers commencent & ériger leurs portes et a devenir autonomes (a
cette époque, et méme un peu plus tard, également en Syrie, et non au X siécle dés la
fin des temps «classiques» comme le voulait J. Sauvaget“5). Les destinations des
quartiers, économique ou résidencielle, se distinguent. Les « minoritaires » se regroupent
a part, car ils sont maintenant vraiment minoritaires et les signes de I’Islam s’imposent,
bien que le nombre des madrasas et des mosquées diminue, du fait des moindres

45. « Esquisse d’une histoire de la ville de Jean Sauvaget » (The Islamic City, 1970, p. 173),
Damas» (REI, 1934, p. 451) bien exprimé par et repris par lui (« Corporations de Damas sous
N. Elisseeff, « Damas a la lumiére des théories de Nir al-Din », Arabica, 1956, p. 64).

23 A

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale. .
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 25 (1991), p. 289-304
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

© IFAO 2026

302 JEAN-CLAUDE GARCIN

ressources disponibles. L’Azhar devient la « Grande Mosquée ». Sous 1’effet de la crise,
la «ville des cavaliers » n’est plus. La «ville traditionnelle » est née.

Cette évolution du Caire est-elle représentative? Il nous a semblé qu’on pouvait
répondre par l’affirmative pour les villes syriennes, bien que ces transformations sem-
blent &tre intervenues un peu plus tard en Syrie. Mais en Occident musulman ? On laissera
de c6té Grenade qui se gonfle de réfugiés. De quand date la « ville traditionnelle » au
Maghreb? L’islamisation de la population urbaine y est antérieure et résulte de I’action
des Almohades. En Occident aussi, les pouvoirs sont devenus plus fragiles et la ville n’a
plus le contréle des accés du commerce dont elle vivait. Le changement a été spectaculaire
car lorsqu’un. certain équilibre fut restauré au XVe siécle, ce ne fut plus au profit du
méme pouvoir et de la méme ville installée sur un passage obligé comme le Caire, mais,
parce que les routes du commerce s’étaient déplacées, c’est la puissance hafside qui
profita de 1’évolution, et donc Tunis. L’Ftat « makhzen », le bien nommé, trouva dans
les ressources du commerce, ses forces de survie. La ville connut au XV*® siécle une sorte
de renouveau ou l’influence cairote est notable dans le style des monuments ‘6, Cela
n’est pas suffisant pour en déduire qu’une évolution semblable s’y est produite. Les
¢tudes dont nous disposons jusqu’ici ont tendance a confondre I’étude de la ville au
XIV® et au XV* siecle dans une méme approche et a n’étudier que le résultat global du
processus de croissance. Une remarque d’Adorne, un voyageur du XV© siécle, laisse penser
que la ville a resserré ses faubourgs autour d’elle *7 apres la crise du XIV® siécle et que
la seconde étape de la croissance a été toute relative. Les résidences sultaniennes du
Bardo au XVe© siécle ou de La Marsa, au début du XVI°® ont été voulues comme des
résidences de banlicue, des résidences d’été 8, non comme le point de départ de
possibles extensions du tissu urbain. On peut donc émettre 1’hypothése que les villes
d’Occident ont connu une évolution semblable & celle des villes d’Orient, et trouver
dans la connaissance que nous avons du Caire, une problématique nouvelle pour
aborder I’histoire urbaine du Maghreb au XV*® siécle. On ne peut aller au-dela.

Qu’est-ce que cette «ville traditionnelle », déja semblable a la ville d’époque
ottomane “9 par bien des aspects? Est-ce la « ville islamique »? Si I’on veut entendre
par la que la majorité, parfois la quasi-totalité des populations urbaines est maintenant
convertie & I’'Islam, et que la réponse a leurs besoins religieux s’affirme dans le cadre
urbain de méme que la présence des églises, des chapelles et des maisons d’ordre
religieux a usage caritatif ou a tout autre usage, s’impose dans les villes chrétiennes
de ce temps-la, c’est 1’évidence.

commentateur des années 1580, «ils touchent
presque les murailles de la ville» (cit¢é en
Dawlatli, Tunis sous les Hafsides, p. 139).

46. Abdelaziz Dawlatli, Tunis sous les
Hafsides, Evolution urbaine et activité architec-
turale, Tunis, 1976, en particulier p. 213, 227.

47. Adorne écrit : « Les faubourgs ne sont pas
comme a l’ordinaire, en maniére d’ailes, mais
ils sont enti¢rement occupés et contigus, sans
aucun espace vide entre eux» et un autre

Jean-Claude Garcin

Anlsl en ligne

48. Cf. J. Revault, Palais et Résidences d’été
de la région de Tunis, Paris, 1974, p. 22-26.

49. Telle que la décrit A. Raymond dans
Grandes villes arabes a I’époque ottomane.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE CAIRE ET L’EVOLUTION URBAINE DES PAYS MUSULMANS 303

Mais parle-t-on pour autant de «ville chrétienne »? Pense-t-on vraiment que le statut
différent du religieux et du communautaire dans les deux religions apparait a cette époque
dans la disposition des cités ?

Peut-8tre veut-on dire que le monde musulman vit dans un contexte général de
croissance démographique et matérielle limitée, voire de déclin (d’ol la durée des struc-
tures urbaines mises en place, devenues « traditionnelles » faute d’avoir été remplacées
par un essor nouveau) ? Peut-8tre veut-on dire que ce monde connait une situation ol les
Etats se sont affaiblis, n’ont plus les moyens de grands soutiens militaires (qui, on I’a vu,
avaient tant compté dans I’édification des précédentes villes) et ne réussissent plus
parfois & imposer leur autorité qu’a la ville et a son territoire proche, par I’action de ses
administrateurs devenus des notables? Peut-&tre pense-t-on alors que ces hommes qui
vivent de la rente du sol qu’ils peuvent encore contrbler et du commerce honnéte,
du service du prince et de I’enseignement des sciences islamiques ou de positions
de magistrats qui veillent a P’application de la loi religieuse, vont modeler une ville
autour des sfigs et de la mosquée, et parce qu’ils mesurent désormais leur respectabilité
a leurs connaissances de sciences surtout religieuses, et justifient par 1a leur prééminence
sociale, le caractére islamique de cette ville sera exalté? Alors oui, cette ville est une
«ville islamique »! Elle est le produit d’une Histoire et d’une conjoncture ot 1’Islam
est utilisé & des fins de légitimation sociale plus qu’il ne I’a jamais été jadis par les
califes ou les émirs. Mais elle n’est pas la traduction enfin réalisée d’un ordre
islamique fondamental. L’évolution aurait pu étre tout autre.

Et elle était effectivement autre alors dans d’autres lieux du monde musulman. On
ne pense pas que Mehemmed II se soit inspiré de semblables considérations lorsqu’aprés
avoir pris ce qui restait de Constantinople aux Byzantins en 1453, il voulut reconstruire
la ville. Et la nouvelle capitale du monde musulman de Méditerranée ne fut sans doute
pas moins «islamique » que d’autres villes soumises 0. Dans cette seconde partie du
XVe siécle, Hérat qui est la grande capitale de I’Iran timuride, ne connait pas la rétrac-
tion des villes du monde musulman de Méditerranée. Comme au VII® et VIII® siécles,
lorsque les villes de 1’empire arabe contrastaient par la vigueur de leur essor avec celles
du domaine chrétien, Hérat provisoirement au centre de ce nouvel Etat pastoraliste,
éclate en faubourgs, en siigs et en jardins et multiplie ses mosquées, ses madrasas, ses
hangas et ses mausolées. Ce sont 1a sans doute les signes d’un Islam que personne ne
conteste, mais bien davantage encore, des fondations princiéres, voire le cadre provisoire
et commode des épisodes d’une vie de Cour et non des points d’encrage de la puissance
des notables religicux 5. Ni le Caire, ni les villes de 1’Occident musulman n’ont alors
connu cette évolution.

50. Sur ce point, voir H. Inalcik, article seconde moitié du XVII¢ siecle, Paris, 1962,
«Istanbul » in E.I2 1V, p. 237-242. Sur le ch. II et III et p. 452-467.
résultat, voir R. Mantran, Istanbul dans la 51. Cf. H. Gaube, Iranian Cities, p. 58-61.

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

304 JEAN-CLAUDE GARCIN

*
£ ES

Parce que la capitale égyptienne est issue des fondations du premier empire arabe
avant de devenir & son tour le centre d’un espace isma’ilien, puis celui de la résistance
musulmane aux menaces venues de 1’Quest et de I’Est, son histoire est mélée a toute celle
de la partie arabe du monde musulman médiéval. Qu’elle en témoigne ou qu’elle la
guide, I’évolution urbaine de cés pays peut &tre lue dans sa propre histoire. Nous sommes
convaincus qu’a la période de son expansion la plus brillante (eu égard & 1’état du monde
qui I’entourait), c’est-a-dire pendant la premiére période mameliike, des fagons de cons-
truire, d’habiter, de vivre ont été inventées au Caire, et qu’elles ont peut-étre davantage
duré, ont eu plus de portée donc, que des formules antérieures trouvées 4 Baghdad,
Cordoue ou Cairouan. Les difficultés des temps qui ont suivi en ont été malheureusement
la cause.

Mais dire cela, c’est aussi limiter 1’extension de la zone dont 1’évolution cairote
peut étre considérée a bon droit comme représentative : ce sont les pays musulmans
proches de la Méditerranée, liés par un méme destin démographique et matériel. C’est
a D’évolution urbaine de ces pays-la et de ceux la seulement (et sans doute pas tous
si on pense aux pays ottomans), que renvoie I’histoire du Caire, & leurs traditions
sociales, culturelles et religieuses qui ont pris dans cet ensemble, en ces temps-13a, les
formes que nous leur connaissons.

Anlsl 25 (1991), p. 289-304 Jean-Claude Garcin
Le Caire et I'’évolution urbaine des pays musulmans a I'époque médiévale.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



