MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl| 24 (1989), p. 93-110
Jean-Claude Garcin

Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

LE SYSTEME MILITAIRE MAMLUK
ET LE BLOCAGE
DE LA SOCIETE MUSULMANE MEDIEVALE*

Jean-Claude GARCIN

Le développement économique et social de I’Europe est pensé par les Européens depuis
un si¢cle, comme 1’épanouissement de I’humanité a travers une forme de civilisation
qui a été la plus capable de susciter ce progrés. Les autres civilisations, appréhendées
comme moins adéquates, ont ainsi conduit 2 un échec ou a un blocage de I’évolution
chez les groupes humains ol elles se sont élaborées. L’appréciation se fait par contraste
et, pour les historiens les plus sympathiques au groupe arabo-musulman, «le moment
islamique de I’'Histoire du Monde » ! a pris fin parfois trés t6t dans ce qu’il est convenu
d’appeler le Moyen Age, au XI° siécle, et au moins avec les Grandes Découvertes et
I’avénement des « Temps modernes ».

La réussite de I’Europe démontrée par I’expansion coloniale, a été pergue dans 1’essor
de son économie et le développement du capitalisme, et c’est dans [’opposition possible
des principes directeurs des autres grandes civilisations a cet essor économique, qu’on
a cherché les causes du blocage. Le monde arabo-musulman ayant été un des espaces
ol un développement capitaliste endogéne ne s’est pas fait, les raisons du blocage devaient
étre trouvées dans les commandements de I'Islam, qui auraient empéché une telle
évolution. Cependant les conclusions de M. Rodinson (Islam et Capitalisme, 1966) sont
connues. Un secteur pré-capitaliste qu’il nomme « capitalistique » a existé dans ’empire
musulman, et I’Islam n’en a pas empéché 1’éclosion. Les études menées parallélement
sur les fondements économiques de cette société méditerranéenne, a partir des documents
de la Geniza du Caire (S.D. Goitein, A Mediterranean Society, 1, 1967) ou & partir des
dispositions du droit islamique en matiére économique (A.L. Udovitch, Partnership and
Profit in Medieval Islam, 1970) ont montré le bien-fondé de cette analyse, tout en étudiant

* Cet article a fait I’objet d’une communication  dans Europe and the rise of capitalism, ed. Jean
présentée en septembre 1985, & la rencontre  Baechler, John A. Hall & Michael Mann,
franco-britannique sur le théme « The European  Blackwell, London, 1988.

Miracle », tenue & Cambridge (Emmanuel 1. M. Lombard, L’Islam dans sa premiére
College). . La _version anglaise en a été publiée  grandeur (VIIIe-XI¢ siécles), Paris, 1971, p. 235.

9

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

94 JEAN-CLAUDE GARCIN

ce développement au stade d’évolution d’une société restée alors en fait multi-
confessionnelle, plurielle, libérale, non encore totalement islamisée, qui a gardé la faveur
de bien des orientalistes jusqu’a aujourd’hui. L’étude de Rodinson concernant les rapports
possibles entre I’absence d’un essor capitaliste proprement dit dans les pays musulmans
et la culture arabo-islamique, ne porte d’ailleurs pas particuliérement sur cette premiére
période de I’évolution sociale des pays musulmans. Rodinson refuse plus généralement
que P’absence d’esprit d’entreprise en ce domaine soit le résultat d’un golit pour la magie
ou d’une moindre rationalité dont on avait alors dénoncé les méfaits dans I’Islam
post-classique (Classicisme et déclin culturel dans I’Histoire de I'Islam, 1957). Si, selon
lui, on a continué dans I’empire musulman comme en Extréme-Orient & placer son
argent dans la terre, c’est qu’elle est restée facteur de richesse et de prestige, et I’Islam
n’y est pour rien.

Dans les années 60 on a également tenté d’attribuer la responsabilité du blocage a
un des agents sociaux les plus caractéristiques du monde arabo-musulman, le bédouin
(X. de Planhol, Les fondements géographiques de I’histoire de I’Islam, 1968). L’expansion
de I'Islam aurait entrainé 1’extension du bédouinisme. Et on comprend qu’un moindre
développement agricole ait pu concourir a I’arriération des pays musulmans. Cependant,
trés vite, il a paru abusif aux historiens d’établir un lien entre les grandes poussées du
nomadisme et D’islamisation, ce qui efit été reconnaitre « une espéce de vocation générale
et a priori nomade de I’Islam » 2. Par la suite les recherches menées a propos du
pastoralisme ont pu conduire & hésiter entre une mise en valeur des apports positifs
d’un moment « bédouin » de I’histoire des civilisations pré-capitalistes 3 et une recon-
naissance du role néfaste des valeurs bédouines, plagant le bédouin «finalement 3 la
source du retard pris par 1’économie et la société arabo-islamiques dans leur course
avec I’Burope occidentale » . En dépit de 1’ambiguité des analyses, ceci ne signifie pas
que sans I’Islam la bédouinisation n’aurait pas existé, mais que la prise en charge des
valeurs bédouines par la culture arabo-islamique a été nocive. Une appréciation voisine
du phénoméne a conduit a détecter jusque dans la Loi religieuse « une profonde hostilité

2. Cl. Cahen, « Nomades et sédentaires dans Maison des Sciences de I'Homme and Cambridge
le monde musulman du milieu du Moyen Age », University Press, Cambridge, 1979, p. 467-
Islamic Civilisation, 950-1150, ed. D.H. Richards, 478.

Oxford, 1973, p. 98. 4. J. Vignet-Zunz, « A propos de la bédouini-
3. J. Vignet-Zunz, « A propos des Bédouins : sation en Afrique du Nord, déterminations
une réévaluation des rapports ¢ nomades-séden-  culturelles et niveaux des techniques agricoles,

taires > », Pastoral Production and Society, Techniques et Culture, Paris, 1, 1983, p. 64.

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SYSTEME MILITAIRE MAMLUK ET LE BLOCAGE DE LA SOCIETE 95

aux Ftats sédentaires » ® : il y aurait eu compromission au moins, de la part de ceux qui
ont mis en forme la Loi religieuse avec ce qui, & long terme, devait conduire au blocage.
Le rapport entre ce blocage et la spécifité islamique n’est donc plus dans ce cas totalement
écarteé.

Mais a c6té du bédouin, un autre agent social, ’homme d’armes d’origine servile ou
mamluk (et d’ailleurs souvent issu de populations encore nomades) est maintenant,
autant et plus que le bédouin, rendu responsable de la stagnation. « On doit faire remar-
quer que la pénétration des Mamluks [dans I’empire musulman & partir des steppes]
est allée beaucoup plus loin que celle des hordes nomades » : ainsi s’exprimait en 1976,
D. Ayalon au cours d’une étude qui s’inscrivait dans un effort fait pour situer I’origine
d’un phénoméne auquel cet éminent historien avait consacré la plus grande partie de
sa vie 8. Cet effort a trouvé son aboutissement dans Slaves on Horses (1980) de P. Crone
et dans PPouvrage & peine postérieur de D. Pipes, Slave Soldiers and Islam (1981). L’idée
que le développement d’une classe militaire en Islam dés le X° siécle a été dommageable
pour le développement de la société musulmane n’est pas neuve, et Rodinson admet,
sans trop s’attarder sur le sujet dans Islam et Capitalisme” qu’elle a sans doute empéché
la naissance d’une bourgeoisie puissante et a donc géné un éventuel développement du
capitalisme. Par ailleurs les historiens occidentaux n’ont pas été tendres jusqu’ici pour
I’Etat mamluk qui s’est installé au Moyen-Orient vers le milieu du XIII® siécle et a duré
jusqu’a Poccupation ottomane au début du XVI® siécle. Le jeu politique y a ét¢ percu
comme une suite d’intrigues, de trahisons et de crimes dans une lutte sans merci pour
le pouvoir. Le déclin économique, dans le contexte d’un appauvrissement général, n’a
été que la conséquence prévisible d’un systéme social et fiscal inique 8. Mais les livres
de P. Crone et de D. Pipes vont plus loin dans la mesure o1, pour ces auteurs, 1’apparition

5. P. Crone, Slaves on horses. The evolution War, Technology and Society in the Middle East,

of the Islamic polity, Cambridge, 1980, p. 62.
6. D. Ayalon, «Aspects of the Mamluk
Phenomenon : The Importance of the Mamluk
Institution », Der Islam, Band 53, 2, 1976, p. 204;
1’étude a été poursuivie in Der Islam, 54, 1; elle
avait débuté dans « The European-Asiatic Steppe :
a major reservoir of power for the Islamic
World », Proceedings of the 25th Congress of
Orientalists (Moscow, 1960), vol. II, Moscou,
1963, p. 47-52, et dans « Preliminary Remarks
on the Mamluk Military Institution in Islam »,

Londres, SOAS, 1975, p. 44-58.

7. M. Rodinson, Islam et Capitalisme, Paris,
1966, p. 71.

8. On trouvera un exemple de ce type d’ana-
lyses dans E. Ashtor, « Levantine Sugar Industry
in the Late Middle Ages: A Case of Techno-
logical Decline», The Islamic Middle East
700-1900.  Studies in Economic and Social
History, ed. A.L. Udovitch, Princeton, 1981,
p. 91-132.

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

96 JEAN-CLAUDE GARCIN

d’un tel régime n’est pas un hasard : c’est le résultat d’un échec dans I’organisation
politique de la Cité islamique, survenu deés le IX® siécle, et méme, pour D. Pipes qui
montre que ce régime n’existe qu’en Islam, cet échec devait nécessairement se produire
parce qu’il est lié 4 une conception parfaitement inapplicable du pouvoir légitime par
les clercs. 11 y a donc un rapport spécifique entre I’Islam et ’esclave armé, qui ne doit
presque rien aux circonstances « géographiques, économiques, sociales, politiques, etc. ..
mais qui est li¢ aux besoins inhérents a la civilisation islamique » °. Dans cette derniére
perspective propre a D. Pipes, et compte tenu des effets néfastes généralement attribués
au systéme mamluk, on peut penser que le blocage était inévitable. D’une fagon indirecte,
nous voild donc ramenés a une appréciation du réle de I’Islam dans 1’évolution sociale
et économique, assez voisine de ce qu’elle était avant la parution de I’ouvrage de
Rodinson. L’Islam, ou I'Islamité dirait Pipes 1%, est bien responsable.

Il ne peut &tre question ici de trancher en quelques mots d’un probléme qui sera
sans doute longtemps encore discuté. On se contentera de proposer quelques éléments
de réflexion.

* * &

On connait les circonstances dans lesquelles le régime des Mamluks est né en Egypte,
un lundi d’avril 1250, entre Damiette et Mans{ira. On sait que les Ayyfibides, descendants
de Saladin, avaient établi sur les pays jadis soumis aux califes fatimides et aux seigneurs
des Etats latins de Palestine, une sorte de confédération familiale ol le pouvoir se répar-
tissait entre princes parents installés ¢a et 14 dans de multiples capitales. Les tensions
familiales avaient amené certains de ces princes, dont celui d’Egypte, & se constituer
des armées personnelles fidéles, par achat de captifs, qu’ils avaient instruits dans le
métier des armes : ’avance mongole en Orient faisait qu’on trouvait alors beaucoup
de prisonniers & acheter sur le marché. Lorsque I’Ayy(ibide d’Egypte, qui tentait de
s’opposer a la progression de ’armée de Saint Louis débarqué 4 Damiette, se fut éteint
de maladie au sein de son armée campée face a I’ennemi, et aprés que, mandé d’urgence,
son jeune fils, violent et inexpérimenté, elit voulu se défaire de cette armée personnelle
qui, entre temps, venait de donner a I’Islam la victoire de Mansiira, le régiment mamluk
prit le parti de supprimer le jeune prince. Ainsi commenga d’exister, dans les hasards
de la résistance a la Croisade, un régime politique qui n’avait été au départ, qu’un mou-
vement de défense de soldats menacés par les desseins dangereux d’un prince imprudent.

9. D. Pipes, Slave Soldiers and Islam, The Genesis of a Military System, Yale, 1981, p. 100.
10. Ibidem, p. Xur-xvi et p. 93-99.

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SYSTEME MILITAIRE MAMLUK ET LE BLOCAGE DE LA SOCIETE 97

Ces soldats n’avaient peut-étre alors méme pas d’idée sur la dévolution du pouvoir,
une fois le meurtre accompli. Le sire de Joinville, prisonnier avec le roi Saint Louis,
a assisté, horrifié, aux événements et a raconté naivement comment ensuite, les émirs
mutinés vinrent proposer au roi de France de I’élire sultan d’Egypte : & son grand
étonnement le roi lui dit « que vraiement il ne 1’eust mie refusé» si on le lui avait
véritablement offert !!! Derriére la dérision du geste que le bon Joinville ne semble pas
avoir pergue, on retrouve néanmoins I’improvisation de la révolte. Compte tenu de
Pexistence des autres princes ayyilibides, le mouvement n’avait guére de chances de
réussir; il ne pouvait qu’étre anéanti par la force ou récupéré par 1’établissement de
liens reliant d’une fagon ou d’une autre les chefs révoltés & la légitimité ayyfibide.
L’histoire des dix années qui suivirent, montre qu’on s’acheminait vers cette seconde
solution lorsque I’invasion mongole, en supprimant tout pouvoir institué au Proche-
Orient, du calife d’Iraq aux principaux sultans de Syrie, poussa cette junte précairement
constitué a devenir ce a quoi ces hommes n’avaient sans doute pas songé au départ,
un pur systéme militaire fonctionnant sans autre justificatoin que la nécessité de se
défendre contre de nouveaux et redoutables ennemis.

Nous venons d’insister & dessein sur le caractére inattendu de I’enchainement de
circonstances dont est né ce régime qui devait durer plus de deux siécles, mais qui ne
trouva peu a peu ses régles de fonctionnement que dans son fonctionnement méme, et
qui n’a sans doute au préalable jamais été congu ni voulu en tant que tel. Dire cela
n’est pas nier I'intérét de I’effort de D. Ayalon pour retrouver dans le passé politique
de I’empire musulman, les premiers exemples de ce phénoméne étrange du mamluk.
Le livre de P. Crone, si magnifiquement documenté, s’est efforcé de montrer pourquoi
il n’y a pas eu a I’époque abbasside (ce qui eut peut-&tre évité la constitution de régiments
d’origine servile), le développement d’une aristocratie militaire comme en a connu
I’Occident : le prince, dés cette époque lui a préféré sa clientéle. L’ouvrage de D. Pipes
comme les articles de D. Ayalon prouvent bien que la formation militaire dans les liens
de D’esclavage (qui était un statut juridique et pas nécessairement une tare sociale) s’est
imposée bien des fois aux princes musulmans médiévaux soucieux d’efficacité militaire,
et que D’existence de ces groupes armés (comme d’ailleurs celle des troupes composées
d’hommes libres) n’était pas sans influer sur la vie politique. Mais toutes ces raisons
qui auraient dii faire selon D. Pipes, du mamluk «une institution implicite de

11. Joinville, « Histoire de Saint Louis», in Historiens et Chroniqueurs du Moyen Age, é&d.
A. Pauphilet, Paris, 1952, p. 287.

9 A

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 24 (1989), p. 93-110

98 JEAN-CLAUDE GARCIN

PIslamité » 12, et qui sont & P’ceuvre dés le IX© siecle, n’ont pas été suffisantes pour
provoquer ’apparition de ce régime : la Croisade et les Mongols ont été plus efficaces.
Ecrire que « la réalisation des diverses sortes de sociétés mamlukes risque bien de repré-
senter la réalisation du monde musulman dans sa plénitude » 13 laisse penser qu’il y
avait dans D’Islam les germes d’une évolution qui devait fatalement mener 12 pourvu
que les circonstances s’y prétent, et que le régime mamluk est véritablement la mise au
jour de ce que la Cité islamique (?) portait en ses flancs, de méme que cette recherche
des antécédents du phénoméne semble impliquer qu’il y avait un rapport nécessaire
(dans les faits ou dans les mentalités) entre I’existence de troupes mamlukes dans les
armées de ’époque classique, et celle du régime des Mamluks d’Egypte. L’installation
de ce régime serait, selon Pipes, la conséquence d’une sublime trahison des clercs
désespérés de voir se réaliser un jour I'impossible idéal politique califien défini comme
seul valable par la Loi religieuse et abandonnant avec mépris alors a I’esclave armé
(comme d’ailleurs précédemment aux autres pouvoirs militaires) le soin de la chose
publique; elle serait le fruit de I’échec politique fondamental du califat. Mais cet échec
a-t-il vraiment été senti comme rendant impossible I’application de la Loi religieuse dans
la société? Nous avons nous-méme suffisamment insisté sur I’importance des besoins
de 1égitimation politique dans le régime mamluk ', qui ont entrainé la reconstitution
d’un califat abbasside formel au Caire entre le XIII® et le XVI° siécles, pour ne pas
sous-estimer cette institution. Il faut bien cependant restreindre a trois siecles au plus
(entre la fin du X° et le début du XIV®) la période ou I’application des impératifs de
I’Islam semble impliquer chez les théoriciens cet Ftat idéal nécessairement dirigé par
un calife 5. Comme I’a bien senti P. Crone, I’application de la Loi a toujours été

12. D. Pipes, Slave Soldiers and Islam,  Political Thought in Medieval Islam, Cambridge,
p. 194. 1958, p. 98, p. 241 n. 52, p. 303 n. 44). Par la
13. D. Ayalon, « Aspects of the Mamluk  suite les clercs n’ont jamais hésité a s’opposer

Phenomenon », Der Islam, Band 53, 2, 1976,
p. 223.

14. J.C. Garcin, « Histoire, opposition politique
et piétisme traditionaliste dans le Husn al-mu-
hddarat de Suy(ti »,
VII, 1967, p. 33-90.

15. On sait que le califat a d’abord été une
institution de fait, non coranique, dont certains
historiens musulmans ont estimé qu’au vrai sens
du mot elle avait peu duré (cf. E. Rosenthal,

Annales  islamologiques,

Jean-Claude Garcin

aux califes chaque fois que les intéréts de I’'Islam
ont paru l’exiger. Ce n’est qu’a la fin du X°
siecle et au XI°, alors que le premier régime
militaire s’est déja imposé a I’autorité des califes
quapparait la premiére théorie de I’imamat
califien (E. Rosenthal, ibidem, p. 59; H. Laoust,
La politique de Gazéli, Paris, 1970, p. 16-18).
Dés Gazali, au début du XII®, la nécessité du
califat n’est plus toujours affirmée avec la méme
force (H. Laoust, ibidem, p. 237-239). A partir

Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SYSTEME MILITAIRE MAMLUK ET LE BLOCAGE DE LA SOCIETE 99

primordiale pour les clercs. Et elle n’a pas souvent été liée a telle forme précise
d’Etat.

En fait, bien plus que le sentiment d’un échec institutionnel interne de I’Islam, qui
elit amené alors cet abandon de la Cité aux esclaves, c’est le sentiment du danger externe
qui semble dominer les mentalités, Le monde musulman ol nait I’Etat mamluk est un
monde contesté, attaqué de toutes parts. Lorsque le grand voyageur Ibn Battiita en
1325, encore tout jeune, commenga ses longues errances par un Pelerinage aux Lieux
Saints de I’Islam, il passa par 1’Egypte. Comme bien des Maghrébins 2 1’époque, il
chercha a4 gagner le Hedjaz, non par Suez et une route assez facile, mais par la Haute
Egypte pour aller s’embarquer trés au Sud sur la mer Rouge. C’est ainsi que 1’avaient
fait jadis tant de saints personnages de I’Occident musulman, lorsque les Etats latins
de Palestine barraient la route du Nord, et qu’on ne pouvait plus atteindre librement
le Hedjaz que par le Sud. Il y avait du mérite & cela. Les pistes des déserts de Thébaide
étaient longues, mal pourvues en eau et peu siires lorsqu’une crise éclatait entre 1’Ftat
et les tribus. Plus encore, le passage de la mer Rouge avec ses écueils de coraux et ses
passeurs avides peu soucieux de la sécurité du pélerin, constituait une épreuve souvent
mortelle. C’est au bout d’une de ces pistes que le grand inspirateur de la mystique
modérée, Abfi-I-Hasan al-Sadili avait trouvé la mort vers la fin de ’année 1258. Aussi
on apprenait aux pelerins qui voulaient encore emprunter cette route, la trés belle
«Priére de la Mer» que Sadili avait composée. Ibn Battiita lui aussi I’apprit et en a
transmis le texte !5, Dans cette longue invocation, le pélerin demandait & Dieu de lui
soumettre les éléments et de lui accorder le salut du corps et de ’ame pendant le passage
de cette mer redoutable, symbole de tout le voyage d’ici-bas. La priére s’achevait, avant
les formules coraniques traditionnelles, sur une supplication pathétique pour que Dieu
anéantisse les ennemis : « qu’ils ne puissent pas avancer ni parvenir jusqu’a nous!»
mais les croyants n’avaient-ils pas déja recu un secours divin suffisant par I’envoi de la
Révélation? ... Si cette priere a bien été composée par le saint mystique, comme le veut
la tradition, on ne peut s’empécher de penser que !’Orient était, de son vivant, déja
bouleversé et que, lors de sa mort, Baghdad était depuis quelques mois aux mains des
barbares. On a récité cette priere longtemps aprés 1’abandon par les derniers pélerins
de la route du Sud, et pas seulement parmi les membres de la confrérie $adilie. On la

d’Ibn Taymiyya au moins, au début du XIV® a devenir interchangeables (ibidem, p. 217 et
siécle, 'important est d’abord I’application de la 302 n. 28).

Loi (E. Rosenthal, ibidem, p. 59, 61, 214), et 16. C. Defremery et B.R. Sanguinetti, Voyages
les termes de sultan et d’imam-calife ont tendance d’Ibn Battita, Paris, 1854, 1, p. 40-44.

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 JEAN-CLAUDE GARCIN

trouve encore aujourd’hui imprimée dans les petits recueils de priere & bon marché,
vendus sur les trottoirs du Caire. Dés le milieu du XIII® siécle 1’Islam s’est senti assiégé.
On ne peut apprécier le régime mamluk hors de ce contexte.

Mais peut-on parler de « régime mamluk »? « On a dit justement que le combattant
a cheval est I’expression de la société féodale °. On peut dire non moins justement qu’il
en est lauteur. En Orient, le mamelouk, le janissaire sont les perturbateurs de la vie
politique musulmane. » F. Lot résume assez bien dans ces lignes placées en conclusion
de son livre L art militaire et les armées au Moyen Age 17 ce que les historiens occidentaux
modernes ont pensé du sultanat mamluk : le désordre établi et le meurtre élevé 2 la dignité
de moyen normal de la vie politique. Encore reconnait-on parfois & la premiére époque
de fonctionnement du systéme, qui dure jusque vers la fin du XIV® siécle une certaine
dignité parce qu’une sorte de dynastie parait avoir réussi & se constituer et que les
membres d’une méme famille ont ét¢ un moment portés au sultanat. Mais bien vite
I’échec de cette constitution dynastique est apparu, et sous les derniers mamluks,
d’origine circassienne, le retour & la compétition pour le pouvoir s’est ajouté aux autres
témoignages de désordre et de déclin du sultanat. Aussi ce n’est pas sans un grand embar-
ras que, pendant longtemps, les historiens de 1’Islam abordaient, aprés les heures fastes
de I'Islam classique, 1’évocation honteuse de ces temps de décadence ot, de fagon
injustifiable, le destin du monde musulman avait été abandonné, pendant plus de deux
siecles, a d’anciens esclaves.

Le systéme mamluk s’est construit de maniére empirique, avec pour seul objectif au
départ, celui d’exister, alors que toute autre organisation politique avait été détruite
par les Mongols au Proche-Orient. Parce que ce fut d’abord la prise de pouvoir par un
régiment de I’armée constituant une classe d’age, le régime a fonctionné par la suite
au rythme des classes d’dge, chacune portant au sultanat celui qui paraissait le plus
apte a ’assumer et qui, une fois devenu sultan, constituait par achat au loin de forces
vives, une nouvelle assise humaine du corps politique confondu avec I’armée. On
comprend que, dans ce systeéme ou les solidarités prennent naissance dans la matrice

17. ¥. Lot, L’art militaire et les armées au Moyen Age en Europe et dans le Proche-Orient,
Paris, 1946, 1I, p. 449.

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SYSTEME MILITAIRE MAMLUK ET LE BLOCAGE DE LA SOCIETE 101

des casernes, 1’hérédité n’ait pas sa place 18 : P’acte initiateur fondateur du régime avait
¢té le meurtre du fils du sultan défunt. Selon nous, les réussites dynastiques qu’il y eut
au XIVe siecle ne furent dynastiques qu’en apparence ou, au contraire, pendant les
quarante années qui ont suivi la Grande Peste, elles ont été I’indication que le systéme
ne fonctionnait plus normalement ?; au XVe siécle, le retour a la stabilité se marque
a nouveau par un fonctionnement non dynastique. Tout récemment encore P.M. Holt
a rappelé la sentence lapidaire d’un Abbasside d’Egypte dans le diplome d’investiture
légalisant ’installation d’un sultan : « le pouvoir est stérile » 2. C’est dire que le systéme
était fondé sur I’apport continuel d’hommes importés, & former physiquement, militai-
rement, socialement, religieusement dans ’esclavage des casernes, et que les fils, nés
musulmans et ne pouvant par conséquent &tre soumis au moule servile, ne pouvaient
plus tard par-la mé&me hériter du pouvoir des péres et devaient s’intégrer peu a peu a
la masse des sujets. On comprend qu’il soit peu adéquat d’apprécier par le critére
dynastique le succés d’un régime fondé jusqu’au bout sur I’élimination politique des fils.

Reconnaitre a un systéeme une logique qui lui a permis de fonctionner ne suffit pas
a le justifier ni & I’exclure du nombre des indices de la décadence ol 1’on estime que le
monde musulman dés cette époque était entrainé. F. Lot écrit encore du systéme
mamluk : «Il va sans dire que cette institution ne pouvait avoir d’écho en Occident.
Elle en pouvait inspirer aux rois, & la chevalerie, & la population chrétienne tout entiére
qu’un étonnement mélé d’horreur. » 2! Et cette horreur de 1’esclave devenu maitre, que
nous avons en Occident, P. Crone I’exprime encore une fois lorsqu’elle écrit que ce
systéme « témoigne d’une faille morale d’une telle dimension que parmi les grandes
civilisations on ne la trouve que dans une seule» 22. La vaste enquéte de D. Pipes

18. Nous avons exprimé cette vision de 1’évo-
Iution politique du systéme (qui nous semble bien
s’accorder avec les travaux de D. Ayalon) dans
«Los nuevos estados musulmanes del Proximo
Oriente : los mamelucos (siglos XIII-XVI)», in
Historia Universal, III, éd. Salvat, Barcelona,
1981, p. 261-275 et dans « L’Egypte dans le
monde musulman (du XII® siécle au debut du
XVIe siécle) », Histoire générale de [I'Afrique,
t. IV, UNESCO, Paris, 1985, p. 405-431.

19. C’est sur ’analyse de la situation pendant
cette période particuliere (qui peut en effet
conduire a surestimer I’importance du facteur

dynastique dans le régime mamluk) qu’est fondée
la belle étude de U. Haarmann, « The Sons of
Fief-holders in Late Medieval
Egypt », in Land Tenure and Social Transformation
in the Middle East, ed. T. Xhalidi, Beirut, 1984,
p. 141-168.

20. Ou P.M. Holt,
« Some Observations on the Abbisid Caliphate
of Cairo », Bulletin of the School of Oriental and
African Studies, vol. XLVII, 3, 1984, p. 505.

21. L’Art militaire et les armées au Moyen Age,
11, p. 440.

22, Slaves on Horses, p. 81.

Mamluks as

«Kne peut engendrer »

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 JEAN-CLAUDE GARCIN

permet bien en effet de constater que le systéme ne se rencontre qu’au sein des pays
musulmans, et qu’on ne pourrait trouver par exemple dans le monde romain cette
compatibilité que nous jugeons scandaleuse entre l’esclavage et le service armé. Mais
que dire par ailleurs de ’administration impériale romaine un moment confiée a ces
esclaves et affranchis impériaux qu’ont étudiés G. Boulvert 2 et P.R.C. Weaver # ?
Bien des traits relatifs aux origines, au pouvoir, a la carriére et au statut social de ces
financiers et administrateurs romains peuvent les rapprocher des serviteurs armés de
I’Etat mamluk. Est-ce un hasard si, comme 1’a bien montré P. Crone, la constitution
d’une aristocratie militaire abbasside a échoué parce que le prince a préféré administrer
I’Etat et le dominer par ses affranchis et ses esclaves? Il y a peut-étre dans Dattitude
des clercs musulmans confrontés au phénoméne toujours étrange du pouvoir, moins
d’injustifiable abandon que d’évaluation réaliste des intéréts de la chose publique 2.
Doit-on vraiment penser que ce fut par le seul effet de la veulerie humaine que ce régime
de rencontre, né dans I’improvisation et le danger, a duré plus de deux siecles ? Le conseil
donné jadis par D. Ayalon de ne pas apprécier le phénomeéne mamluk de fagon trop
négative % nous parait toujours valable.

Nous prendrons donc sans hésiter le contre-pied de l’affirmation de F. Lot. L’émir
mamluk n’est pas le perturbateur de la vie politique musulmane de cette époque et,
non sans analogie avec ce que fut le combattant & cheval d’Occident, il est le détenteur
de la puissance sociale et politique, et surtout des ressources économiques. Mais 1’Etat
n’a pas disparu et C. Cahen a suffisamment montré la distinction qu’il convenait de
faire entre le fief occidental et la dotation fiscale ou igfd@" qui assurait la richesse des émirs,
pour que nous n’ayons pas a rappeler la différence d’avec une soci¢té féodale. Comme
on I’a vu, le systéme empéchait normalement la constitution des lignages : le fils de
mamluk n’aura pas les igzd® de son pére et devra songer a assurer sa subsistance. Cepen-
dant il y avait évidemment des fagons d’atténuer les effets de ce principe constitutif du
systéme, et d’éviter en particulier les confiscations des biens par I’Etat a la mort du
mamluk, comme cela arrivait parfois. On pouvait constituer en biens de main-morte
ou waqf les propriétés acquises par le mamluk de son vivant grice aux ressources de

23. Esclaves et affranchis impériaux, Paris, 25. Cf. J.C. Garcin, « Le sultan et le pharaon :
1970; Domestique et fonctionnaire sous le haut le politique et le religieux dans I’Egypte mamluke »,
empire romain, Paris, 1974. in Mélanges F. Daumas, Montpellier, 1985.

24, P.R.C. Weaver, Familia Caesaris, Cam- 26. « Aspects of the Mamlik Phenomenon »,
bridge, 1972. Der Islam, Band 53, 2, p. 196.

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SYSTEME MILITAIRE MAMLUK ET LE BLOCAGE DE LA SOCIETE 103

Pigta® : la famille était par-la constituée administrateur des biens tant qu’il y aurait des
descendants, et disposait des revenus qui ne devaient revenir en totalité aux ceuvres
pieuses qu’aprés son extinction. Ces documents (qui peuvent émaner bien sfir d’autres
personnes qué les mamluks) jouent donc un peu le méme réle que des testaments bien
qu’ils soient d’une toute autre nature. Lorsqu’on consulte les wagf de cette époque,
on voit que cette classe riche investissait largement en fastueuses résidences privées et
en édifices publics, de nature religieuse dans ce cas, ou, un peu comme dans le monde
romain, des inscriptions trés explicites indiquaient au passant qui était le constructeur;
ces investissements de prestige assuraient le renouvellement du cadre urbain. Mais ces
hommes investissaient également en biens de rapport : ensembles d’appartements & louer
ou rab® au plan standard d’allure si moderne, bains, sfig avec boutiques prétes a la loca-
tion, moulins et fours, huileries, pressoirs pour canne a sucre, locaux abritant jusqu’a
plusieurs dizaines de métiers 2 tisser la soie, etc... Tout un ensemble de types d’habitats
ou de constructions utilitaires ont été mis au point a cette époque dans les grandes villes
mamlukes, qui ont servi jusqu’a 1’époque moderne, et ’existence de ces formules de
construction suppose que la demande ait été forte 2. Aussi la lecture des waqf ne donne
pas I'impression d’inertie économique et conduit & se demander si I’existence d’une
classe bourgeoise puissante était vraiment la condition indispensable de 1’essor. Nous
apprécions encore mal les mécanismes économiques réels qui permettaient a cette société
de fonctionner %,

Dira-t-on alors que le progrés économique de 1’Occident & 1’époque s’est fait d’abord
par D’essor de la production agricole, né des humbles améliorations techniques que les
recherches de Lefebvre des Noéttes ont depuis longtemps mises en valeur, mais aussi
né de la présence des seigneurs sur leurs terres? Pensera-t-on que la classe militaire
mamluke, essentiellement urbaine, et dont les investissements ont assuré la beauté des
villes, n’a fait que perpétuer par-1a, I’antique domination des milieux urbains gaspilleurs
de richesses, sur la campagne? La ville musulmane de cette époque liée si intimement
aux émirs cavaliers 2, n’est-elle qu’une «ville de consommation», comme on l’a

27. Cf. J.C. Garcin, « Habitat médiéval et during the later Mamluk Preiod », The Muslim
Histoire urbaine a Fustat et au Caire», in World, LXXIII, 1983, p. 182-207.
J.C. Garcin, B. Maury, J. Revault, M. Zakariya, 29. Cf. J.C. Garcin, « Toponymie et topo-
Palais et maisons du Caire, I, époque mamelouke  graphie urbaines médiévales & Fustat et au
(XIIIe-XVI¢ siécles), Paris, 1982, p. 145-216. Caire », Journal of the Economic and Social
28. Cf. C Petry, « A Paradox of Patronage History of the Orient, XXVII, 1984, p. 113-155.

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104 JEAN-CLAUDE GARCIN

longtemps dit des villes antiques 3°? Bref serait-ce, non pas une vraie bourgeoisic qui
aurait manqué au monde musulman, mais une vraie féodalité? La encore le témoignage
des wagqflaisse entrevoir qu’on ne se désintéressait pas de la terre dans la société mamluke,
surtout jusqu’au XVe siécle ou la structure des villes, largement éclatée, n’accuse pas
encore la coupure postérieure entre ’urbain et le rural. Parmi les biens de main-morte
consignés dans les actes de waqf, il y a des terres (possédées préalablement en toute
propriété, condition juridique indispensable & la constitution en waqf) et certains émirs
avaient la réputation de s’intéresser a leurs fermes. Il ne faut pas passer en effet du fait
que I’essentiel des ressources de la classe militaire en activité était fourni par les conces-
sions fiscales ou igtd® alimentées principalement par les revenus de 1’impdt foncier, a
la conclusion que la propriété des terres était inexistante. Encore une fois, les revenus
de ’igtd" cessaient d’étre dispensés a la mort du mamluk, et méme diminuaient consi-
dérablement lorsque 1’Age entrainait sa mise en disponibilité; seules les propriétés
acquises pouvaient étre conservées, surtout si elles étaient protégées de la confiscation
par la mise en wagqf. Ceci ne signifie pas que les propriétaires résidaient sur leurs terres :
bien que certains aient dii réguliérement s’y rendre, les prestiges de la ville jouaient bien
évidemment leur r6le; mais c’est une invitation & ne pas transformer toute la classe
militaire mamluke en un groupe dominant nécessairement isolé, que seule une ponction
fiscale de type quasi colonial reliait au pays. Il ne nous semble donc pas encore démontré
que la nature du systéme politique mamluk ait constitué en elle-méme un élément de
blocage tel que le fonctionnement normal de I’agriculture et de ’artisanat en ait été
rendu impossible. On ne peut voir dans les deux siécles et demi qu’a duré le régime
mamluk, un long déclin de la civilisation.

On fait généralement remonter trés haut dans le temps le point de départ du déclin
du monde musulman et souvent, on I’a déja dit, au XI¢ siécle. A partir de cette époque,
I’évolution de ces pays alors vraiment islamisés, nous parait plus étrangére, moins facile
a comprendre; le critére commode du fonctionnement de I’Etat califien n’est plus

30. Ce qui semble maintenant étre moins a la recherche des revenus des aristocraties
affirmé : cf. Ph. Leveau, « La ville antique, ¢ ville = municipales de I’Antiquité », L’origine des richesses
de consommation ’? Parasitisme social et éco-  dépensées dans la ville antique, Actes du Colloque
nomie antique », Etudes rurales, 1983, p. 275-289; organisé 4 Aix-en-Provence, 1984, éd. Ph. Leveau,
du méme, « Richesses, investissements, dépenses : Université de Provence, 1985, p. 19-37.


http://www.tcpdf.org

LE SYSTEME MILITAIRE MAMLUK ET LE BLOCAGE DE LA SOCIETE 105

utilisable; I’historien s’épuise & répertorier le foisonnement de multiples pouvoirs, aussi
banals qu’injustifiables. Nos ancétres d’Occident ont été pourtant impressionnés assez
tard par la force de I'Islam. Elle leur a posé jusqu’a une date avancée un probléme
quasi théologique : comment le vrai Dieu avait-il permis un tel triomphe? Lorsqu’en
1549 I'imprimeur vénitien Matheo Pagano édita le trés beau et déja ancien plan cavalier
du Caire mamluk, il fit précéder les planches gravées de cette ceuvre superbe, par une
notice latine fort bien informée sur I’Histoire de I’Islam; le succés des peuples «turcs»,
des Saljukides aux Ottomans en passant par les Mamluks, était justifié dans le plan
providentiel chrétien en leur attribuant une origine juive, et en faisant d’eux des descen-
dants des tribus égarées d’Israél, donc héritiers eux aussi des promesses faites par Dieu
4 la postérité d’Abraham .,

Au siécle précédent, les Occidentaux sont venus nombreux en Egypte, et ceux qui
parmi eux étaient des hommes de sens rassis, un Joos van Ghistele, de passage en 1482-
1483, originaire de Bourgogne, futur conseiller de Maximilien de Habsbourg 32, ou un
Emmanuel Piloti, marchand vénitien de Créte, qui a vécu plus de vingt années en Egypte
au début du XVe siécle 3, ont apprécié la puissance de ’Etat mamluk et 1’ordre du
régime, méme s’ils ne pouvaient en admettre tous les aspects. Pour eux également, la
force de cet Etat avait besoin d’explication : ils la cherchaient, parfois jusqu’a ’absurde,
dans le détournement d’énergies vitales appartenant normalement au monde chrétien,
c’est-a-dire dans l’importation constante de futurs mamluks, tous issus, a leurs yeux,
des pays chrétiens et par conséquent renégats. Pour le dominicain Faber, ’Etat mamluk
était ainsi décrit comme une organisation diabolique fondée sur 1’apostasie, transformant
inlassablement d’anciens chrétiens en ennemis du Christ **. On connait par ailleurs les
lignes enthousiastes laissées par Ibn Hald{n 3> sur ce systéme pour lui aussi providentiel
qui faisait & nouveau resplendir 1’Islam d’un air de jeunesse grice a ce recours incessant
a des natures humaines intactes non encore perverties par la civilisation (et encore
moins, faut-il le dire, par le christianisme). Ces appréciations fantastiques sont contra-
dictoires. Elles nous ont paru témoigner toutes néanmoins du niveau des analyses menées

31. Cf. B. Blanc, S. Denoix, J.C. Garcin, 33. P.H. Dopp, L’Egypte au commencement du

R. Gordiani, « A propos de la carte du Caire
de Matheo Pagano», Annales islamologiques,
XVII, 1981, p. 203-285.

32. Cf. Le voyage en Egypte de Joos van
Ghistele, 1482-1483, trad. R. Bauwens-Préaux,
LF.A.O., Le Caire, 1976.

quinziéme siécle d’apreés le traité d’Emmanuel Piloti
de Créte, Le Caire, 1950.

34. Le voyage en Egypte de Félix Fabri, 1483,
tr. J. Masson, I.LF.A.O., Le Caire, 1975.

35. Kitéb al-’ibar, éd. Dar al-Bayan, s.v. Tarih
Ibn Haldin, sans date, V, p. 371-374.


http://www.tcpdf.org

106 JEAN-CLAUDE GARCIN

par les contemporains sur les fondements de la puissance : la postérité d’une race, la
disposition de nombreux hommes, une économie des corps plus qu’une maitrise des
choses a laquelle on a été sensible par la suite 3. Elles nous semblent désigner également,
a travers leur appréhension voilée du réel, le drame démographique que vit alors ce
monde.

Sans doute 1’alimentation en hommes de I’armée mamluke représente un cas bien
particulier. Tandis que I’Europe bitit de douteux espoirs sur une alliance avec un
Prétre-Jean qui serait le khan mongol, les cavaliers mamluks, hommes des steppes
placés au service de I’Etat mamluk, s’efforcent de barrer la route & I’invasion : jusqu’a
la fin du premier quart du XIV® siécle, le Proche-Orient a vécu dans la peur des Mongols,
et leur retour en force au début du XVe siécle, sous la conduite de Tamerlan, a montré
que le danger pouvait ressurgir quand on n’y pensait plus, et a entretenu jusqu’a la
conquéte ottomane une méfiance profonde pour tout ce qui venait de I’Est. Ceci a
supposé Uentretien dans le « sanctuaire » égyptien d’une société militaire & peu prés du
méme ordre de grandeur que celle que Ph. Contamine a évaluée pour le royaume de
Fance a l'issue de la guerre de Cent Ans %7, mais pour une population sans doute deux
a trois fois moindre. On congoit que dans le contexte géo-politique ol vivaient les peuples
musulmans, souvent le besoin en hommes d’armes ait été pressant, bien apres la dispa-
rition de Desprit de gihdd, et que, tandis que le monde romain utilisait ses esclaves,
outre le service domestique, dans les travaux matériels et la gestion des biens, les peuples
islamisés aient souvent employé les leurs au métier des armes. Mais le poids que repré-
sentait pour les pays ’entretien de ces forces, souvent excessif par rapport aux ressources
disponibles, devenait encore plus lourd lorsque le nombre des hommes producteurs des
richesses, diminuait. On comprend que dans de telles circonstances, 1’importation de
mamluks ait été pergue, de facon fausse mais suggestive, comme I’emprunt de forces
externes que le pays n’aurait pas pu produire, alors que c’était plutdt la production de
ressources servant a payer cette importation, qui était compromise.

L’histoire démographique de la période dans laquelle a survécu I’Etat mamluk 2
partir de la Peste noire, est en effet trés sombre. Si les effets ont d’abord été moindres

la fin du Moyen Age, Etude sur les armées des
rois de France (1337-1494), Paris, 1972, p. 316.

36. Cf. J.C. Garcin, «Aux sources d’une

idéologie, la force empruntée de ’Islam : trafic

d’hommes et mentalités en Méditerranée», in Le
miroir égyptien, rencontres méditerranéennes 1983,
éd. Jeanne Laffite, Marseille, 1984, p. 157-169.

37. Ph. Contamine, Guerre, Etat et Société &

Dans un contexte totalement différent, la définition
des conditions d’existence d’une société militaire
retenue par Ph. Contamine (p. 542), serait

utilisable pour I’Etat mamluk.

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SYSTEME MILITAIRE MAMLUK ET LE BLOCAGE DE LA SOCIETE 107

qu’en Europe, la production des richesses a déja notablement baissé (c’est de cette époque
que date le développement de ’expérience « dynastique » de I’Etat mamluk), et le pays
a été ébranlé. Une nouvelle crise en 1375, combinant famine et peste fut assez importante
pour modifier durablement 1’utilisation de ’espace dans les territoires mamluks 3%, Puis
ce fut P’effondrement des années 1403-1406 résultant des effets accumulés de ’invasion
mongole, de la sécheresse, de la famine et de la peste. Il s’ensuivit une cassure infiniment
plus profonde que tout ce que le pays avait connu depuis la grande crise du XI® si¢cle.
Au début du XVe siécle, ’organisation politique toute entiére faillit disparaitre. A peine
I’épreuve était-elle précairement surmontée que deux nouvelles épidémies importantes
ramenérent la ruine, en 1415-1417 et en 1420; et on peut allonger la liste avec les épi-
démies de 1427-1428, de 1429-1430, de 1435-1437, de 1443-1444 et 1445-1446. L’Egypte
connut ensuite un certain répit en dépit des retours meurtriers de la maladie en 1467-1470,
1491-1492 et 1505-1506.

Ces épidémies décimaient citadins et fellahs. Les ressources fiscales qui, par le canal
de ligta® assuraient ’entretien de 1’Etat militaire, n’étaient désormais plus suffisantes.
C’est alors qu’a la fin du premier quart du XVe siécle furent institués ces monopoles
économiques qui seuls permirent aux sultans de faire fonctionner I’Etat, en particulier
le monopole sultanien de la vente des épices aux Européens en une période ou, par le
hasard des guerres mongoles, le trafic était concentré sur les routes de la mer Rouge,
pour la plus grande chance de ’Egypte. Ce sont ces monopoles souvent présentés comme
indissociables du régime mamluk, qui ont été parfois rendus responsables du déclin
économique, et on doit bien reconnaitre que les historiens égyptiens d’alors (qui étaient
de fermes partisans de la liberté d’un commerce dans lequel le groupe social auquel
ils appartenaient avait jusque-1a beaucoup investi) n’ont vu dans ces mesures que rapacité
immorale des sultans. Il est pourtant vraisemblable que ce fut grice & ces monopoles
que I’Etat mamluk a retrouvé, au X Ve siécle, un équilibre que Ia crise du début du siécle
avait compromis. Si blocage il y a eu du fait de ces monopoles (ce qui ne nous semble
pas encore démontré), faut-il en rendre responsable I’Etat mamluk ou prendre en compte
les raisons, essentiellement démographiques, qui ont conduit, entre autres, & ces mesures
de survie?

Une autre conséquence de 1’affaiblissement démographique des populations sédentaires
a été le développement des puissances bédouines. Dés la fin du XIV® siécle, et pour

38. Cf. J.C. Garcin, « La ¢ méditerranéisation > de I’empire mamelouk sous les sultans Bahrides »,
Rivista degli Studi Orientali, XLVI, 1974, p. 109-116. '

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

108 JEAN-CLAUDE GARCIN

longtemps, des pouvoirs bédouins se sont constitués. En Egypte, s’ils reconnaissent en
général de fagon formelle I’autorité de I’Etat établi et ne songent pas A s’attribuer le
sultanat, ils jouissent en réalité d’une grande autonomie *. Nous retrouvons ici [’autre
grand responsable supposé du blocage. En fait, il y aurait beaucoup a dire sur 1’action
néfaste du bédouin : I’Etat mamluk d’avant la crise avait réussi & trouver un rdle aux
tribus et a les faire concourir & la bonne marche de I’ensemble socio-économique, méme
si des imprudences furent commises que Ion dut payer plus tard; d’autre part une
région comme la Haute Egypte a vécu par la suite au XVIII® sidcle une période semble-
t-il fort prospére sous ’autorité d’émirs bédouins *°. D’une fagon générale les bédouins
d’Egypte n’ont pas tous été des hommes sans culture (on pense évidemment ici aux
émirs bédouins) ou sans souci des intéréts de I’agriculture et du commerce. Quoi qu’il
en soit, le phénoméne s’est affirmé avec une grande ampleur depuis la seconde moitié
du XIVe siécle en Orient et on sait qu’il en allait de méme au Maghreb. C’est a la
lumiére de ce phénoméne qu’il faut lire les développements d’Ibn Halddn sur la force
des bédouins, moteurs de I’Histoire. On peut sans doute ne pas vouloir considérer cette
conjoncture de ’expansion bédouine grice a la crise démographique, et ne voir dans
I’idéologie haldunienne qu’une preuve supplémentaire des faiblesses de la culture
islamique pour la bédouinité, source désignée de tant de maux. On doit reconnaitre
alors qu’on a été a son ¢poque particulicrement complaisant, car il n’est pas seul &
avoir été forcé de prendre en compte, d’une fagon ou d’une autre, le fait bédouin :
les ceuvres de QalgaSandi ou de Maqrizi ses contemporains en témoignent assez.

Nous nous garderons de conclure sur ce qui, dés cette époque, a pu sceller pour
longtemps le destin des pays ou le développement du capitalisme n’a pas eu lieu. Le
systéme militaire mamluk n’a pas alors concerné tout I’Islam méditerranéen, mais le
Proche-Orient lui a été soumis pendant plus de deux siécles, et si on veut examiner les
raisons du blocage dans ce qui fut le centre du monde musulman de I’époque, on en peut
se dispenser d’évaluer ses responsabilités.

39. Cf. J.C. Garcin, Un centre musulman de bédouins et fellahs a 1’époque mamluke »,

la Haute Egypte médiévale : Qis, Le Caire, 1976,
p. 468-498.
40. Cf. Un centre musulman, p. 359-410, et

Annales islamologiques, X1V, 1978, p. 147-163;
sur la situation post-médiévale en Haute Egypte,
cf. Un centre musulman, p. 514-531.

J.C. Garcin, «Note sur les rapports entre

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE SYSTEME MILITAIRE MAMLUK ET LE BLOCAGE DE LA SOCIETE 109

Les mécanismes de ce régime, qui nous semblent s’étre établis de fagon fort empirique,
ne correspondent évidemment pas & ceux qui ont permis I’essor économique de 1’Occident.
Nous connaissons ces mécanismes, mais nous évaluons encore mal leurs effets exacts
sur ’activité économique. Nous imaginons ces effets le plus souvent par analogie avec
ce qu'impliquerait en Occident la résidence en ville d’hommes de guerre que le rendement
fiscal des campagnes entretient, 1’absence de bourgeoisie véritable dotée d’un pouvoir
politique, la multiplication des biens de main-morte, la monopolisation par le prince
de secteurs importants de I’économie, etc... Mais nous ignorons comment la production
des richesses s’est faite exactement dans un contexte qui n’était pas 1’Occident, & travers
des institutions dont le maniement par les contemporains n’était pas univoque. Constater
qu’il n’y avait dans cette société ni vraie bourgeoisie ni vraie féodalité, n’est-ce pas
seulement constater qu’elle était différente? Dira-t-on que ces institutions et ces méca-~
nismes nés de I’évolution historique ne pouvaient mener au Progrés? Mais n’ont-ils pas
assez bien fonctionné pendant longtemps, et permis par exemple la prospérité des débuts
du XIV* siecle?

Quelle part I’Islam a-t-il eue au blocage? Ces mécanismes sociaux sont spécifiques
de I'Islam dans la mesure ou ils ont été faconnés chez des peuples islamisés. Comment
en serait-il autrement? On peut sans doute vouloir y retrouver la spécificité de 1’Islam
tout entier, et montrer que ces mécanismes ont parfaitement leur place dans un systéme
fermé qui a montré, au fil des jours, les virtualités contenues dans les prémices, et qui.
est globalement responsable de la stagnation. L’attention & la spécificité est sans doute
une attitude nécessaire dans I’étude de sociétés différentes ot on doit éviter d’employer
des instruments d’approche faits pour 1’Occident (en confondant par exemple igrd et
fief); elle est aussi 'instrument utile d’une vulgarisation des connaissances ol de grands
repéres sont indispensables. Mais faut-il confondre méthode d’approche spécifique et
réalité historique, et si les mécanismes forgés dans les différentes civilisations sont diffé-
rents, faut-il croire qu’ils suffisent & annuler les effets de grands phénomeénes généraux
que ’homme n’a appris que trés lentement & contrdler? On trouverait dans 1’évolution
des Etats d’Europe occidentale et celle de I’Etat mamluk, des rythmes analogues et des
problémes voisins, méme si le jeu des mécanismes est évidemment autre. Ceci invite a
chercher dans ces grands phénoménes, comme les accidents démographiques, au-dela
des mécanismes propres & chaque ensemble culturel, les raisons du blocage. Un autre
probléme est de savoir pourquoi I’Europe 1’a dépassé.

Cependant faut-il croire que si ce blocage n’avait pas eu lieu, il y aurait eu, de surcroit,
un « miracle proche-oriental » comme on dit qu’il y 2 eu un « miracle européen » donnant
naissance au capitalisme? Faut-il penser qu’avec une population nombreuse et active,

10

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

110 : JEAN-CLAUDE GARCIN

le Proche-Orient de la fin de I’époque médiévale aurait pu étre le théitre d’une amorce
de développement économique fondé comme celui de I’Europe sur D’extension des
savoirs pratiques et la mise en valeur des ressources naturelles? Quand on cherche les
origines du « miracle européen », on accorde a juste titre beaucoup d’importance aux
institutions et aux mentalités qui ont permis le phénoméne. Mais a partir de quand
peut-on estimer que le mouvement s’est assez nettement dessiné pour qu’on le distingue
de ce qui se passe ailleurs dans le monde ? N’a-t-il pas fallu, une accumulation de richesses,
de savoirs techniques et d’outils forgés dans I’expérience acquise? Je me souviens d’avoir
été frappé, il y a quelques années, en visitant le musée d’art militaire de la Tour de
Londres, par I’exposition d’armures de 1’Occident médiéval, du Proche-Orient musulman
et du Japon. A c6té du raffinement, voire du faste un peu fou des instruments de guerre
orientaux, les armures européennes de la fin du Moyen Age, avec leurs plaques articulées,
leurs rivets et leurs €crous témoignaient déja de la maitrise technique de l’outillage de
métal, qui allait bientét pouvoir &tre appliquée a des instruments plus productifs. Avec
quel fer les artisans musulmans auraient-ils pu mettre au point leurs techniques? Dans
quels chantiers navals auraient-ils pu s’exercer a trouver de meilleures formes de navires
quand le bois devait étre importé fort cher en cas de besoin, et était un matériel stratégique ?
Quelle charrue nouvelle aurait di &tre inventée pour des sols ol les instruments modernes
se sont parfois révélés trop brutaux par la suite, et pour quelle surface agricole ? L’Egypte,
centre de ’empire musulman n’a alors pas une superficie utile plus grande que celle de
la Hollande. Dans ces conditions, un « miracle proche-oriental » était-il concevable?
La fin des temps médiévaux met en €vidence 1’usure de ce vieux monde héritier du monde
antique, théatre en son temps de tant de progres, mais maintenant appauvri et démuni
des grandes ressources sur lesquelles va se construire la puissance de I’Europe. Faut-il
vraiment s’étonner si I’étape suivante du développement humain s’est déroulée dans des
pays encore neufs et vastes, aux richesses naturelles abondantes et quasi intactes? Un
tel développement économique au Proche-Orient & cettte époque eut mérité vraiment

le nom de « miracle » §’il s’était produit.

Anlsl 24 (1989), p. 93-110 Jean-Claude Garcin
Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



