MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 23 (1987), p. 1-29
Maurice Martin

La province d’ASmunayn: Historigue de sa configuration religieuse.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN:

HISTORIQUE DE SA CONFIGURATION RELIGIEUSE

Maurice MARTIN

Le propos de ces pages est d’apporter une contribution sur la fagon dont a eu lieu dans
une province d’Egypte le passage du christianisme & Iislam. C’est en quelque sorte une
étude de géographie historique. Dans une région ol la présence chrétienne reste notable
quoique trés inégalement répartie, oli, quand et comment s’est fait, ou ne s’est pas fait,
ce passage ? Sur cette question on peut espérer apporter quelques données précises en
observant I’évolution de deux indicateurs de présence chrétienne, I’église et le monastére.
Pour des raisons sur lesquelles je me suis déja expliqué j’ai choisi d’étudier le réseau
monastique (). Sa transformation locale constitue ainsi I’objet principal de cet essal,
dessinant en creux, pour ainsi dire, par le rétrécissement de la communauté chrétienne
le profil des avancées de I’islam.

Objectif étroit et cependant bien ambitieux encore, vu le disparate et 1’état lacunaire
des sources. La littérature monastique « classique », abondante de la fin du IV® s. au
début du VIIC, est certes d’abord étayée, puis relayée et prolongée par la documentation
papyrologique, mais I’'une et l’autre n’ont pas, évidemment, des intéréts identiques :
vies édifiantes de moines célébres ici, et 12 papiers éparpillés d’affaires diverses. Ces sources
une fois taries, peu aprés la conquéte arabe, les renseignements fournis par les documents
coptes et copto-arabes (notices de saints, biographies des patriarches ...) deviennent

() « Note sur la communauté copte entre 1650
et 1850 », Annales Islamologiques 18, 1982, p. 196.
Le monastére est capital puisque la hiérarchie
ecclésiastique se recrute dans son enceinte; il est
aussi plus étendu, marquant et durable — fiit-ce
par ses ruines — qu’une église la plupart du temps
modeste. Il y aurait cependant un intérét particu-
lier & relever les églises transformées en mosquées,
qui indiquent normalement une conversion opérée
d’un seul coup dans la majorit¢é d’une commu-
nauté. Le souvenir en est parfois gardé localement

(ainsi dans la région d’ASminayn a Mallawi,
Tinda et Itlidim, Description de I’Egypte 4, p. 317,
320, 330) mais souvent la structure du batiment,
sa réorientation par la gibla, en garde la trace.
11 est évidemment d’autres marques de 1’évolution
de la communauté chrétienne au cours de I’histoire
de I’Egypte musulmane et j’en ai étudié certaines
ailleurs (v. « Une lecture de I’Histoire des Patri-
arches d’Alexandrie », Chrétien
1985, 1-2). Le tracé qui en ressort n’est pas
différent de celui qu’on va suivre.

Proche-Orient

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

2 MAURICE MARTIN

tout a fait occasionnels et fragmentaires quand on s’éloigne de la capitale ou d’un grand
centre comme le Wadi Natriin, jusqu’a ce qu’apparaisse, avec géographes et historiens
arabes, le genre « kitab al-diyarat » : or Sabusti est du X¢s. et il ne traite que de 9 monastéres
d’Egypte; il faudra attendre Abii Silih et Abi ’I-Makdrim (), au tournant du XIIe-XII1®s.,
pour tenir un inventaire qui se veut complet mais dont le genre compilation rend délicat
’usage. Deux siécles plus tard, un chapitre des Hitat de Magrizi rendra le méme service 2,
puis on attend encore plus de 2 siécles que s’ouvre 1’ére des voyageurs assez hardis pour
remonter le Nil au-dela du Caire et curieux pour s’intéresser a des vestiges presque effacés.
C’est hasard improbable et heureux si surnage ici ou la une mention qui permette de
marquer la continuité d’un monastére vivant durant I’un de ces trés longs intervalles de
silence complet.

Cet état des sources disponibles commande la méthode que 1’on suivra. On partira
non des textes mais des sites tels qu’ils subsistent actuellement en tichant d’en extraire
le maximum d’information. Leur situation, I’aménagement des licux et donc le genre
de vie qu’on y menait, leur évolution, les diverses fonctions qu’ils ont assumées dans
la région, tout ceci est plein d’enseignement. Isolé, un site est presque muet mais, rapproché
de ses semblables ou comparé a ses voisins, il a beaucoup a dire. Dans un second temps
nous verrons ce que les textes nous apprennent sur lui ou son voisinage. Au terme de
cette confrontation on se trouve en face de monastéres qui ne sont pas identifiés et de
« mentions » littéraires ou papyrologiques qu’on ne peut localiser avec précision, en
proportions équivalentes. Cette situation pose bien des questions et, s’il est difficile d’y
répondre pour chaque cas pris isolément, par contre la considération de I’ensemble est
révélatrice. Autrement dit, on va tenter de contourner un obstacle majeur — la pauvreté

(1) Sous I’influence de la communication de
Tewfik Iscarous, « Un nouveau manuscrit sur les
églises et monastéres d’Egypte », Congrés Interna-
tional de Géographie, Le Caire 1925, t. 5, p. 207-8,
on a tendu i attribuer Peeuvre d’Abu Salih, connue
par un seul ms. tronqué du début (fait défaut
tout ce qui concerne le Delta), & Aba ’I-Makarim
dont un seul ms. subsiste (il était en possession
du savant G.F. ‘Awad i la fin du XIX® s.) et qui
contient justement Iinventaire des églises et
monastéres situés au nord du Caire. Personne
n’avait bien inspecté ce dernier ms., qui réapparut
4 Munich dans la derniére décade. Le P. Samir

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Khalil qui en possede une photocopie me dit gue
ce sont deux ceuvres réellement différentes, écrites
I’une vers 1191 et I’autre entre 1208 et 1215. Le
texte du ms. d’Abi ’I-Makarim a été publié pro
manuscripto par le moine Sama’il al-Suridni sous
le titre Tarih al-kana’is wa’l-diyarar, t. 1, 1984,
chez l’auteur.

2) Hitat, avant-dernier ch., «dikr diyarat al-
nasara », dans 1’édition dont je me sers (Matba‘at
al-Nil bi-Masr, 1326 h.) t. 4, p. 409 sv. En note,
le Hitar sera désigné sous le sigle M. et Abia Salih
par A.S.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 3

ou l’absence de données historiques continues pour chaque site — par la convergence
d’observations locales répétées. Tout en sachant que les résultats de ce mode de recherche
restent hypothétiques, on pense que leur cohérence appuie leur validité, qu’ils peuvent
donc fournir une base positive pour des vérifications ultérieures élargies et plus documentées.

Reste & déterminer les limites de cette enquéte. Pour de multiples raisons j’ai choisi
celles du «nome hermopolite » tel qu’étudié pour la documentation papyrologique
par M. Drew-Bear ("), c’est-a-dire la région de Moyenne Egypte située entre Samalit et
Manfaliit. Géographiquement et historiquement elle est homogéne. Géographiquement
d’abord : ici le Nil frole presque continuellement la chaine arabique au point de ne
laisser aucune terre cultivée sur sa rive droite ou de la réduire a une frange de quelques
centaines de métres. Cette rive du Nil, souvent escarpée, est donc trés peu habitée mais
par contre les riches bassins agricoles de la rive gauche atteignent facilement 15 km de
largeur. L’opposition désert / terre habitée, si importante aux débuts du monachisme, est
ici éclatante. Elle est redoublée d’ailleurs sur la rive gauche par 1’existence du Bahr Yisuf,
véritable fleuve qui longe lui aussi & sa fagon le désert libyque et marque, un peu moins
strictement toutefois, la limite des terres cultivées a I’ouest. Par la répartition religieuse
de sa population, cette zone est également caractéristique. La présence chrétienne, actuel-
lement trés faible dans le Delta et m&me au sud du Caire jusqu’a la hauteur de Beni-Souef,
commence a 8’y affirmer et s’accroit statistiquement au fur et & mesure qu’on s’enfonce
au sud, pour atteindre son maximum de densité, c’est bien connu, dans la région d’Assiout,
c’est-a-dire au-dela des limites que nous nous sommes assignées. Il faudra s’expliquer sur
cette caractéristique qui n’est pas sans raison. Historiquement parlant, loin comme nous
le sommes de la métropole nationale, nous restons dans la mouvance de deux trés influentes
capitales provinciales, Antinoé / Ansind /Sayh ‘Abdda et Hermopolis /al-A§miinayn qui
se font face sur les deux rives du Nil, au ceeur de la région () : aucun centre ne leur est
comparable en importance de Bahnasa a Assiout, ce dont témoigne toujours 1’étendue
de leurs ruines. Ecclésiastiquement enfin, cette région groupe 4 évéchés stables, d’abord
sous le primat de celui d’Antinoé comme résidence du duc de Thébaide, puis, & la conquéte

(1 M. Drew-Bear (en note D.B.), Le nome
Hermopolite, toponymes et sites, Ann Harbor 1979.
Je dois a l’amitié de J. Gascou une liste des
monastéres de 1’Hermopolite, pour la plus grande
partie tirée d’un codex fiscal inédit du début du
VII® s. (P. Sorb. inv. 2227); j’y référerai sous le
titre « liste Gascou ». J. Gascou et Ewa Wipszycka-

Bravo m’ont également suggéré de nombreuses
corrections et précisions sur le texte de cet article,
ce dont je les remercie de tout coeur.

(2} Al-A¥miinayn est a égale distance — 60 km
environ — de Samalit au nord et de Manfalat
au sud. Antinoé/ Ansini /Sayh ‘Abada n’en est
qu’a 8 km a vol d’oiseau.

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

4 MAURICE MARTIN

arabe et surtout avec 1’effacement au XI¢ s. du siége d’Ansina, sous celui d’ASmiinayn,
les 3 autres évéchés étant respectivement Théodosiopolis / Tahd au nord, Minia qui rem-
place Antinoé a partir du XIII® s. au moins, et Cusae / Qlisgam / al-Quisiyya au sud.
Au XVII® s. enfin, ces 4 évéchés sont réunis sous un seul évéque, celui d’al-ASmiinayn/
Qiisqam / Taha / Minia, ce qui confirme une derniére fois I'unité ecclésiastique de la

région (1),

BASSIN D’ANTINOE

Puisqu’on a souligné le role originel du désert dans la vocation des moines et I'influence
des capitales provinciales sur leur entourage immédiat, on commencera cet inventaire
monastique par la zone d’Antinoé / Sayh ‘Abada. C’est la plus riche en sites, et donc
une excellente introduction & 1’ensemble; elle permet d’imaginer ce qui ailleurs a disparu,
par exemple en face, 3 ASminayn méme et sur le rebord du désert libyque proche, a Tiina
al-Gabal. .

Dans son cercle montagneux, le kom immense d’Antinoé se prolonge vers le sud par
les ruines de la ville byzantine d’al-Madina ot 3 églises ont été reconnues ) jusqu’au
village exclusivement copte de Dayr Abi Hinnis, suivi & 3 km par celui de Dayr al-BarsSa,
tous deux anciens monastéres consacrés respectivement aux saints moines Jean Colobos
ou le Petit et Bisdy et pourvus aujourd’hui de vastes cimetiéres chrétiens ). Sur le rebord
méme de la montagne, on rencontre encore 6 autres sites monastiques sur une distance
de 15 km environ a vol d’oiseau : soit, en allant du nord au sud, dayr al-Dik, dayr al-
Nasard, dayr Sunbat, les carriéres de dayr Abd Hinnis, les tombes de BarSa et celles de

Sayh Sa‘id.

(1) Voir H. Munier, Recueil des listes épiscopales tionnés dans ce paragraphe, dont on ne retiendra

de I’Eglise Copte, Le Caire 1943, auquel joindre ici que I’essentiel, leur structure, se reporter a

BSAC 10, 1944, p. 162-3, ou J. Muyser ajoute en
complément une liste du XVI¢s. Au XIII® s. assez
curieusement 1’évéque de Minia posséde aussi le
siége de al-Hushs et celui de Taha le si¢ge de
Sutb : Sutb est au sud d’Assiout et al-Husis en
face sur la rive droite du Nil; ce sont des anomalies
sans doute explicables par 1’achat du siége épisco-
pal, courant & I’époque.

(2} Pour ia description compléte des lieux men-

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 . Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

M. Martin, La laure de Deir al-Dik a Antinoé,
IFAO 1971.

{3) Dayr al-Barsa a été enclos de hautes murail-
les, bien visibles encore. Il en était de méme a
Dayr Abu Hinnis ot le mur d’enceinte, un réfec-
toire, des habitations de moines et un qasr ont
été récemment reconnus (Orientalia 51, 1982,
p. 70); D’église actuelle du village parait plus
ancienne qu’a Bar§a : VI® s, ?

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 5

Structurellement, dayr al-Dik est une laure dispersée comptant une quinzaine de cellules
isolées, 2 églises rupestres et un vaste complexe de services communs (1), le tout dans
d’anciennes carriéres; les restes de décoration démontrent la richesse des lieux, au VI® s.
sans doute; au pied de la montagne un monastére construit en brique crue contient
dans son enceinte rectangulaire de hautes murailles — 146 m de long sur 92 de large —
une grande salle et une église. A 3 km au sud, dayr al-Nasara, dressé sur un piton rocheux,
est un enclos de murailles, peut-étre un ancien fort, dont 1’état actuel ne permet guére
de déterminer le nombre d’occupants — une dizaine peut-&tre; au pied, une tombe a été
transformée en ermitage. A 3 km & 1’est, dayr Sunbit est de nouveau une laure dispersée
installée dans des carriéres, avec 2 églises rupestres, une vaste salle & usage religieux, un
centre de services et une dizaine de cellules espacées, le tout plus riche encore que dayr
al-Dik si I’on en juge par la céramique fine et les dalles parfaites qui jonchent le site; au
centre, d’aspect plus modeste et tardif, une tour dans une petite enceinte carrée ol s’accotent
9 chambres étroites. A ’autre extrémité du bassin d’Antinoé, au sud-est du village et du
cimetiére de Dayr Abi Hinnis une longue file de carriéres abrite de nouveau une église
et 2 oratoires, un vaste complexe unifié et, cette fois, une bonne quarantaine de cellules,
autant que de carriéres, non plus dispersées et distantes mais mitoyennes, ot la vie commune
dut donc étre assez étroite; les fresques de 1’église remontent au moins au VI®s. A 3 km
au sud encore, autour des tombes de BarSa, 4 ou 5 cellules rupestres isolées sont ornées
d’une multitude de croix de formes variées et relativement tardives. Enfin, 2 6 km au
sud de Barsa, les tombes de Sayh Sa‘id ont abrité une petite laure ot I’on peut reconnaitre
une église et 6 habitats de moines, le tout localement appelé dayr Abii Fam, monastére
de St Phoibamon .

Quelques constantes caractérisent ces ensembles. Il y a d’abord, 3 fois répétée, la cor-
respondance entre un site de la montagne et son répondant dans la plaine en monastére

() La proposition de C.G. Walters, Monastic former une cellule. La tombe de Quarna, n° 29,

archaeology in Egypt, Warminster 1974, p. 108, est I’église du groupe, ornée de la peinture d’un

d’assimiler ces « services communs » & un ermitage
du type de ceux d’Esna ne peut étre retenue,
vu la bien plus grande étendue et complexité des
lieux.

(2) Description du site dans N. de G. Davies,
The Rock Tombs of Sheikh Said, Egypt Expl.
Fund. Portent des marques d’occupation monasti-
que les tombes 6, 37, 39 ainsi que 54-55, 61-62
et 69-71, ces derniéres étant reliées ensemble pour

saint cavalier. Déja N. L’Hote, Lettres écrites
d’Egypte en 1838 et 1839, Paris 1840, p. 51, nomme
cet ensemble « deyr abou-fam ». Sur les 2 saints
Phoibamon, parfois confondus entre eux, v.
O’Leary, The Saints of Egypt in the Coptic calendar,
N.Y. 1937 (Amsterdam 1974) p. 229-231. Un
papyrus d’époque arabe retient un oratoire de
St Phoibamon a Antinoé ou dans ses environs :

D.B. p. 318.

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

6 MAURICE MARTIN

construit, le site de la montagne paraissant plus ancien et plus important que celui de
la plaine. Si dayr Sunbat ne se redouble pas ainsi, sa construction centrale en brique est
I’équivalent d’un monastére nouveau plus tardif. Ce second état des lieux, ramassé et
plus modeste, de type fortifié, manifeste continuité et changement : & une période de
calme, d’expansion, et de richesse aussi, succédent le repli sur soi et la défensive. Dans
ce transfert, la laure primitive perd son identité originelle, son patronyme fondateur,
et ne survit plus que comme lieu-dit. Au sud d’Antinoé, les monastéres ont engendré des
villages chrétiens, ce qui n’est pas le cas au nord. A Dayr Abil Hinnis et Dayr al-BarSa,
il faut d’ailleurs encore joindre Bayadiyya et Dayr al-Malak qui leur font face sur I’autre
rive du Nil comme ports d’attache (ma‘adiyya). Les monastéres sont vides de moines
depuis des siécles mais ce petit quadrilatére de 3 km de c6té est demeuré continfiment
chrétien (1),

Dans les textes classiques de ’histoire monastique d’Egypte, rien ne semble concerner
directement 1'un de ces monastéres. Les Vies grecques de S. Pacéme mentionnent une
fondation a Antinoé mais ce n’est pas 1’habitude de la congrégation de s’établir dans
le désert. L.’ Historia monachorum in Aegypto a la fin du IV® s., Jean Moschus au début de
VII® racontent quelques vies édifiantes de moines du désert d’Antinoé. Seul Pallade, au
début du Ve s., donne des chiffres (12 monastéres de femmes en ville, 1.200 moines vivant
dans des grottes), évidlemment symboliques et qui n’indiquent rien d’autre qu’un
monachisme florissant — mais il signale aussi, a I’écart de la ville, le topos du céiébre
martyr Colluthus sur lequel nous reviendrons (),

Les papyrus nomment pour Antinoé et sa région, entre le VI® et le VIII®s., 7 monastéres;
4 portent des noms de moines — Biktor, Jérémie Macaire, Sabinos —, 2 des surnoms —
les Stylites, la Colombe —, un enfin nomme la laure de St Colluthus, une titulature trop
fréquente dans la région pour qu’elle s’identific certainement a celle de Pallade ®).

(1) Au recensement de 1960, le dernier sur lequel Pallade, Histoire Lausiaque, ed. J.A. Robinson,
on puisse s’appuyer pour ce genre d’information, Cambridge 1904, ch. 58 et 60. Jean Moschus, Pré
les 4 villages comptent 16.000 chrétiens pour spirituel, ed. S.C., Paris 1946, ch. 143. Voir encore
environ 500 musulmans. Les 2 villages les plus R. Habib, «Stéle funéraire copte en dialecte
proches, Bar$a au sud-est et Rada au nord-ouest saidique », BIFAO 55, 1956, p. 57-60 : provenant
comptent encore 5.000 chrétiens pour 14.000 d’Antinoé, VII® ou VIII®s., elle nomme 11 moines.
musulmans, une proportion forte et rare en ) D.B. : Biktor p. 82 et 208, Jérémie p. 132,
Egypte. laure de Colluthus p. 145, monastére de la Colombe

9 Sancti Pachomii vitae graecae, ed. Halkin,  p. 203. Monastéres de Sabinos (V¢ s.), sur lequel
Bruxelles 1932, p. 119. Historia monachorum in existe un dossier non publié, de Macaire et des
Aegypto, trad. Festugiére, Paris 1964, ch. 7, Elie. Stylites : liste Gascou.

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 7

Nous n’avons pas encore rencontré les noms de BiSiiy et de Jean le Petit, moines
scétiotes décédés au début du Ve s. La vie copte-arabe tardive de BiSiy le fait se réfugier
dans le désert d’Antinoé ou il vit en grande intimité avec I’extravagant ermite local Paul
de Tamma. Deux faits rapportés au propos de leur sépulture sont a retenir : d’abord
un premier transfert de leurs corps, dont se méle un moine renommé de la région, Jérémie,
dans le monastére que BiSty avait construit pour ses disciples prés d’Antinoé, puis, vers
850, le transfert définitif de leurs reliques au monastére de Bisliy du Wadi Natriin ().
Le moine Jérémie pourrait étre celui du paragraphe précédent. Quant au transfert définitif
des reliques, il indique qu’a son époque le monastere de BarSa avait suffisamment perdu de
son importance pour lacher ce précieux dépdt — signe de déclin régional qui annonce
la disparition de 1’évéché d’Antinoé 2 siécles plus tard. Par ailleurs, rien ne permet dans
la vie de Jean le Petit, cependant intimement mélée a celle de BiSiy, de le faire venir &
Antinoé. Lui se réfugie et meurt dans la montagne de Saint Antoine (2); ce serait donc
par parallélisme des vies et proximité des lieux que la titulature du « monastére de Jean »
a Dayr Abu Hinnis lui aurait été attribuée. Mais alors de quel Jean s’agit-il? On a avancé
Jean Hamé, trés peu probable, ou Jean Baptiste lui-méme ©), rien n’est siir ici.

Quant 2 la laure de la montagne d’Abi Hinnis, sa trés grande extension, sa densité, le
strict voisinage des cellules et la diversité ethnique de ses habitants indiquent une fonction
religieuse importante : grand centre de pelerinage certainement et donc concentration de
moines. Dom Leclercq veut y voir le martyrium de Colluthus (*), hypothése que peuvent
appuyer 1’épigraphie et I’iconographie des lieux comme la nécessité de placer quelque
part dans un site correspondant aux caractéristiques des autres centres de la région aussi
bien la laure de Colluthus des papyrus que ce « monastére de Colluthus » nommé encore
a la fin du XII¢ s. par Abi Salih dans la région d’Ansind (). Le service d’un pélerinage

(' O’Leary o.c., p. 106-7 et 223.

) 1d., ibid. p. 170-72.

() Jean Hamé, Id., ibid. p. 172-73. C’est E.
White, The Monasteries if the Wadi 'n Natrun 11
p. 307 n. 3, qui a émis cette hypothése; elle me
semble peu vraisemblable parce que ce saint serait
venu a Antinoé peu avant sa mort, vers 850, et
qu’a cette date les monastéres de la région sont
déja en décadence. Jean-Baptiste : J. Doresse,
« Monastéres de Moyenne Egypte», BSFE 59,
1970, p. 17 et aussi Orientalia 49, 1980, p. 371-72;
cette derniére supposition est fondée sur le culte
de Jean-Baptiste dans la région d’Asmuinayn, que

I’épigraphie confirme pour la laure: DACL,
Copte (épigraphie), col. 2858.

() DACL, Antinoé, col. 2351 sv. 1l s’agit pour
lui du martyrium mentionné par Pallade, Histoire
Lausiaque, ch. 60. Voir aussi ibid., Copte (épigra-
phie) col. 2858. Sur une église située dans le
cimetiére nord d’Antinoé, entourée d’une «sorte
de monastére » pour ses desservants et consacrée
a saint Colluthus, voir M. Manfredi, « Notizie
sugli scavi recenti ad Antinoe» in A#ti del XVII
Congresso Internazionale di Papirologia, p. 85-96;
le site est du Ve-VI® s.

6) A.S. fol. 86b.

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

8 MAURICE MARTIN

fréquenté justifierait bien le mode poussé de vie commune qu’indique la structure de la
laure. Rien ne s’oppose par ailleurs a ce que, dans ce vaste rassemblement, des regroupe-
ments particuliers se soient constitués, tel ce « topos de Macaire » auprés duquel fut
enterré ’isaurien Papias (1),

Ainsi donc ce sont des textes tardifs qui rattachent aux grands moines de Scété ces
lieux florissants au VI¢s. Ces textes font historiquement le pont avec ce que nous apprennent
les derniers inventaires des monasteres d’Egypte. Abl Salih situe & Ansind — c’est-a-dire
dans sa région, Antinoé étant alors en pleine démolition — outre le monastére de Colluthus
celui d’un saint Abi Tabih, autrement inconnu, et 3 autres encore dont tout porte a penser
qu’ils sont ailleurs, son texte étant ici particulierement confus, compilation de picces et
morceaux rapportés (2. Notons encore que les colophons de 3 manuscrits mentionnent
un dayr Abii Hinnis en 1227, 1294 et 1397 (¥) — mais est-ce le nétre ? Ceci nous conduit
jusqu’a la notice de Maqrizi sur I’unique monastére qu’il connaisse a2 Ansind, Jean le
Petit Abii ’l-na‘na‘, «celui de la menthe » %), & I’exclusion du monastére de BarSa
vraisemblablement désert alors.

L’inventaire de cet ensemble de documents ainsi que la tentative de localiser leurs don-
nées permettent de distinguer et de caractériser des périodes. Aux origines, a partir du
1Ve s., histoire livre un florilége de saints moines et ascétes locaux d’autant plus renommés
qu’ils vivent dans un désert paradigmatique. Leurs noms, pour €tre étoffés d’histoires
édifiantes assez stéréotypées, ne sont guére plus personnalisés ni situés que ceux conservés
dans la documentation papyrologique. Celle-ci montre du moins qu’a proximité d’une
ville riche, généreuse en dons, le mouvement monastique s’amplifie, se structure et s’installe.
Cependant la mémoire des fondateurs des grandes laures de la montagne tend & s’effacer
alors qu’elles se dépeuplent quand la ville s’appauvrit, et qu’elles rassemblent leurs restes
dans les monastéres de la plaine. Les célébrités de ’histoire locale font place dés le haut
Moyen Age aux célébrités nationales durables de Scété dans les monastéres encore vivants.
Leur font également concurrence les martyrs chers & la piété égyptienne : Colluthus, le
guérisseur d’Antinoé, mais aussi les saints cavaliers protecteurs dont le culte venu de
Syrie dés le VI® s., s’acclimate en légendes égyptiennes (). Honorés de pélerinages en
vertu de leurs dons miraculeux, ils vont devenir envahissants. Pélerinage d’un c6té pour

(Y DACL, Antinoé, col. 2355. arabes, 1. Manuscrits chrétiens, Paris 1972, n° 167,
) A S, fol. 79 b, 8 b et 87 a. Noter 278 et 21.
qu’il ignore aussi bien Jean le Petit que ) M. p. 411, notice déconcertante car, selon
Bisay. lui, I’église du monastére est dans une tour.
) G. Troupeau, Catalogue des manuscrits 6) D.B. p. 7-8; Doresse, l.c. p. 11.

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 9

les vivants et coutume d’enterrer les morts en terre sanctifiée créent une sorte de stabilité
religieuse, diversement justifiée au cours du temps, qui explique la permanence de la
communauté sur des lieux exclusivement consacrés a un usage chrétien. Par contre, sur
le site méme d’Antinoé, vaste champ de ruines que Salah al-Din fait exploiter pour cons-
truire les remparts du Caire (1), la rupture religieuse parait compléte; le village de Sayh
‘Abada est entiérement musulman et cependant des souvenirs islamo-chrétiens s’y con-
servent et font transition : la mosquée aurait été construite sur la maison de Marie la
Copte, concubine du Prophéte, et le Sayh lui-méme, dont la tombe rassemble une vaste
nécropole musulmane, serait un autre nom du saint évéque martyr Ammonios 2. Cette
islamisation symbolique des lieux, assez fréquente, sert de justification & une prise de
possession, parfois difficile, par la religion majoritaire d’une zone chrétienne résistante.

EN AMONT ET EN AVAL D’ANTINOE

Rive droite toujours, en aval d’Antinoé, sur 60 km on ne rencontre que 5 sites monasti-
ques — le Speos Artemidos, Bani Hasan, apa Hiir, Tihnd al-Gabal et gabal al-Tayr — et
3 seulement en amont — Tell al-‘Amdrna, al-Qusayr et dayr al-amir Tadrus — tous installés
dans des tombes ou des carricres.

La laure du Speos Artemidos, a 8 km au nord de dayr al-Dik, est la plus importante;
elle comprend environ 18 cellules, 1 ermitage et 2 églises, le tout treés dispersé sur les deux
bords d’un wadi au fond duquel s’ouvre le passage d’une voie romaine; certains indices
comme I’abondance de chrismes et de croix ansées inviteraient & Iui assigner une plus
haute antiquité qu’a dayr al-Dik : le V°s. ? (), Trois km au nord, la laure de Bani Hasan
est bien plus modeste; 1a 13 tombes ont été utilisées comme habitat mais, reliées entre
elles 2 par 2 soit sur leur fagade soit par des passages intérieurs pour former une cellule,
elles n’abritaient qu’une demi-douzaine de moines et une seule église (). Il faut maintenant
se transporter 20 km au nord pour rencontrer dayr apa Hir, au-dessus duquel se déploie

M Ibn Jobair, Voyages (trad. Gaudefroy-
Demombynes) Paris 1949, I p. 64.

(2} Marie la Copte: A.S. fol. 86 b. Ammonios :
O’Leary o.c., p. 70. Légende du Sayh *Abada: DE
4, p. 219, reprenant Sicard, Euvres 2 p. 92 ou P.
Lucas, Troisiéme voyage, Rouen 1719, t. 2, p. 324.

8) Description dans La laure de dér al-Dik a
Antinoé, p. 61-2. J’ai repéré depuis une vaste
cellule dans une carriére un peu a I’écart et au
nord des précédentes dont un wadi la sépare; sur
la fagade de rocher ou elle est excavée sont bien

visibles les traces d’un étage construit au-dessus
de son entrée et celles d’une coupole; un autre
habitat est installé & proximité; a la rigueur, ce
pourrait étre un petit centre indépendant.

{4 Description ibid. p. 61. Ajouter que dans la
tombe 28 a été construite une église : les traces
de ses murs et de son abside sont bien visibles au
plafond et, s’il n’y subsiste plus aucune inscription
ni peinture, c¢’est que les murs intérieurs ont été
détruits (voir cas semblable a dayr al-Dik, carriére
1, ibid. p. 13-14).

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

10 MAURICE MARTIN

la vaste nécropole chrétienne de Minia; dayr apa Hir est une tombe héllénistique trans-
formée en église, avec atrium a ciel ouvert récemment recouvert d’une coupole; autour
d’elle des restes de muraille et des débris sculptés indiquent qu’autrefois un modeste
monastére s’était développé (V). Douze km au nord, a Tihni al-Gabal ot de nombreuses
stéles monastiques ont été trouvées lors de la fouille des cimetiéres (2, deux habitats pos-
sibles de moines sont visibles, au grand temple rupestre sud, qui posséde une grande niche
de priére en forme de qibla, et dans la chapelle gréco-romaine nord, enti¢rement réaménagée
en cellule : elle domine le cimetiére chrétien actuel et les femmes y veillent avant leur
mariage. Enfin dayr al-*‘Adra perché au-dessus de la facade du gabal al-Tayr, se situe a
10 km encore; essentiellement, c’est une église de type basilical qui peut remonter au
Ve s.; ses soubassements taillés dans la roche suggérent une ancienne carricre dont on
aurait fait sauter la couverture pour bétir les superstructures; les murailles d’un monastére
sont visibles ici ou 1a mais c’est actuellement un village copte, grand centre de pelerinage
a la Vierge, bordé d’un vaste cimetiére (3.

Tels sont les lieux. Quant & leur histoire, il faut ici se résigner a une plus grande obscurité
encore que pour le groupe précédent, sans doute parce que nous sommes plus loin des
capitales provinciales ol la mémoire se conserve davantage et que les chrétiens sont ici
moins nombreux. Sur l’identité des 2 laures de Bani Hasan rien ne nous renseigne; le
village actuel est entiérement musulman comme tous ses semblables sur la rive droite du
Nil jusqu’au hameau de dayr apa Hiir. A Tihna/Acoris, I’ Historia Monachorum in Aegypto
ch. 13 met dans la bouche du moine Apellés quelques récits sur ses fréres de la région;
les inscriptions chrétiennes sont du Ve-VIe s.; 1’église du village, dont un petit tiers est
chrétien, est consacrée 4 St Ménas. La titulature de dayr apa Hir nous renverrait & au
moins 4 martyrs et 6 moines *) si Maqrizi ne signalait que le monastére, ruiné de son
temps, a comme patron « Hiir le moine » (); il peut alors s’agir soit du Hir de Preht,
village de I’Antinoite nord, a la fois compagnon de apa Harmin de Qaw (ce dernier passa
une partie de sa vie tout prés, au gabal al-Tayr) et narrateur supposé de sa vie, tous deux

Recueil des inscriptions  grecques-chrétiennes
d’Egypte, n° 121, 149, 164 et 169; Id., « Inscrip-
tions chrétiennes du musée du Caire », BIFAO 3,

() Etat ancien : DE 4 p. 365-67; actuel :
O. Meinardus, Christian Egypt Ancient and
Modern, Cairo 1977, p. 266. Deux km plus au

sud subsistait il y a encore quelques années le
cheeur d’une église taillé dans le rocher, mainte-
nant détruit par les carriers. Une stéle monastique
provient des environs : H. Munier, « Note sur le
village de Hagé », ASAE 17, 1917, p. 163.

(?) Steles chrétiennes de Tihnd : G. Lefebvre,

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

1903, p. 92-94, n® 46, 47, 49 et 50 (coptes).

() O. Meinardus, o.c. p. 362-4. Pour la datation
de I’église, v. E. Pauty, BASC 7, 1941, p. 86-88.

( J. Muyser, « Ermite pérégrinant et pélerin
infatigable », BSAC 9, 1943, p. 186-90.

() M. p. 413,

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 11

moines du V* s., soit plus vraisemblablement du « apa Hiir de la montagne a la colonne »
dont le disciple Abii Fis est patron de Minia (.. A propos du gabal al-Tayr on vient de
nommer apa Harmin qui y vécut prés d’un vieux moine nommé Bisily; tous deux sont
oubliés dans les légendes postérieures faisant état du monastére ou de son église; le §abal
ou le dayr al-Tayr doivent en effet leur nom a la légende de I’oiseau biiqir, une des merveilles
du pays, que les auteurs arabes, d’al-Sabusti & Magqrizi, situent diversement tantdt dans la
province d’Ahmim tant6t dans celle d’ASminayn et parfois méme dans une montagne qui
porte un autre nom : gabal al-Kahf — «de la caverne » —, ou al-Kaff — «de la paume
de la main» @ —. Parmi eux, Yaqit et al-Harawi® placent dans cette montagne une
« église de la main », en surimposant a la légende du bigir celle du passage de la Sainte
Famille sur les lieux : 1a main de Jésus serait restée imprimée sur un rocher qu’il remettait
en place. Seuls Aba Salih et Magqrizi situent fermement I’ensemble montagne/église au
dayr al-‘Adra actuel ). Le monastére est encore vivant a la fin du XVI® s. &),

Au sud d’Antinoé, les sites monastiques sont moins nombreux encore, 3 en tout, et
plus espacés qu’au nord. A 6 km de Sayh Sa‘id on rencontre d’abord une laure installée
dans les tombes de Tell al-“Amarna; elle parait plus modeste que sa voisine, 7 hypogées
seulement gardant des marques d’installation, dont celui de Panehesy transformé en

2} Maspero-Wiet, Matériaux p. 64-66.

3) Al-Harawi (non inclus dans les auteurs cités
par Maspero-Wiet), Guide des lieux de pélerinage,
ed. Sourdel-Thomine, Damas 1953, p. 99 : I’église
est «une chapelle sculptée et creusée dans un
on dit qu’y vécut le Messie

(1 J. Muyser, ibid. p. 173 et 187-8. Sur Preht,
v. D.B. p. 221-23. La « montagne de la colonne »
(et non le «monastére de la colonne» comme
Vécrit S. Timm, Das christlich-Koptische Agypten
in arabischer Zeit, Wiesbaden 1984, p. 643,
renvoyant au manuscrit inédit du temps de Muyser
mais maintenant publié par Nabil Salim sous le
titre Al-gadis Aba Fis, 1966), inconnue par ailleurs,
pourrait faire allusion a ’extraction inachevée d’un
énorme bloc au-dessus de dayr apa Hir (DE 4,
p. 362-4). En ce qui concerne Abl Fis, patron de
Minia, R.G. Coquin me fait remarquer qu’il faut
corriger la notice de Minia chez A.S. fol. 78 a
et, au lieu de Ba Qays, lire Ba Fis; en ce cas,
I’identité du saint telle qu’elle est présentée dans

seul bloc de pierre . ..
et qu’il y laissa I’empreinte de sa main ».

(5 M. p. 503; A.S. fol. 75b - 76 a est le plus
explicite : il parle d’une église inférieure creusée
dans le rocher et d’une église supérieure construite
au-dessus d’elle; selon lui, les Francs ont emporté,
en 1168, la pierre ou était imprimée la main de
Jésus. Les traces de 1’église rupestre pourraient se
retrouver dans le soubassement rocheux de I’église
actuelle, la disparition de la main étant liée a

ce texte montre que le moine était alors bien I’effondrement de sa vofite suivi d’une reconstruc-

oublié. Dayr apa Hiur est aujourd’hui un hameau
chrétien dépendant du gros village musulman de
Sawada, d’origine bédouine; M. semble lier
I’établissement de ces bédouins a la ruine du

monastere.

tion unifiée des 2 églises (7).

() V. Buri, L unione della chiesa copta con Roma
sotto Clemente VIII, Orientalia Christiana 72,
1931, p. 186 et 193 : un moine de dayr al-Tayr
porte 4 Rome l’acte d’union de 1597.

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

12 MAURICE MARTIN

église (. A 20 km de 14, le village de Dayr al-Qusayr ne garde plus aucune trace du
monastére qui a pu lui donner son nom (2. Nous sommes alors au début du Fabal
Abtt Fawda, peu exploré et mal connu, qui borde presque a pic le Nil jusqu’a la hauteur
de Manfalit. Au village bédouin d’al-Qusayr, face 2 *Umm al-Qusiir rive gauche, une
église rupestre consacrée a la Vierge pourrait étre un ancien ermitage (), Enfin, dayr
al-Amir Tadrus, 9 km plus au sud, est un hypogée aménagé en église et d’autres hypogées
proches, maintenant détruits par les carriers, avaient vu s’installer une modeste laure (a)

) N. de G. Davies, The Rock Tombs of el
Amarna, Egypt Expl. Fund, t. 1 passim et pl. 1 et 2,
t. 2, p. 11-12 et pl. 6, 11, 20, 24-26, 42 et 45. Signa-
lons qu’au sud-est de ces hypogées se trouve encore
un lieu-dit « dair al-Gabrawi », avec des tombes,
ce nom renvoyant normalement a un monastere de
I’archange Gabriel. Tell al-“Amarna est situé face
a4 Dayr Mawas, gros village sur la rive gauche
du Nil, autre lieu-dit monastique (Boinet, Diction-
naire géographique de I’Egypte, Le Caire, p. 167
signale qu’on le nomme aussi Dair Monas), dont
la population renferme encore une proportion
notable de coptes — 20 % — alors que les hameaux
de la rive droite sont exclusivement musulmans.

() Ce village fait face 4 al-Qiisiyya, rive gauche.
A la description de ses antiquités donnée par
Jomard, DE 4, p. 305, reprise par Wilkinson,
Modern Egypt and Thebes, 1843, t. 2 p. 78 et ses
successeurs Legrain et Clédat, on ne peut qu’ajou-
ter la découverte récente d’un antique cimetiére
copte (Orientalia 37, 1968, p. 109 et 38, 1969,
p. 260). Le village est aujourd’hui entiérement
musulman. Cependant, une remarque de Jomard
attire I’attention : il signale que le village s’appelle
aussi « deir Bosrah ». Bosra (= Paphor copte)
est 1ié 4 la légende égyptienne du saint cavalier
Théodore le Stratélate (O’Leary, o.c. p. 263-4;
Quatremére, Observations sur quelques points de la
géographie de I’Egypte, p. 33; Amélineau, Géogra-
phie, p. 304-5, ignorant 1’existence d’un et méme
deux Bosrah critique a tort Quatremere). Or le
monastére de I’Amir Tadrus (= Théodore) du

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

gabal Abu Fawda, dont nous allons parler im-
médiatement, est 4 15 km au sud de Dayr al-
Qusayr : dayr al-Qusayr/Bosra pourrait étre alors
une premiére localisation, plus ancienne et oubliée,
de ce pelerinage régional. Il existe un second
dayr Busra (ou Bisra) face & Sutb, au sud d’Assiout,
consacré a la mémoire du méme saint.

(%) Cette église, installée dans une carriére
irréguliére, comporte une abside taillée dans le
rocher avec niche orientale. Les carriéres voisines
n’ont pas été occupées mais, a la méme hauteur
au nord de I’église, se trouvent des traces d’habitats
construits. Sur le site cf. S. Timm, o.c. p. 637-8 :
la carte du Survey qu’il invoque ne le nomme ni
église, ni couvent, mais simplement « mazar»
(lieu de visite) de la Vierge. Toutes les églises
rupestres de la région étant d’origine monastique,
celle-ci pourrait bien étre un ancien ermitage. A
1 km plus au sud, restes d’une ville occupée a
I’époque copte et d’un vaste cimetiére chrétien
dominés par le Sayh Magbari: G. Legrain,
« Notes archéologiques prises au Gebel Abou
Fodah », ASAE 1, 1900, p. 3. La carriére qui
surplombe contient des inscriptions coptes :
J. Clédat, « Notes archéologiques et philologi-
ques », BIFAO 1, 1901, p. 91 sv.

") Description de 1’état ancien en G. Maspero,
Ruines et paysages d’Egypte, Paris 1906, p. 19-28,
ol il est par erreur nommé le «couvent de la
poulie » : ce dernier, 5 km plus au sud et consacré
a St Ménas, appartient au bassin d’Abnib.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 13

un cimetiére plus récent s’est ouvert au pied du site et I’église accueille un pélerinage
fréquenté des chrétiens de ’autre rive. Aucun de ces lieux n’est mentionné par un auteur
quelconque, Abil Silih et Magrizi les ignorent, ce qui indique que leur abandon est trés
ancien et la mémoire de leurs moines perdue depuis longtemps. Le saint cavalier protecteur

Tadrus a pu sans peine les remplacer.

RIVE GAUCHE DU NIL

Quand on passe sur la rive gauche du Nil, c’est un tout autre paysage, une autre histoire
aussi. A mi-distance entre fleuve et balr Yisuf, Hermopolis/ASmunayn, au centre d’une
riche et large campagne agricole quadriliée d’un réseau dense de villages, contrairement
4 Antinoé ne garde aucune trace de ses monastéres antiques. Au-dela du bahr Yusuf, le
désert est proche et c’est sur son rebord caillouteux — le hagir — que se trouvent les 5
sites monastiques reconnus dont on va maintenant s’occuper : d’entrée de jeu, leur petit
nombre fait probléme.

A 10 km ouest de Samaliit, prés du village de Kom al-Rahib (la colline du moine),
les ruines d’un petit monastére, peut-étre accompagné d’une laure, ont été repérées. A
proximité, une tombe chrétienne a livré une grande stéle figurative. La derniére trace de
ce monastére subsite peut-étre encore au XIV® s. sous le nom de dayr Tirfa, Tirfa étant
un village 4 5 km au nord de Kom al-Réhib. C’est tout ce qu’on peut dire de ce couvent (1),
11 faut maintenant descendre 50 km au sud pour rencontrer dayr Abii Fana, le monastére
de I’abbé Bané, ol une église de type basilical est enfoncée profondément au cceur d’un
kom conique élevé et étendu qui recouvre les restes du monastére. Un vaste cimeticre
chrétien le borde, qui dessert les gros villages proches de Hir, Qasr Hir et Bani Halid
dont le quart de la population est copte . Quelques petits koms voisins pourraient tre

(1) Description des ruines, qui portent dans la
carte du Survey le nom de Kom Témeyda mais sont
aussi appelées dans le pays Kom Tinida (S. Timm,
o.c. p. 1466), en AR 1911-1912, p. 12-13; S. Arif,
« Découverte d’une tombe chrétienne prés de
Samallout », ASAE 7, 1906, p. 111-112. Sur Dayr
Tirfa v. p. 18 n. 5. A Kom al-Réahib, 150 chrétiens
pour 3.500 habitants: c’est la proportion de la
plupart des villages de cette zone dont beaucoup
sont d’origine bédouine. Dans ce village méme, le
moine anonyme (cf, cependant ci-dessous n. 6
p. 17) a été remplacé dans la vénération des gens
par le Sayh Rabi, qui est honoré d’un mawlid

célébre au Fayoum : noter que le Sayh Rubi est
« riimi » d’origine (J.W. McPherson, The moulids
of Egypt, Cairo 1941, p. 277).

) Description, discussion et bibliographie dans
La laure de dér al-Dik a Antinoé, p. 46-49; v. aussi
M. Martin, « Notes inédites du P. Jullien sur
trois monastéres d’Egypte », BIFAO 71, 1972, p.
120-124. Jomard, DE 4, p. 327, signale qu’auprés
du monastére se trouvent les ruines du village de
Bani Halid al-Qadim, abandonné par sa popula-
tion entiérement chrétienne au début du XVIII®s,,
le nouveau village s’étant transporté sur la rive du
bahr Yisuf. )

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

14 MAURICE MARTIN

des témoins de cellules isolées ou de tombes mais, plus certainement, a environ 1 km a
I’ouest, au pied d’une barre rocheuse, se trouvent les restes d’une cellule que la tradition
attribue au fondateur du monastére (1),

A Pautre extrémité de la région sous étude, on trouve 1’énorme kom de Bawit, les
ermitages de Mir 15 km plus bas et I’actuel dayr al-Muharraq & 7 km encore de 1a. A la
hauteur de Dayriit, Bawit, fouillé sporadiquement par I'IFAO entre 1902 et 1913, est
retourné & son ¢€tat antérieur d’immense kom allongé en forme de massue sur un bon
km. D’aprés P’essai de reconstitution de ces fouilles présenté par H. Torp on ne peut dire
que la 20° partie en ait été explorée (2. De plus, I’interprétation du site, pour avoir été
ccuvre de pionnier, a souffert du manque de comparaison que pourraient aujourd’hui
fournir les fouilles d’Esna et des Kellia. Il est certain, d’abord, que des cellules existaient
hors de l’enceinte, plutdét symbolique, dont d’ailleurs on ne connait qu’une partie du
tracé. Il me parait, de plus, vraisemblable que le monastére, énorme et riche, ait aggloméré
a son service une sorte de faubourg de laics attirés par les facilités qu’offrait le pélerinage —
tout n’est pas forcément monastique dans ’ensemble et il se pourrait bien que I’enceinte
ait eu pour fonction de délimiter ce qui 1’était. Ici encore on se trouve devant une laure
primitive qui se rassemble en monastére plus ou moins lache, évolution suivie jusqu’au
bout au Wadi Natriin et a I’Enaton, commencée vraisemblablement et interrompue par
la désertion des lieux a Kellia. Bref, m&me s’il a fourni énormément de matériau a ’archéo-
logie et & I’art copte, vu sa longue durée sur 7 ou 8 siécles et le disparate de sa fouille
Bawit demeure assez mystérieux.

Dans Ia nécropole antique de Mir, 2 tombes avec inscriptions coptes témoignent de
leur occupation par des ermites liés & Bawit ®). Enfin, 7 km plus au sud, en bordure du
désert toujours, se trouve le plus grand monastére encore vivant de Haute Egypte, dayr
al-Muharraq, le monastére briilé, appelé aussi monastére de la Vierge de Qisqam parce
qu’il a hérit¢ dans la tradition copte des légendes du passage de la Sainte Famille a

(1} C’est aussi le lieu d’un rite de fécondité pour
femmes stériles, comme on en trouve en bien
d’autres lieux de pélerinage.

(20 Cf. H. Torp, « Le monastére copte de Baouit,
quelques notes d’introduction », Acta ad Archaeo-
logiam et Artium Historiam Pertinentia (Institutum
Romanum Norvegiae) 9, 1981, p. 1-9, et spéciale-
ment pl. 1 ol sont situées les églises et cellules
fouillées. Bibliographie exhaustive, complétée dans
ce volume des Acta, en C.C. Walters, o.c. p. 243

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

et 251 sv. pour les peintures. Depuis 1984, le
Service des Antiquités a mené 3 campagnes de
fouilles sur le site. Les premicres interprétations
se référent a la nécropole de Bagawit, du fait que
des moines sont enterrés dans des cellules, et
cette note caractéristique influence encore H. Torp.

(3) A.M. Blackman, The Rock Tombs of Meir 1,
1914, p. 22 et pl. 1. Des inscriptions invoquent la
triade des saints moines de Bawit.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 15

ASmiinayn. C’est aujourd’hui un monastére typique, avec qasr et grande enceinte, au
milieu d’un vaste cimetiére chrétien, trés fréquenté a 1’époque des pélerinages de la Vierge :
en quelque sorte au sud le pendant du couvent de gabal al-Tayr au nord ().

Cet inventaire ne serait pas complet si ’on ne mentionnait encore 3 autres couvents
qui ont pour caractéristique d’étre dans la vallée méme et d’apparaitre trés tard dans
Phistoire. Ce sont actuellement de simples églises de village desservies par des prétres
séculiers. L’un se trouve face & BarSa, dayr al-Malak de Rayramiin déja mentionné,
consacré a ’archange Michel, et les 2 autres & Sanabii, St Théodore 'oriental au sud-
est, St Ménas au nord-est (2.

Historiquement, sur le monastére d’Abli Fana, hors ce que nous apprennent de son
fondateur, ermite et pére de moines des IVe-V® s., ses apophtegmes et une vie arabe tardive,
et tout en tenant compte de la structure basilicale de 1’église qui peut remonter au VI® s.,
nous ne savons presque rien #) jusqu’a sa mention par Abi Silih — et encore est-elle
douteuse — au propos de la restauration de cette église justement; il s5agit vraisemblable-
ment de la décoration des murs par une multitude de croix variées, qui daterait alors du
premier quart du XII® s. A cette époque, le monastére est florissant, au point que deux
patriarches en sortent, en 1294 et 1378, et qu’il aurait compté jusqu’a une centaine de
moines selon Maqrizi, mais cc méme Maqrizi annonce sa fin prochaine : de son temps
il n’a plus que 2 moines ), L’histoire de Bawit, malgré la bien plus grande célébrité de
son fondateur, n’est guére micux connue; du fondateur méme deux visages assez différents

() Jomard, DE 4, p. 301, le décrit comme un
village chrétien de 200 habitants et de 20 moines.
Monneret de Villard, Deyr al-Muharraqah, Milano
1928, étudie spécialement le gasr qui en est la
partie la plus ancienne. O. Meinardus, o.c. p. 379-
84. Sur I’origine des légendes de la Sainte Famille
au monastére, v. Doresse, l.c. p. 14,

(2 Rayramiin : Sicard, Euvres 2, p. 255-56 et
Jomard DE 4, p. 321. Aux XVII® et XVIII¢s., le
monastére sert d’église a la nombreuse com-
munauté copte de Mallawi qui n’en a pas sur
place : compléter Vansleb, Nouvelle relation p.
383-84, qui nomme 1’église par Pococke, A des-
cription of the East 1 p. 74, qui la situe. Sanabii :
Jomard, ibid. p. 302-3 (St Ménas, qui vient d’étre
pillé, est alors en voie de reconstruction). M. p.415
est le seul auteur ancien a parler de ces 3 monas-
teres : de son temps les 2 monastéres de Sanabi

sont vides de moines, dayr al-Malak est consacré
selon lui a Gabriel et St Ménas de Sanabii est
un monastére de la Vierge. Ces changements de
titulature, Michel au lieu de Gabriel et Théodore &
la place de la Vierge, ne sont pas sans signification.

() M. Chaine, Le manuscrit de la version copte
en dialecte saidique des Apophtegmeta Patrum,
IFAO 1960, p. 147-8; traduction dans O. Regnault,
Les sentences des Péres du Désert (nouveau
recueil), Solesmes 1970, p. 279-81. Vie arabe :
cf. G. Troupeau, o.c. p. 153 n® 17. Mention dans
un papyrus copte du VII® s.: W.E. Crum,
Catalogue John Rylands, n° 320.

{0 A.S. fol. 89 a ne parle que de I’église et la
situe ailleurs; History of the Patriarchs of the
Egyptian Church (en note : Hist. Patr.), Société
d’Archéologie Copte, Le Caire, t. 3, p. 230 et
237; M. p. 415.

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

16 MAURICE MARTIN

nous sont livrés : abbé d’une laure bien localisée et stable de plus de 500 moines selon
Historia Monachorum in Aegypto (fin du IV® s.), ou anachoréte voyageur que plusieurs
groupements considérent comme leur inspirateur selon les sources coptes (V). Ces derniéres
donnent pour sa résidence ultime non pas Bawit mais Titkooh/Titkois, a situer un peu
plus au sud (vers dayr al-Muharraq donc), monastére sur lequel il existe également un
dossier papyrologique des VI®-VII® s. (3, On ne peut donc savoir avec quelque certitude
auquel des deux s’est rendu Daniel de Scété puis Jean Moschus au VII® s. ®); [’un et l’autre
étaient alors célébres, peut-étre concurrents, pour I’obtention d’une sorte d’indulgence
pléniére attribuée par Apoll6 a la vénération de son compagnon Phib. Pour suivre 1’évolu-
tion de Bawit, il faut donc s’adresser aux données archéologiques et iconographiques.
Elles manifestent deux temps d’occupation : le premier, paisible et prospére, s’étend
jusquw’a la fin du VIII® s. mais au IX° le grand monastére s’était déja désintégré et n’y
subsistait alors qu’une petite colonie semi-anachorétique dans le nord des ruines; la
derniére inscription datée est de la premiére moitié du XI°s. @), A la fin du XII®s. AbT
Silih Iignore, qui mentionne pourtant bien des monastéres ruinés sous les Fatimides.
Quant a dayr al-Muharraq, on serait tenté de dire — et sans doute est-ce une indication
a retenir — qu’il apparait dans I’histoire quand Bawit disparait. Abii Salih est le premier
a en parler et c’est déja un monastére célebre, grand centre de pélerinage dont le qasr
croulant vient d’étre restauré. Des légendes relatives au passage de la Sainte Famille, au
terme de sa remontée du Nil, y ont émigré depuis ASmiinayn ®) et nombre d’autres encore

() Selon Historia Monachorum in Aegypto, d’Archéologie et d’Histoire T7, 1965, p. 153-57;

ch. 8, Apollo est avec Jean de Lyco le moine le
plus célebre d’Egypte. Autre image du personnage
dans les sources coptes : R.G. Coquin, « Apollon
de Titkooh et/ou Apollon de Bawit », Orientalia
46, 1977, p. 435-46.

@ D.B. p. 197 et 300-301; J. Gascou, « Docu-
ments grecs relatifs au monastére d’abba Apollos
de Titkdis », Anagennesis 1, 1981, p. 219-30 et
S. Pernigotti, degyptus 65, p. 101-105.

) « Vie et récits de ’abbé Daniel » ROC 5,
p. 67; il y avait alors 5.000 moines au monastére —
ce qui est moins une estimation chiffrée que
P’indication de la sainteté des lieux. Moschus,
Pré spirituel, ch. 184 (ed. S.C. p. 242-3).

) H, Torp, «La date de fondation du mo-
nastére de Baouit et son abandon», Mélanges

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

C.C. Walters, o.c. p. 288-92 est nettement plus
restrictif que Torp en ce qui concerne la datation
tardive des derniéres peintures.

(%) Je penserais volontiers que I’explication don-
née d’un autre nom du monastére, dayr al-
Muharrar (le « limitant »), se référe au terme sud
de ce voyage et non 4 la limite nord du monachisme
pachoémien : cf. M. Jullien, L’Egypte, Souvenirs
bibliques et chrétiens, Lille 1899, p. 247; Hist. Patr.
3, p. 329-30. Par ailleurs, que dayr al-Muharraq
ait pu s’approprier pour lui seul une légende jusque
14 localisée a ASmunayn indique que la ville était
alors islamisée au point de ne pouvoir garder et
défendre ce précieux souvenir et le pélerinage qui

lui était lié.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 17

plus extraordinaires s’y sont établies avec leur suite de miracles et de guérisons opérées
sur les lieux; tout cela est encore en place aujourd’hui car, depuis Yaqiit, I’histoire est
ininterrompue : deux patriarches en sortent au XIV® s., Maqrizi le mentionne, au XV°s.
deux autres patriarches y ont été moines, un moine de la fin du XVI® s. va au concile de
Florence (V. Des moines éthiopiens y sont signalés depuis le XIV® s. et peut-étre ont-ils
formé une petite communauté A eux a certaines époques (9. Aprés une baisse sensible
des effectifs aux XVIII® et XIX° s., il est & nouveau au début du XX° le monastére le plus
peuplé d’Egypte (). Ajoutons que, autour de Qsiyya, on se trouve dans une des régions
oll la densité chrétienne reste aujourd’hui la plus élevée ().

C’est elle sans doute qui explique la survivance des 3 petits monastéres de dayr al-Malak
et de Sanabi en plein dans les terres cultivées. Leurs patronymes combattants — Michel,
Ménas, Théodore — évoquent bien cependant les pressions subies par les communautés
chrétiennes dans cette région (5),

A cet inventaire de ce qui subsiste aujourd’hui, il nous faut joindre maintenant ce dont
seuls les textes gardent trace. On procédera encore du nord au sud en allant du plus récent
au plus ancien.

Au nord d’ASmiinayn Maqrizi ne connait de son temps plus aucun des 3 monasteres
nommés par Abii Salih : anba Bahiim, al-‘Asal et aba Niib. Du premier on ne sait qu’une
chose, sa localisation & Barfaniis dans le district de Taha ®). Dayr al-‘Asal, proche de

(1 A.S. fol. 78 a - 79 b (la restauration du qasr « monastére des Ethiopiens » dans I’Hermopolite

signalée en 78 b aurait eu lieu entre 1132 et 1159); (liste Gascou), sans qu’il s’agisse forcément d’une

Hist. Patr., t. 2 p. 361 et t. 3 p. 234, 237 et 274;
M. p. 416. Buri, o.c. p. 186 pour le concile de
Florence.

(2) 11 s’agit de moines qui font le pélerinage de
Jérusalem et se fixent 14 au passage (on sait que
la route d’Ethiopie par le Soudan aboutit un
peu au sud du monastére, dans la région d’As-
siout) : cf. O. Meinardus, Monks and Monasteries
of the Egyptian desert, Cairo 1961, p. 291. Cela
donne lieu aux XVII® et XVIII® s. a parler d’un
« monastére des Abyssins », 1ié a ou proche de
dayr al-Muharraq : S. Sauneron, « La Thébaide
en 1668 », BIFAO 67, 1969, p. 141 et Sicard,
Euvres 1, p. 10. Il semble que la coutume pour
ces moines abyssins de se fixer dans la région soit
ancienne — méme cause, mémes effets — car un
papyrus du VII® s. signale déja ’existence d’un

localisation identique.

() Hist. Patr. 3, p. 329-30.

() Le markaz de Qusiyya est au quart chrétien;
dans ses gros bourgs la proportion est plus élevée :
309 a Qusiyya méme, 409, & Sanabii.

) Voir ce que rapporte Jomard de leurs diffi-
cultés a la fin du XVIII® s. en DE 4, p. 303 pour
Sanabii et p. 304 pour le proche Biblaw.

(6) Sur Taha, durement traité a la fin des
Ommeyades, voir les renseignements contradic-
toires de A.S. fol. 74 a et 77 b. Dayr anba Bahiim
a Barganus (localité identifiée sans justification a
Kom al-Rahib par Ramazi, Qamiis 11. 3, p. 236) est
signalé de fagon identique en Hist. Patr. 2, p. 32/45
(il est mis a sac vers 860) et en A.S. fol. 86a;
peut-Etre s’agit-il encore de lui dans le texte arabe
des Miracles de Ptolémée, PO 5, p. 782 et 801. Sur

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

18 MAURICE MARTIN

Minia, apparait par contre comme un vaste monastére dont Yaqut dit que les moines
sont nombreux et le pélerinage & St Georges trés fréquenté; il contenait 14 églises (1),
Dayr apa Nib enfin, entre Minia et ASminayn, est muni d’un qasr et garde les reliques
de 63 moines massacrés durant des troubles dans la seconde moitié du XI¢ s. (%), Ainsi
donc, au nord d’ASmiinayn sur la rive gauche du Nil, de 4 monastéres trés vivants a la
fin du XII° s. il ne reste plus, 250 ans plus tard a ’époque de Magqrizi, que dayr Abi Fana,
d’ailleurs menacé d’extinction immédiate.

Par contre, au sud d’A$miinayn, dans la région de Dalga, Maqrizi signale 2 monastéres,
I’'un & Baliiga presque abandonné et celui de St Mercure en ruine ®), tandis qu’Abii Salih
n’en mentionne qu’un, celui de St Onuphre autrefois trés riche; en soulignant que le mawlid
qui s’y tient n’est qu’une ombre des temps passés () il fait remonter a 2 siécles plus haut
la décadence monastique constatée par Maqrizi.

Dans la mesure ou les toponymes livrent des souvenirs plus siirs dans la vallée que
dans le désert livré aux bédouins, on peut encore ajouter & Dayr Tirfa et & Dayr ‘Atiya
déja nommés les gros villages de Dayr Samaliit 4 la hauteur de Samaliit et de Dayr Mawas
3 la hauteur de Dalga ©),

Passer des sources arabes a la documentation fournie par les sources grecques ou coptes
anciennes, et notamment par la récolte papyrologique, fait franchir nombre de siécles
obscurs, pour le moins 2 ou 3. Certes, on doit tenir que I’établissement arabo-musulman
a pris quelques décades pour se structurer et exercer un impact décisif sur ’établissement

une stéle donnant une liste de moines de Taha v.
A. Deiber, « Note sur deux documents coptes »,
BIFAO 3, 1903, p. 203-208.

(" A.S. fol. 86 b; Hist. Patr. 2, p. 357. 11 est
étonnant qu’un monastére aussi important dis-
paraisse sans laisser de trace et peut-étre le
retouvons-nous dans 1’Etat des Provinces et des
Villages d’Egypte, p. 92 (in de Sacy, Relation
d’Egypte par Abd el-Latif) sous le nom de Dayr
‘Atiya, village qui existe encore 2 moins de 10 km
sud de Minia, ou de Dayr Tahnasi, village tout
proche (Ramzi, o.c. I, p. 258).

@) A.S. fol. 90 b. TI s’agit sans doute du Nib,
ascéte et moine du IV® s., martyr sans effusion de
sang, qui est de la région : O’Leary, o.c. p. 209.

() M. p. 415. Le monastére de Baliga (non
identifié), bien situé par M., pourrait correspondre

au « deyr al-Garddawi» de DE 4, p. 313-314, si
I’on tient compte que le Dalga ancien se trouvait
sur la rive droite du bahr Yasuf (Maspero, « Notes
au jour le jour », PSBA 14, 1892, p. 201).

() Fol. 91 b. Onuphre est le célébre ermite du
désert d’ASmiinayn découvert par Paphnoute :
O’Leary, o.c. p. 210 et 219-20. Sur le monastére
d’Ehrit, dans la montagne de Shmoun/A$miinayn,
ou a habité Onuphre, cf. D.B. p. 101 qui, aprés
Amélineau, le place cependant a la limite nord de
P’Hermopolite. Autre localisation, sur la rive
droite du Nil cette fois, & Sayh Fadil : Ramzi, o.c.
1, p. 133-34. Aucun de ces Ehrit ne correspond a
la « montagne de Shmoun ».

) Tirfa : Ramzi, ibid. p. 260; “Atiya : v. ci-
dessus n. 1. Dayr Samalat est aujourd’hui a 90 %
musulman et ‘Atiya & 98 %.

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 19

chrétien et monastique du pays (1), On en déduira donc que les monastéres vivants au
VII® s. n’ont pas été directement affectés par les changements a la téte du pays jusque
dans les débuts du VIII®s. — mais ceci ne veut pas dire qu’ils ont tous subsité durant cette
période ni que ceux dont il est parlé aux V® et VI®s. aient forcément vécu jusqu’au VII®s. —
Et il n’est en tout cas pas question, sauf exception rarissime, de suivre leur histoire puisque
la plupart ne nous sont connus que par une ou deux mentions. Cependant leur nombre,
leur désignation et leur localisation demeurent révélatrices. On les dénombrera donc en
allant du localisé au simplement désigné.

Nous rencontrons d’abord des fondations pachémiennes ou tabennesiotes, deux étant
mentionnées au IV® s. @), prés d’Asminayn et une autre au VI°. I faut ici souligner deux
points, leur petit nombre d’abord — le monachisme pachomien n’a jamais été trés
répandu — et leur proximité de la ville ensuite : on I’a déja vu pour Antinoé et les 3
fondations d’Ahmim en sont un autre exemple. Deux couvents de femmes sont également
connus, I’un au VI® s. & Hermopolis sous I’invocation de saint Jérémie, I’autre au début
du VII® s., sous celui d’ama Annas ),

Proche d’A$miinayn encore, vers la nécropole désertique de Tiina al-Gabal, célebre
bien au-dela des limites de la région par la mémoire des 7 ascétes martyrisés sous Dioclétien
et celle de ’ermite Ammonios ), les papyrus nous font connaitre 4 monastéres, ceux
d’apa Anastase, d’apa Antonios, des fils de (Jean) Germanos et des Salamites, tous du
début du VII® s. (5), Cette dense occupation monastique de la nécropole antique d’Hermo-
polis nous rappelle le pourtour désertique d’Antinoé, bien qu’il n’en reste ici que peu
de trace archéologique (%), et elle pourrait bien étre de méme nature, laure dispersée dans

les tombes et catacombes plutdt que monastére construit.

() B. Wipszycka, Les ressources et les activités
économiques des églises en Egypte du IV au VIII® 5.,
Bruxelles 1972, p. 8.

(2 C’est 4 I’occasion d’une tournée d’Athanase
d’Alexandrie en Haute Egypte, vers 360, qu’on
apprend leur existence a Nouoi/Naway et Kahytr
(D : Sancti Pachomii vitae graecae, p. 84 et Les
vies coptes de saint Pachéme, trad. Lefort, Louvain
1966, p. 222; cf. D.B. p. 137 et 178-9. Naway est
4 5 km au nord d’ASmunayn. Un papyrus du
VI° s. situe un troisiéme monastére dans la région
de Singirg, 4 5 km sud-est de Mallawi : D.B. p. 217
et 219, monastére de Pouinkdreds, sans doute au
bord du Nil puisqu’il possédait un port.

(3 Jérémie : « Vie et récits de 1’abbé Daniel »,
lc. p. 69. Ama Annas : D.B. p. 65.

() O’Leary, p. 100-101 et 70-71; D.B. p. 119.

) Liste Gascou. Le monastére des Salamites
pourrait étre 1ié au monastére de Salama a I’Enaton
d’Alexandrie.

0) Jomard, DE 4, p. 183, décrit les ruines de
Tina sous le nom de « Deyr », repris par Maspero,
« Notes au jour le jour », PSBA 14, 1892, p. 200.
Les ruines d’un monastére sont repérées plus au
nord, a la hauteur de Nazlet Tiina : D. Kessler,
Historische Topographie der Region zwischen
Mallawi und Samalut, Wiesden 1981, p. 19.

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

20 MAURICE MARTIN

On peut encore localiser un monastére de Zoile, du VI® s., dans la région de Qdisiyya ().

Neuf monastéres, tous des débuts du VII® s., sont identifiés par un surnom ou une
localité aujourd’hui inconnue : le nouveau monastére, celui de la Mule, de Pastiois,
de Taulé, du Serapeum, de Saft (mais lequel ?), d’Adelphios, d’Ammon et de Stéh (@),
Non localisés enfin, 6 monastéres sont désignés sous un nom de moine et 2 autres sous
un nom de personne, tous de la seconde moitié du VI® s. ou du début du VII® %),

BiLaN ()

Au bilan, 14 sites monastiques anciens sont reconnus sur la rive droite du Nil, dont 6
sont encore utilisés pour des activités religicuses. Trois d’entre eux sont inscrits par Maqrizi
sous leur nom actuel contre un seul pour Abt Salih (dayr al-"Adra) qui, lui, nomme aux
abords d’Antinoé 2 autres monastéres aujourd’hui inconnus ®). Si I’on passe aux textes
anciens, une fondation pachémienne (IV*® s.) a existé a Antino¢ et les papyrus nomment
encore 7 sites, dont un est peut-étre identifiable. Textes et papyrus mélés donnent comme
patronymes a ces monastéres 7 moines, 1 martyr célébre, 2 surnoms et enfin, tardivement,
la Vierge (6,

Sur la rive gauche 8 sites monastiques sont connus aujourd’hui, 5 anciens en bordure
du désert dont le seul dayr al-Muharraq est vivant, et 3 récents dans les terres, tous 3
transformés en églises de village. Sur ces 8 sites, les textes arabes en connaissent 5, 3 du
seul Magqrizi et 2 de lui et d’Abii Salih (7). Magqrizi en connait 2 autres maintenant disparus
et Abii Salih 3 encore (®). Les textes anciens mentionnent 2 fondations pachOmiennes,
auxquelles les papyrus en ajoutent sans doute une. Quant aux seuls papyrus, de tout
cet ensemble ils ne connaissent certainement qu’Apollé de Bawit/Titkdis. Par contre

(U D.B. p. 105.

@ Liste Gascou.

(3 Monastéres des abba Anouph et Aphoutos :
D.B. p. 65 et 77. Liste Gascou : Abba ou apa
Dorodeos, I60dbou (cf. D.B. p. 122, Iaccobou
mon.), Macrobe et Martos. Pour les noms de
personnes : monastéres de Claudianos et de
P’Erythréen ou d’Eruthos (liste Gascou).

(W Voir les tableaux récapitulatifs p. 28-29.

5) Aba Hinnis (M.), Apa Hir (M.), dayr
al-‘Adra (M. et A.S.), Colluthus (A.S. = Abii
Hinnis ?), Abd Tabih (A.S.).

(6) Moines : Jean Colobos, Bislly, Hiir (auxquels

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

on peut ajouter Harmin et Fis) dans les textes et,
pour les papyrus, Biktor, Jérémie, Macaire et
Sabinos. Martyr : Colluthus. La Vierge a gabal
al-Tayr. Surnoms : les Stylites, la Colombe (papy-
rus). La Vierge a al-Qusayr comme les saints
cavaliers Phoibamon/Fam et Théodore/Tadrus a
Sayh Sa‘id et au gabal Abi Fawda sont de tradi-
tion orale populaire.

() Dayr al-Malak, Tadrus, Ménas (M.); Abii
Fana et al-Muharraq (M. et A.S.).

8) M. : Mercure/Abii Sayfayn et Baliiga (peut-
étre identique au st Onuphre d’A.S.); A.S. : Nub,
Bahiim et st Georges a dayr al-"Asal.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 21

ils nomment encore 22 autres monastéres, dont 8 portent des noms quelconques de
moines, 4 de personnes, le reste étant surnom ou toponyme (1.

Au total général sont invoqués 20 moines, 3 fois la Vierge, un archange (Michel ou
Gabriel), le saint guérisseur Colluthus et 4 saints cavaliers martyrs. Comme patronne de
monastéres, la Vierge n’apparait qu’avec Abl Salily, plus tardivement encore les archanges
et la plupart des saints cavaliers, avec ou aprés Maqrizi.

Ce tableau récapitulatif suggere bien des remarques. D’abord soulignons que le nombre
de sites reconnus est plus grand sur la rive droite que sur la gauche, 14 pour 8, alors que
textes et papyrus donnent une proportion inverse. Cela tient certainement a la nature des
installations monastiques, carriéres et tombes durables d’une part, batiments fragiles en
briques de I’autre dont les ruines donnent des koms comme a AblG Fana ou Bawit; on
devrait donc s’attendre a ce que bien des koms, notamment au-deld du bahr Yisuf ou
ils sont nombreux (%), recouvrent quelque monastére. Mais il est aussi une autre raison car
les monastéres anciens qui ont gardé jusqu’a aujourd’hui une fonction religicuse — église
de village, centre de pélerinage ou cimetiére copte — sont également plus nombreux sur la
rive droite, montagneuse et peu habitée : moins accessibles, plus discrets et protégés, disons
qu’ils ont joué le réle de refuge minoritaire contre la pression musulmane majoritaire.

Cette pression s’est exercée d’abord sur les villes capitales, qui sont naturellement,
contre le pouvoir arabe qui s’installe, un centre plus compact et structuré de résistance
indigéne, dont les monastéres riches et puissants des environs peuvent étre le lieu privilégié.
Le résultat de cette pression est visible dans les ruines d’Antinoé, a dayr al-Dik et a dayr
Sunbit, comme dans I’état actuel d’ASmiinayn ®) ol aucune présence chrétienne ne
subsiste plus. L’histoire retient d’ailleurs quelques uns de leurs tragiques avatars (), La

4 10 km au nord du Kom Tomeyda et enfoncé
de 5 km dans le désert, est en fait une vaste

(1) Aux 8 moines inconnus de la rive gauche
et aux 7 de la rive droite ajouter Apolld, Bahiim,

Niib, Onuphre et Bané/Fana. Saints cavaliers : laure possédant une belle église du V°-VI°® s. mise

Mercure, Ménas, Tadrus, Georges enfin, auxquels
on peut ajouter I’archange Michel, chef des armées
célestes, qui significativement remplace le plus
doux Gabriel & dayr al-Malak. De méme, la Vierge
selon M. est remplacée par ’actuel st Ménas a
Sanabii, qui ainsi se trouve protégé au nord et au
sud par 2 saints cavaliers.

2) Dans la seule région de Kom al-Rihib on
en compte 6 autres : Tomeyda/Tinida déja nommé
(n. 1 p. 13 ci-dessus), al-Matlab, al-Maqarir,
al-Banat, Abii HiSayma et Nimriid. Ce dernier,

au jour en 1984 (Orientalia 55, 1986, p. 270).

8} A$mfiinayn, avec 7.000 habitants, n’a pas
d’église pour quelque 6% de coptes mais sa mos-
quée la plus ancienne posséde des colonnes d’église.
On a déja parlé de Sayh ‘Abiada sur les ruines
d’Antinoé.

() Pour Taha voir ci-dessus n. 6 p. 17. ASmiinayn
est pillé au XI° s. (Maspero-Wiet, Matériaux, p. 61)
et son église de la Vierge, olt un autel portait la
marque de la main de Jésus, transformée en mos-
quée sous le sultan Hakim (A.S. fol. 76 a et 77 a).

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

22 MAURICE MARTIN

« décadence chrétienne » de la ville se propage dans son environnement immédiat —
ainsi & Thynis/Tiina, nécropole d’ASmiinayn — et les monastéres pachOmiens en sont
les premiéres victimes. Ce qui vaut de la ville vaut aussi pour un monastére spécialement
riche et puissant dont le pouvoir ne peut que contrer Iinfluence : Bawit par exemple.
A contrario, on s’explique la relative marginalité géographique des centres subsistants;
le monastere devenu modeste protége alors la présence de la petite communauté chrétienne
locale en lui permettant de se réunir, d’éprouver et de resserrer sesl iens : ils persistent,
voire naissent (Sanabii), autour d’un ilot copte dont ils assurent I’existence autant qu’ils
en regoivent permanence.

Il est plus difficile d’étaler dans le temps, en ¢tapes historiques, le jeu de ces facteurs
d’abandon ou de maintien. L’histoire régionale est évidemment soumise a I’évolution
générale du pays mais, de cette évolution nationale, les effets régionaux qui la recoupent
demeurent hypothétiques. On sait que le cyclone perse, au début du VII® s., exerca de
véritables ravages sur des monastéres célébres et il n’est pas dit que la paix et la prospérité
retournées avec la conquéte musulmane durant les premiéres décades de domination arabe
aient permis de tout restaurer. Combien, dans la quarantaine de monastéres cités par les
seuls papyrus aux VI®-VII® s., sont-ils encore vivants dans I’Hermopolite a cette époque ?
Leur grand nombre comme la minceur de leurs dossiers d’affaires suggére d’ailleurs que
beaucoup d’entre eux sont modestes (les grandes laures ne sont pas tellement peuplées),
occasionnels (liés a la générosité d’un bienfaiteur et/ou a la réputation d’un moine) et
partant, fragiles. La vie monastique est alors plus proche d’une association pieuse assez
lache que d’une communauté stable et réglée (1), Elle est donc étroitement dépendante de
circonstances économiques et sociales favorables & la libre disposition de soi dans la
séeurité ). Les débuts de la domination arabe ont pu voir le retour a ces conditions mais
assez promptement 1’ére des révoltes coptes si durement réprimées y mit fin.

() J. Doresse a émis 'hypothése d’une vaste
congrégation religieuse restée chalcédonienne,
implantée en Moyenne Egypte, dont le souvenir
aurait ét¢ volontairement effacé par le mono-
physisme (« Recherches d’archéologie copte :
les monastéres de Moyenne Egypte», CRAIBL
1952, p. 390-95). La région d’Antinoé, la plus,
riche en sites monastiques, ne documente guére
cette hypothése et 1’oubli, dans la mémoire copte,
des moines de cette région peut trouver une raison

plus plausible dans la trés imparfaite intégration

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

du synaxaire propre au Sa‘id au synaxaire actuel :
v. R.G. Coquin «Le synaxaire des coptes»,
Analecta Bollandiana 96, 1978, p. 351-365.

(2) Voir sur l’origine et la nature des biens
d’église E. Wipszycka, o.c., et sur la structure
des monastéres ses remarques pertinentes in Pro-
ceedings of the 12th International Congress of
Papyrology, Toronto 1970, : « Les confréries dans
la vie religieuse de I’Egypte Chrétienne », notam-
ment p. 519-520 pour la région d’Hermopolis.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 23

Cette période d’un siccle, entre 725 et 830, fut certainement un tournant capital dans
la vie de la communauté qui passe alors de la position de majorité trés dominante et honorée
a celle de minorité décroissante brimée : comme 1’abandon de dayr al-Bala’iza vers 750
marque le début de ces troubles (1), 1’état lamentable de Bawit au milieu du IX®s. ou le
départ de la relique de BiSiiy & Bar$a en marquent la fin. C’est alors que les monastéres ol
se sont rassemblées pour plus de sécurité les laures du désert se construisent une tour
de refuge et s’entourent de murailles @ : on pense ici au second état de dayr al-Dik et
dayr Sunbat, a BarSa ainsi qu’a dayr al-Muharraq et dayr al-‘Asal dont murailles et qasr
sont mentionnés par les textes. Quant aux laures qui ne sont pas descendues de la montagne
pour s’abriter dans un couvent c’est sans doute que, plus isolées et menacées, elles étaient
déja désertées. Leur abandon serait donc consommé a la fin du VIII® s. a Beni Hasan,
Saih Sa‘id, Tell al-‘Amarna ou au gabal Abi Fawda. Cette diminution drastique en nombre
et en puissance du monachisme, conservatoire de la culture copte, explique qu’au siécle
suivant 1’évéque d’ASmiinayn Sévére constate la nécessité de s’exprimer en arabe : sans
doute dans le peuple le copte est-il toujours parlé mais 1’arabe est devenu la langue de
culture dans la classe dirigeante de la communauté.

Sous les Fatimides hétérodoxes, hormis la persécution furieuse d’al-Hakim qui ruina
entr’autres 2 Faw la maison-mére des pachOmiens, la communauté copte jouit de plus de
tranquillité, en particulier sous les vizirs arméniens, et c’est a cette époque que sont restaurés
dayr Abii Fana et dayr al-Muharraq, dans le premier quart du XII® s. ®), Par contre le
régime ayyoubide et encore plus le mameluk accélérérent la décadence des monasteres
subsistants; en témoigne la diminution des 180 monastéres connus d’Abu Silili, auxquels
il faut ajouter les 23 que mentionne son contemporain Abii ’1-Makarim pour le Delta, aux
80 seulement que donne Magqrizi : et encore beaucoup de ces derniers sont-ils ruinés ou
en voie d’abandon, comme on I’a vu (4, La fin de la période ottomane, avec les troubles
provoqués par les luttes des tribus arabes au tournant du XVII¢/XVIII® s. en Haute Egypte,
dont témoignent pour notre région les incidents déja signalés a Dalga, Sanaba et Mallawi,
établit ultimement la communauté copte a son plus bas étiage en volume et en culture :

dayr al-Muharraq lui-méme faillit y périr.

(1) Sur I’extinction de dayr al-Bala’iza, puissant
monastére fortifié au sud d’Assiout, voir P.E.
Kahle, Bala’izah, Oxford 1954, p. 16.

(2) E. White, o.c. 2, p. 327 sv.

(3) A.S. fol. 89 a. Pour la datation de la restaura-~
tion de 1’église voir M. Martin, « Notes inédites
du P. Jullien», BIFAO 71, 1972, p. 125 : elle

serait contemporaine de la grande restauration des
peintures du cheeur de dayr al-Abiad comme du
qasr de dayr al-Muharraq.

(8} Dayr apa Huor a été détruit par les arabes;
des 2 monastéres de Sanabi, I’un est vide, ’autre
en ruine; Abia Fana et Baluiga n’ont plus qu’un
ou deux moines.

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

24 MAURICE MARTIN

La documentation ici réunie fournit aussi un précieux éclairage sur 1’évolution culturelle
de la communauté dans son expression monastique. Les textes les plus anciens référent
nettement laures et monastéres & leurs grands fondateurs locaux : Apollos, Bané/Fana,
le Tabenne de Pachome. Les laures sont, a cette époque, dominantes. A 1’étape suivante,
aux VI¢/VII® s., que recouvent principalement les papyrus, sur les 35 monastéres qu’ils
nous font connaitre 14 sont encore référés a des moines, un seul porte le nom d’un martyr,
aucun de la Vierge. Par contre les auteurs arabes, de Sabusti, & Magqrizi, connaissent
d’abord 2 monastéres de la Vierge ou I’on commémore le passage de la Sainte Famille
sur les lieux; 7 autres portent des noms de moines et 5 enfin de martyrs. Les lieux de culte
actuels attribuent a la Vierge 3 sites, & des moines 4 autres et enfin aux saints cavaliers
et & leur équivalent 1’archange Michel 4 encore. On voit ainsi au cours du temps nettement
s’effacer dans la mémoire collective le nom des grands moines locaux fondateurs de com-
munautés, méme du plus grand d’entre eux Apollds. Ils sont ici ou 1a remplacés par des
moines a stature non plus locale mais nationale, Jean le Petit ou Bisily, dont la mémoire
est entretenue par les grands monastéres du Wadi Natriin comme si tout le monachisme
égyptien, qui tend déja 4 s’y concentrer, prenait 13 sa source (), Cet oubli des moines
locaux doit étre relié a I’abandon des laures du désert. De ceux qui survivent a ce naufrage,
Bané et Hor, il n’est d’ailleurs presque rien connu, ils ne sont pas a proprement parler
objet de vénération mais gardent une nécropole et ce hasard a permis de conserver leur
nom 2, A la mémoire monastique qui s’efface se substitue la légende du passage de la
Sainte Famille sur les lieux — occasion de merveilles et guérisons que célebrent d’ailleurs
aussi bien chrétiens que musulmans ). Le mawlid de la Vierge, vénérée par les uns et les

1) Le cas de dayr Abii Hinnis n’est pas isolé.
Ainsi, dans la montagne au-dessus d’Assiout, le
monastere « d’apa Johannés du désert» (G.
Maspero, « Les fouilles de Dair al-Aizam », ASAE
1, 1900, p. 109-119) — selon toute vraisemblance
le célebre Jean de Lycopolis, contemporain et
concurrent en réputation d’Apolids — nommé
monastére de « Jean le Grand » chez A.S. fol. 90 a,
devient chez M. monastére des Sept-Montagnes
ou de « Jean le Petit » (= Jean Colobos).

20 On pense ici au $ayh Magbari, «celui des
tombes », qui veille sur ’antique cimeti¢re copte
de al-Qusayr (n. 3 p. 12): de qui tient-il la
place ?

3) Avant la conquéte arabe, on ne connait guére

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

que deux lieux commémorant la venue de la Sainte
Famille en Egypte : aux environs de Memphis
ou une église conservait un linge avec les traits
de Jésus et a Hermopolis/ASmiinayn ou les statues
renversées d’un temple et un arbre aux vertus
curatives évoquaient son passage (P. Maraval,
Lieux saints et pélerinages en Orient, 1985, p. 323
et 325). L’itinéraire égyptien de la Sainte Famille
semble s’étre fixé assez tardivement. Ainsi Sabusti
au X°¢s. traite des monasteres d’Atrib (BSAC
5, 1939, p. 23 et 28; ed. Bagdad p. 313) et
du gabal al-Tayr sans les appeler monastéres
de la Vierge en souvenir de son passage, comme
on le fera plus tard, et il ne mentionne que
leurs merveilles : une colombe pour le premier,

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 25

autres, les réunit dans une grande affluence qui protége les lieux. Ainsi, & Dalga, les
festivités proprement chrétiennes de St Onuphre peuvent bien s’éteindre, celles toutes
proches de la Vierge a dayr al-Muharraq s’en trouveront valorisées. Par contre, les martyrs
victorieux et surtout les saints cavaliers qui tuent le dragon ou ’empereur persécuteur,
protégent et libérent ’opprimé, sont des saints proprement chrétiens dont le culte progresse
alors que s’affaiblit la communauté — il suffit vraisemblablement qu’on y place leur icone
pour qu’une ancienne église leur soit définitivement consacrée (1),

Bien évidemment, cette esquisse du lent progrés et des limites de I’islamisation dans
cette région de Moyenne Egypte n’est pas transposable & tout le pays. Elle nous semble
valable au sud, entre Assiout et Sohag, mais le modéle sans doute ne joue plus au dela.
Au nord non plus d’ailleurs, ou la déchristianisation est bien plus accentuée a Bahnasa,
Ahnas, Béni Souef et au Fayoum. Les environs du Caire font exception : 13, parce qu’ils
sont indispensables au pouvoir, des laics chrétiens influents, pas seulement coptes d’ailleurs
mais aussi syriens, grecs ou arméniens, protégent leur communauté dont ’histoire cairote
est trés documentée aussi bien par les chroniqueurs musulmans que chrétiens. Le danger
serait d’étendre indiment ce qui se passe ici a ’ensemble du pays. Au nord du Caire, le
Delta I'interdit immédiatement car, sur ses trois faces, des facteurs géo-politiques propres
ont joué un role capital. Par la Sarqiyya et la Buhayra d’abord passent les voies de com-
munication entre la capitale et ’ensemble de ’empire arabo-musulman, des tribus arabes
s’y installent trés t6t pour en enlever le contrdle a des indigénes moins sfirs. Les querelles

I’oiseau biigir pour le second. Un premier itinéraire au gabal al-Tayr ... Christian Décobert me fait

de Jésus et Marie n’apparait 4 ma connaissance
qu’a la fin du XI¢ s. (Hist. Patr. 2, p. 227/361).
Il comprend 3 sites dans le Delta, dont & Minyat
Tana le célébre dayr Biha Iasis (Abua ’I-Makéarim
fol. 45 a-b) ou se trouve ’empreinte des pieds de
Jésus, 2 au Vieux Caire (les églises de la Vierge &
la Mu‘allaga et au dayr al-"Adra bi-darag) et enfin
5 en Haute Egypte : ce sont, outre un village non
identifié, dayr Bisis (= dayr Garnlis proche
d’I8nin) célébre par son puits qui prédit la hauteur
de la crue du Nil, le gabal al-Kaff (= gabal al-
Tayr), ASminayn (v. n. 4 p. 21 ci-dessus) et dayr
al-Muharrag a Qusgam, terme du voyage. C’est
I’itinéraire que reproduit A.S., fol. 75b - 78 a,
un siécle plus tard et que connait Yaqut : ainsi
pour lui la Vierge a séjourné a dayr Atrib comme

remarquer & juste titre que l’insistance d’auteurs
tant musulmans (Ibn Zildq, Ibn ‘Abdal-Hakam
avant Yaqat ou Makrizi) que chrétiens sur les
lieux de passage de Jésus et Marie est une marque
nette d’arabisation de la culture copte; si pour le
musulman la venue de Jésus, tenu pour prophéte
par I’islam, anticipe et justifie 1’établissement de la
religion du Prophéte en Egypte, pour le copte en
sens inverse elle appuie 1’appartenance premiére
et définitive du pays & sa communauté. Cette
« rencontre islamo-chrétienne » masque en fait une
controverse et une tension.

(1) Ainsi le monastére nord de Sanabii, monas-
tére de la Vierge selon M., devient monastére de
St Ménas (DE 4, p. 303) et le demeure.

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

26 MAURICE MARTIN

inter-arabes se déroulent aussi sur ces axes et la population chrétienne avoisinante en souffre
particulierement. Sur la fagade méditerranéenne, c’est la pression byzantine et surtout,
plus tardivement, croisée qui fut fatale aux villes coptes de Singar, Nastarawa, Niqayza,
Sata, Tiina et Tinnis, pour ne parler pas de Damiette. Ce qui s’est passé a I’intérieur du
Delta est plus difficile & déterminer. A 1’époque de Abl ’I-Makarim, sur les 16 monastéres
qu’il signale, 6 se trouvent encore dans cette zone et paraissent des monastéres urbains,
liés d’ailleurs soit a un ancien siége épiscopal soit méme patriarcal (), Ici la ville, ou se
concentrent les chrétiens et ou les églises restent nombreuses, semble permettre au mona-
chisme de se perpétuer plus aisément que dans I’isolement des campagnes. Mais plus
aucun monastére n’y subsiste aujourd’hui ni comme église ni comme centre de pélerinage .

Utilisé comme indicateur de présence chrétienne dans une région d’Egypte en cours
d’islamisation, le bilan ici présenté suggére également quelques hypothéses sur 1’évolution
locale de I’institution monastique elle-méme. Avant la conquéte musulmane, cette évolution,
commune & tout 1’Orient, est bien documentée par les textes ). Ce qui est né aux III°-IVes.
d’un mouvement fondateur de fuite au désert et d’attrait spirituel exercé par de grandes
personnalités a acquis aux VI°-VII®s. un statut ecclésiastique et social stable assez étroite-
ment li¢ a la ville et & la concurrence des patronages qui s’y exercent. La prédominance
de ce monachisme urbain et péri-urbain, éclatante dans le cercle de la capitale de 1’époque,
Alexandrie (W, est assez manifeste autour d’Antinoé-Hermopolis. A partir de la conquéte

(1) Abi ’1-Makéarim nomme 5 monastéres dans
la région d’Alexandrie, 6 dans celle des lacs
Burullus et Manzala et 5 enfin pour l’intérieur
du Delta : & Damira, Milig, Misir, Burig, Damrii
Hammara et Sunbat. Damira est siége partiarcal
au IX°® s, et Damria au Xe-XI° Milig est évéché.
A Damrii et Sunbat, le monastére est accompagné
d’un couvent de femmes. Dans la région des lacs,
des monastéres sont évoqués au propos des villes
de Tina, Nigayza, Sata et Damiette par Abi
’l-Makarim et de Singar, siége épiscopal, par
Hist. Patr. 2, p. 247 et 381.

2 A I’exception toutefois,
R.G. Coquin, du mawlid actuel de Sitt Damiyana
au nord de Damira, qui pourrait avoir pris le
relais du dayr Migtas de M. (p. 419), autre nom
du Biha Iasiis (Abt ’l-Makarim fol. 44 v - 45v),
fameuse station de la Fuite en Egypte : le méme

probable selon

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

genre d’apparitions de la Vierge et des saints
cavaliers s’y déroule depuis des siécles. Sitt
Damiyana est avec Mitt Damsis le seul grand lien
de pélerinage populaire chrétien du Delta,

) Voir par exemple P. Brown, La société et le
sacré dans I’ Antiquité tardive, Paris 1985.

) A Alexandrie, le monastére péri-urbain peut
se situer loin des faubourgs, a 9 ou 18 milles
de la ville; ainsi, le pélerinage de St Ménas est
alexandrin, et sans doute aussi les laures de
Nitrie et de Kellia mémes. L’histoire religieuse
d’Alexandrie aprés la conquéte musulmane étant
relativement assez connue, elle peut servir de
guide, mutatis mutandis, a ce qui se passe autour
d’autres grands centres en Egypte. On notera que
le patriarche copte commence a quitter «sa» ville,
devenue intenable, dés le IX® s.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUNAYN 27

musulmane, 1’étranglement progressif de I’influence et de la richesse de la ville sera fatale
aux monastéres et pélerinages qui lui sont liés. Avec un double résultat, semble-t-il. « Retour
au désert » d’abord, en ce sens que les monastéres les plus éloignés et enfoncés dans le
désert non seulement subsistent mais prennent dans la communauté une influence crois-
sante : ainsi en va-t-il du Wadi Natrian. En second lieu, vraisemblablement, recrutement
plus campagnard du monastére : il parait presque exclusif & partir du XIV®s. (1), Or, si la
ville « officielle » parle trés vite arabe mais la campagne plus tardivement, il s’ensuit que
le monastére risque de devenir le conservatoire d’une culture déphasée de P’actualité,
qui se dégrade lentement. Centre local de religion populaire avec ses rites et ses pratiques,
il est alors dans la campagne égyptienne peu différent d’autres centres, beaucoup plus
nombreux, qui se créent autour des saints musulmans. Je verrais volontiers, dans cette
espéce d’interchangeabilité @), la raison de ’extinction de tant de petits monastéres qui
se sont trouvés isolés d’une présence chrétienne suffisamment dense, et une raison de plus,
pour ces petits groupes chrétiens dispersés, de s’absorber dans I’islam majoritaire.

On ne peut traiter ’Egypte comme un tout homogéne ou chaque région répondrait
de fagon identique aux impulsions d’ensemble. Dans son histoire « arabe » il faut tenir
compte longtemps du facteur copte méme si son importance va en diminuant au cours
des siecles. Cette importance ne peut &tre mesurée a la seule succession dans la capitale des
hauts personnages chrétiens qui « représentent » la communauté. Au niveau du peuple
dans les provinces d’autres indications manifestent des résistances permanentes diversement
localisées au mouvement général d’islamisation, mais aussi des convivances durables et
méme des transferts inattendus d’une culture a 1’autre.

1 A la fin du XIII® s., le patriarche sort le SAC 3, p. 369-70 [ 365-66.
plus fréquemment de monastéres de Moyenne (2 Voir I’origine du Sayh ‘Abada, le nom du
Egypte, dayr abi Fana et dayr al-Muharraq village de Kom al-Rahib al-Biri, le r6le du Sayh
comme on 1’a vu, ou St Antoine. Tel patriarche al-Magbari ...
du XII® s. ne sait pas l’arabe : Hist. Patr.,

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

28 MAURICE MARTIN
RIVE DROITE
Km S. 46 79 10-11 12-13 14 15 16 17-19
5 LM. D. al-‘Adra X X X X X P. Cim
15 L. Tihna al-Gabal X Eg Cim
27 E.M. Apa Hor X X X Eg Cim
43 L. Beni Hasan ?
46 L.E. Speos Artemidos ?
54 LM. D. al-Dik 9
55 L.M. D. Sunbat ?
55 E.M. D. al-Nasara ?
Antinoé
60 L.M. D. Abii Hinnis X X X X X Eg Cim
63 L.M. D. al-Barsa X X X Eg Cim
69 L. Sayh Sa‘id ?
76 L. Tell al-“Amarna  ?
96 E. al-Qusayr ? P.
115 L. D. amir Tadrus ? X P.
Mentions
Ansina X X X
N. Antinoite 7 1
Sigles
Km : kilométrage a partir de Samalut Eg : église actuelle
S. : siecle Cim : cimetiére actuel
L. : laure S. : siécle (4-6 = IVe-VI® s.)
E. : ermitage X : témoins de 1’existence du site
M. : monastére ? 1 possibilité d’existence du site
P. : pelerinage actuel

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin
La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.
Anlsl en ligne

© IFAO 2026

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA PROVINCE D’ASMUONAYN 29
RIVE GAUCHE
Km S. 46 79 14 15 16 17-19
0 L.M. Kom al-Rahib ?
53 L.M. D. Abi Fana X X X X Cim
61 AsSmiinayn
62 M. D. al-Malak X X Eg
96 L.M. Bawit X
102 M.  Sanabi (2) X X Eg
107 E. Mir ?
120 M. D. al-Muharraq X X X X M.P. Cim
Mentions
M. Aba Bahim
35 M. D. al-"Asal
M. Aba Nub
59 M. Nouoi X
M. Kahyur X
69 M. Singirg
78 M.  Onuphre
M. Baliga X
M.  Marqira X
Tana al-Gabal 4
Hermopolis 4

N. Hermopolite 18

Anlsl 23 (1987), p. 1-29 Maurice Martin

La province d’ASminayn: Historique de sa configuration religieuse.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



