MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlisl 20 (1984), p. 15-27
Joanna Wronecka

Le Kitab al-isra’ ila al-maqgam al-asra d’lbn ‘Arabr.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

LE KITAB AL-ISRA’ ILA AL-MAQAM AL-ASRA

D’IBN ‘ARABI
Joanna WRONECKA (1)

Dans la vaste production écrite d’Ibn “Arabi, un petit traité, Kitab al-isrd’ ila al-magam
al-asrd, a attiré mon attention par Uoriginalité de sa forme et I'intérét qu’il offre pour

entrer dans ’univers spirituel et intellectuel de 1’auteur.
Retragant sa propre expérience mystique, il se référe d’une part 3 des schémes tradi-

tionnels de la pensée musulmane, notamment le théme de Visra’, et livre d’autre part
les lignes essentielles de sa doctrine philosophico-mystique. Etant donné le réle que joue
le théme de I’isri’ non seulement dans cet ouvrage d’Ibn “Arabi, mais aussi chez la plu-
part des mystiques musulmans, il peut &tre utile dans un premier temps de rappeler
brievement quelques données de la tradition relative au voyage nocturne du Prophéte

Muhammad.

Le voyage nocturne du Prophéte Muhammad a €té I’objet de nombreux commentaires
et essais d’interprétation, ol se sont affrontées maintes opinions parfois contradictoires.
Les points qui ont été le plus sujet & discussion furent les questions concernant le temps,
I’endroit et la modalité de ce voyage.

Il reste qu’a travers tous ces débats, une unanimite s’est faite pour désigner ce voyage
nocturne par les deux termes de isrd’ et mi'rag, le premier signifiant plus précisément
’enlévement de Muhammad par sa monture Burdq depuis la Mosquée al-Haram de
la Mekke jusqu’a la Mosquée al-Aqgsd a Jérusalem.

1l semble que le second terme, mi‘rdg, soit, de par son étymologie, ouvert & une signi-
fication plus large débouchant sur les interprétations mystiques. Mi‘rdg en arabe peut
signifier une échelle, les degrés d’une montée, I’ascension elle-méme dans son acception
matérielle ou spirituelle. De 13, le mot en est venu 3 voir s’estomper sa signification maté-
rielle au profit d’une visée spirituelle et mystique trés large. Il semble que mi‘rdg ce n’est
pas seulement 1’ascension, mais aussi tout le parcours a travers les sept cieux avec ses

1) Je remercie vivement mon ami Michel Le ment reconnaissante au Pére G. Anawati pour
Clair qui a bien voulu revoir I’expression fran- les conseils judicieux qu’il m’a si généreusement

caise de mon texte. Et je suis également profondé- accordés.

Anlsl 20 (1984), p. 15-27 Joanna Wronecka
Le Kitab al-isra’ ila al-magam al-asra d’lbn ‘Arabi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

16 JOANNA WRONECKA

étapes et stations successives, ses degrés de connaissance, jusqu’au point extréme de la
rencontre avec Dieu.

Isra’ est d’abord un terme coranique, on le trouve dans la XVII® sourate qui d’ailleurs
en porte le nom. Il est remarquable qu’un des plus anciens textes extra-coraniques, relatif
a lisra’, interpréte Masgid al-Agsd comme le sanctuaire extréme (le ciel?) sans qu’il
soit question de Jérusalem (V). On comprend que cette méme source emploie indifférem-
ment isrd’ ou mi‘rag qui, dans cette perspective, ont la méme signification. Ce n’est qu’a
I’époque des Omayyades qu’est apparue, dans les textes relatifs au voyage nocturne,
la localisation du Masgid al-Agsa a Jérusalem, et ce, vraisemblablement en lien avec le
souci des Omayyades de promouvoir les lieux saints d’al-Quds (@)

De 1a on en est venu assez logiquement aux commentaires « syncrétistes» qui se
sont efforcés de concilier P’interprétation géographique et l’interprétation mystique,
isra’ signifiant désormais le voyage miraculeux a Jérusalem et mi‘rag 1’ascension mystique
au ciel, celle-ci s’inscrivant dans le prolongement de I’isra’.

Muhammad b. Ishaq al-Muttalibi rapporte les traditions relatives a isra’ qu’il a
recueillies auprés de “Abdallah b. Mas‘iid, Abt Sa‘id al-Hudri, Mu‘awiyya b. Abi Sufyin,
Al-Hasan b. Abi -Hasan al-Basri, Ibn Sihab al-Zuhri, Qatida, ‘Ay$a, Umm Hani ®),
De ces traditions, il ressort que I’événement eut lieu le 27 du mois de Ragab 620.

Drapres les dires d’Umm Hani, fille d’Abili Talib, le Prophéte cette nuit-la était dans
sa maison ), Il avait prié avec tous les membres de sa famille et était allé dormir.
Pendant la nuit il fut réveillé par I’ange Gabriel qui le conduisit vers une monture appelée
Buraq. Chevauchant Buriq, Muhammad et Gabriel partirent a la vitesse d’une fleche
en direction de Jérusalem. Ils s’arrétérent trois fois en chemin, d’abord au Sinai sur la
montagne, oul Dieu avait parlé a Moise, puis & Bethléem ou était né Jésus, enfin a4 Hébron,
lieu de la sépulture d’Abraham.

Gabriel accompagna Muhammad jusqu’a Jérusalem, ol le Prophéte rencontra Abraham,
Moise et Jésus; et, d’aprés la tradition d’al-Hasan, il pria avec eux dans le temple de
Salomon ), A Jérusalem aussi, Muhammad se vit offrir trois boissons : de ’eau, du vin
et du lait. “Abdallah b. MasGd rapporte que Muhammad choisit le vase contenant du

W) Cf. Encyclopédie de [!’Islam, t. II, B-K, (8) Cf. Etudes arabes, n° 55-56, 1980, s.v. Ibn
Leyde, Paris 1927, p. 589, s.v. Isra’, d’aprés B. Hisam, al-Sira al-Nabawiyya, p. 113-114 (chapitre
Schrieke. Il s’agit d’un texte de Tabari: Tafsirl sur le voyage nocturne).

XV, 3. Cf. Der Islam, VI, 12, 14. @ op. cit., p. 115.

2 Cf. Encyclopédie de UIslam, t. II, E-K, ® Op. cit., p. 115.
Leyde, Paris 1927, p. 589, s.v. Isrd’.

Anlsl 20 (1984), p. 15-27 Joanna Wronecka
Le Kitab al-isra’ ila al-magam al-asra d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE KITAB AL-ISRA’ ILA AL-MAQAM AL-ASRA D’IBN “ARABI 17

lait, gage qu’il suivrait toujours le droit chemin (). C’est alors que, aux dires d’al-Hudri
se produisit le mi‘rag ?). Le Prophéte monta au ciel sur une échelle de lumiére d’une
beauté incomparable. Toujours accompagné par 1’ange Gabriel, il parvint d’abord au
premier ciel gardé par Pange Isma‘il & la téte de douze mille autres anges. Tous ces
anges s’empressaient autour de Muhammad pour le saluer. Un seul ne souriait pas.
C’était Milik, le gardien de ’enfer, qui fit visiter son royaume & Muhammad. En traver-
sant le ciel inférieur, Muhammad vit un homme préposé a ’accueil des 4mes des morts.
C’était Adam le pére du genre humain. Puis il apergut des pécheurs : ceux qui pendant
leur vie volaient les biens des orphelins, les usuriers, les criminels ...

Ensuite ’ange Gabriel le conduisit au deuxiéme ciel, ol se trouvaient Jésus et Jean
fils de Zacharie; au troisiéme ciel, ils rencontrérent Joseph fils de Jacob, au quatri¢me
Idris. Au cinquiéme se trouvait un vieillard aux cheveux blancs et 4 la longue barbe :
Aaron. Au sixiéme ciel, ils virent Moise. Enfin 1’ange Gabriel parvint avec lui au septiéme
ciel ol était assis Abraham prés de la « Maison des anges ». De la, Muhammad fut
transporté au « Jujubier de la limite » & droite du Trone invisible de Dieu.

Certaines traditions évoquent la traversée de mondes étranges, d’océans, de spheéres,
d’espaces éthérés. Au terme de ce parcours se situa la rencontre avec Dieu. Le Prophéte
se vit baignant dans une lumiére qui le conduisit vers le Trone de Dieu & une distance
de, tout au plus, deux portées d’arc. Et 13, en extase, il contempla Dieu. Dieu lui recom-
manda la patience et la bonté vis-a-vis des hommes et lui ordonna de prier cinquante
fois par jour. Revenu par le méme chemin, Muhammad rencontra de nouveau Moise
qui, remarquant que le nombre de cinquante priéres était exagér¢, pour une communauté
faible et encore a 1’état naissant, lui suggéra de retourner auprés du Trone divin pour
obtenir la réduction du nombre de priéres. De fait Muhammad retourna plusieurs fois
a Dieu et finalement ce nombre fut réduit a cing prieres par jour.

La méme échelle qui avait conduit Muhammad au ciel, lui servit pour redescendre a
Jérusalem d’ov, chevauchant sa monture Burag, il repartit vers la Mekke.

Au matin suivant sa nuit de voyage, le Prophéte parla 8 Umm Hani et lui raconta
toute son histoire. La femme sentit une odeur étrange qui se dégageait du manteau
que portait Muhammad et elle essaya de le dissuader d’en parler & personne ), Inquiéte
de le voir s’exposer aux moqueries, elle envoya sa servante pour s’assurer des propos

que tiendrait le Propheéte.

() Cf. Etudes arabes, n° 55-56, 1980, s.v. Ibn al-Sira al-Nabawiyya, p. 214.
Hi$am, al-Sira al-Nabawiyya, p. 114. ) Op. cit., n° 55-56, 1980, s.v. Ibn HiSam,
@ Op. cit., n° 57-58, 1980, s.v. Ibn Hi§dm,  al-Sira al-Nabawiyya, p. 115.

Anlsl 20 (1984), p. 15-27 Joanna Wronecka
Le Kitab al-isra’ ila al-magam al-asra d’lbn ‘Arabi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

18 JOANNA WRONECKA

De fait Muhammad parla de son voyage, mais ses auditeurs QuraySites se moquérent
de lui; il fallait un mois pour qu’une caravane aille de la Mekke en Syrie et un autre
mois pour en revenir ; comment donc Muhammad avait-il pu faire ce voyage en une nuit 9
Le seul qui crut aux paroles du Prophéte fut Aba Bakr. Il réfutait les incrédules, disant
que, si Muhammad prétend qu’il a fait ce voyage, c’est siirement la vérité. Le Prophéte
lui-méme pour sa défense apporta des preuves attestant I’authenticité de ses paroles ).
1l disait entre autres qu’a ’aller il avait rencontré une caravane stationnée pour la nuit.
Il rapporta certains détails de I’organisation de cette caravane, détails qui s’avérérent
exacts, lorsque, quelques jours plus tard, la caravane arriva a la Mekke.

Une question reste dans 1’ombre : de quelle fagon Muhammad a-t-il fait ce voyage
nocturne ? Fut-ce son Ame seule qui alla & Jérusalem et s’éleva aux cieux, ou bien y eut-il
déplacement physique du Prophéte? La tradition se réclamant de “AySa tient pour la
premiére hypothése (). Par contre Umm Hani prétend qu’il s’agissait bien d’un voyage cor-
porel, mais d’une rapidité telle qu’au moment ou revint Muhammad, son lit était encore
chaud et une cruche qu’il avait renversée en sortant de son lit n’était pas encore vide ().

Le commentateur du Coran al-Tabari appuie la thése du voyage corporel en avangant

entre autres les arguments suivants :

— La sourate XVII du Coran dit que Dieu a fait voyager son serviteur. Il est dit « son
serviteur » et non I’esprit ou I’ame de son serviteur.
— S’il s’était agi d’un voyage purement spirituel, la présence de Burdq aurait été

inutile ©).

Al-Bubari, commentant cet événement, explique que les yeux du Prophéte dormaient
tandis que son cceur veillait ). Mystiques et philosophes, et parmi eux I'imam al-Gazali,
penchent plut6t vers D’interprétation allégorique et considérent que I’isrd@’ est un voyage
spirituel {7),

Kitab al-isrd@’ ild al-maqam al-asrd@, « Le traité du voyage nocturne jusqu’a la demeure
la plus noble », a été écrit par Ibn “Arabi en 594 h.-1198 & Fez au cours d’un de
ses voyages en Afrique du Nord. Dans ce traité, ’auteur décrit allégoriquement son

() Cf. Etudes arabes, n° 55-56, 1980, s.v. Ibn () Cf. Encyclopédie de I'Islam, t. II, E-K, Leyde,
Hi$am, al-Sira al-Nabawiyya, p. 115. Paris 1927, p. 589, s.v. Isra’.

2 Op. cit. © Op. cit.

® Op. cit. ™ op. cit., p. 590.

& Op. cit.

Anlsl 20 (1984), p. 15-27 Joanna Wronecka
Le Kitab al-isra’ ila al-magam al-asra d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE KITAB AL-ISRA’ ILA AL-MAQAM AL-ASRA D’IBN ‘ARABI 19

expérience mystique, la coulant dans les schémes hérités de la tradition relative a Disra,
du Prophéte, prototype de son propre isra’.

L’ouvrage, Kitab al-isra’ ..., a été publié & Hyderabad en 1948 dans le cadre d’une
premiére édition d’un recueil de traités intitulé Rasa’il Ibn al-"Arabi. Les recherches
d’Osman Yahya ont montré que Kitab al-isra’ était déja mentionné par Brockelmann
sous le titre Al-asrar waptisar al-rihla, GAL, 1, 574/15-16, Berlin, Vienne 1908, et que
I’édition de Hyderabad a été établie sur la base d’un manuscrit de la Bibliothéque
Asafiya n° 376 (1),

Cependant 1’Encyclopédie de I'Islam, dans article relatif & V’isra’, parle d’un autre
manuscrit Veliyiiddin dans la Bibliothéque publique Bayazid & Istanbul ). II est pro-
bable que ce manuscrit d’Istanbul ait également servi & I’établissement du texte de
Hyderabad.

Il faut encore signaler qu’Ibn °Arabi parle du voyage nocturne en d’autres écrits :
Fihris n° 36, Futihat 1, p. 9; 111, 343; Gad 5b, Kasf I, 82, 1390.

Il semble que peu d’auteurs se soient intéressés au Kitab al-isra’ d’Ibn ‘Arabi. La
présentation la plus étendue qui en ait été faite jusqu’a nos jours est celle d’Asin Palacios
qui y consacre quelques pages de son ceeuvre : La Escatologia musulmana en la Divina
Comedia ©).

Faute d’avoir accés facile au manuscrit, le texte qui a servi de base & cette étude est
I’édition de Hyderabad.

Pour entrer dans la pensée d’Ibn “Arabi, il faut remarquer que sa langue comme celle
de tous les mystiques constitue un véritable univers qu’il n’est pas toujours facile de
cerner. On peut seulement s’y plonger, s’en imprégner, essayer de savourer sans toujours
étre siir d’en pénétrer tous les secrets. Si les dictionnaires sont utiles pour la compréhen-
sion des mots, ils restent d’une aide bien pauvre pour déchiffrer tout ce monde de sym-
boles, allégories et secrets qui caractérisent ’expression mystique ().

() Cf. Osman Yahya, Histoire et classification en fait dans les Futihdt al-Makkiyya.

de Deuvre d’Ibn Arabi, I, Damas, 1964, Institut
Frangais de Damas, s. 320-322.

2 Cf. Encyclopédie de I'Islam, t. 1II, H-Iram,
Leiden, Paris 1965, p. 731.

() En fait il semble qu’Asin Palacios ait mélé
les données des divers écrits d’Ibn “Arabi relatifs
a lisra’; il a attribué au Kirab al-isra’ des dévelop-
pements qui ne s’y trouvent pas, mais figurent

(%) Nous avons entrepris de traduire en polonais
ce traité d’Ibn °“Arabi. Cette traduction accom-
pagnée d’un commentaire développé doit faire
I’objet d’une thése de doctorat & 1’Université
de Varsovie sous la direction du Professeur
J. Bidawski. Ce travail n’étant encore qu’a ses
débuts nous nous proposons simplement ici de
présenter un résumé analytique de 1’ouvrage.

Anlsl 20 (1984), p. 15-27 Joanna Wronecka
Le Kitab al-isra’ ila al-magam al-asra d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

20 JOANNA WRONECKA

Le traité est divisé en 38 chapitres. Dans un préambule, Ibn ‘Arabi explique qu’il va
parler des stations spirituelles, des secrets divins, sous la forme d’un récit de voyage
nocturne a la demeure céleste supréme. Il s’agit — précise 1’auteur — d’une vision spiri-
tuelle et non d’une vision oculaire (ru’ya gandn la “ayan).

Dans un premier chapitre intitulé « Le voyage du ceeur » (Badb safar al-qalb) [1] Ibn
‘Arabi met en scéne son personnage al-Salik (1), 11 est évident que sous ce personnage se
cache notre auteur lui-méme.

Al-Salik quitte 1’Andalousie pour se rendre & Jérusalem. L’Isldm sera sa monture et
le tawakkul son viatique (2. (Notons dés ce début la référence implicite mais voulue au
voyage nocturne du Prophéte). En chemin il rencontre un jeune homme trés intelligent
qui entreprend de lui expliquer les secrets de I’existence et qui I’encourage & poursuivre
sa route, si ardue soit-elle, a la recherche de la vérité. Dissimulée par dela les cieux cette
vérité est en méme temps cachée au secret du coeur. Pour ’apercevoir et comprendre,
trois voiles doivent &tre déchirés. Le premier, couronné de rubis, est le voile de la
vérification; le second, orné de pierre jaune est celui de la distinction; le troisiéme, paré
d’hiacynthes, est le voile des actions et réactions.

Poursuivant son chemin le Pélerin parvient au degré suivant — la source de la certitude —
(Bab “ayn al-yaqin) [II]. La « Certitude » lui adresse la parole et lui apprend que la recher-
che de la vérité c’est ’entrée en un royaume, dont le calife (Dieu?) ne se laisse approcher
que par quiconque accepte d’étre son secrétaire et ministre. Pour se mettre en cet état
il devra se dépouiller de sa matérialité et de son individualité.

A I’étape suivante de son cheminement — Dattribut de ’dme universelle — (Bab sifat
ar-rith al-kulliy [Y1X] le Salik entend les confidences de la « Certitude » sur 1’essence divine.
Nulle ombre ne nous révéle I’Etre divin, rien n’existe qui Lui ressemble. Et cependant en
lui ’homime découvre comme en um miroir sa propre réalité.

Dans le chapitre intitulé la vérité (Bab al-haqiqa) [1V] le Pélerin apprend ce que signifie
hagiga. 11 s’agit de Dieu I’Incréé, Secret de tous les secrets, Essence unique riche d’une
infinité¢ d’attributs. En chaque étre différent de Dieu D’exister n’est autre que la volonté

() A4l-Salik est le terme classique chez les soufis (quwat al-"ilm) que d’«état » mystique (quwat al-

pour désigner le deuxiéme degré de la voie mys- hal). L’étape terminale de ce parcours est la
tique (le premier étant al-murid, 1’aspirant). Nous certitude (‘ayrn yagin).
le traduirons par « le Pélerin ». L’idée sous-jacente 2 tawakkul, 1’abandon & Dieu, c’est lorsque

est évidemment celle du cheminement 4 travers le ceeur a confiance en Dieu au point de ne s’ap-
des étapes (magamat) et des états (ahwal). Cette puyer que sur lui.
progression est moins affaire de connaissance

Anlsl 20 (1984), p. 15-27 Joanna Wronecka
Le Kitab al-isra’ ila al-magam al-asra d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE KITAB AL-ISRA’ ILA AL-MAQAM AL-ASRA D’IBN ‘ARABI 23

de Dieu. Notre Pélerin a ce privilége, il connalt d’expérience que I’amour pour Dieu
n’est comparable a aucun autre sentiment. Emporté par son désir, il défaille de bonheur
et crie de joie. Son 4me connait Dieu de connaissance directe, elle Le voit face a face,
elle Le contemple dans le temps et dans I’éternité. Quiconque a atteint 1’Essence ne
s’arréte pas aux attributs. Le Pélerin prend conscience de I’abime qui sépare celui qui
implore la grice de Dieu et s’efforce de Lui plaire et celui que Dieu comble de sa
grace.

A ce stade de son cheminement, al-Salik est conduit par I’Envoyé au Jujubier des
lumiéres ou Jujubier de la limite (Sidrat al-muntaha) [XIV]®. On est ici au terme, au
point ou s’arréte toute progression, ol sont frappés d’impuissance tout symbole et toute
expression. C’est le but, ’arrivée.

Encore plus mystérieux est I’endroit du trdne — la présence du trone — (hadrat al-
kursi) [XV]. En s’approchant du trdne, le Pélerin voit un vieillard qui est pdle de la loi
et lui exprime son désir d’aller 4 la ville du Prophéte. Le vieillard s’étonne : comment
peut-il désirer une ville dont toutes traces sont disparues et dont les lumiéres se sont
éteintes. L’acces de cette ville cachée n’est ouvert qu’a celui qui marche dans la justice.
Le vieillard lui-méme est posté en gardien de son entrée. Le Pélerin ne pourra jamais
en découvrir le chemin si ce n’est Dieu lui-méme qui le conduit. D’ou la nécessité d’une
totale remise & Dieu. Dieu remet au Pélerin son testament contenant le secret des stations
les plus élevées.

Ainsi équipé, al-Salik s’éléve encore jusqu’aux « ailes supérieures » (al-rafarif al-a’ld)
[XVI]. La, il lui est donné de comprendre que la révélation s’accomplit dans le secret
du cceur humain : un calame mystérieux la grave sur des tablettes au cceur des héritiers.

Puis le Pélerin fait I’expérience de la « confidence & deux portées d’arc » (munagat qab
gawsayn) [XVII]. Dans un dialogue intime avec Dieu, des paroles jaillissent en lui sans
qu’il sache si elles ont leur source en lui ou en dehors de lui. Dans cette conversation,
est évoqué le cheminement des plus nobles des Arabes qui se sont dirigés vers al-Quds,
abreuvés du lait qui les protégeait de I’errance. Leur pélerinage animé par ’amour pour
Dieu était couronné par la rencontre avec le Seigneur. La confidence se poursuit et le
Pélerin se voit appelé « beauté des héritiers » (amal al-wdaritin). 11 réévoque le chemin
qu’il a parcouru & travers les sept cieux et se voit encouragé par Dieu & passer au-dela
des mots qui ont leur source en lui.

) Jemprunte la traduction «Jujubier de la Futihat al-Makkiyya intitulé « L’alchimie du
limite » (sidrat al-muntahd) 3 G.C. Anawati, notam- bonheur » [Kimya’ al-sa'dda]l d’Ibn ‘Arabi.
ment dans sa publication d’un fragment d’al-

Anlsl 20 (1984), p. 15-27 Joanna Wronecka
Le Kitab al-isra’ ila al-magam al-asra d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

24 JOANNA WRONECKA

Un nouveau pas est franchi dans I’intimité divine avec la confidence « ou plus pres »
(mundgat aw adnd) [XVII] (). Ivre d’amour, le Pélerin est immergé dans ’océan de
I’amour divin. Il se conforme aveuglément & la volonté divine. Par son Envoyé, Dieu
I’invite & pénétrer plus avant dans la beauté du Livre (Coran).

Puis al-Salik assiste au cours de ’imam Abu Hamid (a@yar munagat al-imam Abi Hamid)
[XIX]. L’imam le questionne sur les beautés dont resplendit chaque sourate du Coran,
et, au terme de l’entretien, le Pélerin regoit une tablette (d’éternité?) qu’il doit lire
— Confidence de la tablette supréme — (Munagat al-lawh al-a’la) [XX]. Par cette lecture
il entre progressivement dans la science de Dieu et des voiles successifs se lévent, chacun
donnant accds & une vérité particuliére : le voile d’éternité lui révéle I'unité d’éternité;
derriére le voile de création, il découvre 1’unité de secret. Ainsi est-il donné au Pélerin
de voir ce que I’ceil n’a pas vu et d’entendre ce que I’oreille n’a pas entendu.

Le dialogue intime du Salik se poursuit sous de nouveaux aspects qu’expriment de
nouvelles images : confidence des vents, tintement de la cloche, effleurement de I’aile
(Munagat al-riyah wa salsalat al-garas wa ri§ al-§anah) [XXI]. Le symbolisme du vent
est ici exploité pour évoquer V'intimité de I’échange, mais aussi la force qui emporte
toute futilité et encore le souffle d’inspiration qui illumine et enflamme le cceur. Par son
souffle, Dieu était présent au ceeur du Pélerin & chaque pas de son cheminement.

Dans cette rencontre intime avec Dieu, al-Salik fait I’expérience de son anéantissement
— La présence plus inspirée (ou du Révélateur?) — (Hadrat awha) [XXXIII], en méme
temps qu’il se voit couronné d’un diadéme de beauté et de splendeur et regoit en commu-
nication la science divine.

Suit un paragraphe de quelques lignes sous le titre : Bab al-apbar bi ba'd ma hadali
al-sattar [XXIII], dont le contenu nous reste énigmatique.

Puis le Pélerin en vient & la confidence de 1’ouie (Munagat al-udun) [XXIV]. Cest le
stade de I’union & Dieu, au Révélateur (ittisal bi hadrat awha), au « Je» divin (ittisal
aniyya). Par ittisal, la tradition soufie entend I’expérience de ’union a 1’Unique Existant
(al-mawgid al-ahadi). Dans cet état, le Pélerin est absorbé dans la contemplation exta-
tique de son Créateur. Il faut noter ici ’expression audacieuse — ittisal aniyya — par
laquelle I’auteur désigne cette union et suggére la fusion du «Je» du Pelerin dans le
« Je » divin. L’état du Silik est ici évoqué en des formules comportant une charge affective
trés forte. Son amour et sa souffrance d’amour ont banni le sommeil de ses yeux. Les

(1) On notera que, dans la formule vague qui Ibn °‘Arabi, avec la tradition soufie distingue
exprime traditionnellement ’ultime aboutissement comme deux étapes du cheminement supréme :
de ’isra’ du Prophéte — gdb qawsayn aw adnid —, (1) gab qawsayn, (2) aw adna.

Anlsl 20 (1984), p. 15-27 Joanna Wronecka
Le Kitab al-isra’ ila al-magam al-asra d’lbn ‘Arabi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE KITAB AL-ISRA’ ILA AL-MAQAM AL-ASRA D’IBN ‘ARABI 25

larmes qui en coulent deviennent sa couche. Il expérimente que sa science, son destin,
son essence ont leur source en Dieu. Ses paroles, ses opinions sont celles de Dieu. Cette
ivresse de I’Union s’étale dans les chapitres suivants en des développements dont 1’ex-
pression poétique atteint une trés grande beauté.

C’est Dieu qui parle dans la Munagat al-tasrif wa al-tanzih wa al-ta’rif wa al-tanbih
[XXV], dont le titre évoque I’action du Créateur qui honore son serviteur, le préserve
du mal, le conduit sur le chemin de la connaissance et le maintient en éveil :

« O mon serviteur, tu es ma gloire,

tu es porteur de ma fidélité et de ma promesse.

Tu es ma vérité et mon envoyé a toute créature ...

Tu es mon miroir et la révélation de mes attributs.

Tu es ma terre et mon ciel, tu es mon trone.

Tu es une perle blanche ...

Tu es le mantean dont je me couvre ... et je me compare a toi.

Ton Seigneur est mon Seigneur.

Tu es le paradis de ceux qui savent.

Tu es le but des voyageurs, la paix des soupirants, la sécurité des craintifs » (1),

«Tu es la perle cachée au creux de la coquille.

Mon esclave — tu es mon secret.

Tu es une prairie constellée de fleurs et tu es les fleurs de la prairie.
Sans toi, les stations ne seraient pas apparues.

Tu es celui que j’ai désiré et celui en qui j’ai cru.

Ton Dieu est de toi a toi.

Je ne connais que toi et mon souffle est pour toi» (2.

Dans la confidence suivante — Confidence de la sanctification — (Munagat al-taqdis)
[XXVI], Dieu parle de lui-méme :

« Je suis le seul que ne peuvent cerner les pensées.

Nulle intelligence ne me scrute, nul regard ne me sonde.
Que tu existes ou n’existes pas, je suis.

Parfaite est ma science, en elle resplendit ma majesté.

Tu es mon manteau, toi et moi nous sommes lettre et sens.
Je suis le seul Révélateur. .

Tu es unique, je suis unique.

L’Un dans I’Un par 1’Un » ),

) Kitab al-isra’ ila-l-magam al-asra, Hyderabad @ op. cit., p. 70-71.
Decan, 1948, p. 68-69. @) op. cit., p. 72

Anlsl 20 (1984), p. 15-27 Joanna Wronecka
Le Kitab al-isra’ ila al-magam al-asra d’lbn ‘Arabi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

26 JOANNA WRONECKA

Puis Dieu évoque tout ce dont il a gratifié son serviteur (Munagat al-minna) [XXVII] :

« O mon serviteur, pour toi jai 6té le voile, je t’ai manifesté des secrets merveilleux.
Je t’ai élevé au ciel,

Je t’ai fait traverser les voiles.

Pour toi j’ai découvert stations et demeures.

Ta grandeur surpasse celle de ’imamat.

O serviteur, devant toi est le bonheur » (1),

Dans la confidence de l’enseignement (Munagatr al-ta’lim) [XXVIII], le cerviteur est
comparé a un fiancé caché dans les trésors divins.

Suit la confidence des secrets des commencements des sourates (Munagat asrar mabadi’
al-suwar) [XXIX] :

« Mes paroles sont la vérité.
Nul Dieu en dehors de moi.
C’est moi que tu serviras » (2,

Dans 1’obscur « fourré » des sourates du Coran (ici sont énumérées entre autres : “Amran,
Taha, Mariam, Yiinus), le Pélerin est invité 34 découvrir les significations cachées.

La confidence de I’ensemble des paroles (ou : du discours substantiel?), (Munagat
Sawami® al-kalam, munagat al-simsima) [XXX], initie al-Salik aux causes, secrets des
cieux et planetes, et Iui révéle sa place dans 1’univers.

Dans la confidence de la perle blanche (Munagat al-durrat al-bayda’) [XXXI], Dieu
fait don a son serviteur d’une perle a4 la blancheur immaculée, symbole de virginité.
Ici I’ivresse de ’extase mystique est comparée a I'ivresse de 'union de 1’époux avec son
épouse-vierge. Cette épouse est parée des richesses de I’héritage muhammadien. A ce
sommet de D’expérience mystique, le Pélerin se voit identifié¢ & Dieu. Tous les voiles
tombent.

Al-Salik étant arrivé ici au terme de son pélerinage, on pourrait croire qu’il ne reste
plus rien a dire. En fait, du haut de ces cimes, le mystique reporte son regard sur la
création et sur Dhistoire religieuse de I"humanité. Tel est sans doute le sens des chapitres
terminaux. Viennent d’abord des considérations cosmiques sur le mouvement des astres
et la multiplication des étres (Mundagat isarat anfds al-niir wa hiya tamhid mutafariqat
al-asrar) [XXXII].

() Kitab al-isra’ ila-l-magam al-asra, Hyderabad, 1948, p. 72-73. — @ Op. cit., p. 76.

Anlsl 20 (1984), p. 15-27 Joanna Wronecka
Le Kitab al-isra’ ila al-magam al-asra d’lbn ‘Arabi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE KITAB AL-ISRA’ ILA AL-MAQAM AL-ASRA D’IBN ‘ARABI 27

Puis une série de iSarat passe en revue la chaine des prophétes qui ont jalonné le destin
des hommes, chaque isara visant sans doute & mettre en relief le message propre de chaque
prophéte. Dans la lumiére de son union & Dieu, le Pélerin revoit Adam et Eve et leur
chute, Moise et sa puissance de thaumaturge, Jésus, dernier des prophétes, Abraham
et sa sagesse, Joseph, et enfin Muhammad, sceau des prophétes. Alors il est dit au
Pelerin : « Arréte ici, et si on te donne une clé, ouvre si tu veux » (1),

Est-il présomptueux, en conclusion, d’essayer de discerner trés briévement quelques
traits saillants de la pensée philosophico-mystique d’Ibn “Arabi, tels qu’on les pressent
sous-jacents a ce traité? Il y a d’abord 1a I’expression d’une expérience mystique a travers
des schémes qui font partie du patrimoine religieux — et plus spécialement mystique —
de ’humanité : a ceite veine se rattachent les évocations de cheminement, de montée,
d’union d’amour dans I'ivresse de la fusion de I’amant et de I’aimé.

Ibn “Arabi a certainement trouvé dans sa foi musulmane la source et le point d’appui
d’une telle expérience, et a ce titre le monde des images coraniques et muhammadiennes
qu’il utilise n’est absolument pas factice.

Un autre aspect nous apparait trés caractéristique : il s’agit de la coloration fortement
gnostique avec laquelle est décrit le cheminement mystique. Tout au long du traité, il
est question d’initiation & des secrets, de voiles qui se Iévent, d’acces & des vérités cachées. ..
Nous avons ici une progression par degrés sur la voie qui méne a la connaissance totale,
absolue. Dans la perspective épistémologique d’Ibn °“Arabi, la connaissance absolue
est réservée & un groupe d’élus — prophétes, envoyés, mystiques — que l’auteur met
en scéne dans les étapes successives de son ascension mystique. Leur connaissance émane
directement du Premier Intellect et dépasse les capacités du commun des hommes. L’accés
a cette connaissance a de ce fait le caractére d’une initiation ésotérique a des vérités
au-dela de toute expression (2,

Il s’ensuit que I’homme admis & cette connaissance parfaite joue a son tour le role
d’un intermédiaire. 11 devient qutb zamanihi (pble de son temps), & Uinstar des envoyés
et prophétes. En lui s’opére la jonction du divin et de I’humain, de ’azal (prééternité)
et de ’abad (post-existence); en lui se vérifie que tout est un : « 1’Un dans 1’Un par 1’Un ».

) Kitab al-isra’ ila-l-magam al-asra, Hyderabad, expression, Ibn ‘Arabi dans son vocabulaire
1948, p. 92. mystique introduit le symbole de simsima
@ Pour décrire la science qui dépasse toute [sésame].

Anlsl 20 (1984), p. 15-27 Joanna Wronecka
Le Kitab al-isra’ ila al-magam al-asra d’lbn ‘Arabi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



