MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 18 (1982), p. 193-215
Maurice Martin

Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

NOTE SUR LA COMMUNAUTE COPTE

ENTRE 1650 ET 1850

Maurice MARTIN

Pour situer les difficultés que I’on éprouve tout autant & restituer les traits de I’Egypte
chrétienne antique qu’a saisir les problémes de la communauté copte actuelle (1), il est
naturel de demander a I’histoire un peu de recul. Un survol du long processus d’arabi-
sation et d’islamisation du pays rend compte d’abord de la répartition régionale des
Coptes, tantdt en ilots ou le christianisme s’efface presque, tantdt en zones de forte
densité. Cette répartition est ancienne et elle est responsable de bien des traits culturels
de la communauté. 11 faut ensuite, en regroupant les témoignages disponibles, déterminer
les conditions de vie de la communauté & partir du moment oli, le mouvement d’isla-
misation une fois achevé, vers le XV® s., I’église copte entre dans une longue période
d’hibernation qui durera jusqu’au milieu du XIX® s. ?. On s’étendra davantage sur ce

) Parmi ces problémes, la controverse, cou-
tumiére pour toute minorité, sur son volume.
N. Tomiche, Cahiers de I’Orient contemporain 54,
1964, p. xx-xx1, rendant compte de E. Wakin,
A Lonely Minority, N.Y. 1963, qui revendique un
nombre de chrétiens égyptiens triple de celui des
recensements officiels, reléve différentes estimations
de la communauté au cours du XIX°® s., donc
antérieures au premier recensement national de
1897, et souligne qu’on se trouve en face d’un
point obscur d’histoire démographique. De N.
Tomiche, sur le méme sujet, voir également
«Notes sur la hiérarchie sociale en Egypte a
I’époque de Muhammad “Ali », in Holt, Political
and Social change in Modern Egypt, p. 250-251.
On complétera sur la matiére I’inventaire de
N. Tomiche mieux qu’on ne 1’a fait dans une
¢tude précédente (J. Ducruet et M. Martin,
« Statistiques chrétiennes d’Egypte», in Travaux

et Jours 24, 1967, p. 65-75). Cependant, des
chiffres isolés, méme cohérents, ont peu de signi-
fication s’ils ne sont replacés dans un tableau
d’ensemble. En fait, voyageurs en Egypte ou
historiens risquent ces estimations du nombre
de coptes comme une image de leur situation
générale dans le pays. Le chiffre n’est donc
«parlant» que si I’on réalise cette situation.

) Le patriarcat de Cyrille IV (1852-1870)
marque comununément les débuts de ce qu’on
appelle le « mouvement de réforme» de I"église
copte, avec la fondation d’un centre de formation
pour le clergé, d’écoles communautaires de
garcons et de filles, un essai de résurrection de
la langue copte, le retour des moines A leurs
monasteres, [*érection d*églises nouvelles et surtout
Porganisation du Maglis Milli, ou conseil com-
munautaire de laics. Les laics jouent un rdle
prédominant dans ce renouveau. Voir History of

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

194 MAURICE MARTIN

second point, pour présenter des données qui ne sont pas, semble-t-il, réunies ailleurs.
Elles deviennent relativement abondantes a partir de 1650 (1), et elles présentent malgré
leur diversité une homogénéité et une concordance frappantes. Leur exposé constitue
I’objet principal de cette note. Avoir sous les yeux ce tableau détaillé de I’Egypte
chrétienne & une époque délimitée et assez proche de nous explique les obstacles que
1’on rencontre quand on veut remonter dans son passé a travers ce qui en subsistait alors,
mais on y trouve également déployés les conditionnements de 1’évolution actuelle de la

communauté copte.

1. ARABISATION ET ISLAMISATION.

Une revue des étapes principales de I’islamisation du pays met en lumiére, d’abord,
certaines articulations du processus qui a donné a I’Egypte sa configuration religieuse et
culturelle définitive, et & la communauté copte ses traits caractéristiques. Des facteurs
ont, en effet, joué de fagon constante et il existe des indicateurs permanents de leur
action. C’est sur eux que ’on voudrait d’abord attirer ’attention, puisque les étapes
mémes de I’islamisation de I’Egypte et de la réduction correspondante de la communauté

copte sont, dans leurs grandes lignes, assez bien connues @),

the Patriarchs of the Egyptian Church 1113 (le
Caire 1970) p. 308-312; F. Sidarouss, Eglise copte
et monde moderne, thése de 1’Université St. Joseph,
1978, p. 13-18; S. Sekaly, « Coptic Communal
Reform 1860-1914 », in Middle Eastern Studies 6,
1970, p. 247-275.

() C’est I’époque ou I’Egypte commence a
étre entiérement parcourue par des voyageurs
ou missionnaires occidentaux. II ne faut pas
s’étonner de rencontrer chez eux les sources
premiéres et principales de documentation détaillée.
On a en effet remarqué depuis longtemps que les
sources arabes coptes ne s’intéressent qu’a ce
qui se passe dans la capitale entre le patriarche
et le pouvoir, généralement d’ailleurs au propos
de la levée des taxes. L’ensemble du pays et la
vie religicuse qu’on y méne restent en dehors de
leurs perspectives habituelles. Les sources musul-
manes, pour é&tre plus circonstanciées sur les
événements, en particulier pour le role des inten-

dants coptes, ne permettent pas davantage d’at-
teindre la vie dans les campagnes. C’est elle au
contraire qui va frapper les voyageurs étrangers
quand le pays s’ouvre & eux.

(2 Référence fondamentale : Encyclopédie de
UIslam (I éd. t. 2), article Kibt par G. Wiet,
rassemblant les données €parses dans son Egypte
musulmane de la conquéte arabe & la conquéte
ottomane (in Précis de I'Histoire d’Egypte, t. 2,
le Caire 1932) et L’Egypte arabe (in G. Hanotaux,
Histoire de la Nation Egyptienne, t. 4, Paris 1937),
Documentation identique mais étendue jusqu’aux
temps modernes : J. Tagher, Coptes et Musulmans,
le Caire 1952 (en frangais et en arabe, ouvrage
rare parce que retiré du commerce a sa parution).
Etudes plus poussées de certaines périodes :
I. Lapidus, « The conversion of Egypt to Islam »,
in Israel Oriental Studies 2, 1972, p. 248-262
(de la conquéte arabe aux Fatimides); E. Sivan,

«Notes sur la situation des chrétiens a I’époque

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NOTE SUR LA COMMUNAUTE COPTE ENTRE 1650 ET 1850 195

On sait que la conquéte arabe n’a pas immédiatement changé le statut du pays, ’admi-
nistration de ses nouveaux gouverneurs se coulant pendant prés d’un siécle dans le moule
byzantin pré-existant. C’est la politique d’arabisation des cadres administratifs et d’ex-
ploitation fiscale extréme du pays, sinon inaugurée du moins poursuivie avec une parti-
culicre persévérance par I’Empire abbasside, qui porte les premiers coups, et les plus
durs, & une communauté copte dont la résistance culturelle ne pouvait s’appuyer que
sur la langue et la religion. Cette politique provoque durant tout le VIII® s. une série de
révoltes coptes violentes, principalement en Basse-Egypte, réprimées sans pitié (U); c’est
dire que la population autochtone subit alors des pertes considérables et qu’elle est
¢galement livrée 4 un mouvement continuel de migration interne ou de déportation.

A la fin de cette période agitée, on s’accorde a penser que les chrétiens ont cessé d’étre
majoritaires en Egypte (¥, Plus exactement, les troubles s’arrétent parce que les chrétiens
ne sont plus masse dominante. Le pays est, en tout cas, suffisamment islamisé pour que
ses dirigeants toulounides puis ikhshidides (866-969) n’aient plus besoin d’appuyer leur
pouvoir sur I’empire arabo-musulman et d’y puiser leurs ressources militaires. L’Egypte
arabe accéde alors & I’indépendance politique et devient méme le centre de I’empire

ayyoubide », in Revue d’Histoire des Religions  endossé par ’ensemble des historiens modernes,

170, 1967, p. 117-130; D.P. Liitle, « Coptic
conversion to Islam under the Bahri mamliks
(1293-1354) », in Bulletin of the School of Oriental
and African Studies, 39/3, 1976, p. 552-569. Tous
ces articles donnent une abondante bibliographie.
A signaler encore R.W. Bulliet, Conversion to
Islam in the Medieval Period, Harvard 1979, essai
d’histoire « quantitative » basée sur la fréquence
des noms musulmans de convertis, ol I’Egypte
regoit un traitement propre; comme le reconnait
I’auteur, la base utilisée pour I’Egypte étant peu
étendue, ses conclusions ne peuvent servir que
de confirmatur ou de champ d’hypothéses a
vérifier par ailleurs.

(1) Révoltes coptes en 725, 739 (celle-ci en Haute
Egypte), 750, 752, 767, 773 et, la plus terrible
de toutes dans le Delta en 829-830. Le quart de
siécle qui s’écoule entre 750 (avénement des
Abbassides) et 775 parait déterminant. Dernier
sursaut en Haute Egypte en 832.

(2 Tel est le jugement de Maqrizi, rappelé et

y compris Bulliet, o.c., p. 102, 4 I'aide de ses
moyens propres d’investigation. Parlant de I’écra-
sement de la grande révolte copte de 829-830,
«depuis lors, écrit-il, Dieu soumit les Coptes sur
tout le territoire égyptien et leur puissance fut
définitivement anéantie; aucun d’eux ne fut
plus en mesure de résister au gouvernement et
les musulmans eurent la majorité dans les villages ».
11 s’agit de passages massifs & 1’islam par groupes
entiers, comme le souligne encore Magqrizi : « On
ne connait pas de nation qui se soit convertie
en une seule heure comme les Coptes». S’il
mentionne que la majorité musulmane est dés
lors acquise dans la campagne méme, c’est qu’il
est bien connu que I'urbanisation et I’islamisation
vont de pair, surtout dans une ville de fondation
arabo-musulmane comme c’est le cas des capitales,
Fustdt ou Qahira par exemple; la ville sert de
refuge aux premiers islamisés des campagnes, plus
ou moins rejetés de leur milieu d’origine (Bulliet,
o.c., p. 53-56).

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 18 (1982), p. 193-215

196 MAURICE MARTIN

fatimide. Beaucoup de monastéres ont été détruits, ou bien se sont vidés parce que, les
biens ecclésiastiques ayant été durement taxés, ils ne peuvent plus servir de refuge a ceux
qui tentent de se dérober & 'imp6t. Nombre et prospérité des monastéres paraissent en
effet fournir un indicateur particuliérement significatif et fiable du volume, de la loca-
lisation et de la situation de la communauté chrétienne d’Egypte, et ceci pour deux
raisons. D’abord, vu leur importance capitale dans la vie religieuse, Ihistoire et la
culture de la communauté copte : ceci n’a pas besoin d’étre souligné. Ensuite et de fagon
plus accidentelle parce que ce sont des monuments souvent considérables qui laissent
des traces a la surface du pays et attirent archéologues et fouilleurs; ils sont donc mieux
connus que des églises provinciales de ville ou de village. Or, pour revenir a notre propos,
aux IXe-Xe¢ siécles les centres dominants de la vie monastique égyptienne ont été boule-

versés et beaucoup disparaissent définitivement (1),

() En 817-818, les monastéres du Wadi Natr(in
sont pillés et abandonnés, Ils mettent deux bonnes
décades a se repeupler pour étre de nouveau
pillés en 866. Désormais ils ne se contentent plus
d’une tour de refuge mais s’entourent de murailles
de défense, dans l’enceinte desquelles les moines
viennent de plus en plus habiter au lieu de vivre
dispersés aux environs en cellules indépendantes :
c’est une modification considérable de la vie
monastique. Les contemporains notent également
qu’on y est alors plus préoccupé de questions
financiéres — les taxes & payer, 1’ascension dans
la hiérarchie ecclésiastique & acheter — que de
culture religieuse (H.E. White, The monasteries
of the Wadi n’Natrin 2, p. 297 sv. et 325 sv.).
Le centre encore plus important des Kellia est
abandonné définitivement au cours du IX® s. et
ne sert plus que de gite d’étape sur la voie cara-
vaniére de Fustat au Maghreb; cette situation est
d’ailleurs vraisemblablement la cause de sa ruine
(F. Daumas et G. Guillaumont, Kellia 1, IFAO
1969, p. 12). Le monastére d’Apa Jérémic &
Saqqéra parait détruit en 750; il est réoccupé
avant ’an 800, mais a plus petite échelle, et
certainement ruiné au X s, (DACL, art. Chaqqara,
col. 521 et 558). Samuel de Qalamiin est pillé une
ou deux fois comme le Wadi NatrQin vers la méme

Maurice Martin

Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

époque et doit également s’entourer de murailles
(N. Abbott, The monasteries of the Fayyiim,
Chicago 1937, p. 40-42). En ce qui concerne le
centre considérable d’Apa Apollo & Bawit, en
Moyenne Egypte, J. Clédat tend a fixer son
abandon définitif beaucoup plus tard, au XII® s.,
a cause d’une inscription ambigué faisant allusion
a une grande calamité (DACL, art. Baouit, col.
209-210). En fait, I'inscription datée la plus récente
remonte & la premiére moitié du X°® s. A cette
époque, le monastére était déja en pleine dis-
solution, depuis le IX® s. sans doute; ses derniers
occupants menaient une vie pseudo-anachorétique
dans les ruines des cellules autour de I’église sud
(H. Torp, « La date de la fondation du monastére
d’Apa Apollo de Baouit et de son abandon », in
Mélanges d’archéologie et d’histoire 77, 1965,
p. 171-175). Il n’y a que sur les piliers de cette
église que 1’on trouve des traces du renouveau de
Part chrétien que vit la période fatimide. C’est
pourquoi on ne rencontre 4 Bawit aucune trace
du mur de défense dont s’entourent les monastéres
a partir du IX® s. (H. Torp, « Murs d’enceinte
des monastéres coptes primitifs et couvents for-
teresses », in Meélanges d’archéologie et d’histoire
76, 1964, p. 173-200). Bawit enfin est totalement
ignoré d’Abt Salih, qui mentionne pourtant divers

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NOTE SUR LA COMMUNAUTE COPTE ENTRE 1650 ET 1850 197

L’avénement de la dynastie fatimide (969-1171) ouvre pour le christianisme en Egypte
une période de relative rémission et de plus grande tolérance mais la persécution furieuse
d’el-Hakim puis, a la fin des Fatimides, les luttes entre vizirs pour le pouvoir ont été
particuliérement funestes aux chrétiens (), C’est a cette époque que le copte sahidique
disparait comme langue littéraire de culture pour €tre remplacé par le bohairique, mais
ceci & l’intérieur des monastéres du WAadi Natrlin, En fait, on assiste & la naissance en
Egypte de la littérature arabe-chrétienne, 1’arabe étant dés lors la langue de la classe
dirigeante ou influente de la communauté copte (2.

Avec les Ayyoubides (1171-1250), dont le pouvoir s’établit et se confirme par Ia
victoire sur les Croisés, les communautés chrétiennes ont encore été fortement secoudes,
notamment dans le Delta exposé aux attaques des Francs. C’est cependant le bref adge
d’or de la littérature arabe-chrétienne en Egypte. On ne doit pas oublier, cependant,
qu’elle est faite en grande partie de la traduction en langue nationale arabe des ceuvres
coptes incomprises hors des monastéres ®). Voici donc dans I’histoire culturelle de Ia

monastéres ruinés a la fin des Fatimides et au
début des Ayyoubides, la mémoire d’Apa Apollo
devant étre alors depuis longtemps perdue. La
disparition de ce centre monastique est un évé-
nement considérable dans la vie religieuse et
ecclésiastique de Moyenne Egypte, compte tenu
de son influence dominante jusque bien au sud
d’Asylt (J. Doresse, « Monastéres coptes de
Moyenne Egypte », in Bulletin de la Société
Frangaise d’Egyptologie 59, 1970, p. 7-29).

(1) Entre 1014 et 1016, le sultan Hakim aurait
fait raser 30.000 églises et monastéres en Egypte
et Syrie. C’est & cette date que le monastére de
St. Pachome & Faou est détruit de fond en comble
pour ne plus étre relevé (Abh Salih, Churches and
Monasteries, ed. Evetts-Butler, p. 281-282). 1l
avait joué en Haute Egypte le méme rdle central
que celui de Bawit en Moyenne Egypte. Noter
aussi 2 la méme date la ruine du monastére de
Tutn, au Fayoum, scriptorium trés important
de manuscrits sahidiques (J. Doresse, « Les manus-
crits coptes du Vatican », in Analecta Bollandiana
71, 1953, p. 218-219).

@) Cette mort du copte sal idique est la marque

de Ia décadence du monachisme de Haute Egypte
en tant que centre de culture religieuse. Au Wadi
Natriin, la culture copte est relativement protégée
par I’¢loignement dans le désert, mais elle ne
survit qu’en se coupant de la masse du peuple;
tel n’était pas le cas pour les monastéres de la
vallée, toujours assez proches des villes et villages,
Dol la nécessité de traduire en arabe, langue
maintenant courante du peuple dont la majorité
ignore le copte, les textes qui peuvent nourrir sa
fidélité. C’est la justification que présente Sawirus
Ibn al-Mugqaffa’, le premier auteur copto-arabe
au X° s., dans la préface célébre de son Histoire
des Patriarches (Patrologia Ovientalis 1, p. 115).
11 revient sur cette justification dans les préfaces
de trois autres de ses ouvrages, tant il doit se
défendre d’étre le premier a entreprendre cette
démarche nécessaire. On notera que Sawirus est
évéque d’Ashmiinein en Moyenne Egypte

) La liturgie est traduite du copte en arabe
sous le patriarche Gabriel II (1132-1145). On

- reléve 2 auteurs coptes écrivant en arabe au X° s,

4 au XI¢, 4 encore au XII°® mais 16 au XIII*® siécle.
Il n’y en a plus que 7 au siécle suivant (G. Graf,

28

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

198 MAURICE MARTIN

communauté, en deux si¢cles et pour la seconde fois, un mouvement de traduction :
d’abord du sahidique au bohairique, puis du copte a 1’arabe, chaque fois principalement
a l'aide de sources monastiques. Traduction, méme avec adaptation comme c’est plus
souvent le cas, n’est pas création mais transmission du passé. Compte tenu de la courte
durée de cette efflorescence de la littérature copto-arabe, rapidement anémiée par la margi-
nalisation démographique de la communauté chrétienne dans la société nationale, cet
enkystement culturel dans le passé a été lourd de conséquences, méme si I’on admire la
fidélité de D’attache aux racines qu’il « traduit» (1),

Sous les sultans mameluks, la langue copte achéve de disparaitre des monastéres et
la littérature arabe-chrétienne devient un filet d’eau qui tend & se perdre. Le déclin de la
communauté se mesure a la ruine accélérée des églises et des couvents (2. C’est alors
qu’est atteinte la proportion actuelle des chrétiens en Egypte () et fixée leur répartition

Geschichte der Christichen Arvabischen Literatur
t. 2, p. 294 sv.). Puis, la communauté est trop
dispersée, pauvre et diminuée pour alimenter
encore une vie intellectuelle propre. La littérature
arabe-chrétienne renait au XVII® s. sous I’influence
des missions latines, mais tout autre, adaptant ou
traduisant de la piété latine. Son centre est alors
a Alep, en Syrie.

() 11 convient en effet d’inventorier le contenu
des écrits qui nourrissent cette fidélité. Voir dans
Histoire des Littératures, t. 1, Paris 1955, Littéra-
ture copte p. 769 sv., la présentation qu’en fait
J. Doresse : évangiles apocryphes, hagiographie
d’imitation byzantine truffée de merveilleux,
apocalypses, récits de miracles fantastiques, magie
et astrologie, guides de recherche des trésors
envahissent le fonds copte-arabe.

() Tous les monastéres que mentionne Magqrizi
dans le Delta sont détruits : celui de la Viergé a
Atrib, & la pointe sud du Delta et, & I’extréme nord,
quatre autres dans la région du Borollos; trois ou
quatre moines s’agrippent encore a4 ces ruines
(Evetts-Butler, Churches and monasteries of Egypt,
Appendix : Account of the monasteries ... p. 319
n°* 62-66). Ces monastéres n’ont laissé aucune
trace et, en fait, il n’y a plus dans le Delta que
le seul monastére de St. Menas a Ibyéar, dont

Magqrizi ne parle pas. Proche du Caire, le célebre
monastére de Nahya est ruiné (ibid. n° 25). Au
sud du Caire, sur la rive gauche du Nil, la seule
vraiment peuplée, il n’y a plus de monastére entre
celui de Tamwayh, face & Ma’adi, jusqu’a Beni
Souaif, ou les premiers monastéres que I’on
rencontre, & Aqfis et Ishnin el-Nasira sont ruinés
ou désertés (ibid. n° 27 et 30). A partir de 12
jusqu’a Asyfit, sur 10 monastéres nommés 7 sont
ou ruinés ou inhabités (ibid. n°® 35, 37-40, 43 et 44),
La situation change dans la région d’Abn{ib-
Asylt jusqu’a Sohag-Akhmim, ol les monastéres
restent encore relativement nombreux; il est plus
rarement mentionné qu’ils soient en ruine ou
désertés (ibid., rive droite n°® 13-15 et 18-22,
rive gauche n° 45-59 : les n° 14, 15, 21, 45 et 46
sont des monastéres abandonnés). Enfin, dans le
haut Sa‘id, aucun des monastéres de la région
Naqqdda-Esnd n’est vivant (ibid. p. 318). Aux
deux extrémités de I’Egypte la vie monastique a
donc complétement disparu et d’ailleurs, comme
on va le voir, les chrétiens n’y survivent qu’en
petits groupes isolés. Au nord d’Asylt méme
elle est en voie d’extinction rapide, sauf a deir
el-Muharraq et sur le pourtour désertique du
Fayoum.

&) G.Wiet, art. Kibt, col. 1054; Little, o.c. p. 569.

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NOTE SUR LA COMMUNAUTE COPTE ENTRE 1650 ET 1850 199

géographique dans le pays. La stagnation économique générale et I’appauvrissement
démographique de ’Egypte a la fin des mameluks — grande peste de 1349 et 1375, famine
de 1403 qui dépeuple la Haute Egypte — puis sous les Ottomans n’ont pu qu’affaiblir
encore une minorité dont la diminution n’a pas allégé mais plutét accru I’exploitation
et "oppression.

1l est important de repérer pourquoi ce processus continu d’islamisation du pays n’a
pas joué de fagon homogene a travers toute I’Egypte, ce que manifeste toujours la
répartition actuelle, assez déséquilibrée et caractéristique, de la communauté chrétienne
dans le pays. Deux régions sont en effet particuliérement pauvres en chrétiens, le trés haut
Sa‘id a partir de Lougsor, et la Basse-Egypte a partir du Caire, principalement la base
et ’Est du Delta. C’est une situation ancienne qui s’explique par des conditions histo-
riques et géographiques analogues.

Le haut Sa‘id est une région qui doit a sa situation géographique propre une histoire
spécifique. A D’extréme sud, Aswin est une marche frontiére tenue par ’armée arabe
des le début de la conquéte et cette frontiére reste sensible pendant des siccles a la
pression maintenue par les tribus Bedja et a ’intervention des principautés chrétiennes
de Nubie. On comprend que les coptes, alliés naturels des Nubiens, y aient été moins
facilement tolérés qu’ailleurs. De plus, de Qs a Aswin s’échelonnent le long de la vallée
les tétes de pistes qui, par Qusair et Aiddb, conduisent en Arabie ou en raménent
pelerins et commercants arabes. On a montré que cette région bien spécifique est, au
début de I’histoire arabe d’Egypte, davantage liée & Médine et & la Mekke qu’a Fustat (1),
Dans ce contexte particulier, des événements communs 2 tout le pays comme les révoltes
coptes du VIII® s., peuvent comporter des conséquences plus déterminantes et définitives
qw’ailleurs. La révolte copte de 739 en Haute Egypte, noyée dans le sang, parait avoir
effacé toute vie monastique & Djéme et autour de I’ancienne Thébes (3. Durant la période
fatimide, les Ban® Hilal et les Ban( Sulaim, deux tribus carmathes, dévastent le haut
Sa‘ld vers 1050; la région de Qfis-Aswan est encore agitée par des tribus d’obédience
fatimide a la venue des Ayyoubides en 1171, et cette agitation ne sera réduite qu’en 1173,
L’extréme Haute Egypte est alors une sorte de pays perdu, refuge de clans vaincus
politiquement ou proie livrée & des tribus trop remuantes qu’on veut éloigner de la scéne

0 Voir J. Cl. Garcin, «Pour un recours 3  au Hauf oriental en Basse Egypte.
I’histoire de I’espace vécu dans 1’étude de ’Egypte (%) Winlock-Crum, The monastery of Epiphanius,
arabe», in Annales Economies, Sociétés, Civili- N.Y. 1926, t. I, p. 103. La disparition remonte
sations 35, 1980, p. 436-451, réunissant les données peut-étre a la conquéte arabe. Seul le monastére
de son ouvrage Un centre musulman de la Haute de Phacbamon & Deir el-Bahari semble encore
Egypte médiévale : Qis, IFAO 1976, et les étendant subsister au début du IX° s.

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

200 MAURICE MARTIN

centrale. Au XVIII® s. méme, elle est de nouveau dominée par ces clans arabes qui s’y
sont établis de longue date et I’autorité ottomane s’arréte pratiquement a Girga. Dans
des conditions aussi longtemps difficiles, un groupe minoritaire et, par-dessus le marché,
en partie coupé du reste de ses coreligionnaires, ne peut que dépérir.

Au nord du Caire, pour des raisons analogues qui ont joué également depuis les
debuts de la conquéte arabe durant des siécles, la situation n’est pas différente. A I’Est
du Delta d’abord, se situent les voies de pénétration et de communication avec les centres
de I’Empire arabe, soit par le widi Toumilat et le canal du Nil & Qulzum par ou I’Egypte
ravitaille le Hedjaz, soit surtout par la grande route de Fustit en Palestine et Syrie qui
traverse cette zone et, d’une certaine fagon, en détermine la vie. Sur la fagade méditer-
ranéenne de I’Egypte, ensuite, la région reste également pendant des siécles une marche
frontiére ouverte aux raids byzantins puis & ceux des Croisés. Dans ce contexte permanent
analogue a celui du haut Sa‘id, les événements vont laisser une trace indélébile. A la suite
de la premiére révolte copte de 725, 3500 membres de la tribu de Qais s’établissent dans
la région de Bilbeis, partiellement dépeuplée et a surveiller de prés, puis remontent vers
le nord. La répression de la derniére des grandes révoltes chrétiennes, celle des Bashmiir
établis entre Rosette et Damiette, en 829-830, aboutit & ’extermination et a la déporta-
tion de toute la population. Une chaine de villes de fondation arabe et musulmane
s’établit a I’Est du Delta, comme autant de postes-relais sur I’axe de liaison de I’Egypte
a ’empire (el-Abbésa, el-Qurein, el-Salahiya, Manstira plus tard), tandis que sur la cote
des villes anciennes et peuplées de chrétiens sont détruites ou déplacées au temps des
Croisades (Tinnis, Damiette). A la prise de Damiette par les Croisés, en 1219, les
volontaires cairotes qui se portent a sa reconquéte détruisent toutes les églises sur leur
passage et massacrent les chrétiens. Evidemment cette islamisation des provinces et villes
a I’Est et au Nord du Delta fait tache d’huile a I'intérieur : la principale capitale mar-
chande du Delta, Mahalla el-Kubra, est, comme son nom !’indique, de fondation
musulmane et on verra plus loin la condition précaire de ses quelques habitants coptes.
La raréfaction du christianisme explique également qu’au-dela d’un certain seuil critique
un ralliement massif & I’islam soit possible : en 1354 encore, en un seul jour, 450 coptes
se font musulmans a QalyQib. Il est en tout cas assez clair par ce qui précéde que les forces
de déchristianisation s’exercent dans cette région a partir du Nord et de I’Est; elles
semblent permettre a des ilots chrétiens de subsister marginalement, au Sud et & 1’Ouest,
oll les communautés coptes se réunissent encore dans le diocése de Minfifiya (V.

() On peut suivre cette progression du nord au  Delta a ’aide des déplacements du siége patriarcal
sud et de D’est & I"ouest dans I’islamisation du  copte entre le IX® et le XI® 5., avant qu’il ne se

Anlsl 18 (1982), p..193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NOTE SUR LA COMMUNAUTE COPTE ENTRE 1650 ET 1850 201

Le résultat le plus clair du processus de déchristianisation de I’Egypte est donc
d’écarter la communauté copte des centres vitaux du pays situés au Nord, que ce soit
pour la politique, la culture ou le commerce. Il semble méme que le mouvement se soit
étendu assez rapidement au Sud du Caire jusqu’a ’entrée du Fayoum et dans la province
de Bahnasa (1), Ainsi, la communauté n’est pas seulement marginalisée démographiquement
mais isolée culturellement, vivant repliée sur elle-méme dans une sorte de réserve dont
la fonction principale est d’alimenter 1’exploitation économique du pays par le pouvoir.
C’est pourquoi, bien que trés réduite dans la capitale méme, elle fournit encore un
groupe indispensable a 1’économie du pays, celui des intendants ou « mebachers » coptes
(mubdéshir), aidés dans les campagnes par leurs coreligionnaires « écrivains» ou
comptables. Leur importance dans la vie de la communauté comme protecteurs et gardiens
parait grandir au fur et & mesure de sa dégradation : ce sont désormais, plus que les
membres de la hiérarchie ecclésiastique, les notables coptes reconnus.

On voudrait pouvoir chiffrer le mouvement d’islamisation de I’Egypte au long des
siecles. Il serait important de savoir & combien de millions d’habitants s’élevait la popu-
lation de I’Egypte quand une armée de 12 & 15.000 arabes musulmans s’en empare, ou
ce que représentait encore la communauté copte a la chute du IX® s. quand on la dit
réduite de moitié. Mais 1’écart entre les chiffres que ’on avance pour la population
totale de I’Egypte 4 1’époque de sa conquéte ou plus tard est tel qu’il manifeste surtout,
semble-t-il, la difficulté ou I’impossibilité de transférer ce qui sert de base au calcul,
c’est-a-dire le montant total du tribut levé par le gouverneur arabe en Egypte, au nombre
des contribuables ou tributaires, I’application variable de I’impdt de capitation demeurant
pleine d’obscurité (. D’ailleurs, pour notre propos, les estimations du chiffre absolu de

fixe définitivement au Caire. Entre 851 et 858,
il est & Damirah, au nord-ouest de Damiette;
puis, de 965 a 978, dans le district de Tida, au
sud du Borollos; de 978 a 1061, 4 Damri4, un
peu au nord de Mahalla al-Kubra; enfin, de 1102
a 1128, a Azari, I’actuel Minshat al-Kurdi, au
sud de Kafr al-Dawér (O. Meinardus, « Patriarchal
Cells in the Nile Delta », Orientalia Suecana 14,
1965, p. 51-61). Evidemment, le patriarche ne
s’établissait qu’au sein d’une nombreuse com-
munauté chrétienne. Aucune de ces localités n’est
actuellement habitée par des coptes, et ceci depuis
des siécles ...

M Voir dans AbQ Salih, p. 222 le traitement

de Taha sous le dernier des Omeyyades, ou I’épopée
légendaire FutGh al-Bahnasa dont la rédaction,
pour étre beaucoup plus tardive, n’en traduit
pas moins la pression arabo-musulmane sur
la région.

(2) Les estimations extrémes vont de 20 ou 24
millions d’habitants au VII®-VIII® siécles (G. Wiet
art. Kibt, col. 1054), chiffres violemment exagérés
reflétant le jugement des historiens arabes sur
la richesse de I’Egypte comme source de revenus,
a 2.700.000 (Russel, Late Ancient and Medieval
population, p. 89-90, cité par Bulliet, o.c. p. 94).
Chiffre intermédiaire de Sa‘id Ibn Batriq : 600.000
« tributaires » (Vansleb, Nouvelle relation ...,

29

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

202 MAURICE MARTIN

la communauté copte dans les temps modernes sont trop tardives pour qu’il soit
éclairant de remonter bien haut. On retiendra donc, aux fins de comparaison, le premier
chiffre vraiment élaboré de la population égyptienne, celui de la Description de I’Egypte
— environ 2.500.000 habitants — comme base sérieuse de référence, vraisemblablement
valable & partir du XV® s. (), En ce qui concerne la connaissance de la démographie
copte, la Description marque d’ailleurs, comme on va le voir, une date charnicre.

2. LA COMMUNAUTE COPTE ENTRE 1650 ET 1850.

Avant I’expédition de Bonaparte, les rares estimations chiffrées du volume de la com-
munauté copte que ’on a pu réunir proviennent d’étrangers qui, en général, ont
séjourné au Caire plutot que visité I’Egypte. Ce sont des chiffres « qualitatifs », répétant
une information rapide et traduisant une impression plus que résultat d’un calcul. II
convient donc d’expliquer I’impression pour comprendre le chiffre.

Voici d’abord ces diverses estimations. Jacques de Vérone en 1335 : plus de 30.000
chrétiens payant le tribut. Prosper Alpin en 1530 : 50.000 chrétiens. Dapper en 1668 :
100.000 chrétiens. Un mémoire des Archives de la Chambre de Commerce de Marseille
en 1670 : 150.000 coptes. Vansleb en 1673 : 10 ou tout au plus 15.000 coptes payant
tribut, selon le Patriarche. Benoit de Maillet vers 1700 : plus de 30.000 chrétiens. Le
jésuite Maucollet en 1710 : 40.000 coptes. On peut signaler trois autres chiffres concer-
nant uniquement le nombre de chrétiens du Caire. Une correspondance de I’Ambassade
de France a Constantinople en 1702 donne 40.000 coptes au Caire et 5 a 6.000 autres
chrétiens. Boucher de la Richardiére, en 1702 encore : 24.000 chrétiens pour 500.000
cairotes. Claude Sicard, vers 1720 : plus de 20.000 chrétiens, la plupart coptes (),

p. 17); on rencontrera d’autres estimations basées
sur la Jevée des taxes. Voir en Maspero-Wiet,
Matériaux pour servir & la géographie de I’Egypte,
p. 192-193 un relevé des revenus tirés d’Egypte
selon les historiens arabes. Sur l'imbrication de
Pimpdt de capitation, djiziya, et de I'impdt sur
les terres, kharadj, qui rend impossible un calcul
du nombre de chrétiens payant capitation, voir
A. Fattal, Le statut légal des non-musulmans en
pays d’islam, Beyrouth 1958, p. 335-336, ou
I. Lapidus, o.c. p. 251.

() Description de I'Egypte, éd. Pancoucke, t. 9,
p. 138-139.

@) J. de Verone, «Liber peregrinationis», in
Revue de 1I'Orient Latin II1j2, p. 244. Prosper
Alpin, Histoire naturelle de I'Egypte, IFAO 1980,
p. 101. Vénitien anonyme, in Voyages des années
1589, 1590, 1591, IFAO 1971, p. 47. Dapper,
Description de I’Afrique, p. 186. Mémoire des
Archives de la Chambre de Commerce de Marseille,
CCM J. 1648, cité par A. Raymond, Artisans et
commergants au Caire au XVIII® siecle, p. 456-
458. Vansleb, Nouvelle relation, p. 17. De Maillet :
Le Mascrier, Description de I’Egypte, t. 2, p. 64.
Lettre inédite du P. Maucollet, supérieur de la
résidence des jésuites au Caire, au P, Fleuriau,

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NOTE SUR LA COMMUNAUTE COPTE ENTRE 1650 ET 1850 203

Ces chiffres appellent deux remarques. Les plus siirs concernent 1’estimation du nombre
de chrétiens « payant tribut », les « caraches » comme on dit alors — ce qui indique que
kharadj et djiziya sont confondus (V). Le tribut, fixé par région ou village, est proportionnel
au nombre de familles chrétiennes et A leur aisance. S’il y a 10 ou tout au plus 15.000
caraches en Egypte selon Vansleb, ce chiffre peut donc correspondre en fait aux 100 ou
150.000 chrétiens donnés par Dapper ou la correspondance des Archives de Marseille
4 la méme époque. Mais on notera alors que le nombre de tributaires, c’est-a-dire le
volume de la communauté copte, a diminué de moitié ou des deux tiers entre le XIV®
et le XVII® siécles : c’est une indication conforme a ce que 1’on sait par ailleurs. Seconde
remarque : les chiffres les plus élevés vont se révéler les plus proches de la réalité de
I’Egypte 2 la fin du XVIII® s. Il faut cependant expliquer pourquoi les chiffres bas sont
fréquents et relativement homogénes entre eux. On peut penser, sans grand risque
d’erreur, que ’estimation du nombre de chrétiens au Caire est premiére et fournit la
base de D’estimation globale pour I’Egypte. Dans une ville qui apparait alors aux
voyageurs comme une des plus grandes du monde, aussi ou plus peuplée que Paris, ce
qui frappait d’abord, c’était son aspect massivement musulman et la faible place qu’y
occupait la minorité chrétienne, en partic d’ailleurs non autochtone . Comme on
parvenait au Caire soit par terre soit le long du Nil & travers une Basse Egypte particu-
lidrement pauvre en chrétiens, on ne s’étonnera pas du faible multiplicateur utilisé pour
passer de la capitale & ’ensemble du pays.

La plupart de ces estimations se situent & la fin du XVII® et au début du XVIII® siécle.
Or justement, entre 1675 et 1725 environ, grce & Vansleb et & Sicard principalement,
deux bons connaisseurs de ’Egypte chrétienne, on peut dresser un tableau de la vie de
la communauté copte suffisamment étoffé de détails précis pour que I’on ne soit pas

datée du 14 mars 1710, dans le fonds Rabbath
des archives de la Province du Proche Orient &
Beyrouth. Relation sur la Turquie, dans la
Correspondance de Constantinople, t. 36, aux
Archives des Affaires Etrangéres de Paris (trans-
férées aux Archives Nationales) : une copie s’en
trouve dans le fonds Rabbath. Boucher de la
Richardiére, Nouveau voyage d’Egypte, de la
Terre Sainte. .., Lisbonne, p. 27. Sicard, Euvres
ITI, IFAO 1982, p. 117. Il est notable que les
voyageurs du XVIII® siécle partis & la découverte
de P’Egypte ancienne ne s’intéressent plus & Ia
communauté chrétienne du pays, méme pas le

précis Volney qui reléve simplement: «Une
seconde race d’habitants est celle des Coptes...
On en trouve plusieurs familles dans le Delta
mais le plus grand nombre habitent le Said ol
ils occupent parfois des villages entiers» Voyage
d’Egypte et de Syrie, éd. J. Gaulmier, 1959, p. 61).

U} Encyclopédie de Iislam, nouv. éd., art.
Kharadj, col. 1085.

(2) On peut opposer le nombre d’églises du
Caire, 20 ou 25 dont 15 au Vieux Caire, & celui
des mosquées : 1.140 grandes et petites, nous dit
Sicard, Le., p. 116 et 122,

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

204 MAURICE MARTIN

victime du préjugé défavorable qu’inspire habituellement & un catholique latin cultivé
une église orientale « schismatique » dépourvue de clergé instruit, sentiment d’ailleurs
largement compensé chez eux par une pitié pleine de sympathie émue pour une chré-
tienté pauvre et délaissée. On n’a aucune raison de penser que la situation qu’ils
dépeignent se soit améliorée au cours du XVIII® siécle. Cette situation est extrémement
précaire, comme on va le voir.

Les 7 monastéres subsistants — 6 seulement du temps de Vansleb, car St Paul est
encore abandonné — sont pour la moitié dépeuplés de moines (). Une moitié du pays,
et plus, est a peu prés dépourvue d’églises paroissiales. Il y en a 5 en tout pour
le haut Sa’id entre Qena et Aswin, auxquelles il convient sans doute d’en ajouter
autant, localisées dans les monastéres abandonnés en bordure du désert, qui sont
alors et demeurent toujours des centres de nécropole pouvant servir d’églises parois-
siales éloignées quand il n’y en a plus dans les bourgades mémes ¥, On ne compte

(1) A St. Antoine 19 religieux qui ne sont pas
en brillant état selon Vansleb (o.c., p. 311), et
selon Sicard une quinzaine, auxquels joindre une
douzaine a St. Paul (@Ewvres 1, p. 24 et 40).
Granger donne des chiffres un peu plus forts :
25 moines & St. Antoine et 14 a St. Paul (Relation
d’un voyage fait en Egypte l'année 1730, Paris
1745, p. 111 et 119). Selon Sicard encore, au Wadi
Natriin, il y a & St. Macaire 2 religieux seulement
et 2 diacres laics, & anbi Bishoi 4 religieux, deir
Souriani et Baramous possédant par contre de
véritables communautés. J. Goujon déja (Histoire
et voyage de la Terre Sainte, 1670, p. 320) précisait
qu’anbi Bishoi tombait en ruine alors qu’il y avait
20 religieux & Souriani. A la fin du XVIII® siécle,
une note manuscrite commémorant la visite du
patriarche Jean 18 en 1781, dont je dois la connais-
sance au P. Ugo Zanetti, et un récit du général
Andréossy (Mémoires sur I'Egypte, t. I, p. 254),
majorent notablement ces chiffres en attribuant
respectivement 12 et 9 religieux 4 Baramous, 18
et 12 a Bishoi, et de fagon concordante 20 religieux
4 St. Macaire et 18 a Souriani; on peut toutefois
se demander si les moines ainsi recensés résidaient
alors réellement dans leurs monastéres. Deir al-

Muharraq enfin semble &tre peuplé surtout de
moines éthiopiens, au point qu’on le nomme le
monastére des Abyssins (S. Sauneron, «La
Thébaide en 1668 », BIFAO 67, 1969, p. 141),
et c’est un prétre séculier qui le dessert alors
(History of the Patriarchs of the Egyptian Church,
/3, p. 329-330). Le nombre total de moines
coptes aux XVII®-XVIII® siécles oscillerait donc
autour d’une centaine, et plutét moins.

@) Pour cette région, qui correspond a I’évéché
de Naqqgéada alors et s’étend sur plus de 300 klms.
de vallée, on a un excellent inventaire dressé par
deux missionnaires capucins qui y ont séjourné
3 mois en 1668 (S. Sauneron, l.c.). 1l est confirmé
par Sicard un demi-siécle plus tard. Voici cet état
en procédant du nord au sud. Il n’y a pas d’église
a Qéna ol vivent quelques pauvres chrétiens, mais
une église assez propre a Qiis dédiée A St. Etienne
et desservant 50 familles coptes; une église « pauvre
comme une étable » & Naqqada ou réside 1’évéque,
pour 70 familles chrétiennes; une autre & deir
¢l-Salib, dans le hagir de Danfiq-Qamila; ni
église ni prétre & Lougsor ot vivent seulement
5 ou 6 familles coptes : cependant, 50 ans plus
tard, Sicard y signale un prétre que les arabes

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NOTE SUR LA COMMUNAUTE COPTE ENTRE 1650 ET 1850 205

pas beaucoup plus d’églises pour la Basse Egypte, entre Le Caire et la cdte de

Méditerranée (V).

La répartition des évéchés coptes a 1’époque transcrit fidélement cette situation. Sur
les 9 ou 10 évéchés que comprend alors I’Egypte, il n’y en a en effet qu’un seul pour le
haut Sa‘id, celui de Naqqida, et deux pour la Basse Egypte, ceux de Minffiya et de
Jérusalem, ce dernier administré par le vicaire du Patriarche et couvrant le Nord et
I’Bst du Delta. Or, au début du XVI® s., en 1508, il y avait encore 18 évéchés, dont
10 pour la Haute Egypte et 8 au Nord du Caire (?. Du temps de Vansleb et de Sicard,
les évéchés se sont donc drastiquement réduits dans le Delta et méme en Haute

viennent d’assassiner (GEuvres III, p. 149); enfin
2 trés pauvres églises & Esna, dédiées respectivement
a la Vierge et & Ste Dulaghi martyre, pour 40
familles d’artisans coptes démunis. Et, tient-on
a signaler, plus rien au-deld. A ces 5 églises,
signalées par nos informateurs, on peut sans doute
ajouter celles des monastéres-cimetiéres en bordure
du désert, comme deir el-Salib, Ainsi, & deir el-
Shuhada’, lieu de pélerinage alors trés vivant,
Pococke signale 2 prétres (4 Description of The
Eqgst. .., p. 112). Tel pourrait &tre le cas 2 Ballas,
Qamila, Lougsor, Toéd et Edfou. Cette situation
correspond en gros & celle que décrit Maqrizi
deux siécles plus tot (l.c., p. 345 pour les églises —
il y en avait cependant 4 & Naqqada — et p. 318
pour les monastéres). Elle n’est pas fondamenta-
lement changée & la fin du XIX® siécle dans les
diocéses d’Esna et de Qéna qui ont pris la place
de celui de Naqqéda; pour le diocése d’Esna qui
s’étend de Lougsor & Aswéan il y a 12 églises dont
7 appartiennent aux anciens monastéres écartés
des villages dans le hagir; pour le diocése de Qena
qui s’étend de Lougsor & Nag" Himmadi, il y a
22 églises, dont 2 tout A fait récentes et 9 de
monastéres en dehors des villages (S. Clarke,
Christian Antiquities in the Nile Valley, p. 215-216).

1) Tci notre informateur est Sicard. Il ne nous
livre pas un inventaire exhaustif mais son témoi-
gnage est significatif parce qu’il est le premier
voyageur & parcourir systématiquement la Basse-

Egypte et ne manque pas de signaler 1’église s’il
s’en trouve une 14 ou il missionne. A Alexandrie,
il y a I’église St. Marc, et St. Georges dans le
cimetiére (Euvres 111, p. 48 et 43). A T’ouest du
Nil, entre le Caire et Alexandrie, il affirme qu’il
n’y a d’église paroissiale qu’a Damanhir, avec
3 prétres; & Atris cependant les moines desservent
une dépendance de St. Macaire (Euvres II,
P- 29 et 10). Dans la moitié occidentale du Delta.
il signale les 2 églises dédiées & St. Sarapamon
a4 Milig et Batantin (ibid., p. 118), I’église de
St. Georges & Birma, de la Vierge 3 ITbyar ainsi
que le monastére proche de St. Ménas (Euvres
II1, p. 104 et 110-I1I), toutes localités de la dépen-
dance de 1’évéque de Minifiya. Dans la partie
orientale du Delta (évéché de Jérusalem), outre
le pélerinage de Sitt Damiana, il signale I’église
de St. Abanfib & Samanni(id, de St. Georges a
Busit el-Naséra, et tient & préciser que les coptes
de Mahalla el-Kubra se réunissent dans une cha-
pelle secréte (Euvres 11, p. 38-40) — situation que,
de nouveau, Maqrizi mentionne déja 4 fois pour
cette région (l.c. p. 345-346). Enfin, si les coptes
sont nombreux & Mansfra, ils n’y ont pas d’église,
pas plus qu’a Damiette et Rosette ol les églises
sont grecques.

@ J. Muyser, «Contribution a I’étude des
listes épiscopales de 1’Eglise copte». BSAC 10,
1944, p. 162-163.

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

206 MAURICE MARTIN

Egypte (). Le retrait s’opére simultanément & partir du Nord et du Sud du pays vers un
centre situé¢ entre Minia et Asy(t, la raréfaction des évéchés affectant également la portion
de vallée comprise entre Le Caire et Beni Souef. Par contre, la situation décrite par
Sicard au début du XVIII® siécle dure encore & peu prés inchangée  la fin du XIXe @),

Puisque, hormis Le Caire, la majorité des chrétiens vit alors en Moyenne Egypte, entre
Beni Souef et Girga, il serait utile de pouvoir recenser les paroisses et églises des 6
diocéses compris dans cette zone avec autant de précision que pour 'extréme Haute
Egypte. Ce n’est pas possible pour tous mais on est pourtant averti de la précarité de
I’ensemble de la communauté du fait que, dans les plus grosses villes ou bourgades on

() Vansleb, Histoire de I’Eglise d’Alexandrie,
Paris 1677, p. 26-27. Sicard, Euvres II, p. 72.
Ces listes sont présentées par H. Munier, Recueil
des listes épiscopales de l'église copte, Le Caire
1943, p. 65-66. Pour passer de I'une a I’autre
il est utile de consulter la liste des évéques ayant
participé a4 la coction du chréme de 1703, donc
4 mi-chemin entre Vansleb et Sicard, ibid., p. 42.
On constate d’abord, 4 comparer la liste de Vansleb
a celle de 1508, que 2 évéchés disparaissent aux
deux extrémités de la Haute Egypte: Esna au
sud d¢ Naqqada, Muna el-Amir immédiatement
au-dessus du Caire. Ajoutons que I'évéché le
plus proche de Muna el-Amir, celui d’Atfih,
vacant du temps de Vansleb, disparait définitive-
ment ensuite. Enfin, en 1508, il existe encore un
évéché d’el-Khusiis, dans la région dense en villages
arabes d’Abniid et Deir el-Gabrawi face a Asyft,
rive droite, qui disparait des listes subséquentes.
Entre la liste de Vansleb et celle de Sicard, la
principale différence affecte la Moyenne Egypte
entre Manfalfit et Minia : 3 évéchés de la premiére
(Qusqim, Mallawi-Minia, Tah4-Ashminein), sont
groupés en un seul dans la seconde (Ashmi-
nein), ce qui est déja le cas en 1703. Le regrou-
pement de plusieurs siéges épiscopaux sous un
seul titulaire semble de régle a cette époque. Ainsi
Vansleb réunit au siége d’Asyfit ceux de Abitig
et Girga, la liste de 1703 unit par contre Asyiit
a Manfallt, et chez Sicard Asyiit disparait parce

qu’il semble, cette fois, uni & Abatig (voir Euvres
II, p. 48). On peut avancer, a ces intégrations
variables, une explication plausible que nous
suggére Sicard. Il note d’abord que, vis-a-vis
du Patriarche, la fonction d’évéque est celle
«d’honnéte fermier général » qui a affermé aupres
de lui un diocése et lui fournit les revenus annuels
auxquels il a droit (ibid., p. 13); il souligne en-
suite, en passant, la position d’un évéque, celui
de Naqqada, vis-a-vis de I'intendant copte du
gouverneur de la région, Georgios Abou Mansour,
le notable le plus important de la communauté
a cette époque (History of the Patriarchs of the
Egyptian Church, I11/3, p. 280-281), qui est, selon
Sicard, le «patron» de cet évéque (ibid. p. 63
et 66). Au XVII® et XVIII® siécles, ces notables
intendants sont appelés « Maitre Untel », Mu‘allim,
et plus souvent nommés que les évéques ou le
Patriarche méme. On peut penser que tel intendant
chrétien au service d’un bey permet & I'un de ses
clients d’affermer un évéché et méme plusieurs
qui sont compris dans les limites régionales ol
il exerce son influence et son patronage. Ceci
expliquerait également qu’on puisse étre évéque
du méme siége de pére en fils (ibid. p. 63).

@) Ty a alors 12 évéchés en Egypte. La situation
n’est pas changée dans Ie Delta mais la Haute-
Egypte compte 10 évéchés avec le rétablissement
des sieges d’Esna et de Qusqam-Sanabo (S. Clarke,
o.c., p. 199sv.).

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NOTE SUR LA COMMUNAUTE COPTE ENTRE 1650 ET 1850 207

réside un gouverneur ou un cachef, la présence d’un lieu de culte n’est pas tolérée méme
§’il s’y trouve un groupe nombreux de chrétiens, voire le siége d’un évéché (V.

Pour la province de Manfallit, gridce & Vansleb, nous possédons un inventaire des
églises dont la localisation montre que ce sont les paroisses des deux diocéses de
Manfaliit et de Qusqdm-Sanabo; pour ces deux diocéses, il énumére donc 23 églises en
tout, dont 4 de monastéres ®). Vansleb également accompagne 1’évéque des 3 diocéses
alors réunis d’Asylit-Ab{itig-Girga en tournée pastorale sur la rive gauche du Nil et il
remonte jusqu’a Sohag, ce qui lui donne occasion de décrire 1’état des églises de cette
portion du diocése; & Asy(t, la communauté copte est forte de 500 familles payant
tribut, avec une petite église *); au-dela, Vansleb mentionne 10 églises, dont 4 en ruine ),
Si l’on veut compléter la liste des églises de ce diocése triple selon Vansleb ou dédoublé
en Abiitig et Girga selon Sicard, en ajoutant les églises connues au dela de Sohag-Akhmim
jusque vers Hou, ce qui nous conduit aux confins nord du diocése de Naqgida, on
recense encore deux églises « en ville» et une douzaine dans des monastéres vides de
moines, souvent devenus de petits hameaux chrétiens ®). Plus on remonte donc vers le

(1) Tel est le cas & Medinet el-Fayoum, ManfalGt
et Girga. L’évéque du Fayoum n’ose résider en
ville (Vansleb, Nouvelle relation, p. 253 et 259)
et son église est a Disya., & 5 kims. Les coptes
de Manfalit ont leur église & 5 ou 6 klms, a Beni-
Kelb, et ceux de Girga de I'autre c6té du Nil, &
deir el-Malak (Sicard, GEuvres II, p. 72). Magqrizi
avait déja signalé la chose pour Manfaliit (lc.,
n° 42). Pococke (o.c., p. 81), a la méme époque,
nous apprend qu’il en va de méme pour les chré-
tiens de Menschié (el-Minshat) : leur église est
sur la rive orientale, au monastére d’anba Bisada.

) Vansleb, ibid., p. 361-362. Onze églises sont
situées sur la rive gauche du Nil et relévent
maintenant du diocése de Qusqim-Sanabo (S.
Clarke, o.c., p. 208-209). Quant aux 12 églises
de la rive droite, dont 5 de monastéres abandonnés,
elles sont pour la majeure partie dans la région
d’Abnid et subsistent également; elles sont, a la
fin du XIX* siécle dans le diocése de Manfaliit
(ibid., p. 208-210). Pour comparaison, la liste de
S. Clarke donne 26 églises dans le diocese de
Manfaliit et 29 dans celui de Qusqim-Sanabo.

B) Nouvelle relation, p. 364. Ce n’est cependant
pas a cette époque la plus grosse communauté
copte de Haute Egypte, voir plus loin Mallawi.

@ Ibid., p. 365-367. Eglises & Durunka, Rifa,
Baq(r, Qatya et proche Temd. Eglises monastiques :
deir Durunka, deir Rifa (village), deir Zawya
(village), monastéres Blanc et Rouge. Eglises en
ruine avec autel 4 I’air libre & Duwayn, Shutb,
Mushiya et Nazlet el-Shahid, situation déja
ancienne puisque Maqrizi, Lc., p. 344 n° 64,
en parle. A deir Rifa, Lucas a rencontré 3 prétres
et 12 familles (Troisiéme voyage, t. 3, p. 63). 1l est
a souligner que Vansleb passe & Sidfa mais n’y
signale aucune église, et de méme Sicard qui
s¢journe longuement dans la bourgade au milieu
d’'une communauté chrétienne pourvue d’un
clergé nombreux.

() Pour cette région les sources principales sont
maintenant Sicard et Pococke. Eglise de St.
Mercure & Akhmim, «la plus propre de toute
I’Egypte » mais mise & sac en 1720 (Sicard, GEuvres
I, p. 52 et IIX, p. 39 €t 92). Dans larégion d’Akhmim
églises des monastéres de St. PacOme, des martyrs

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

208 MAURICE MARTIN

Sud et plus les anciennes églises monastiques se multiplient, semble-t-il, aux dépens des
églises paroissiales de bourg ou bourgade.

Si I’on fait la somme des lieux de culte de la communauté chrétienne entre Manfal{it
et Aswén, on arrive donc a un total d’une petite soixantaine, dont & peu prés la moitié
appartient & d’anciens monastéres (.. On voudrait pouvoir faire la méme opération pour
les deux autres évéchés de Haute Egypte a cette époque, Ashmfinein et Bahnasa, puisque
ce sont encore des zones d’assez forte densité chrétienne en Egypte, et pour le Fayoum
enfin; mais, malgré la présence de renseignements locaux précieux ?), ce n’est pas
possible dans 1’état de nos sources. Quoi qu’il en soit, ce que ’on sait maintenant de la
situation dans le Delta et en Haute Egypte permet de ne pas penser trop au-dessous de
la réalité un chiffre total d’églises avancé un siécle plus tard, a la fin de la période que
nous décrivons : une centaine d’églises et de couvents ). Ce doit étre exact pour 1’époque

de Vansleb et de Sicard & une ou deux dizaines pres.

et de mar Girgis el-Hadidi, cette derniére des-
servie par 4 prétres, nous dit Pococke (Sicard,
GEuvres 111, p. 38-40; Pococke, o.c., p. 78 et 81).
De 13, en remontant le Nil sur la rive droite,
églises de monastéres a anbé Bisdda face & Minsha,
a deir el-Malak face 4 Girga et 4 anbd Balam{in
proche Qasr el-Sayad face & Hou. Sur la rive
gauche, il y a encore I’église de la Vierge & Baliana,
puis les monastéres-villages d’anbd Miisa proche
Abydos, d’anba Biddba et de St. Georges pour
la région de Bahgiira-Farshiit celui de St. Ménas
4 Hou (Sicard, GEuvres 111, p. 66 et 97; Vansleb
o.c., p. 413). On doit sans doute joindre a ces
églises celles de 3 autres monastéres peu accessibles
sur la rive droite du Nil, dans les bassins de
Badari et de Qaw, que nos sources ne mentionnent
pas mais dont les églises sont anciennes, & deir
Awana, deir Tasd et deir anbd Harmina.

(1) Exactement 26 églises monastiques et 34
églises de ville ou bourgade.

(2 Bn allant du sud au nord, il faut signaler &
Mallawi la plus grosse communauté copte dé-
nombrée en Haute Egypte : 700 familles, avec
une église dédiée a St. Michel (Vansleb, o.c.,
p. 383-384). Tout proche, Bayadiya est un village
entiérement chrétien, «ce qui n’est nulle part

ailleurs » (Sicard, GEuvres II, p. 80). Il y a deux
prétres a deir Abou Hennés, 3 ou 4 au hameau de
Deir el-Malak de Reiramiin, un prétre et une
église & Qasr Hor (ibid., p. 84, 100 et 104). Sicard
parle encore de nombreux chrétiens & Minia et
dans le bourg proche de Talla, de I'église de
St. Athanase a Kufiir el-Stliya, du pélerinage trés
vivant de St. Georges a4 Biba et de I’église de St.
Georges 4 Ishnin el-Nasira (Qwvres I, p. 7, 11,
p- 271 et 109, 11, p. 1-2). Outre Deir Abou Henng¢s,
les monastéres connus de Vansleb et Sicard dans
cette région sont deir anba Bishoi a Bersha, deir
Abou Fana, deir Apa Hoér face 4 Minia, le couvent
de la Poulie face & Samaliit, deir Sanqfirlya, deir
el Garnis et le « petit St. Antoine » & deir Maymiin
— puis plus rien dans la vallée jusqu’au Caire.
Dans cette méme région, Magrizi signalait en
ouire 2 monastéres (dont un, maintenant, est
église paroissiale) dans la province d’Atfih, et 5
dans celle de Bahnasa dont un ruiné et deux avec
un seul moine (L¢., n°* 4, 5, 27-30 et 35).

©) C. Vimercati, Constantinople et [I'Egypte,
Paris 1956, p. 258. Le relevé fait a travers les
voyageurs reste dans les limites de ce chiffre,
mais on doit tenir compte d’autres sources de
renseignement. D’abord, il est peu vraisemblable

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NOTE SUR LA COMMUNAUTE COPTE ENTRE 1650 ET 1850 209

On a insisté sur le nombre, la répartition et I’état des églises parce que ce sont des
données de base qui permettent de comprendre les constatations désolées courantes alors
chez les voyageurs et missionnaires sur I’état de la communauté et de son clergé :
nombreux chrétiens abandonnés dans les campagnes sans lieu de culte, absence de toute
pratique sacramentaire, prétres «ignorants», ordonnés trés jeunes sans formation et
plus occupés de comptabilité dans les « chouna» que du soin de leurs ouailles, supers-
tition et pratiques magiques Tel est le tableau dessiné en particulier par Fran-
ciscains de Terre Sainte, Capucins et Jésuites qui commencent dés lors & s’implanter
sérieusement dans les villes de Haute Egypte, & Medinet el-Fayoum, & Girga et Akhmim,
avec I’aide et la protection des intendants coptes des beys ou émirs arabes, c’est-3-dire
de la classe dirigeante de la communauté (). Protection et faveurs ambigués d’ailleurs,
car si ces notables escomptent de I’action missionnaire un réveil et un renforcement du
christianisme local, un appui également de la puissante Eglise de Rome, il n’est pas
question d’adhérer a cette Eglise, et de toute fagon le pouvoir ne le tolérerait pas. D’out
les malentendus souvent soulignés qui affectent les tentatives d’union qui se répétent
a cette époque . Cependant, les missionnaires introduisent avec eux la piété latine et

qu’une église récente soit dédiée & un saint local
dont le culte n’est pas populaire; au contraire,
on débaptise volontiers une église ancienne pour
la placer sous le vocable de St. Georges, par
exemple, ce qui lui attirera offrandes et veeux
dont il est I’objet traditionnel : c’est ce qui s’est
passé a Tahta, dont 1'église était consacrée primi-
tivement a St. Cyriakos et & sa mére Ylitah,
martyrs. Si donc on inspecte la liste des églises
de S. Clarke, on rencontre dans le Delta deux
églises dont les titulatures sont anciennes, a
Zaqaziq et Sombat, et six autres en moyenne
Egypte, & Fant, Bardan(ih4, Talla, Albihi, Manhari
et Qusiya. Les colophons de manuscrits liturgiques
copiés pour des églises sont une autre source
d’indications précieuses; pour I’époque qui nous
intéresse, on reléve dans M. Simaika, Caralogue
of the Coptic and Arabic manuscripts in the Coptic
Museum . .., 2 vol, le Caire 1939-1942, Jes églises
suivantes : St. Antoine & Lougsor en 1792, mar-
Girgis & Bahglira en 1848, mar Girgis & Minia
en 1784, et trois églises de la Vierge, & Miniet

Surd (lactuel Surida, Minfifiyah) en 1664 et
1710, Subk al-“Arifat (MintGfiyah) en 1755 et
Kém Ashfin (Qaliytibiyah) en 1749.

@ Tel est éminemment le cas de Sicard qu’on
voit missionner dans le Delta et en Haute Egypte
muni de la recommandation de ces notables et
souvent & leurs cotés. Sicard comprend difficilement
d’ailleurs qu’ils n’adhérent pas au catholicisme.
Par leur intermédiaire également il a accés auprés
des beys et des émirs dominant la scéne politique
du temps, Ismail bey Ibn Iwaz et Tcherkés bey
notamment, Tout autre est la position de Vansleb,
venu en Egypte pour une mission scientifique
d’achat de manuscrits et dont ’enquéte concerne
principalement les données actuelles qui Iui per-
mettent de lire les manuscrits en sa possession
pour rédiger son Histoire de I'Eglise d’Alexandrie.

@ 11 y en eut deux & la fin du XVI® siécle sous
les patriarches Gabriel VII et Jean XIV (Rabbath,
Documents inédits pour servir & [Dhistoire du
christianisme en Orient, Paris 1905, t. I), deux
encore au début du XVIII® sous les patriarches

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 18 (1982), p. 193-215

210 MAURICE MARTIN

les formes de dévotion nées en Europe de la Contre-Réforme. Leur traduction-adaptation
en arabe constitue, avec les livres de controverse, le fond de la littérature arabe-chrétienne
qui renait alors. Cette invasion est appelée par le vide culturel de la communauté, et elle
achéve la rupture de mémoire déji bien engagée par I’anémie et la marginalisation des
coptes dans la nation, I’annihilation presque compléte de la vie monastique. C’est main-
tenant la troisiéme et ultime coupure de leurs sources propres. Cependant, cette greffe
d’une nouvelle pensée religieuse souffre dés le départ d’un handicap sérieux qui causera
sans doute en grande partie son échec, comme celui, plus tard, du piétisme protestant :
elle atteint principalement des notables éclairés, désireux de changement mais peu
nombreux, et elle ne touche pas la liturgie, propriété du clergé et dernier refuge fidéle-
ment entretenu de 1’expression populaire de ’appartenance copte ...

On peut maintenant se transporter a P’autre extrémité de la période qui nous intéresse,
dans le demi-siécle qui précéde, entre 1800 et 1850, le réveil de la communauté copte et
son entrée dans la vie moderne. A partir de I’expédition de Bonaparte et durant le régne
de Muhammad °Ali, I’Egypte est bien mieux connue grice a la fameuse Description et
aux ouvrages qui foisonnent a la louange du nouveau maitre du pays. Cependant on
ne rencontre plus d’observateurs aussi attentifs du christianisme local que Vansleb et ‘
Sicard. A vrai dire, rien ne permet de penser que sa situation, pour &tre allégée, ait radi-
calement changé. On ne signale que peu de constructions d’églises, et c’est au Caire et
a Alexandrie (). Quant aux notables coptes, ils sont toujours confinés dans le domaine
des taxes et revenus de I’Etat et, s’ils acqui¢rent plus de notoriété, ils ne sont pas mieux
traités que leurs prédécesseurs (). Enfin, les estimations du volume de la communauté,

Jean XVI et XVII (J.P. Trossen, Les relations
historiques du Patriarche copte Jean XVI avec
Rome (1676-1718), Luxembourg 1948; J.M. Detré,
« Contribution & I’étude des relations du Patriarche
copte Jean XVII avec Rome de 1735 a 1738 »,
in Studia Orientalia Christiana, Collectanea 5,
Cairo 1960, p. 123-181). Voir enfin History of the
Patriarchs, I11/3, p. 307-308, une tentative d’union
attribuée 2 Muallim Ghali au début du XIX¢siécle.
Si les pourparlers d’union avec Rome se multi-
plient alors, cela tient & la conscience que I’église
copte prend de sa faiblesse tout autant qu’a 1’ex-
pansion missionnaire de I’église catholique a cette
époque.

) J. Tagher, o.c., p. 233, toujours attentif a

Maurice Martin

Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

mettre en relief le libéralisme de la dynastie régnante
nous dit que les archives du Palais d’Abdine
conservent un «trés grand nombre» d’ordres
relatifs aux constructions d’églises, mais en fait
il n’en cite que deux sous Muhammad ‘Ali. Puisque
I’érection de nouvelles églises est soumise a permis,
I'inventaire de ces archives fournirait des rensei-
gnements précieux sur 1’époque et les régions ou
elles se multiplient, vraisemblablement aussi sur
les notables qui ont obtenu 1’autorisation.

) On peut suivre grice & Jabarti et 4 I’Histoire
des Patriarches la carriére des plus connus d’entre
eux. A la charniére des derniers Mameluks et de
Mubhammad °Ali, les deux fréres el Gawhari
d’abord, Ibrdhim et Girgis, & qui est due la

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NOTE SUR LA COMMUNAUTE COPTE ENTRE 1650 ET 1850 211

maintenant bien plus fréquentes, restent basses. Comme I’Egypte enti¢re est alors acces-
sible & tous et parcourue en tous sens, ce dernier point, dont on a déja marqué la signi-
fication, requiert une attention spéciale.

Jomard, au moment de l’expédition d’Egypte, compte dans le pays, pour 2.500.000
habitants, évalués d’apres le nombre de villages et la consommation en grain de la popu-
lation, 215 & 220.000 chrétiens et juifs, évalués d’apres le « carache ». Si ’on défalque de
ce chiffre Ie nombre de juifs — 7 ou 8.000 au Caire seulement, nous dit Sicard — et celui
des chrétiens levantins, principalement grecs et arméniens, on peut retenir comme chiffre
de coptes celui que calcule A. Ryme d’aprés la Description : 200.000 a peine. Au Caire,
Jomard estime qu’ils sont 10.000, chiffre que 1’on peut juger trop faible au vu de ce qu’on
sait des débuts du XVIII® s.; ce sont alors de modestes artisans, mais les « mubdshirs »
sont fort riches et ménent grand train (!,

Aprés la Description de I’Egypte, on rencontre toute une série d’estimations nouvelles
autour des années 1830-1840; elles sont en léger retrait sur le début du siécle et vont de
150.000 a 160.000. En 1827, Renoiiard de Bussiére donne 160.000 coptes. En 1835,
E. Lane compte 150.000 coptes dont 10.000 au Caire, tout en estimant la population
totale & 4 millions d’habitants. Jomard de nouveau, en 1836, donne 160.000 coptes et
justifie 1a baisse enregistrée depuis le début du siécle sur le dépeuplement des campagnes
et la saignée due aux guerres de Muhammad °“Ali. St John, en 1836 encore, répéte ce
chiffre, avec 10.000 coptes au Caire. Michaud et Poujoulat, en 1838 : 150.000. Clot bey,
en 1840 : 150.000 pour 3 millions d’habitants. Cadalvéne abaisse méme ce chiffre a 145.000.

fondation de I’église de I’Ezbekiya devenue siége
patriarcal. Ibrhim est disgracié et rangonné
pour avoir collaboré avec les Frangais au temps
de I’occupation, et lui succéde Mu‘allim Ghaili,
secrétaire et grand argentier du pacha d’Egypte :
il sera cependant cinq fois jeté en prison pour
reddition de comptes, batonné, frappé de lourdes
amendes pour étre finalement exécuté (History of
the Patriarchs II1/3, p. 301 et 307-308; Jabarti,
Merveilles, t. 8 et 9 passim; F. Mengin, Histoire
de UEgypte sous Mohammad Aly, Paris 1839,
t. 2, p. 60 sv. et 247 sv.; H.L. Rabino, Les familles
coptes du Caire : famille Ghali, Le Caire 1937).
Autour d’eux gravitent bien d’autres intendants
coptes de moindre importance dont les noms sont
connus. On est ici & I’origine des grandes familles

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

coptes modernes, qui fournissent la grosse pro-
priété terrienne (G.Baer, A History of landownership
in Modern Egypt, 1800-1950 Oxford UP 1962,
p. 61-65 : voir en particulier ce qui concerne le
fils de Mu‘allim Ghali, Basileos bey), les hauts
fonctionnaires et I'intelligensia de la communauté
a la fin du siécle.

() Jomard, Description de I'Egypte 9, p. 138-
139 et 18/2 p. 128. A. Ryme, Egypte moderne,
période de la domination frangaise, Didot 1848,
p. 26-27. Nombre de juifs au Caire; Sicard,
Euyres 111, p. 118, Voir dans A. Raymond, o.c.,
p- 456 sv., ladiscussion de ces chiffres pour Le Caire,
ainsi qu’une description des biens et activités des
coptes et des juifs dans la capitale.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

212 MAURICE MARTIN

On ne peut penser que ces estimations soient toutes indépendantes les unes des autres,
certaines se répétent évidemment, mais elles proviennent soit d’excellents connaisseurs
du pays (Jomard, Lane, Clot bey) soit de voyageurs qui puisent & aussi bonnes sources
que Linant de Bellefonds ou Wilkinson (),

Aprés 1840, les estimations montent en méme temps que la démographie égyptienne.
En 1854, Vimercati donne de nouveau 160.000 coptes mais Butcher, pour 1855, 217.000
coptes selon le Patriarcat (la djiziya est abolie cette année méme) pour 5 millions d’habi-
tants, et Dalfi, en 1861, 382.438 chrétiens pour 4.606.160 habitants. A Ia fin du siécle,
avant le premier recensement officiel de 1897, on avance les chiffres de 7 a 800.000 coptes
pour 9 & 10 millions d’habitants en Egypte . C’est la proportion que confirmera le
recensement — 731.235 chrétiens, soit 7.3 % de la population — et elle se maintiendra
avec de faibles variations jusqu’en 1960 ), Ces premiers recensements n’ont pas, & I’ori-
gine, soulevé de notables oppositions puisqu’ils se trouvaient en harmonie avec les esti-

mations admises antérieurement et méme plutét au-dessus.

(1) Renoiiard de Bussiére, Lettres écrites d’Orient
durant les années 1827 et 1828, t. 2, p. 44 (I"auteur
doit sans doute ces renseignements & Linant de
Bellefonds ou Wilkinson chez qui il loge). E. Lane,
Manners and customs of the Modern Egyptians,
5¢ éd. 1860, p. 23 et 529 : « Les coptes font moins
que le quatorziéme de I’Egypte, leur nombre
ne dépassant pas 150.000», mais il semble alors
se référer & un chiffre de population totale plus
proche de celui de la Description que du sien
propre. Jomard, Coup d’eil impartial sur I'état
présent de 'Egypte, Paris 1836, p. 40-41, livre &crit
pour défendre la politique du Pacha d’Egypte.
J.A. St. John, Egypt and Mohamed Aly, 1836,
t. 2, p. 380. Michaud et Poujoulat, Correspondance
d’Orient, t. 5, p. 238-240. Clot bey, Apercu général
de UFgypte, t. 1, p. 167. E. de Cadalvene et J. de
Breuvery, L’Egypte et la Turquie de 1829 a 1836,
Paris 1836, t. 1, p. 103 et 93.

@ C. Vimercati, o.c., p. 258. Butcher, Story of
the Church of Egypt, t. 1, 1897, p. 393. T. Dalfi,
Viaggio biblico in Oriente, Egitto 2, 1870, p. 700,
donne ce chiffre 4 la précision douteuse pour
I"époque d’aprés la revue Terre Sainte du 13 juin

1861 : il refléte donc ’opinion des missionnaires
franciscains nombreux en Egypte. Comme on doit
s’y attendre, des chiffres anciens surnagent encore :
ainsi Isambert, Ifinéraire de I’Orient, dont la
premiére édition est de 1861, répéte 150.000 coptes
dont 10.000 au Caire, alors que la population
totale est de 5.220.000 habitants (2° ed. 1878,
p. 182). Aprés 1890, les chiffres avancés sont de
Butcher, o.c., p. 370 et de Testoin, L’Egypte pays
des Coptes, Tours 1894, p. 152,

) Le recensement de 1907 donne 7,9 % de
chrétiens en Egypte. Les 4 recensements décennaux
de 1917 a 1947, 89;. Un fléchissement léger
s’amorce en 1960 (7,4 9;), accentué encore en
1966 (6,6 ;) et explicable par le départ de beaucoup
de chrétiens syro-libanais & 1’époque de Nasser
et une émigration égyptienne, an Canada princi-
palement, qui touche d’abord la communauté
copte. Le dernier recensement, en 1976, descend
4 6,3 9;; de I’avis général c’est un des plus contes-
tables, et contesté non seulement par les Coptes
en ce qui les concerne mais sur d’autres points,
dont le taux d’analphabétisme en Egypte.

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NOTE SUR LA COMMUNAUTE COPTE ENTRE 1650 ET 1850 213

3. REGARD EN ARRIERE ET PROJECTION.

Le but de cette étude, avant tout descriptif, était d’exposer I’état de la communauté
copte avant le renouveau du pays, durant cette période oti, comme les autres institutions
nationales, elle stagne au plus bas de la courbe de son histoire. La reconnaissance de
cette situation est importante car elle commande vraisemblablement deux séries de
recherches en sens opposé, soit que ’on remonte dans le temps pour atteindre 'Egypte
chrétienne antique, soit qu’on s’oriente vers 1’actuel pour suivre le développement de la
communauté a 1’époque contemporaine.

En premier lieu, c’est & partir de ce niveau d’extréme précarité touché aux XVII® et
XVIII® siecles que 'on part a la découverte d’époques plus prestigieuses pour reconsti-
tuer, & travers les débris abandonnés qui en surnagent, une littérature copte, les biblio-
théques qui I’ont contenue, les monastéres qui les ont constituées, la vie qu’on y menait
et I’existence de la communauté autour d’eux. Ceux qui se livrent & ce travail savent
combien le terrain exploré est lacunaire, aléatoires et imprécis les résultats, et presque
d’aucun secours le recours a la vie et a la conscience actuelles de fa communauté, tant
a été profonde et longue la rupture de mémoire qui I’a coupée de son passé (1. En Basse
Egypte, il ne subsiste pratiquement aucune trace de ce passé, sauf sur le pourtour déser-
tique du Delta ol les découvertes deviennent de véritables reconstitutions archéologiques
dans un paysage totalement étranger *. En Moyenne et Haute Egypte, on est encore
loin, selon toute vraisemblance, d’avoir simplement répertorié tous les sites chrétiens
antiques, soit qu’ils se trouvent dans des zones islamisées ou ils ont perdu toute signi-
fication, soit que les villages chrétiens qui subsistent dans la région en aient oublié le
chemin ®). 1l n’est évidemment pas question d’en faire grief & la communauté copte que

() L’¢tat d’abandon de deir el-Abiad, décrit
par tous les voyageurs depuis le XVII® siécle,
explique le pillage et la dispersion des restes de
sa bibliotheque, source principale du copte
sahidique (voir T. Orlandi, « Un projet milanais
concernant les manuscrits coptes du Monastere
Blanc», in Muséon 85, 1972, p. 403-413). On a
vu I’état de St. Macaire, autrefois centre de la
littérature bohairique. St. Antoine a ¢été pillé
en 1486 et abandonné jusqu’au milieu du XVI®s.,
il n’est donc pas étonnant que J. Assemani et

Sicard (GEuvres 1, p. 27-28) aient été dégus de sa
bibliotheque . ..

2) Kellia est 'exemple parfait de cette réussite,
et de ses limites aussi, car il est vraisemblable
qu’on ne saura jamais rien du centre proche de
Nitrie, ni de I’Ennaton sur la cote d’Alexandrie,
hors leur localisation — tous deux, pourtant,
centres aussi importants historiquement que le
désert des Cellules.

() Sites non répertoriés, d’abord, certainement
bien des laures installées dans les carricéres le

30

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 18 (1982), p. 193-215

214 MAURICE MARTIN

I’on a décrite, dispersée et réduite, essentiellement rurale, presque coupée de la culture
urbaine ot la mémoire se conserve et se construit I’histoire, principalement occupée a
survivre dans une difficile fidélité.

Or c’est également dans ce petit noyau encore vivant que l’on doit discerner les
conditions et les limites du renouveau a partir de la seconde moitié du XIX® siécle.
A cette époque, la démographie égyptienne est en pleine ascension et ’urbanisation
progresse avec le commerce, I’industrie, le développement de ’administration. Mais la
croissance démographique ne fait pas de miracle et ne peut guére modifier profondément
la composition religicuse nationale dans la proportion coptes/musulmans (!. Par contre,
il existe des indices qui semblent montrer que l'urbanisation a déplacé, vers Le Caire
notamment mais peut-étre aussi vers d’autres villes de Moyenne Egypte, un nombre
proportionnellement plus grand de coptes. Le mouvement de réforme communautaire
moderne nait en milieu urbain, dans la classe bourgeoise cultivée et libérale des notables
coptes qui prennent en main la destinée des leurs. Ils sont évidemment assez loin de la
masse rurale qui constitue la majorité, en Moyenne et Haute Egypte, d’ou sortent
également le clergé et la hiérarchie. Par certains aspects, le mouvement de réforme
éprouvera donc les mémes difficultés — et peut-&tre faut-il parler d’échecs — que celui
du shaikh Abduh face & I’Azhar populaire, car ’urbanisation approfondit le fossé culturel
entre une élite sensible a tous les courants extérieurs et les campagnes qui demeurent
comme d’immobiles masses de manceuvre. Tout récemment enfin, le renouveau de la

long de la vallée, ou dans des abris sous roche,
parfois signalées par un ancien relevé d’inscription
mais non décrites, plus souvent ignorées parce
qu’on n’est pas averti du type d’installation qui
les fait reconnaitre; ce type de monachisme a été
bien plus répandu qu’on ne le pense habituellement.
Perte de signification, ensuite, illustrée par le
nombre de ruines ou de koms couramment appelés
«deir» par la population alors qu’il s’agit de
tout autre chose, d’un fort romain (deir el-Atrash
sur la voie des carriéres de porphyre), ou d’un
temple encore visible il y a deux siecles (deir
el-Hagar au nord d’Esna). Oubli enfin, quand
on appelle « couvent du saint » ou «couvent des
chrétiens » des monuments non identifiés parce
que la mémoire du fondateur s’est perdue, tel
anbd Harmina a4 Qaw ou apa Thomas de Shinshif

Maurice Martin

Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

au nord d’Akhmim ...

() Les chiffres de 7 a 8 millions de coptes
15 & 20 &5 de la population, sont souvent revendi-
qués actuellement par la communauté : voir S.A.
Aldeeb Abii-Sahlieh, Non-musulmans en pays
d’islam, cas de I’Egypte, Fribourg 1979, p. 268 sv.
Quand on estime ces chiffres plus conformes a la
fierté du renouveau communautaire qu’a la réalité,
on les abaisse autour de 5 millions, sans davantage
apporter de véritables justifications: ainsi M. Hanna,
«Mawqga® Agbat Misr ‘ald D’sahat al-siyasiya»,
in Dirdsat “Arabiya, nov. 1979, p. 65-68. Bonne
discussion en R.B. Betts, Christians in the Arab
East, Athénes 1975, p. 49-50 et 58-65. En I’absence
de toute autre étude chiffrée que les recensements,
les pages précédentes invitent & ne pas aller bien
au-dela des 7 ;.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NOTE SUR LA COMMUNAUTE COPTE ENTRE 1650 ET 1850 215

communauté est entrepris a travers un mouvement de résurrection monastique, bien
plus conforme aux traditions du pays. On ne peut oublier, cependant, que le mona-
chisme égyptien a passé par des siécles d’exténuation, presque d’extinction, toute conti-
nuité rompue, et que, dans un contexte historique entiérement nouveau, on doit se
garder de la tentation de reconstituer, comme modele, un passé mythique.

Anlsl 18 (1982), p. 193-215 Maurice Martin
Note sur la communauté copte entre 1650 et 1850.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne : https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



