MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 15 (1976), p. 421-440
Olivier Carré

Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens
d’'instruction musulmane.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use
Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is

forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (éd.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans I'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

UMMA ET ZAKAT DANS LES MANUELS
SCOLAIRES EGYPTIENS, SYRIENS ET
IRAKIENS D’INSTRUCTION MUSULMANE

Olivier CARRE

Le texte d’un manuel scolaire égyptien, syrien ou irakien, s’il descend d’en haut,
s’efforce aussi de parler efficacement aux enfants des écoles et, par eux, plus ou
moins diffusément, & leurs parents et a leurs maitres, bref au peuple entier. Il lui
faut donc rejoindre les attentes des masses, comme 1’on dit, et les formuler de
maniére recevable sans trahir 1’idéologie établie. Un tel texte est, & notre avis,
un bon lieu de rencontre de ce qu’on peut appeler idéologie implicite d’une part
et de I'idéologie d’en haut d’autre part. Ainsi nous n’étudions pas ici les ccuvres
classiques de la philosophie politique et sociale islamique et arabe avec leur
descendance actuelle afin de cerner la pensée politique sans savoir si elle a prise
quelque part sur quelqu’un. Nous ne menons pas non plus d’enquétes sur le
terrain pour cribler quelques braves citoyens bien échantillonnés de questions aptes
a nous révéler leurs attitudes réelles. De telles enquétes étaient difficiles a réaliser
dans des pays & gouvernements autoritaires, & population en majorité analphabete
et, qui plus est, par un enquéteur dont la nationalité déclare qu’il est du clan dont
tout le monde, peuple, nation et Etat, cherchait a se libérer.

Nous estimons qu’un texte de vulgarisation wnique, si bref soit-il, produit a
un moment donné et consacré a des thémes majeurs donnés, fournit, s’il est analysé
assez en profondeur, la doctrine admise et diffusée par fous les textes de vulgari-
sation produits au méme moment et consacrés aux mémes sujets. Mais seules les
rubriques Dogme, Formation (avec la zakat) contiennent des traités directement
et immédiatement voulus par les programmes et les auteurs (1), C’est donc ces deux

(1l Les manuels égyptiens, composés en  cycle primaire dont le maitre d’ceuvre est
1959-1960, sont au nombre de dix, le premier =~ Muhammad Sa‘id al-'Uryan, connu pour ses
ne commengant qu’a la classe de 3° primaire  contes et nouvelles pour enfants (cf. Rodinson
(ibtida’i). On a donc quatre manuels du (Maxime), article « Ghidhd’» dans Enc. de

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

422 OLIVIER CARRE

rubriques 12 qu’il nous faut interroger. Elles contiennent ce que nous appellerons
les chapitres-clefs.

Deux notions capitales en politique islamique ou en éthique économique
musulmane retiendront notre attention dans cet article : Umma et Zakat. La
comparaison des trois carriéres de chacun de ces concepts sera d’un certain intérét.

L’UMMA ET LA CIVILISATION ISLAMIQUE

La communauté islamique ou nation musulmane, ou encore la civilisation
islamique en général (Ul Cette notion est islamique par essence. Elle est ainsi
soigneusement distinguée des catégories non islamiques Patrie-Nation, Nation
arabe, et aussi de Islam et Musulmans. En conséquence, le terme umma exprime
souvent, dans le texte brut, autre chose que ce concept Umma puisque la langue

PIslam (2), col. 1090, & propos d’un livre de
lecture scolaire de cet auteur, Mudammas
Uksfurd (cuisine égyptienne a Oxford) paru
au Caire en 1950); puis trois manuels du
cycle préparatoire (i°dadi) et trois du cycle
secondaire (tdnawi). Le manuel terminal de
chacun des deux derniers cycles est du méme
auteur, Yusuf al-Hammari., Notons que ces
manuels ont été révisés en 1971, dans le cadre
de la convention culturelle entre ’Egypte, la
Libye et le Soudan. Les modifications ne
concernent de maniére notable que le cycle
primaire.

Les manuels syriens, composés en 1966-
1967, sous la direction de Fathi al-Durayni,
sont au nombre de dix, comme en Egypte :
les quatre manuels du cycle primaire sont
les mémes qu’au temps de 1’'union syro-égyp-
tienne, c’est-a-dire qu’ils sont les mémes que
les manuels égyptiens utilisés de 1960 a 1971
que nous analysons; les trois manuels du
cycle préparatoire et les trois du cycle secon-
daire sont enti¢rement nouveaux et le manuel
terminal de chacun de ces deux cycles est di

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

au méme et unique Fathi al-Durayni. flanqué
toutefois, pour la matiére politique du manuel
de 3¢ secondaire, d’un réviseur.

Les manuels irakiens comnsistent en trois
manuels primaires de composition ancienne
(nous avons entre les mains la 16° édition,
en 1966, du manuel de 6° primaire, et la
19° impression, en 1968, des manuels de 4°
et de 5°¢ primaires), en trois manuels de cours
moyen (mutawassit), €ux aussi a leur 15° ou
17¢ édition, enfin en deux manuels terminaux
composés par une « commission» fin 1968,
date de leur premiére parution. Seuls ces
deux manuels émanent de la toute récente
et prudente équipe ba’tiste au pouvoir. Notons
que, dans les manuels irakiens, la rubrique
Coran-Hadit est souvent inséparable des
rubriques Dogme, Morale,

) Les termes le plus fréquemment utilisés
pour exprimer la catégorie Umma sont :
umma, umma islamiyya, ummat al-muslimin,
gamd'at al-mu’minin, “dlam islami, watan al-
muslimin, bilgd al-mu’minin, haddra isldmiyya,
rih al-islam.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UMMA ET ZAKAT DANS LES MANUELS SCOLAIRES 423

arabe actuelle applique ce terme aux notions, de soi non islamiques, de nation,
patrie, nation arabe.

La catégorie conceptuelle UMMA est l'une de celles qui apparaissent dans
des titres de chapitres ou de paragraphes des trois ensembles de manuels scolaires.
Dans les trois pays, il s’agit donc d’un des sujets prévus par les directives minis-
térielles et délibérément traités par les auteurs. Apparemment, c’est le corpus

égyptien qui met le plus en valeur ce concept.

Surface occupée | Surface totale des « chapitres-clefs »

Corpus égyptien 18 pages 694 pages
Corpus syrien 10 pages 692 pages
Corpus irakien 11 pages 251 pages

Surface de la catégorie conceptuelle UMM A en nombre de pages correspondant
4 un titre ou un sous-titre qui ’exprime explicitement.

1. ’UMMA DANS LE CORPUS EGYPTIEN.

Qu’est-ce d’abord que I'wmma en termes purement islamiques, que nous ap-
pellerons « le discours de base islamique » du concept Umma ?

C’est la zakat qui constitue Pumma, tandis que le riba en est la négation. Les
Musulmans parfaits seront, par leur culte parfait, utiles & I'umma, et par I’exhor-
tation fraternelle 3 laquelle ils sont tenus, ils produisent une umma parfaite.

D’un autre point de vue, ¢’est le Créateur qui fait croitre 'umma; c’est Mahomet
qui lui a donné naissance. Plus précisément, le Coran et Mahomet fondent I'Islam
qui produit I'wmma bonne et utile. Finalement Dieu-Juge rétribuera toute foi
qui aura aidé I'umma.

Enfin I'umma a produit les prophétes.

On voit combien I’unuma est vue ici non pas comme un principe ni comme une
médiation, mais un résultat ou une conclusion. Les vertus islamiques elles-mémes
sont congues ici comme causant et déterminant ’umma, et non I’inverse, et, parmi
ces vertus, méme les pratiques économiques de la zakat et du ribd. Ainsi 'umma
se présente & la base comme un idéal social et économique et non comme une
donnée ou un principe.

Autre remarque : la seule assertion ol I'umma tient le rdle de racine logique
est formellement contradictoire avec d’autres assertions. D’un c¢oté, en effet,

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

424 OLIVIER CARRE

Pumma (vue comme la communauté des croyants depuis les débuts de la révélation
biblique) produit les prophétes (depuis Abraham), et de ’autre c’est Mahomet
(le dernier des prophétes) qui produit I’umma (communauté des premiers musul-
mans). L’umma est pergue & deux niveaux, I'un historique, ’autre transhistorique.
Umma peut d’ailleurs étre traduit ici par le terme : peuple, peuple saint.

En termes non exclusivement islamiques, que nous appelons «le discours
socialisant », 'umma inspire une société, une politique, une économie, bref une
civilisation.

En effet, ’'umma constitue ’honneur supérieur pour I’homme; elle incarne I’amour
social entre les hommes; elle favorise les droits de I’homme : unité-fraternité
entre les musulmans, tolérance et solidarité a 1’égard des Chrétiens ou des Juifs,
égalité parfaite entre musulmans dans le culte, dans le Gihad, dans les peines
judiciaires. Aussi, en fait d’égalité et de fraternité, ’umma s’avére-t-elle supérieure
aux nations étranggres; et par la tolérance et la solidarité entre tous elle assure
une société idéale et réussie. L’umma, en effet, réforme les sociétés.

L’umma, c’est aussi la grande patrie (supérieure aux patries locales), et la vraie
patrie c’est I’umma. Elle favorise néanmoins les devoirs de chacun envers sa propre
patrie (locale). D’autre part, c’est la tradition arabe qui a fait et fait de I'umma
la patrie par excellence, car Mahomet a transformé les tribus (arabes) multiples
en une umma unique. Mais en définitive tout bon musulman doit étre un citoyen
de 'umma, utile a 1’unité de ’'umma, tout citoyen (local) doit étre responsable de
P'umma; il doit exercer une critique utile & I'umma, tandis que la révolte porte
atteinte & I’unité de 1’wmma. La Sari‘a demande la solidarité pour ’accroissement
de 'umma. Le culte, par exemple, favorise la démocratie dans 'umma. Elle n’est
pas despotique, elle assure un pouvoir politique excellent, avec un chef parfait,
un ordre social idéal. Mahomet sert de modele & 'umma. La Sari'a veut aussi
que 'umma soit puissante; le chef doit la rendre puissante; ¢’est d’ailleurs la guerre
(défensive) qui, a I’origine, a permis I’essor de 'umma puissante. Pourtant, 'umma,
c’est la paix. A l'inverse, aujourd’hui les nations étrangeres exercent leur impéria~
lisme sur I'umma.

L’umma c’est encore un territoire étendu, avec des ressources naturelles abon-
dantes. L’umma des origines a en effet agrandi son territoire aux dépens des nations
étrangdres. Or, grice & la Sari‘a, elle assure une activité économique parfaite, elle
réalise le développement économique de ses ressources naturelles. En particulier,

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UMMA ET ZAKAT DANS LES MANUELS SCOLAIRES 425

elle insiste sur I’instruction. De plus, 'umma encourage les riches a aimer les
autres et a &tre utiles aux pauvres; la zakat rend I'umma fraternelle.

Bref, 'umma apporte & I’humanité entiére une civilisation parfaite. Aussi est-ce
a I’humanité entiére qu’elle a charge de porter la prédication islamique.

Tel est le ceceur du discours « socialisant » égyptien sur I'umma. L’élaboration
la plus intéressante est certainement celle qui concerne et agence les notions d’umma
musulmane, de patrie locale et de nation arabe.

Une série de valeurs cautionne aussi, de maniére disparate, les affirmations
de ce discours essentiel. Le Coran et I’Islam, dit-on, donnent naissance a I'umma
une, fraternelle, supérieure aux nations étrangeres. Dieu-Juge favorise I'unité de
Pumma, le Coran a transformé les Arabes en 'umma unique. Les docteurs musul-
mans réforment V'umma. Et Dieu-Juge chitiera les mauvais chefs de D'umma.
Dieu favorise la puissance de I'umma. Dieu demande la défense (armée) de
Vumma; 'Islam également. Le Créateur lui a fait don d’un territoire étendu.
La science assure aussi la puissance de I'umma, et I'esprit de sacrifice lui est utile.
Enfin, I'Islam demande & I'umma de développer la civilisation.

Par ailleurs, I'umma favorise le bonheur de la personne et de la société. Elle
favorise et I’esprit et le corps. Mieux que les nations étrangeres, elle respecte les
droits de la personne. En développant les sciences, elle instaure une civilisation
supérieure; en fait de science, I’umma ancienne ’emportait sur les nations étrangeres.
Elle favorise une civilisation parfaite, qui contribue grandement au progres. La
Sari‘a, en effet, permet & "umma d’accéder au progrés (moderne), et Pinstruction
aidera beaucoup au progrés de 'wmma. A D’inverse, les nations étrangéres ont
provoqué la régression de 1'umma. Enfin, dans une perspective plus théologique,
Vumma des prophétes (d’Abraham & Mahomet) est terminale et universelle (de tous
les temps et de tous les lieux) et c’est elle qui permet a I’Islam de progresser.

Dans ce discours socialisant, 1’umma apparait comme un principe et une source,
ce qui n’était pas le cas dans le discours de base. L’umma est la mére du bonheur,
des vertus, des bonnes relations entre personnes et groupes, des biens.

Notons les phrases formellement contradictoires a I’intérieur du « discours
socialisant » : 'umma produit le chef mais c’est le Chef qui doit produire Pumma
puissante; I'umma coincide avec la paix, mais c’est la guerre (défensive) qui a
(jadis) agrandi I'umma, et Dieu ou I'Islam réclament la guerre (défensive) pour
’umma; enfin 'ymma est dans le progrés moderne, grace & la Sari‘a ou grice &

G2

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

426 OLIVIER CARRE

I’instruction, mais elle est en régression, du fait des nations étrangéres. Contra-
dictions qui ne sont pas sans solution logique, qui enrichissent et nuancent plut6t
un discours qui, sans elles, constituerait une apologétique simpliste.

2. ’UMMA SELON LE CORPUS SYRIEN.

Le «discours de base islamique» affirme que les musulmans font 'umima;
le Gihad (guerrier) est 1’umma en action. Le Créateur, est-il ajouté, secourt 'umma
affaiblie et le Gihad (moral) est 1’umma en action. Enfin I'umma c’est la foi parfaite,
c’est la foi agissante et socialement utile.

Remarquons le réle du Gihad auquel est identifiée I'umma, au lieu que dans le
corpus égyptien, c’est a la Zakatr qu’elle était identifiée.

Selon le « discours socialisant », 1’umma est dépositaire d’une mission humaine
importante; elle contribuera a toute la civilisation a venir. En effet, Pumma dans
le passé a tiré profit des Arabes et des nations étrangéres. Les Arabes (aujourd’hui
encore) agissent utilement & I'wmma, ils sont eux-mémes I'umma, et celle-ci
bénéficie aussi des nations étrangéres. L’umma a fait 1’unité des Arabes, elle leur
a permis d’avoir un pouvoir politique considérable, elle a obtenu grice a eux
la puissance. Cette umma est une civilisation supérieure 2 celle des nations étran-
geres, elle tire profit de la civilisation de ces derniéres, comme elle leur a transmis
la civilisation. Elle est supérieure aux multiples nations musulmanes.

L’umma, c’est un gouvernement (Etat) aux formes variées selon les conditions
variées. Elle réclame cependant des élections parfaites pour désigner le chef de
I'Etat, et elle favorise le contréle du chef (par les gouvernés). Elle réclame des
élections pour décider le Gihad. L umma dans sa perfection consiste dans la justice
sociale envers les faibles. Elle doit lever des impdts pour 1’utilité des biens publics,
et le Chef peut faire des expropriations au profit de I'umma.

L’umma exige les droits des Juifs et des Chrétiens. Les musulmans doivent
8tre une Umima qui accomplisse les devoirs de tous envers tous.

D’autre part, c’est I’Islam qui a permis & I'umma de constituer une civilisation.
C’est le Créateur qui lui donne la puissance. Et Dieu-Juge chatie la révolte contre
P’'umma, et la division au sein de I’umma.

Enfin, Vumma, c’est I'unité-fraternité, c’est I’humanisme accompli, c’est la
civilisation universelle et derniére. L umma dans sa totalité n’est pas dans Uerreur;

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UMMA ET ZAKAT DANS LES MANUELS SCOLAIRES 427

Iumma n’est pas raciste. Bref les musulmans forment I'wmma qui accomplit
le bien.

Ainsi la doctrine est simple et claire.

A la différence du corpus égyptien, ici 'umma est assez impliquée dans les
institutions et les entités politiques.

En effet, le recensement du discours socialisant a indiqué combien le théme
central était proprement politique. L’umma est la grande patrie, au-dessus des
patries, avec un r6le moteur particulier des Arabes, au point méme que les Arabes
font et sont I'umma. L’interdépendance entre Arabes et Umma est beaucoup plus
développée et plus complexe que dans le corpus égyptien, au point qu’il y a la
contradiction suivante : les Arabes font 'umma, 1'umma fait 1’unité et le pouvoir
des Arabes. Il ya donc un cercle, ou une spirale, au point que Arabes et umma sont
finalement identifiés. Les rapports (culturels essentiellement) entre 1'umma et les
nations étrangéres sont, eux aussi plus raffinés, avec la contradiction suivante :
I'umma est le résultat des nations étrangeres, et 'umma engendre la civilisation
des nations étrangeres. La dialectique est semblable a celle entre Arabes et umma.
Ce qui donne 2 la mission, & I’humanisme, & I’universalité de I'umma une certaine
crédibilité, puisqu’aussi bien elle puise dans les richesses de toutes les nations,
arabes et non arabes. D’autre part I'umma implique des pratiques politiques
précises qu’évitait de mentionner le corpus égyptien : élections, controle, impots
et expropriations.

3. L’UMMA SELON LE CORPUS IRAKIEN,

C’est certainement la carriére combinatoire la plus riche et la plus élaborée
des trois. D’autre part, c’est trés nettement comme racine logique et principe
que I'umma est pergue.

Voici le contenu du discours de base purement islamique. Tout d’abord I’'umma,
c’est les musulmans, elle ne doit &tre composée que de musulmans, elle comporte
pourtant un grand nombre de non-musulmans. L’umma cependant, c’est bien
les seuls musulmans et non les non-musulmans. Voila trois couples de phrases
contradictoires. Plus que les autres corpus, le corpus irakien insiste sur le caractére
exclusivement musulman de I"umma. De 1a vient la contradiction entre la qualite
musulmane de Uumma et le fait qu’en réalité elle compte dans son sein des

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

428 OLIVIER CARRE

non-musulmans, qui ne sont d’ailleurs pas désignés comme Gens du Livre mais
comme impies. Du coup I'umma est obligatoirement missionnaire: elle doit ac-
complir la prédication (da‘wa). Elle doit aussi appliquer la Sari‘a tout comme la
Sari‘a exige 1’existence de 1'umma, d’une umma qui détient précisément la Sari‘a.
En particulier le culte islamique réclame une umma pour précisément accomplir
le culte islamique. La encore, la contradiction formelle se résout dans la fonction
médiatrice de 'umma. L’umma est celle qui permet a la Sari'a et au culte d’exister
et d’8tre exercé. La Sari‘a est donc logiquement antérieure 3 I’umma : elle n’émane
pas d’elle premiérement. L’umma provient encore du groupe de Mahomet et des
premiers califes bien dirigés. C’est Mahomet qui a fait des premiers musulmans
la premiére umma, une umma unique. Il a fallu le Gihad pour transformer ces
musulmans des origines en cette unique umma. D’une maniére générale, la totalité
des musulmans constituent I’umma unique.

Drautre part, ¢’est le Créateur qui a fondé la Sari‘a pour constituer I’umma.
1l est difficile d’accentuer davantage le r6le primordial de la Sari'a, aprés ce que
nous avons commenté précédemment. En effet, le corpus irakien est le seul des
trois corpus & ne pas comporter de lien immédiat entre la divinité et 1’umma.
Celle-ci ne provient du Créateur que par la médiation de la Sari'a. C’est aussi
I'Islam qui réclame V'umma et qui engendre I'umma par le dogme musulman
(‘agida).

Enfin, c’est avec insistance que 1'umma est identifiée au dogme musulman
unique, actif, intégralement suivi.

Tel est le discours de base — c’est-d-dire purement islamique — irakien sur
Pumma. Discours vigoureux, sobre, unifié, qui n’a son pareil dans aucun des
deux autres corpus. Dans le « discours socialisant », tout d’abord 'umma c’est
I’'unité-fraternité, au-dessus des divisions, c’est la tolérance et non 1’intolérance
(ta"assub) des multiples groupes, familles, patries, tribus. L ’umma c’est la solidarité,
fruit de Ia fraternité, entre musulmans. Les bons musulmans sont fréres dans
lumma, ne sont pas fanatiques dans 'umma, ils doivent étre, au contraire, soli-
daires avec I'umma. Tous les musulmans ne doivent former qu’une unique umma
(sans qu’aucun soit citoyen de nations étrangéres). L’umma c’est 1’égalité entre
les diverses races, les diverses patries, encore qu’elle se compose précisément
de diverses races. L’umma considére les non-musulmans comme des citoyens
(de 'umma), qui ont des droits, qu’elle n’opprime pas, auxquels elle assure ’ordre

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UMMA BT ZAKAT DANS LES MANUELS SCOLAIRES 429

social. Toutefois 'umma ne doit pas se soumettre aux impies (chez elle ou hors
de chez elle). Lumma aspire méme a ce que tous les individus deviennent des
musulmans, bien qu’elle ne soit précisément pas composée d’individus qui soient
tous des musulmans. L umma doit faire la guerre pour se défendre; c’est 'umma
une et entiére qui engage la guerre défensive ou méme la guerre d’agression. Ainsi
I'umma primitive a eu ’obligation de mener le Gihad contre ses ennemis. Seul le
Gihad peut rendre 1’umma supérieure aux autres civilisations.

L’umma aspire & recouvrir I’humanité entiére, car elle représente une société
idéale destinée a tous les hommes. En effet, elle consiste dans une société ol tous
les rapports sociaux sont réglés, sans aristocratie de la richesse ni du clergé, et
sans relations antagonistes de classes. L’umma, c’est un systéme de rapports sociaux
déterminés par la Sari"a. L'umma, c’est tous les individus qui s’exhortent mutuel-
lement au bien, exhortation qui constitue un moyen d’information trés utile a
I’umma. Les femmes doivent se rendre utiles & Pumma en veillant & la bonne
conduite de tous. L’umma doit réformer les diverses sociétés du monde, tout
comme 1’umma primitive fut une novation; et tous les musulmans doivent contri-
buer 3 la réforme de 1’umma, chaque individu doit réformer l'umma. Toutes les
sociétés défectueuses sont les ennemis de 1'umma.

Tous les musulmans doivent &tre responsables de 1’umma, chaque individu est
responsable de I'umma.

C’est qu’a lorigine Mahomet a constitué une wmma unique qui fut une et
fraternelle, composée de multiples races et de multiples classes. L'umma primitive
était une société différente de celle des Arabes d’avant I’Islam; elle a eu besoin
de plusieurs pactes d’allégeance (successifs). Et les Arabes (d’alors) opprimaient
durement 'umma primitive.

D’un autre point de vue, il est confirmé que I'Islam demande que les diverses
sociétés défectueuses se transforment en I'umma une et unique. Ou alors, comme
la foi véritable a exigé que I'umma primitive se livre a I’émigration, de méme la
prédication (le dogme) exige que 1’umma soit politiquement indépendante. Bréve
notation du mouvement de repli et de rupture, qui est I’inverse du mouvement
conquérant dont il a été amplement question déja.

Enfin 'umma secrete ou implique des valeurs. L’ umma est spirituelle, elle procede
de la raison, elle consiste en des vérités ou valeurs nombreuses. Elle consiste
dans une raison et un esprit qui favorisent la solidarité. Elle est une société

63

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

430 OLIVIER CARRE

spirituelle et raisonnable. Elle réclame méme la destruction des nombreuses
sociétés injustes !

L’umma n’est pas un systeme de relations sociales raciste, ni sans normes
définies et certaines. Elle favorise notamment 1’égalité des différentes cultures.
Elle est un systéme social inspiré par I’Islam. C’est-a-dire que selon I'umma,
aristocratie consiste uniquement dans le degré supérieur de la crainte de Dieu.
Aussi ’'umma ne se compose-t-elle de classes sociales différentes que selon les
degrés de la crainte de Dieu. L’umma des origines ne demandait au groupe (de
Mahomet) que d’avoir une foi parfaite. Ou encore, I'umma c’est ’allégeance a
I'Islam. Chaque individu doit contribuer au progrés et & la permanence de
I'umma. Car, selon le Coran, les musulmans forment une umma parfaite pour
faire le bien. Les impies, toutefois, I'umma entend leur assurer une condition de
vie convenable.

Ainsi s’achéve le discours irakien sur I’wmma, d’une vigueur et d’une audace
remarquables tant dans le discours socialisant que dans le discours de base. Le
discours égyptien faisait de I'umma la médiatrice d’une cité heureuse, tandis que
le corpus syrien orientait le lecteur vers ['umma modele politique de la vie. Selon
le corpus irakien, 1'umma est surtout la cité musulmane et vertueuse, modele
de la vraie organisation sociale.

Rappelons les phrases formellement contradictoires. C’est tout d’abord la
contradiction entre une wmma composée exclusivement de musulmans et de
tous les musulmans, et une wmma qui compte des non-musulmans (Impies),
respecte leurs droits et leur citoyenneté (dans 1’wmma), protége et assure leur
vie et leur subsistance. Le corpus irakien pouvait difficilement mieux affirmer
le statut de protection et de tolérance des non-musulmans au sein de l'umma,
statut normalement provisoire puisque tous sont appelés a I'Islam. C’est ce que
confirment les deux assertions contradictoires selon lesquelles I'wmma compte
des non-musulmans mais aspire toutefois & ce que tous les individus en elle devien-
nent musulmans. Rappelons-nous la mission conquérante de 'wmma, agressive
méme non seulement en son propre sein, mais contre les ennemis, contre toute
société injuste (c’est-d-dire, comme [’énoncent d’autres phrases logiques, contre
toute société autre que ['umma), contre tout fait de soumission de musulmans
a des non-musulmans. Ces sociétés iniques doivent étre, par les soins de I'umma,

soit détruites, soit réformées.

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UMMA ET ZAKAT DANS LES MANUELS SCOLAIRES 431

Une semblable entreprise d’unification des ethnies (races), des familles, des
tribus, des cultures est confiée & 'umma. A la fois elle se compose de multiples
races, dés Dorigine, mais elle n’est pas un systéme social fondé sur le racisme.
Remarquons que les Arabes ne sont mentionnés qu’en mauvaise part : ce sont
les Arabes de I’anté-Islam uniquement. La perspective syrienne et égyptienne
était tout autre. Parallélement, 'wmma encourage 1’égalité entre les diverses
cultures, mais le Gihdd de U'umma unique la place au-dessus de toutes les autres
civilisations. Pareillement enfin, I’umma n’est pas un systéme de classes, toutefois
Mahomet 1’a fondée comme un ensemble de différentes classes sociales au départ
et méme selon son idéal. Ce souci d’unification islamique nationale des pluralités
sociales, ethniques, religieuses, assez différent de la perspective syrienne qui était
plus lache et trés arabiste, ne répond-elle pas 4 I’histoire et a la structure ethnico-
religieuse de I'Irak : souvenir de I’empire abbasside de Bagdad au lieu de la
nostalgie de I’empire ommeyyade de Damas, et questions kurde et chiite beaucoup
plus vives en Irak qu’en Syrie ?

L’importance accordée & la Sari‘a — 2 la fois mére et rejeton de Pumma — est
soulignée par une contradiction formelle & ce sujet. Nous en avons longuement
parlé en son lieu.

Certaines répétitions indiquent enfin des thémes privilégiés par les manuels
irakiens : 'umma, c’est le dogme musulman, et ’umma doit suivre ou transmettre
ce dogme. L’umma c’est les musulmans; 1’'umma enfin, est esprit et raison.

Ainsi I’idée irakienne de I’'umma n’est nullement celle d’une inspiration humaniste
ou politique générale applicable par d’autres entités politiques telles que la nation
arabe ou les Arabes ou encore telle ou telle patrie, comme il ressortait de I’analyse
des corpus égyptien et syrien. Ici, 'umma est percue davantage comme nation
ou comme « Eglise » plutdt que comme civilisation, et elle est islamique et faite
pour les musulmans, et elle est encore a instaurer en plénitude, et elle se distingue
non pas tant des autres instances nationales que — et de maniére antinomique —
des non-musulmans et des sociétés iniques (autres que 'ummay.

4. CONCLUSION SUR L’UMMA DANS LES TROIS CORPUS.

Malgré les variations importantes de I'idée que les trois corpus sc font de I'umma
et que nous venons de résumer, il y a une définition commune assez abondante.

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

432 OLIVIER CARRE

Pour les trois corpus, 'umma procéde du Créateur. Elle est instaurée, requise
ou constituée par I’Islam, les Musulmans et Mahomet, par la Sari‘e en général
ou le Gihdd en particulier, par plusieurs valeurs éthiques positives telles que la
puissance (morale ou politique), la fraternité, la solidarité, la responsabilité, ou
négatives comme la révolte; enfin, elle dépend des Arabes (en bien ou, selon le
corpus irakien, en mal). Cette umma détermine en retour les musulmans, [’Islam
et la prédication (dogme ou mission); le culte islamique, la foi et le Gihad; esprit
et le corps, la vérité et les valeurs; elle est solidaire, fraternelle et tolérante, elle
effectue le bien ct assure les droits; elle est la civilisation idéale; elle a valeur
universelle et derniére, elle est réformatrice, elle assure le progrés; elle concerne
Phumanité (ou I’humanisme) et la société, les faibles et les riches, les patries et
le Chef politique. Enfin, elle est en relation (d’échange, d’hostilité et de supériorité,
ou de soumission et de dégradation) avec les nations étrangeres (non musulmanes).

Telle est, résumée en quelques lignes, I'idée de ’umma que I’on partageait dans
les années 60 & Bagdad, & Damas, au Caire dans les cercles des ministéres des
Affaires islamiques et de I’Education nationale.

Entre un corpus et un autre ou les deux autres, y a-t-il des énoncés contradictoires
et des énoncés stéréotypés ?

Chacune des carriéres combinatoires a ses propres couples de phrases contra-
dictoires, que nous avons commentées en leurs lieux. D’un corpus a Iautre, nous
ne trouvons que deux couples de phrases contradictoires, au sujet de deux themes.
En effet, c’est la guerre (défensive) qui a fait I'umma (vaste) selon le corpus égyptien,
mais selon I’irakien, c¢’est I'umma qui fait ou doit faire la guerre (défensive). La
contradiction est aisément solutionnée puisque les deux idées ne sont pas exclusives
I'une de I'autre en réalité; cependant, dans I’économie d’ensemble des deux
discours, la contradiction formelle prend davantage de signification. En effet les
auteurs égyptiens enregistrent, sans plus, que I'umma a bénéficié des (premitres)
guerres, tandis que les auteurs irakiens annoncent que la guerre (défensive) est
I'une des actions importantes de 1'wmma en tout temps. On souligne ainsi le
caractére nettement plus offensif du discours irakien sur Vumma.

L’autre contradiction concerne les corpus syrien et irakien au sujet des Arabes.
Selon le premier, les Arabes ont été ou sont activement utiles A I'umma, tandis
que selon le second, ils furent des oppresseurs de ’umma. Certes, il s’agit ici et 12
de deux phases ou de deux aspects des Arabes lors des débuts de 'umma, mais

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UMMA ET ZAKAT DANS LES MANUELS SCOLAIRES 433

il est significatif que Damas ne les considére que sous I’aspect favorable et Bagdad
sous I’aspect nuisible. La contradiction formelle souligne I’accent panislamique
anti-arabe des auteurs irakiens, et I’accent arabiste des auteurs syriens.

Les énoncés stéréotypés d’un corpus & I’autre sont assez nombreux. Voici donc
d’abord 1’énoncé rigoureusement commun aux trois corpus : Uumma est ou exige
’unité-fraternité. Voici maintenant 1’énoncé commun aux corpus égyptien et
syrien : le Créateur fonde et fortifie "umma. Les corpus égyptien et irakien ont
en commun le langage suivant : 'umma est et assure 1’égalité; I'umma réforme
la société; les musulmans font P’unité-fraternité de "umma. Et les corpus syrien
et irakien ont ceci en commun : I'umma concerne I’humanité (I’humanisme);
les musulmans sont l'umma qui accomplit le bien; umma est (dépositaire de)
vérités et valeurs (sans erreur); enfin, les musulmans constituent ou font umma.
Ainsi ’'umma est unanimement pergue comme la mére de I'unité-fraternité et de
’égalité; du bien, de la vérité et de I’humanisme; elle réforme la société. Elle
émane du Créateur et des musulmans. Ce sont 13 des idées trés genérales, qui
n’ont de conséquence explicite ni en politique ni en économie ni dans les structures
sociales. Les stéréotypes entre les trois corpus n’ont donc pas d’autre intérét que
celui d’une introduction commune.

LA ZAKAT

Dans les trois corpus I’éthique des biens se concentre sur le concept : zakat,
surtout dans e corpus égyptien, ce dernier apparaissant nettement comme le plus
soucicux de l’activité économique. L’analyse permettra-t-elle de reconnaitre,
malgré les différences d’accentuation, dans les trois vulgarisations idéologiques
un commun idéal d’« ordre zakatique » opposé au mauvais « ordre de ribd» qui
caractériserait le monde capitaliste ? Telle est en effet une idée courante dans
les milieux musulmans sensibles aux implications socio-économiques de I’Islam
pour aujourd’hui.

Le concept est ici identifié au terme : zakdt, qui désigne la prescription coranique
d’aumdne obligatoire, selon des taux déterminés portant sur des biens détermines,
et déstinée 4 des catégories de personnes déterminées. Notre catégorie désigne
soit la prescription, soit la somme recueillie et redistribuée. C’est, avec la catégorie
Ribi, le concept économique islamique par excellence.

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

434 OLIVIER CARRE

Ce sont les manuels syriens qui consacrent le plus de pages de leurs chapitres-
clefs & des titres comportant la notion de zakar : 23 pages comparé & 9 dans les
manuels égyptiens et & 6 dans les irakiens. Ceux-ci, d’ailleurs, n’évoquent la zakat
que dans des titres concernant expressément les pratiques cultuelles (“ibadat),
ce qui n’est pas le cas des deux autres séries de manuels.

La Zakat s’applique peu, dans le corpus syrien, au concept Biens, a la différence
du corpus égyptien. Etant donné I’importance du concept nous aimerions savoir
a quoi il s’applique, et si sa carriere syrienne différera sensiblement de sa carriére
égyptienne. Cette derniére serait-elle plus « économiste » conformément a 1’accent
général du corpus égyptien, et celle-la davantage « sociale, socialiste » ?

1. LA ZAKAT SELON LE CORPUS EGYPTIEN.

Dans la carri€re égyptienne, la zakat est un principe, un fait premier, qui détermine
essenticllement des faits sociaux et économiques, sans guere d’autre justification
que lui-méme. La structure de la carriére égyptienne la réveéle comme un concept
islamique dont la fonction de légitimation est marquée. Voyons ce qu’il légitime.

Le «discours de base » déclare que Dieu prescrit la zakat, le Juge la récom-
pensera et chitiera le refus de la zakar; c’est la crainte de Dieu qui doit inspirer
la zakat; en effet Dieu la prescrit comme un acte de piété, et le Juge récompense
cette piété qui s’incarne dans la zakar. La zakat conduit au Paradis; le refus de
la zakat méne & I’Enfer : la zakat est destinée (entre autres) & ceux qui craignent
Dieu (et penchent vers la conversion a 1’Islam). Car, en un mot, Dieu interdit
le riba pour prescrire (a la place) la zakat. 4

La zakat est destinée a ceux qui font le gihdd. L’umma est caractérisée par la
zakat; Mahomet a versé la zakat, les vrais musulmans versent tous la zakaz, tandis
que les impies n’ont pas de zakat; il faut d’ailleurs que les impies versent eux
aussi la zakat.

Selon le «discours socialisant » la zakat engendre une société du bonheur;
elle transforme les riches en personnes qui craignent Dieu; elle consiste, en réalité,
en un prét consenti a Dieu-Juge-Rétributeur qui, de fait, récompense en biens
ceux qui versent la zakat.

L’Islam prescrit la zakat comme un droit strict (des pauvres); et Dieu ordonne
le versement de la zakat aux gens qui ont des dettes. Dieu-Juge récompensera ceux

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UMMA ET ZAKAT DANS LES MANUELS SCOLAIRES 435

qui administrent la zakar. Il chétiera 1’avidité qui empéche la zakar, il chatiera
ceux qui ont des revenus et des rentes et qui refusent la zakat.

Faits sociaux et socio-économiques, maintenant. La zakds est un devoir im-
portant; elle entraine la réussite économique; tandis que le refus de la zakat
méne & 1’échec; la zakar multipliera les richesses. La zakar, c’est la solidarité
parfaite; elle détruit les divisions et les haines; clle est destinée aux pauvres, aux
faibles, aux esclaves (pour leur libération), aux endettés, aux voyageurs. La zakat
consiste dans le versement des revenus excessifs; elle consiste en sommes d’argent;
les propriétés privées doivent étre soumises & la zakat; tout accroissement de
richesse exige la zakdt; la zakar profite & la croissance industrielle; elle permet
des équipements sanitaires. La zakat n’est pas un don.

De maniére élaborée, le corpus égyptien assure que la zakar est un devoir in-
dividuel, et familial aussi; elle est un droit des pauvres, un devoir des riches trés
important; elle répond aux besoins des pauvres. Elle consiste en toute richesse
qui dépasse les besoins (U; elle est prise sur les bénéfices superflus du commerce,
de I’agriculture, de I’élevage sur les revenus superflus des propriétés privées, des
immeubles, elle peut &tre considérée comme un don consenti par le commergant.
La zakdt permet de transformer les pauvres en ouvriers, de créer des emplois
manuels qui procureront des salaires, de libérer des esclaves. La zakar crée la
solidarité dans la société, 1’équilibre social qui, & son tour, assure PPordre social
et une économie saine.

La zakat, encore, assure 1’unité de ’'umma, de tous les musulmans; elle crée
en effet entre eux I’amour mutuel; elle empéche Iavidité entre eux. La Sari‘a
prescrit la zakat pour le bien de la société, comme un droit, et selon des taux
variés précis en faveur des faibles, des pauvres. C’est ’Etat qui versera la zakat
aux pauvres. Et les ressources de la zakdr pourront permettre un Gihad en faveur
des faibles (de I’extérieur du pays).

() Cf. Bravmann (M.M.): The spiritual
background of early Islam. Studies in ancient
arab concepts, Leiden, Brill, 1972 : sur la
notion profondément arabe de « surplus (fadD)
de propriété» : p. 229 sq. D’ol la prédica-
tion sociale d’Aba Darr contre Mu'awiyya,

idée reprise volontiers dans les manuels ici
analysés malgré la position traditionnelle
opposée 4 son idée du devoir de dépenser
« pour Dieu» tout le superflu! Cf. Rodinson
(M.), Islam et capitalisme, Paris, Seuil, 1965 :

p- 41

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

436 OLIVIER CARRE

Le discours socialisant et le discours de base sont fortement cohérents entre
eux; tous les deux, en effet, développent I'idée de I’obligation de la zakar
caractéristique des Musulmans, et I'idée de sa destination. Mais le discours de
base n’aborde pas la question de sa détermination ni celle de ses effets sociaux
et économiques. Cette derni¢re question est précisément la plus élaborée dans le
discours socialisant.

La confirmation scripturaire est cohérente avec le texte scolaire, elle aussi,
puisqu’elle intervient — & une exception pres — dans tous les domaines développés
par le texte scolaire : obligation, destination, détermination économique de la zakat.
Ce sont les effets économiques et sociaux de la zakdt qu’aucune citation scriptu-
raire ne légitime.

Ainsi D’interprétation de la zakd@t comme principe d’un ordre social et écono-
mique moderne juste, voire socialiste, ne cherche pas de confirmation scripturaire
exactement pertinente, ni de base islamique appropriée. Il s’agit donc d’un accent
pour ainsi dire moderniste.

Bref la zakdt est par excellence le principe islamique, en soi indiscutable, qui
peut et doit inspirer un ordre économique a la fois efficace et pleinement fraternel.

2. LA ZAKAT SELON LE CORPUS SYRIEN.

La structure de la carriére syrienne de la zakdt est particulierement peu élaborée
et jouit d’une confirmation scripturaire notablement importante, ce qui la distingue
de la carri¢re égyptienne. La position logique de racine est nettement moins
dominante : la zakat ne sera plus un principe quasiment premier et injustifiable.

Le «discours de base» dit que Mahomet a entrepris le Gihdd contre ceux qui
refusaient la zakar; Mahomet intervenait par le Gihdad pour assurer le versement
de la zakat; la zakat doit étre transférée au (budget du) gihdd entre autres des-
tinations.

L’accomplissement de la zakdt méne a une part excellente au Paradis. La zakat
est un culte.

Dieu prescrit la zakat, et le Gihad pour faire verser la zakdat. Dieu-Tuge réclame
la zakat, et le Paradis le meilleur requiert la zakaz. La vraie crainte de Dieu consiste
(aussi) dans la zakar; Mahomet enfin prescrit au Chef politique musulman de
s’occuper du transfert des sommes de la zakat.

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UMMA ET ZAKAT DANS LES MANUELS SCOLAIRES 437

La zakat, dit le « discours socialisant », n’est pas de la mendicité; elle consiste
en sommes d’argent; en produits divers; elle sert le bien commun; elle peut fournir
des propriétés privées licites et utiles ou des propriétés publiques utiles; elle doit
étre transférée & ceux qui sont dans le besoin et transformée en investissements.
La zakdt est un droit, un devoir important; elle constitue un rapport social; elle
institue la justice sociale totale; elle empéche ou détruit le capitalisme. C’est I’Etat
qui doit assurer la zakdt, les équipements publics ont besoin de la zakdtr. La zakat
est destinée aux proches parents, aux pauvres, aux endettés, aux émigrés, aux
administrateurs (de la zakar). L’argent (le capital monétaire) doit €tre soumis
a la zakat; les produits agricoles également. Les bons riches versent la zakat.

En effet, la zakat est définie comme un don des riches, ou encore (aussi bien)
comme la propriété privée des pauvres; comme le rapport idéal entre riches et
pauvres précisément. Elle est un transfert opéré par les riches au bien commun;
un impdt sur les revenus et les rentes, sur les immeubles. Elle instaure la solidarité
avec les pauvres; la solidarité sociale dans les biens; elle crée des industries nouvelles,
des commerces nouveaux qui, les uns et les autres, entrainent du travail supplé-
mentaire. Ou encore, la zakat sert de prix de rachat des esclaves. Bref, la zakat
est une obligation individuelle, et elle permet aux riches d’étre utiles aux pauvres.

La Sari‘a oblige tout propriétaire & verser la zakdt; au point que Abd Bakr
a exercé la contrainte pour faire verser la zakat. C’est (donc) I’Etat qui a la respon-
sabilit¢ de la zakdr, de son administration, de maniére coercitive s’il le faut. La
zakat en effet peut étre définie comme I’opération par laquelle le Chef politique
musulman lui-méme la transmet aux pauvres. Enfin, la zakat doit étre aussi versée
aux amis des musulmans.

La zakat est considérée comme la Valeur par excellence pour assurer une
économie parfaite. Elle est encore un droit de Dieu Iui-méme; une dépense pour
Dieu; un prét consenti a Dieu-Juge.

Voici enfin un paquet de normes descendantes : le progrés en général exige la
zakat parfaitement appliquée; le Coran prescrit (dit le texte scolaire) que la zakat
soit transférée a des individus divers; et I'Islam n’estime pas qu’elle est destinée
aux services publics (sic). Dieu, en effet, prescrit la zakar au profit des pauvres,
des proches, des émigrés. Dieu la prescrit comme le devoir le plus important;
il jugera chaque homme et chaque femme sur 1’accomplissement de la zakat.
Mahomet prescrit au chef politique de veiller lui-méme & la zakdt. La crainte de

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

438 OLIVIER CARRE

Dieu par excellence, c’est le versement de la zakat aux pauvres, aux €émigrés, aux
mendiants, aux esclaves.

Les idées principales sont, comme on le voit, les mémes que celles de la carriére
égyptienne, mais un peu plus orientées vers des notions précises; ainsi, investis-
sements, impots, propriété privée, capitalisme. L’élaboration est aussi plus poussée;
de 12 quelques énoncés contradictoires ou quasiment tels : la zakat, si elle est
exigée par les équipements publics, comment peut-clle ne pas leur &étre destince ?
Si elle n’est pas de la mendicité, comment peut-elle &tre destinée, notamment,
aux mendiants ? Ajoutons que la zakat est vue a la fois comme une taxe sur les
propriétés privées et comme engendrant des propriétés privées (précisément il
s’agit d’une redistribution), et qu’elle doit & la fois servir au budget du Gihad
et 8tre appliquée par la force du Gihdd lui-méme — les deux s’épaulent mais la
fin est la zakar, non le Gihad. Quant aux deux premiéres contradictions, elles ne
semblent pas pouvoir &tre résolues : on veut, certes, écarter que la zakat serve a
encourager la mendicité, et ’on veut aussi interpréter la zaka: comme 1'imp6t
idéal en vue des équipements publics; mais, en méme temps et cet esprit est propre
aux auteurs syriens, on veut garder la valeur de I'individu (mendiant ou non)
et conserver & la zakdt son caractére personnel tel que le Coran le développe.
Scrupule absent du corpus égyptien, et qui affaiblit indiscutablement la cohérence
logique de la carriére syrienne, d’autant que celle-ci souligne abondamment le
réle de I’Etat, voire coercitif, en matiére de zakat.

3. LA ZAKAT SELON LE CORPUS IRAKIEN.

Carriére modeste, peu €laborée, traitant le concept comme terme logique plutdt
que comme racine.

Le discours de base assure que le culte musulman exige la zakdt, que tous les
musulmans des origines versaient la zakat; car I’Islam exige fortement la zakat;
Dieu-Juge rétribuera la zakat et le musulman doit la payer. C’est I’Etat islamique
qui doit la faire verser. Abit Bakr a méme entrepris le Gihad en vue de faire verser
la zakat.

Le discours socialisant affirme que la zakar empéche ou détruit D’avarice,
l’avidité, accroit au contraire la générosité matérielle, instaure I’égalité, qu’elle
consiste a transférer différents biens ou profits aux pauvres, qu’elle réalise

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UMMA ET ZAKAT DANS LES MANUELS SCOLAIRES 439

I’unité-fraternité des musulmans; que Mahomet a établi des administrateurs chargés
de la zakat, que le chef politique musulman peut user de la force pour faire verser
la zakat, et que Abii-Bakr a exercé la force contre ceux qui la refusaient. La zakat
obtiendra du Juge une rémunération (matérielle). C’est Dieu et le Coran, qui
exigent la zakdr au profit des pauvres; Dieu exige que les riches versent la zakat;
il demande méme I’exercice de la force contre ceux qui la refusent; enfin Dieu-
Juge rétribuera chaque homme, chaque femme, selon la zakat.

Les deux discours sont cohérents organiquement : méme autorité — Mahomet —,
mémes sujets — les Musulmans — et méme agent responsable — I’Etat ou le
chef —. Les citations scripturaires, elles, confirment surtout I’usage de la force
pour obliger & la zakat, et sa destination aux pauvres; elles sont seules a évoquer
la rétribution divine de la zakat.

4. CONCLUSIONS SUR LA ZAKAT DANS LES TROIS CORPUS.

La doctrine est la méme : la zakat est prescrite par Dieu et rétribuée par le Juge
au Paradis ou en biens dés ici-bas; elle est le fait des musulmans; elle est prise sur
les différents biens possédés et destinée aux pauvres. Le corpus égyptien développe
ses effets sociaux et économiques bénéfiques en général; le corpus syrien y insiste
un peu plus concrétement, mais en en respectant si possible le caractere individuel;
le corpus irakien s’abstient sur ces amplifications, mais ne s’y oppose pas expressé-
ment. Enfin les corpus syrien et irakien sont les seuls a rappeler que la zakat est un
motif de guerre sacrée; cependant dans les trois corpus Iidée est la méme : c’est
I’Etat qui doit obliger & la zakat.

Les énoncés stéréotypés ou quasiment tels d’un corpus & I’autre ne sont donc
pas rares. Les voici en guise d’ultime conclusion sur ce concept :

— Dieu prescrit la zakat.

— Le Juge récompense la zakat.

— La zakat conduit au Paradis.

— Le Juge rétribuera hommes et femmes sur la zakat.
— La crainte de Dieu est ou implique la zakaz.

— La zakat assure 1’unité des Musulmans.

— Le musulman est celui qui acquitte la zakat.

— La zakat est un devoir important.

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

440 OLIVIER CARRE

— L’Etat, le Chef, doit assurer le versement de la zakat et sa distribution.

— L’Etat, le Chef, Mahomet, peut utiliser la force ou la contrainte pour faire
payer la zakat.

— Abil Bakr a fait le Gihad pout faire payer la zakat.

— La zakdt est destinée aux pauvres.

— La zakat est destinée aux endettés.

— La zakat est destinée aux émigrés ou voyageurs.

— La zakat est destinée au Gihad.

— La zakar consiste dans le transfert de biens et gains divers aux pauvres.

La présentation des résultats d’une analyse du discours — assez sophistiquée —
dont nous avons caché les échafaudages, aura, pensons-nous, servi & fournir
une appréciation exacte des idées courantes sur la « nation juste» dans une
mentalité musulmane non pas étriquée ou purement spirituelle et mystique ni
non plus réactionnaire au sens de refus des conditions actuelles de 1’existence
sociale, économique et politique, mais dans une mentalité musulmane que, faute
de mieux, nous appelons progressiste et socialisante. Nous avons souligné les
divergences d’un texte & I’autre, mais la communauté de vue et d’esprit dans
trois capitales qui se réclamaient au moins de deux idéologies différentes est
assez frappante. Que I’avenir politique et social du Proche-Orient arabe puisse
faire table rase de I’Islam est une chose & laquelle personne ne pense sérieusement
aujourd’hui, quelle que soit son orientation politique. Que le renouveau auquel
nous assistons depuis quelques années d’un Islam politique dans la région doive
obligatoirement étre retrograde et 1ntegrlste selon les termes courants dans la
presse occidentale, nous ne le pensons pas. Toutefo1s la méme base 1deolog1que
diffuse telle que la refléte la série de textes de vulgarlsa’uon que nous avons
interrogée peut servir de terreau — ’histoire le montre assez — a des mobilisations
politiques et socio-économiques antinomiques.

Anlsl 15 (1976), p. 421-440 Olivier Carré
Umma et zakat dans les manuels scolaires égyptiens, syriens et irakiens d’instruction musulmane.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



