MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 14 (1978), p. 37-57
Denis Gril

Le personnage coranique de Pharaon d’apreés l'interprétation d’lbn ‘Arabl.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Anlsl 14 (197

LE PERSONNAGE CORANIQUE DE PHARAON
D’APRES L’INTERPRETATION D’IBN cARABi

Denis GRIL

L’étude du commentaire et de ’herméneutique coraniques est rendue délicate
par la nature subtile de la relation qui s’instaure dans ceux-ci entre le texte sacré
et son interpréte. Cette remarque générale s’impose tout particuliérement dans
le cas des commentateurs siifis, dont les buts et les moyens dépassent ceux de
Pexégtse exotérique. Chez les Safis I'intériorisation de la lecture resserre plus
intimement encore le lien entre le Livre et le lecteur, entre le Verbe et son récep-
tacle, et de la qualité de ce lien dépend la profondeur de I’interprétation. C’est
donc la nature de cette relation qu’il importe avant tout de définir, car d’elle dé-
pendent la méthode exégétique de I’auteur et la portée doctrinale de son com-
mentaire. Chez un auteur comme Ibn “Arabi (Y, la question de cette relation se
pose & chaque instant. En plus de ses traités strictement exégétiques ou hermé-
neutiques, une part trés importante de son ceuvre, tels les Futihat al-Makkiyya
et les Fugsiis al-hikam, s’ordonne & partir de thémes et de références coraniques
nombreuses et répétées. Parmi ces thémes, celui de «la foi de Pharaon » (iman
Fir‘awn) nous a paru digne d’étude. Cette expression désigne en fait I'interpré-
tation par Ibn ‘Arabi des données coraniques sur la destinée spirituelle et post-
hume du Pharaon de I’Exode. On ne doit donc pas s’attendre 4 y trouver tous
les aspects que revét le personnage de Fir'awn dans le Coran et dans ’exégese
traditionnelle, bien qu’Ibn ‘Arabi y fasse parfois allusion. L’un des intéréts de
ce theme est d’occuper une place de choix dans I’histoire de la polémique autour
de son ceuvre. Souvent mal connue ou déformée sa position mit dans I’embarras
nombre de ses défenseurs et lui attira de violentes critiques de la part de ses

) Muhyi-l-din M. b. “Ali Ibn ‘“Arabi, Murcie en 560/1165 et est mort & Damas
surnommé ol-Sayh al-Akbar est né a  en 638/1240.

8), p. 37-57 Denis Gril

Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 14 (1978), p. 37-57

38 DENIS GRIL

adversaires (1), L’historique de cette controverse exigerait toute une étude, aussi
nous ne mentionnerons que les critiques touchant des points précis de son inter-
prétation. Pour notre recherche le principal intérét de celle-ci est de présenter
un cas typique d’ésotérisme et de poser ainsi trés clairement le probléme de ’her-
méneutique de son auteur. Avant d’aborder cette question, nous avons essayé
de reconstituer de la fagon la plus cohérente possible son arguméntation, d’aprés
les passages des Futihat et des Fusis. Nous avons pu ainsi relever quelques-unes
des caractéristiques de son exégtse et en faire ressortir toutes les implications
doctrinales. A partir de ces éléments nous avons esquissé I’ébauche d’une réponse
a notre question initiale. Enfin, un autre intérét non négligeable de ce théme est
de montrer comment Ibn ‘Arabi, tout en défendant une position assez singuliére,
$’inscrit en méme temps dans une certaine tradition dont la nature reste & définir.

L’importance du personnage de Pharaon dans le Coran est un fait remarquable.
Il y apparait la plupart du temps en relation d’opposition avec Moise, le prophéte
dont le Coran mentionne le plus souvent I’histoire %, Quand son nom est cité
isolément ou suivi de ceux de Haman ®), le mauvais conseiller et de Qarin, le
riche endurci ), il incarne surtout le type de 1’orgueil indomptable (fakabbur)
et de la tyrannie rebelle & ’ordre divin (fugyan). En face de Moise, d’autres aspects
du personnage, plus énigmatiques, se font jour; notamment celui d’« exaltation »
(‘uluww) que le Coran lui attribue parfois®) et de divinité exprimé sous deux formes
sensiblement différentes ). Les exégétes du Tasawwuf proposent en général deux
interprétations de I’antagonisme de Moise et de Pharaon. La premiére, se fondant
sur le sens obvie des textes, y voit I'illustration du mystére de la Prédestination;
malgré les appels répétés que lui lance Dieu par lintermédiaire de Son messager,
Pharaon reste insensible & la Miséricorde divine, et, comme /blis, se damne par

() Ibn Taymiyya notamment; v. Magmi'a
al-rasa’il wa-l-masa’il, T. 1V, pp. 98-101.
Tl semble qu’il n’ait connu que le texte des
Fusiis. Voir également la réfutation par Molla
Qiri de Pépitre de Dawwani (v. infra)
Farr al-“awn min mudda’i iman Fir'awn, Le
Caire 1964. Pour la polémique autour de
I’ceuvre d’Ibn “Arabi, voir la liste des ouvrages
dans Pintrod. d’0. Yahya & I’éd. du Nass

Denis Gril

al-nugiis de Haydar Amoli, Paris-Téhéran 1975,
(2} Moise est mentionné 135 fois dans le
Coran, Pharaon 74 fois, Abraham 69 fois etc...
) Cf. Coran XXVIII, 6 et 8; XXIX, 39
et XL, 24.
8] Cf. Coran XXIX, 39 et XL, 24.
6) Cf. Coran X, 83; XX1I1, 46; XXVIII, 4.
(6) Cf. Coran XX, 71; XXVI, 44; XXVIII,
38; XLII, 51; LXXIX, 24.

Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 14 (1978), p. 37-57

LE PERSONNAGE CORANIQUE DE PHARAON 39

sa prétention et son orgueil. La seconde plus intérieure et d’ordre microcosmique
considére leur lutte comme celle de I’esprit et de I’dme inférieure; seule la mort
de cette derniére met le ceeur définitivement a I’abri des passions.
L’interprétation d’Ibn ‘Arabi, dans I’ensemble (), est tout autre. Pharaon,
tout en restant ce personnage aux proportions humaines que met en scéne le Coran,
prend une dimension initiatique, que seul le Sayh al-Akbar exprima avec autant
de force. Pour celui-ci, en effet, Pharaon est un « connaissant» (‘@rif), malgré
le caractére imparfait et inachevé de sa réalisation spirituelle. Il tire argument
de I’ordre intimé & Moise et & Aaron dans les versets suivants : « Rendez-vous
auprés de Pharaon, car il a excédé la limite, et parlez-lui avec douceur, peut-étre
se souviendra-t-il ou éprouvera-t-il de la crainte » . Le souvenir, pour lui, im-
plique nécessairement une connaissance initiale, oubliée pour une raison ou une
autre 3. On peut se demander de quelle nature était, selon I’expression de 'auteur,
cette « authentique science regue de Dieu qu’il détenait en son cceur » (). Le pas-
sage suivant donne & penser qu’il pourrait s’agir de la connaissance de I’Identité
supréme, conférée au serviteur & un certain moment de son cheminement spi-
rituel : « Pharaon comprit que le message apporté par Moise et Aaron était
la vérité (al-haqq), car, par leur intermédiaire, ¢’€tait Dieu (al-haqq) qui parlait,
de méme que 1’ouie de Pharaon, par laquelle il entendit la parole de Moise, était
Dieu... Pharaon savait que Dieu est ’ouie, la vue, la parole et toutes les facultés
de sa créature. Aussi proclama-t-il, parlant pour Dieu : «Je suis votre seigneur
le plus-haut!» ©. 11 était en effet conscient que c’était Allah qui pronongait une
telle parole par la bouche de Son serviteur » . La crainte manifestée par les deux

) Les passages des Furildt ol Ibn “Arabi (6) Furahar 111, 533. Le texte fait évidemment

traite de la question sont les suivants : T. I
pp. 194, 235, 301, 436; I pp. 276-7, 410, 411;
I pp. 90, 163-4, 178, 264, 355, 514, 533;
1V, 20, 60, 291 (éd. du Caire 1329). Pour les
Fusis al-hikam, éd. “Afifi, Le Caire 1946;
pp. 197-213.

2) Coran XX, 43-44. _

) Futihar 111, 264 et 533.

) Ibid. 11, 276.

{8) Coran LXXIX, 24.

Denis Gril

allusion au hadit qudsi: «... Mon serviteur
ne peut se rapprocher de Moi par une ceuvre
qui me soit plus agréable que celle que Je
lui ai imposée, et il ne cesse de se rapprocher
de Moi jusqu’a ce que Je sois 'ouie par
laquelle il entend, la vue par laquelle il voit,
la main par laquelle il saisit, le pied par
lequel il marche ... » Cité par Buhari, Rigaq 38
(Le Caire 1315 h., T. VII, 190).

Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

40 DENIS GRIL

prophétes & I’annonce de leur mission s’explique donc, pour Ibn ‘Arabi, par le
haut degré de connaissance qu’ils s’accordent a reconnaitre 4 Pharaon. Le verset
« Nous avons peur qu’il ne se montre excessif envers nous, ou qu’il ne dépasse
les bornes » (), est commenté comme suit, par référence au sens étymologique
des verbes farata et tagd : « Nous avons peur qu’il nous dépasse par ses arguments
fondés sur I’affirmation de I’unité divine absolue et que ses paroles ne prennent
le dessus sur les nbtres, car il vise la Réalité essentielle (‘ayn al-haqiga) et, pour
cette raison, nous donnera du mal» (2,

Tels quels, ces passages semblent particuliérement osés. Toutefois le but de
leur auteur n’est pas de sanctifier ou de justifier a tout prix Pharaon. Ce qui im-
porte pour lui, c’est de percer le mystére de cette prétention a la divinité, trop
singuliére pour n’étre qu’une simple forme d’impiété. Il y voit au contraire la
manifestation d’une prise de conscience de I'unité essentielle de I’Etre.

Si Ibn °Arabi justifie métaphysiquement les propos de Pharaon, il n’en fait
pas pour autant un modele de spiritualité. Malgré la valeur intrinséque de la voie
suivie par ce dernier, elle est exactement & 1’opposé de celle que trace le Coran
et ’exemple prophétique, représenté ici par Moise et Aaron. La voie prophétique,
et il n’en est pas d’autre pour ceux qui y sont appelés, exige I’occultation totale
de P’aspect seigneurial et divin de I’homme. En d’autres termes, la réalisation
de la servitude totale (‘ubiida) peut seule affranchir I’initié de ses limites indivi-
duelles. En s’attachant uniquement & la divinité absolue (u/itha) qui est en lui,
il court un risque grave de déséquilibre, surtout quand Pdme individuelle n’est
pas complétement maitrisée. C’est au nom de cette reégle de la voie initiatique
que le Say& al-Akbar condamne & de nombreuses reprises le Sath, locution théo-
pathique ou le serviteur dévoile involontairement sa divinité. La parole de Pharaon :
« Je suis votre seigneur le plus-haut!» aurait pu sembler de cette nature, mais,
pour Ibn °Arabi, elle est en fait ’usurpation d’un état exigeant une extinction
totale de I’individualité. Elle peut donc étre considérée comme le signe aussi
bien d’une grave faute que d’un degré valable de connaissance et, par 12 annonce
tout a la fois son chitiment et sa délivrance.

« A cause de linfiltration mystéricuse de la Ulithiyya dans 1’étre humain,
celui-ci prétendit & la « divinité » en employant le terme al-ilah « dieu », tel le

) Coran XX, 44, — 2 Futihat I, 533.

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE PERSONNAGE CORANIQUE DE PHARAON 41

Pharaon qui dit : « J’ignore qu’il puisse y avoir pour vous un dieu autre que
moi» (Coran, XXVIII, 38), or cela ne convenait pas puisqu’il disait telle chose
par un acte de volonté délibérée (‘ami-I-masi’a). 1l n’a parlé ni sous I’empire d’un
hal initiatique et en se conformant & un ordre (d’en haut) qui lui aurait enjoint
de dire : Ana-llah, « Je suis Allah! », ni en disant simplement le terme /A, « dieu »,
mais il a été exclusif, en précisant « autre que moi». Comprends bien ce point.
— Aussi le Pharaon a prétendu clairement & la Rubiibiyya, la Seigneurie, qui
(d’ailleurs) ne saurait égaler le pouvoir de la Ulithiyya, en disant : « Je suis votre
Seigneur le plus élevé! » (LXXIX, 24). La encore, il a parlé sans avoir la justi-
fication de celui qui dirait une telle parole & cause d’un hal, par voie d’ordre
(divin) et avec simple adhésion de la volonté propre, dans un état d’« union »
(gaman), comme Abal Yazid (al-Bistdmi) qui proclama (en s’exprimant en termes
coraniques) : « En vérité Moi, je suis Allah! Pas de divinité si ce n’est Moi,
adorez-Moi donc!» (cf. Coran, XXI, 25), et qui une autre fois affirma :
And-llah, « Je suis Allah!», car dans I’étre de celui-ci il ne restait nulle par-
celle que la Ulithiyya, par une parfaite pénétration, ne remplisse de sa présence
totale! (1

« Allah dit par la voix de Pharaon : « Je suis votre seigneur le plus-haut! »
Alors que c’est Lui — gloire & Lui — qui est en 1éalité le Plus-haut ... Tel fut
Pattribut de Dieu qui apparut sur la langue de Pharaon. Allah sut qu’il ne le
prononga pas par délégation divine (niyabatan “ani-l-haqq), comme le fait 1’orant
en disant : « Allah entend celui qui Le loue » (¥, Pharaon n’avait pas conscience
de la délégation divine nécessaire pour prononcer une telle parole. La qualité
divine & laquelle il prétendait rechercha son qualifié et retourna ainsi a Dieu—
que Sa Majesté soit proclamée —. Quant & lui, elle lui fut enlevée, bien qu’il ne
I’ait jamais vraiment revétue » ©),

Dans un autre passage, Ibn “Arabi semble assimiler la parole de Pharaon a
un Sath véritable. Ce dernier apparait bien alors comme le type du connaissant

W) Kitab al-Galala, éd. Hyderabad 1948, p.5.  priére canonique en se relevant de I’inclination,
Trad. M. Vilsan, in Etudes Traditionnelles ~ Dans cette position debout I’orant assume
1948, p. 152. Les transcriptions ont été modi-  potentiellement la fonction de halifa; c’est
fiées par nous. donc Dieu qui parle en réalité.

{2) Formule que I’on prononce dans la (3) Futihar 1, 436.

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

42 DENIS GRIL

dont I’dme n’est pas définitivement maitrisée, au contraire d’un prophéte ou d’un
saint totalement soumis a la Loi prophétique.

« Si I’ame pouvait se dégager de la matiére, elle laisserait apparaitre la puis-
sance originelle qui lui est conférée par le Souffle divin; rien ne s’enorgueillirait
plus quelle. C’est pourquoi Allah la maintient & jamais dans la forme naturelle
(al-siira al-tabi‘iypa) Y, dans ce monde, dans I’état intermédiaire du sommeil
et aprés la mort, de sorte que jamais elle ne peut se considérer comme détachée
de la matiére. Ne vois-fu pas que, lorsque I’dme perd conscience d’elle-méme,
elle se lance & I’assaut de la station divine et prétend a la seigneurie, tel Pharaon.
Sous I’empire de cet état, elle s’écrie : « Je suis Allah!» ou « Gloire a Moi! »,
paroles que proféra un connaissant () dominé par son état spirituel. Jamais de telles
parcles n’émaneront d’un envoyé, d’un prophéte ou d’un saint dont la science,
la présence du ceeur, I’observance du degré initiatique, le respect des convenances
spirituelles et enfin la considération de sa condition matérielle sont parfaits » (),

Le refus d’admettre ouvertement la mission de Moise et d’Aaron, ainsi que
le départ des Israélites est évidemment une réaction d’amour-propre de la part
de Pharaon. S’il persiste & se proclamer dieu, c’est pour ne pas déchoir de la
fonction que lui assigne la vénération de son peuple.

« Sache que Pharaon avait recu de Dieu une certaine science, mais 'amour
de V’autorité (hubb al-ripasa) 1’emporta chez lui en ce monde. II dit en effet :
« Je ne vous connais pas d’autre dieu que moi» (). Il ne désigna que son peuple
et non tous les étres de l'univers. Il savait que son peuple le croyait dieu; il ne
fit donc qu’énoncer un état de fait en toute véridicité, puisque selon leur science,
ils n’avaient d’autre dieu que lui» ().

Le Coran retrace quelques controverses ou Moise et Pharaon s’affrontent au
moyen d’arguments dont I’enchainement logique est parfois déconcertant. On
a I’impression que Moise entame avec son adversaire un dialogue a mots couverts,
pour ne pas le heurter de front et parce que la résistance qu’il lui oppose n’est

pas d’ordre rationnel.

(1) La «nature» (fabi'a) désigne chez Ibn 8) Futahar 1, 275-6.
‘Arabi la manifestation formelle au sens le 8 Coran XXVII, 38,
plus laige. ) Futahar 111, 178.

(2) Tls’agit ’Abn Yazid al-Bistami. V. supra.

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE PERSONNAGE CORANIQUE DE PHARAON 43

« Moise dit : notre Seigneur est celui qui a donné & toute chose sa création » (1),
Il montra ainsi que la science divine embrasse toute chose, ce qui n’était point
le cas de la science de Pharaon, malgré sa prétention a la Seigneurie. Celui-ci
comprit les deux envoyés et se tut, car il se rendit bien compte qu’ils avaient
dit la vérité. Cependant I’amour de ’autorité I’empécha de le reconnaitre » ).

De quelle autorité s’agit-il au juste ? Moise ne dispute pas & Pharaon son royaume.
11 se présente a lui pourtant comme détenteur d’un pouvoir (hukm), conféré par
Dieu et distinct de sa qualité de prophete et d’envoyé. Ce pouvoir est celui du
représentant de Dieu sur la terre, le palifa. Or c’est précisément cette fonction
spirituelle et temporelle que Pharaon revendique pour lui. Ibn “Arabi ne la lui
dénie pas entierement puisqu’il le qualifie de « Maitre de l’instant», un des
qualificatifs du Pole (qutb) dans le Tasawwuf. Seulement sa fonction semble €tre
uniquement terrestre, tandis que celle de P’envoyé est universelle, de par sa qualité
d’insan al-kamil. En somme Pharaon reconnait le degré spirituel de Moise, mais
refuse de se soumettre & son autorité hiérarchique.

« Pharaon détenait lautorité régissante (fahakkum); il était le Maitre de
Uinstant (sahib al-waqt) et halifa temporel (bi-I-sayf), quoiqu’il se fiit écarte
de la Norme (al-“urf al-namisi). Ceci D’entraina a déclarer : «Je suis votre
seigneur le plus-haut!» — c’est-a-dire : si tous les étres sont des seigneurs sous
un rapport ou un autre, je suis le plus haut d’entre eux, car I’autorité extérieure
sur eux m’a été conférée. Sachant qu’il disait vrai, les magiciens ne le contre-
dirent pas, ils le confirmérent méme en disant : « Tu ne juges que la vie de ce
monde, exécute donc ce que tu as décrété » (),

« La parole de Moise : « Il m’a fait don d’un pouvoir » () désigne la lieute-
nance (pildfa) », et « Il m’a compté au nombre de Ses envoyés » signifie la mis-
sion prophétique (risala). Tout envoyé (rasil) n’est pas nécessairement un palifa.
Ce dernier détient le pouvoir temporel, la destitution et I'institution (al-‘azl wa-I-
wildya). L’envoyé n’a pas de telles prérogatives, car sa fonction est limitée a la
transmission (baldg) du message qui Iui a été confié. S’il regoit I’ordre de le ré-
pandre et de le défendre par 1’épée, c’est un « lieutenant-envoyé ». De méme que

W Coran XX, 50. les Magiciens condamnés par Pharaon au
(2) Futwhar 1V, 291. supplice. Fusis p. 210.
(8) Coran XX, 72: parole prononcée par W Coran XXVI, 21.

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

44 DENIS GRIL

tout prophéte n’est pas un envoyé, tout envoyé n’est pas halifa, et dans ce
cas, le royaume (mulk) ne Iui a pas été confié, ni le pouvoir de le régir.
La question posée par Pharaon sur la quiddité divine (1) n°était pas due a son
ignorance, mais & son désir d’éprouver Moise pour voir si sa réponse confirmerait
sa mission prophétique. Pharaon connaissait en effet le degré de science des
envoyés» (2,

Le dialogue de la sourate 7@ha *) est méme la preuve pour Ibn ‘Arabi que Pha-
raon voulait amener progressivement son peuple 4 reconnaitre la véridicité des
deux envoyés, sans perdre pour autant de son prestige. Le résultat cependant est
autre : les sujets restent dans l’aveuglement, tandis que leur souverain, de plus
en plus touché par les arguments de Moise, en vient & reconnaitre sa propre fai-
blesse.

«... Pour les entrainer encore plus loin dans leur démonstration, Pharaon
Jeur posa cette question : « Qu’est-il advenu des premicres générations? — ils
répondirent : la science & leur sujet se trouve auprés de mon Seigneur dans un
livre, mon Seigneur ne s’égare pas ni n’oublie » ). — comme tu avais toi-méme
oublié, jusqu’a ce que, grice & notre rappel, tu te souviennes. Car si tu avais
6té un dieu, tu n’aurais point oublié. Allah n’a-t-il pas dit : « peut-étre se sou-
viendra-t-il... ». Moise et Aaron poursuivirent leur démonstration, mais Ieffet
de ces paroles resta latent dans I"dme de Pharaon, car "amour de I’autorité lui
interdit de se démentir devant son peuple. « 1l fit peu de cas d’eux et ceux-ci lui
obéirent; ils furent un peuple prévaricateur » ).

Pour prouver que les propos des deux prophétes ont effectivement atteint leur
but, Tbn ‘Arabi use d’un argument assez inattendu qui fournit un bon exemple
d’une exégése conforme & la lettre du texte, mais aboutissant a un tout autre ré-
sultat que celui d’une lecture ordinaire. 7
~ « Allah a apposé un sceau sur tous les ceeurs, pour que la Seigneurie de Dieu
(rubitbiyyat al-haqq) ne s’y immisce point et ne devienne un attribut de ceux-ci.
Pour cette raison personne au fond de son cceur ne peut se prendre pour sei-
gneur et dieu. Chacun sait bien au contraire combien il est pauvre, indigent et

() Cf. Coran XXVI, 23. ) Coran XX, 51-52.
(2 Fugsas, p. 207. (8) Coran XLIII, 54, Futuha: 111, 533.

) Coran XX, 49-52.

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE PERSONNAGE CORANIQUE DE PHARAON 45

humble. Allah — qu’ll soit exalté — a dit : « Ainsi Allah imprime-t-Il son sceau
sur tout ceeur orgueilleux et tyrannique» (0. La Grandeur divine (al-kibriya’
al-ilahi) ne peut y pénétrer d’aucune maniére, L’étre intérieur de chaque individu
est scellé de telle sorte qu’aucune prétention a la divinité (¢a’alluh) ne puisse s’y
infiltrer. Toutefois Allah n’a pas immunisé les langues contre la formulation
de la prétention 4 la divinité, ni les Ames contre la croyance a la divinité d’autrui.
L’ame donc est protégée contre la croyance a sa propre divinité, mais non pas
contre la croyance a celle d’autrui » (2.

Ce dernier passage fait allusion a la distinction qu’il faut établir entre la mani-
festation extérieure de I’individu et son &tre intime. Cette distinction trouve son
expression dans la « parole douce » que les envoyés doivent adresser & Pharaon.
Si Pextérieur chez lui est rude et plein de superbe, I'intérieur, incorruptible, est
doux et humble. Par leur douceur, leurs paroles traversent 1’enveloppe externe
et grossiére de leur antagoniste et operent leur effet dans le tréfonds de son dme.
Par ailleurs cette douceur est le signe révélateur de la fonction de Moise et de
son assesseur ainsi que de leur degré spirituel par rapport aux prétentions de
Pharaon. Pour accomplir sa mission le Aalifa doit étre un serviteur parfait et donc
se qualifier des attributs servitoriaux de pauvreté et de faiblesse, afin que par lui
les attributs seigneuriaux se manifestent dans toute leur puissance. Ayant renoncé
a toute prétention individuelle, il devient le lieu de manifestation de la Majesté
et de la Volonté divines. C’est ainsi que I’on doit expliquer la peur qui saisit
Moise, pour lui rappeler la nécessité du secours divin.

« Aaron lui ©®) dit : ici est le ciel de la lieutenance de ’homme. Le pouvoir
de son imam est faible, bien que son fondement soit on ne peut plus solidement
bati. C’est pourquoi nous regimes 1’ordre de traiter avec douceur les tyrans
excessifs (al-gababira al-tugar). 11 nous fut dit : « Parlez-lui avec douceur ». Or
on ne donne un tel ordre qu’a celui dont la puissance et la force sont plus grandes
que celles de celui & qui il est envoyé. Un sceau étant apposé sur le ceeur de qui
manifeste toute-puissance et grandeur, et ce dernier étant en fait le plus humilié
de tous les étres, Dieu ordonna aux envoyés de le traiter avec miséricorde et

() Coran XL, 35. Ce verset concerne Pha- 2) Futihar 111, 514,
raon bien qu'il n’y soit pas nommément ) Le pronom désigne Tbn “Arabi lui-méme.
mentionné.

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46 DENIS GRIL

douceur. Leurs paroles correspondirent ainsi & son état intérieur et amencrent
son &tre extérieur & renoncer & sa superbe et & son orgueil » (.

La correspondance entre la nature des propos de Moise et d’Aaron et ’ctat
de faiblesse intérieure de Pharaon constitue un premier argument. Le second
est d’ordre philologico-théologique : un souhait émis par Dieu est inéluctable;
le verset : « peut-&tre se souviendra-t-il ou éprouvera-t-il de la crainte » n’échappe
pas & la régle. Le souhait divin se réalisa méme doublement dans I’immeédiat
car, sinon, comment expliquer que Pharaon laisse partir en paix les envoyés
aprés les avoir menacés de prison ou de mort, et plus tard réduits & la derniére
extrémité a I’approche de la noyade.

« Allah émit le souhait (taraggd) que Pharaon se souvienne et éprouve de la
crainte. Donc il devait nécessairement en arriver 13. Il n’en laissa toutefois rien
paraitre bien qu’intérieurement le souvenir et la crainte se fussent imposés  lui.
I ne fit pas violence & Moise et & son frére dans cette assemblée, alors qu’il détenait
le pouvoir et la force. Ce fut le souvenir et la crainte de Dieu eux seuls qui le
retinrent... Allah secourut Moise par cette douceur qu’ll lui avait enjointe. Son
discours fut tel une armée divine; elle rencontra ’armée de 'intérieur de Pharaon
et la vainquit par la permission d’Allah. Voyant la défaite de I’armée qui faisait
sa force, Pharaon se souvint de Dieu, éprouva de la crainte et connut I’humilité.
Cette humiliation et cette re-connaissance ’occupérent tant qu’il ne put exercer
sa puissance extérieure et ne fit point violence aux envoyés lors de celte assem-
blée » (2,

Cette humiliation inavouée prouve seulement que I’exhortation a porté. Ibn
‘Arabi compare celle-ci au levain qui fait monter la pate ®) ou a la graine qui
produira un fruit ). Le déséquilibre entre I’intérieur et I’extérieur est si grand
chez Pharaon que son rétablissement exige une longue fermentation. Croyant
et connaissant au fond de Ivi-méme, sa rébellion a pour origine une erreur fon-
damentale. Celle-ci est de croire que, pour manifester les attributs divins et

) Futahar 11, 276. Ce passage et celui qui (2) Futghar 11, 264. V. également 11, 410
suit un peu plus loin sont extraits du chapitre et 411.
167 intitulé Kimiya® al-sa*ada (I’Alchimie da ) Futahar 111, 90 et infra.
Bonheur). Celui-ci a été traduit en entier par ) Ibid. TI, 277.

G. Anawati, in MIDEO, VI, 1959-1961.

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE PERSONNAGE CORANIQUE DE PHARAON 47

seigneuriaux de sa fonction royale, il doive se les attribuer & lui-méme ot surtout
les extérioriser en sa propre personne. Il fallait donc, pour rétablir I’équilibre,
une circonstance exceptionnelle qui mette son étre corporel dans le méme état
d’indigence que son é&tre intime. Ce fut 'imminence de la noyade qui le laissa
sans d’autre recours que I’abandon & la Miséricorde divine. Son repentir éga-
lement devait 8tre sans équivoque, aussi inclut-il dans sa reconnaissance de
lunité divine les Israélites réduits par lui en esclavage et dont il n’avait pas
voulu admettre la mission divine.

« Ce ferment ne cessa pas d’agir sur son étre intérieur, tandis que, par ailleurs,
le souhait divin devait se réaliser. L’effet de ce ferment continua de s’accroitre,
jusqu’au moment ot il renonga 4 rejoindre Moise et olt la noyade mit fin & ses
ambitions. Il recourut alors & I’humilité et & Iindigence qu’il cachait au fond
de lui-méme, pour que les croyants puissent constater qu’un souhait divin doit
nécessairement se réaliser. Pharaon dit : J’ai cru en « Celui en qui ont cru les
Fils d’Israél, et je suis de ceux qui se soumettent a Dieu (mina-l-muslimin) » (),
1l extériorisa son état intérieur et I’authentique science de Dieu celée en son coeur.
En précisant : « Celui en qui ont cru les Fils d’Israél », il leva une équivoque pos-
sible. Les Magiciens (al-sahara) firent de méme; ayant cru en Dieu, ils dirent :
« Nous croyons dans le Seigneur des mondes, le Seigneur de Moise et d’Aaron » 2)
— c’est-a-dire : Celui vers qui appellent les envoyés. Ils dissipérent ainsi tout
doute. « Je suis de ceux qui sont soumis & Dieu » est une parole adressée a Lui,
en tant qu’ll entend et voit. Dieu lui répondit sur le ton du reproche : « Est-ce
maintenant? » — que tu extériorises ce que tu savais déja, « alors que tu as désobéi
auparavant et que tu as été d’entre les corrupteurs » ¥/ pour ceux qui t’ont suivi.
Allah ne lui dit pas « tu es d’entre les corrupteurs»; ce reproche est donc en
réalité une bonne nouvelle que Dieu annonce & Pharaon pour nous inciter & espérer
en Sa Miséricorde, en dépit de nos exces et de nos crimes. Dieu lui dit ensuite :
« Aujourd’hui nous te sauvons» — Il lui annonga cette bonne nouvelle avant
de saisir son esprit — « en ton corps, pour que tu sois un signe pour la postérité » )
— pour que ton sauvetage soit, pour qui viendra aprés toi et prononcera les mémes
paroles, le signe qu’il trouvera le méme salut que toi. Rien dans ce verset n’indique

1) Coran X, 90. (3) Coran X, 91.
(2} Coran VII, 121 et XX, 70. ) Ibid, 92.

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 DENIS GRIL

que le chitiment de I’au-deld n’a pas été supprimé ni que sa foi n’a pas été
agréée. Le verset prouve seulement que le chitiment de ce monde n’est pas ccarté
de celui qui fait profession de foi en voyant son échéance arriver, a ’exception
du peuple de Jonas V. « Aujourd’hui nous te sauvons en ton corps », car le chati-
ment ne concerne que ton étre extérieur, et ainsi les hommes purent voir comment
il avait été sauvé du chitiment. Celui-ci fut le début de la noyade, quant & sa mort
elle fut un martyre pur et innocent (Sahdda halisa bari'a), entaché d’aucune
désobéissance. Son esprit fut saisi au moment oll il accomplissait la meilleure
des ceuvres, la profession de foi (al-talaffuz bi-I-iman), pour que personne ne déses-
pere de la Miséricorde d’Allah et que 1’on sache que les actes sont juges sur leurs
conclusions (al-a'mal bi-I-pawatim) ... L’dme de Pharaon lui fut enlevée sans
retard, dans son état de croyance, afin qu’il ne revienne pas a son ancienne pré-
tention. Dieu — exalté soit-11 — conclut cette histoire en disant : « Et la'plupa,rt
des hommes sont indifférents & Nos signes » ?). De fait la plupart n’y prétérent
pas attention et condamnérent ainsi un croyant a la damnation. La parole d’Allah :
« Et il (Pharaon) les conduisit au Feu» (*) ne permet pas d’affirmer qu’il y soit
entré avec eux. Allah dit encore : « Faites entrer les Gens de Pharaon (@ Fir‘awn) »
et non : Pharaon et ses gens. La miséricorde de Dieu est trop large pour ne pas
accepter la foi de ’homme réduit & une extréme nécessité (al-mudtarr). Et quelle
nécessité de la Miséricorde divine est plus grande que celle de Pharaon au bord
de la noyade. Allah ne dit-Il pas de lui-méme : « Celui qui répond a ’homme
nécessiteux lorsqu’il L’invoque et dissipe le mal » ¢, Puisqu’Allah promet & cet
homme réponse et dissipation du mal, que dire de Pharaon, qui a cru en lui d’une
foi pure. Il ne demanda pas la survivance ici-bas, de peur des défaillances et de
perdre la pureté d’intention (i4ld@s) conférée par cet instant. En attestant sa foi,
il préféra la rencontre avec Allah & la survie terrestre. La noyade constitua pour
lui «le supplice de 1’Au-dela et d’Ici-bas » ¢¥); son chitiment ne fut que le désa-
grément de 1’eau salée et son esprit fut saisi dans les meilleures conditions, comme
I’indique le sens obvie du texte. « Certes en cela il y a sujet & méditation pour
qui craint Dieu » ), sur Ie fait que lui fut infligé le supplice de ’au-dela et d’ici-bas.

) Cf. ibid. 98. ) Coran XXVI1, 62.
@ Ibid. 92. (8) Coran LXXIX, 25.
) Coran XI, 98. ©) Ipid. 26.

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE PERSONNAGE CORANIQUE DE PHARAON 49

L’au-dela est mentionné avant l'ici-bas, pour que I'on sache que la noyade fut
le seul supplice de I’au-deld, ce qui constitue une grdce immense. Vois donc,
mon ami, quel fut I’effet des propos adressés avec douceur et quel fruit ils pro-
duisirent » (1.

Citons encore cet autre texte ol les arguments sont présentés de fagon légére-
ment différente.

«Jusqu’a ce qu’au bord de la noyade, il dise : j’ai cru q’il n’y a pas de dieu
si ce n’est Celui en qui ont cru les Fils d’Israél ». Cette proclamation de [unité
est celle de I’appel au secours (fawhid al-isti¢gdta). Pharaon employa une propo-
sition relative (silad) pour lever toute équivoque. Les magiciens avaient fait de
méme; aprés avoir proclamé leur foi dans le Seigneur des mondes, ils avaient
ajouté : «le Seigneur de Moise et Aaron» pour qu’il n’y ait aucune ambiguité
dans I’esprit des auditeurs, et pour cette raison Pharaon les avait menacés du
supplice. Ce dernier paracheva ainsi son attestation : « et je suis de ceux qui se
soumettent 3 Dieu». Car Dieu est celui vers qui tous sont guidés et qui n est
guidé par personne ... Par ces paroles Pharaon informa son peuple qu’il revenait
sur sa prétention d’étre leur seigneur le plus-haut. Son sort est entre les mains
d’Allah (fa-amruhu ila-llah) puisqu’il crut en voyant I'imminence de sa mort.
Une foi de ce genre ne peut écarter le chitiment de ce monde, & I’exception du

'peuple de Jonas, mais il n’est pas question ici du chatiment de I'au-dela. Allah

le confirma ensuite dans sa foi : «est-ce maintenant, alors que tu as désobéi
auparavant? » Ce verset prouve la sincérité de sa foi, sinon Allah lui aurait ré-
pondu comme aux Arabes du désert qui disaient : « nous avons cru! Dis : vous
n’avez pas encore cru, dites plutét : nous nous sommes soumis, car la foi n’a
point encore pénétré vos coeurs » (2, Allah a témoigné de la foi de Pharaon, or
Il ne peut attester que quelqu’un ait proclamé sincérement Son Unité, sans ’en
rétribuer. Il ne désobéit plus aprés avoir cru et Allah I’agréa auprés de Lui — s’il
en est ainsi — dans toute la pureté de sa foi. De méme que I'incroyant en entrant
en Islam doit procéder a une ablution totale (gusl), de méme la noyade constitua
pour Pharaon une ablution et une purification. Allah le prit dans cet état et « lui
infligea le supplice de ’au-dela et d’ici-bas » pour faire de lui « un sujet de médi-
tation pour qui craint Dieu». On ne peut pas assimiler sa foi a celle de 1’agonisant

) Futahar 11, 276-7. — (2 Coran XLIX, 14,

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 DENIS GRIL

(al-mugargir). Ce dernier est absolument certain de quitter la vie, tandis que
la noyade de Pharaon se présente autrement. Il vit la mer asséchée pour les
croyants et comprit qu’ils le devaient & leur foi. Se fiant a sa propre foi, il ne fut
pas certain de mourir et pensa méme vivre. Sa situation est différente par consé-
quent de celui & qui se présente la mort et qui dit alors : « je me suis repenti
maintenant », ou de « ceux qui meurent incroyants » (Y. Son sort est donc entre
les mains d’Allah » (2),

Ces deux passages ®) montrent assez avec quelle vigueur leur auteur a soutenu
la foi de Pharaon. Il faut ajouter pourtant que dans le dernier texte Ibn “Arabi
remet & deux reprises son sort & Dieu, & qui seul appartient de connaitre la
destinée posthume des étres. Ailleurs il émet une légére réserve sur la force de
son argument fondé sur le «est-ce maintenant?» (). Mais dans I’ensemble sa
position est cohérente et claire, n’était le passage suivant en contradiction appa-
rente avec les textes que nous avons cités. Certains auteurs, soucieux de défendre
P’orthodoxie du Sayh al-Akbar, y trouvérent méme la preuve qu’il n’avait jarﬁais
soutenu pareille opinion ),

«... Ces criminels (mugrimiin) se répartissent en quatre groupes, tous voués
au Feu, dont ils ne sortiront point. Ce sont eux qui se sont enorgueillis & 1’égard
de Dieu (al-mutakabbirin ‘ala-I-llah), comme Pharaon et ses semblables, qui ont
prétendu & la Seigneurie en niant celle d’Allah. C’est ainsi qu’il dit : « 6 assemblée,
je ne vous connais pas d’autre dieu que moi!» et également : «je suis votre
seigneur le plus-haut! » Il entendait par 13 que, dans le ciel, il n’y avait pas d’autre
dieu que lui comme 1’avaient aussi prétendu Nemrod et d’autres. » ©.

Comment situer ce texte par rapport & ceux qui le précédent? Il a beau se trouver
dans le premier tome des Futiihdt et ceux qui expriment clairement la foi de Pha-
raon dans les tomes suivants, ’idée d’une évolution dans la pensée d’Ibn ‘Arabi
semble bien invraisemblable. Elle s’accorderait peu avec la nature de son ceuvre
et I’existence d’une seconde rédaction des Futithat. Une autre explication plus
plausible serait de considérer Pharaon ici comme un type, celui de Porgueil

() Coran 1V, 18. %) Futahar 11, 410.
(2) Futahar 11, 410. (5) Tel Sarani dans ses Yawdgit wa-I-
(3) V. également Futuhar 111, 533 et Fusds,  gawdhir, Le Caire 1307 h., p. 13.

p. 212, ®) Futahat 1, 301,

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE PERSONNAGE CORANIQUE DE PHARAON 51

humain et de I’endurcissement du cceur, indépendant du contexte de I’histoire
prophétique. Enfin, et peut-étre est-ce la meilleure explication, pourquoi ne pas
admettre simultanément I’existence de deux interprétations : 1'une exotérique et
destinée au commun des croyants, et I’autre destinée a I’élite spirituelle, seule
capable de saisir la subtilité du verbe coranique et par conséquent la dimension
initiatique du personnage (V)

Sans vouloir &tre exhaustif, nous avons essayé de reproduire le plus fidélement
possible Dinterprétation qu’en donne Ibn ‘Arabi. D’emblée on reste frappé par
la démarche suivie par I’auteur dans ces textes. Leur aspect démonstratif et exégé-
tique est 1’un de leurs traits les plus remarquables : ils apparaissent en cela comme
assez différents d’autres exemples d’interprétation ésotérique plus volontiers
fondés sur 1’allusion (i§Gra). Une question donc se pose : sommes-nous en pré-
sence d’une interprétation guidée par une certaine forme de lecture, oubien I’auteur
essaye-t-il de retrouver, par le biais de I’exégese, la confirmation d’une intuition
de départ? L’analyse de sa méthode exégétique permettra d’entrevoir un début
de réponse et surtout de poser plus clairement la question des rapports entre la
doctrine et I’exégese.

L’attachement des commentateurs siifis & la lettre du Coran a été maintes
fois signalé. Il ne signifie pas exégése littérale, mais exploitation de sa richesse
d’évocation symbolique, dans le but de faire découvrir au lecteur la portée spiri-
tuelle et métaphysique du texte. Une forme de cet attachement est la référence
au sens originel et concret d’une racine ou d’un mot apparenté a celle-ci, pour
découvrir le sens profond d’un autre mot rendu abstrait par 1’usage. Ibn ‘Arabi
proceéde ainsi pour le mot nakal, supplice, dans le verset « Et Allah lui infligea
le supplice de I’au-dela et d’ici-bas ». Il raméne son sens a I'idée de « lien » (gayd),
et par conséquent & celle de « conditionnement» (fagyid), en le rapprochant
du mot de méme racine : nikl, lien, garrot. Pour le commentaire le résultat est

() 11 nous faut signaler un autre passage  précisant pas, il est difficile de trancher.
découvert aprés la rédaction de cet article. Drautre part, comme dans les textes cités
Ibn “Arabi y oppose 1’état de misére (saga’) plus haut, la déchéance de Pharaon est ex-
de Pharaon a D’état de félicité (sa’dda) de sa  pliquée par la hauteur du magam qu’il a
femme. Bien que ces deux termes se rappor-  atteint. (Cf. Futahar 111, 11).
tent généralement & I’au-dela, 1'auteur ne

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 DENIS GRIL

le suivant : aprés avoir prétendu & I’état inconditionné de divinité, Pharaon est
ramené, providentiellement, au conditionnement de la servitude, sans lequel
il n’y a ni délivrance véritable ni félicité. Le verset « Certes, en cela il y a
un objet de méditation (7bra)» invite justement a un dépassement du sens
(tagawuz al-ma'n@) du verset précédent par ce mot de “ibra, du verbe ‘abara,
traverser, dépasser. Parfois la seule puissance de suggestion d’une racine suffit
pour faire jaillir une idée nouvelle. Quand il est dit de Pharaon : « peut-étre se
souviendra-t-il » (yatadakkar), les sens multiples de la racine DKR s’interposent
entre le lecteur et le texte et I’idée de réminiscence entraine celle d’une connais-
sance antérieure et essentielle. Le temps d’un verbe peut lui aussi étre chargé de
signification. La forme accomplie du verbe @mantu, «j’ai cru», par lequel Pha-
raon commence son attestation de 1’unité divine, est la preuve qu’il était en son
for intérieur un croyant de longue date.

L’argumentation d’Tbn ‘Arabi dans ces trois derniers exemples se fonde sur
la valeur des mots en eux-mémes de par leur racine ou leur forme grammaticale.
Dans une autre forme d’interprétation, ce n’est plus le contenu linguistique en
lui-méme qui constitue I’argument, mais le rapprochement logique suggéré dans
I’esprit du lecteur par tel mot, telle expression, ou méme 1’ordonnance particu-
licre des mots dans une phrase. Le « peut-8tre » (la’alla) par lequel Dieu souhaite
le repentir de Pharaon serait insignifiant §’il était prononcé par un autre que Lui.
Mais dans ce cas Sa Toute-Puissance exige que Son veeu soit réalisé. La parole
posséde en elle-méme une certaine force opératrice, comme le témoignent ces
mots prononcés par Ia femme de Pharaon : « (il sera) une fraicheur de I’ceil pour
moi et pour toi!» (U, Pour Ibn ‘Arabi ces propos présagent I’heureuse fin de
son époux, puisque, grice & Moise, Pharaon réalise sa véritable destinée spiri-
tuelle. La connexion d’un mot avec une notion traditionnelle peut renforcer la
portée de celui-ci; aprés son attestation de 1’unité divine, Pharaon fait acte de
soumission & Dieu (islam), or, selon le hadit, un tel acte efface toutes les fautes
antérieures, donc Pharaon est nécessairement pardonné. Enfin la place insolite
d’un mot n’échappe pas a lattention d’Ibn “Arabi. Pourquoi Iau-dela est-il
mentionné avant I’ici-bas dans le verset « Et Allah lui infligea le supplice de
'au-dela et d’ici-basn? Cette permutation de P’ordre ordinaire nécessite une

1) Coran XXVILI, 9; Fusas, p. 201.

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE PERSONNAGE CORANIQUE DE PHARAON 53

explication : la réunion des deux chitiments en un seul, celui de la noyade dans
ce monde.

Enfin on trouve fréquemment sous la plume d’Ibn “Arabi une série d’arguments
exégétiques que la science du tafsir désigne sous le terme générique de « com-
mentaire du Coran par lui-méme » (fafsir al-qur’dn bi-I-qur 'dn). Le rapprochement
entre deux versets possédant chacun un terme en commun peut éclairer 'un par
rapport a autre. Ainsi le verset « Ne craignent Allah, parmi Ses serviteurs, que
les savants » rapproché du verset « peut-étre se souviendra-t-il ou éprouvera-t-il
de la crainte » signifie que, quand Pharaon aura éprouvé une telle crainte, il se
souviendra de la science qu’il a oubliée. La forme comparable que prend I’attes-
tation de I’unité divine chez Pharaon et les Magiciens est due pour Ibn ‘Arabi
a leur souci commun de lever toute ambiguité possible dans leur formulation.
Par conséquent celle du premier est tout aussi valable que celle des seconds.
Inversement un autre argument pour I’acceptation de sa foi par Dieu est fourni
par la comparaison de deux versets allant chacun dans un sens opposé. Si Dieu
reproche & Pharaon d’avoir tant tardé & attester sa foi, Il ne lui en dénie pas non
plus la valeur comme ce fut le cas pour ces Arabes du désert qui s’entendirent
reprocher : « vous n’avez pas cru! » C’est donc la preuve que la foi de Pharaon
était sincére et qu’elle a été agrée. D’autre part Ibn “Arabi reléve que nulle part
dans le Coran Pharaon n’est explicitement mentionné comme damné, si ce n’est
dans Pexpression « les gens de Pharaon ». Mais pour lui I’expression ne concerne
pas Pharaon lui-méme.

Tous ces procédés restent plus ou moins dans le cadre de I’exégése classique.
Evoquons encore une autre forme d’interprétation, plus suggestive que rigou-
reusement logique, s’attachant & mettre en valeur des relations insoupgonnées
entre les mots. Par exemple, le témoignage (Sahdda) de 1’Unité divine proclamé
par Pharaon, évoque aussi I’idée de martyre (§ahdda), car, selon le hadit, le noye
meurt martyr (§ahid). D’avtre part, la noyade n’est pas ici sans évoquer 1’ablution
totale (gusl), elle-méme symbole, pour qui fait acte d’Isldm, de purification des
péchés antérieurs, ce qui est également une promesse faile aux martyrs.

Les arguments d’Ibn “Arabi sont-ils convaincants? La question a son intérét,
puisqu’autour de leur valeur tourne toute la polémique soulevée par sa position.
Cependant elle n’offre guére d’utilité pour le but que nous nous sommes fixé.
Il nous importe avant tout de comprendre la démarche d’Ibn ‘Arabi et pour

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 DENIS GRIL

cela, nous devons nous interroger, non pas sur la valeur de son argumentation,
mais sur ses motivations profondes. Comme cela a déja été souligné, I’enjeu de
celle-ci est essentiellement doctrinal et prend une coloration a la fois religieuse,
métaphysique et initiatique. Incontestablement le point qu’il défend avec le plus
de force et de conviction est I'incommensurabilité de la Miséricorde divine.
L'ccuvre du Sayh al-Akbar est émaillée de constants rappels de celle-ci, étayés
par la mention du verset : « Ma miséricorde embrasse toute chose» (1) et du
hadit qudsi : « Ma miséricorde a précédé mon courroux ». Sur le plan religieux
seul le désespoir ou refus de la grice est, avec I’associationisme, un péché sans
pardon possible. Or Pharaon renonce aux deux en méme temps; a-t-on le droit,
dans ces conditions, de Iui refuser d’étre recu dans la miséricorde divine? Sur le
plan métaphysique, condamner Pharaon c’est donc limiter cet aspect de 1’Infini
quest la Miséricorde. Sous ce rapport la position d’Ibn ‘Arabi est & replacer
dans le cadre général de sa critique des théologiens, auxquels il reproche de vouloir,
par leur réflexion limitée, conditionner I’Absolu.

Sur le plan initiatique la portée des textes cités est multiple. Nous rappellerons
ici brigvement les quelques points de doctrine qui constituent I’essentiel de Iinter-
prétation du personnage par Ibn ‘Arabi. Celle-ci repose tout d’abord sur une
certaine conception de la connaissance et du connaissant. Connaitre une chose,
ou un étre, ¢’est s’identifier A elle, ou & lui. Plus I’identification est totale, plus
la connaissance est parfaite. Or pour qu’elle puisse se réaliser, le sujet connais-
sant doit renoncer & toutes les formes de prétention individuelle, qui sont autant
d’obstacles interposés entre lui et son but. Pour arriver a celui-ci, il n’est d’autre
voie que celle de la servitude et de la pauvreté. Elles seules peuvent protéger le
connaissant contre la terrible épreuve qu’est pour lui la découverte de sa propre
« divinité » et « seigneurie », lesquelles ne lui appartiennent pas en propre, mais
ne sont que des manifestations divines en Iui. Le danger couru est donc l'appro-
priation illégitime de qualités qui n’appartiennent qu’a Dieu. Pourtant, et c’est
un autre aspect important du personnage de Pharaon, la connaissance est acquise
une fois pour toutes; si elle peut s’accroitre, elle ne peut diminuer et reste donc
source de délivrance. Cette derniére n’est autre que I’affranchissement de toutes
les limitations par la réalisation de 1’Unité essentielle de 1’Eire, ou plutdt de sa

() Coran VII, 156.

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE PERSONNAGE CORANIQUE DE PHARAON 55

non-dualité. On a reconnu 13 ce qu’on est convenu d’appeler la wahdat-al-wugid,
bien qu’il ne semble pas qu’lbn ‘Arabi lui-méme ait fait usage de ce terme.
Nous possédons maintenant assez d’éléments pour esquisser une définition
de son herméneutique. Celle-ci nous semble 2 la fois une, quant & son inspiration
et & double sens, quant & sa démarche. Un &tre dont ’aspiration tout entitre est
tournée vers 1’Un ne peut pas ne pas trouver dans la manifestation multiple de
Son Verbe les indices de Son Unité. N’a-t-on pas le sentiment que Iinterpré-
tation d’Ibn “Arabi est constamment guidée par cette dimension métaphysique?
Nous parlons du double sens de sa démarche parce que I'interpréte a vis-a-vis
du Verbe un double rdle, passif et actif. Réceptacle, il regoit en fonction de sa
prédisposition spirituelle et intellectuelle. Il nous semble, sans pouvoir rien affirmer,
que Ia saisie du sens symbolique des racines et des mots soit de cet ordre, ce qui
expliquerait son caractére parfois insolite. Par ailleurs le commentateur coule
dans le moule de I’exégése sa méditation sur le Livre divin. Ces deux aspects,
schématiquement distingués, se conjuguent en fait dans la lecture. Pour le sufi,
celle-ci est aussi bien dikr que fikr, c’est-d-dire : réminiscence intuitive et directe
et réflexion sur le contenu symbolique et doctrinal du Coran. Il serait donc inexact
de dire qu’Ibn “Arabi, ou tel autre auteur du Tasawwuf se servent du Coran pour
justifier leurs théses. C’est au contraire en vertu d’une nécessité intérieure que
tel ou tel point de doctrine est replacé par eux dans son contexte coranique.
11 reste maintenant, pour conclure, & situer I’interprétation du Sayh al-Akbar
dans I’histoire de la littérature ésotérique de 1'Islam. Une premiére remarque
s’impose : si elle n’est pas isolée, elle est du moins unique par son ampleur. On
en trouve une premiére trace, & notre connaissance, chez Sahl al-Tustari V). Sarrdg
rapporte de lui cette parole : « L’dme a un secret que Dieu n’a divulgué que par
la bouche de Pharaon, lorsqu’il proclama : « Je suis votre seigneur le plus-haut! » (2,
Al-Hallag, immédiatement aprés Sahl, prend dans une certaine mesure la défense
de Pharaon de fagon beaucoup plus allusive qu’Ibn “Arabi. On lit dans les Ahbar
al-Halld$ : « ... et Pun d’eux lui demanda (3 Hallag) : 6 Shaykh! Que dis-tu de
la parole de Fir‘awn? — C’est une parole véritable (kalimat haqq). Et que dis-tu
de la parole de Moise? — C’est une parole véritable : toutes deux sont des paroles

) Mort en 283 h. ' p- 354; v. aussi p. 227. Cf, Massignon, Passion
2 Al-Luma’, éd. Nicholson, Leyde 1914, d’al-Hallgg, rééd. Gallimard, T. T, 111,

Anlsl 14 (1978), p. 37-57 Denis Gril
Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 14 (1978), p. 37-57

56 DENIS GRIL

dont e cours prééternel est conforme 2 leur cours postéternel» (1. Ce texte en Iui-
méme reste ambigu; reste celui des Tawdsin, dont une seule phrase peut &tre mise
en relation avec un commentaire d’Ibn °‘Arabi : « Pharaon dit : «Je ne vous
connais pas d’autre dieu que moi!», sachant que dans son peuple personne
n’était capable de distinguer entre le vrai et le faux » . Mais ce qui frappe plu-
tot chez al-Hallag, c’est cette sorte d’affinité qu’il affirme lui-méme exister entre
lui et Pharaon (¥, On pense naturellement aux passages ou Ibn °“Arabi assimile
la parole de Pharaon & un Safh. Il est intéressant de remarquer qu’un certain
nombre d’auteurs ont soutenu simultanément deux opinions sur Pharaon. Galal
al-din Romi, par exemple, dans le Matnavi condamne Pharaon ou l’interpréte
microcosmiquement comme le symbole de I'imagination luttant contre I’intellect (&),
Mais dans le Fiki md fihi il signale la possibilité de I’interprétation ésotérique,
tout en considérant le point de vue exotérique comme nécessaire : « Les spirituels
ne nient pas totalement la faveur de Dieu envers Pharaon, mais ceux qui ne voient
que I’apparence le considérent comme totalement abandonné par Dieu; et pour
le maintien des apparences, cette croyance est convenable » %), Un autre exemple
d’une double interprétation se retrouve également chez les commentateurs res-
pectifs de Hallag et Ibn ‘Arabi, Rizbehan Baqli et Qasani; le premier justifie
dans son commentaire des Tawdsin ®) les propos d’al-Hallag ou de son disciple
sur Pharaon mais n’en souffle mot dans son commentaire du Coran, les ‘Ard’is
al-bayan. De méme Qasani ne fait aucune allusion a la position d’Ibn ‘Arabi
dans son propre commentaire, les Ta'wilat al-qur’dn, tandis qu’il commente les
Fusiis al-hikam et admet parfaitement interprétation de 1’auteur. Beaucoup
plus proche de nous, ’'Emir “Abd al-Qadir, disciple fervent d’Ibn ‘Arabi, condense
dans un premier passage des Mawdagif ") I'argumentation de ce dernier, comme

(1) Cité dans Passion III, 122,

@ Tawasin, p. 50. Méme si le passage est,
selon Massignon, rajouté par Wasiti, il re-
fléte néanmoins le point de vue de son maiire
al-Hallag.

) V. Tawdsin, p. 50 et Passion I, 58.
La vision de Ibn Fatik pourrait tout aussi
bien s’appliquer & al-Ilallag. Mais nombre
d’auteurs, pour défendre la légitimité du Sagh

Denis Gril

de ce dernier, I'opposent a la prétention
(da'wa) de Pharaon. Cf. Passion 11, 281.

{4} Sur cette derniére interprétation, v. Mat-
navi, trad. Nicholson; T. IV, vers 399 & 403.

(5) Fihi ma fihi, trad. E. de Vitray-Meyero-
vitch; Téhéran 1975, p. 224-5.

8) Tawdsin, p. 93.

(7} Mawagif, pp. 53-55.

Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 14 (1978), p. 37-57

LE PERSONNAGE CORANIQUE DE PHARAON 57

le fit également Dawwani, cet autre défenseur de la position d’Ibn “Arabi (),
Mais dans un autre mawgif, la question de la félicité posthume de Pharaon apparait
pour Emir sous un jour beaucoup plus personnel, puisque sa propre félicité
lui est annoncée sous forme d’un verset concernant Pharaon. Comme il s’en étonne,
Dieu lui révéle que Pharaon a consacré sa vie & I’adoration divine et qu’il est
mort « pur, purifié et martyr » @ 7

I.’intérét de cette dernidre attestation de la « sainteté » de Pharaon est de ré-
pondre partiellement & la question que nous nous sommes posée sur la nature de
la tradition ésotérique concernant Pharaon et dont Ibn “Arabi fut le plus éclatant
représentant, Faut-il y voir une communauté d’attitude herméneutique ou bien
une transmission littéraire ou orale? L’exemple de I’'Emir ‘Abd al-Qadir montre
qu’il est parfaitement possible d’admettre les deux simultanément.

On aimerait pouvoir replacer cette interprétation dans une tradition « gnos-
tique » des « Gens du Livre ». Peut-on espérer plus belle illustration de la Gnose
salvatrice que I’histoire de Pharaon telle qu’elle nous est présentée par Ibn ‘Arabi?
Les quelques textes que nous avons consultés ne nous ont apporié que des réponses
3 moitié satisfaisantes. Le Midrash fait pourtant allusion au repentir de Pharaon @),
La tradition exégétique chrétienne s’est elle aussi intéressée 4 Pharaon, mais,
dans 1’ensemble, elle en fait plutdt Dillustration du mystére de la prédestination
ou le symbole des forces ténébreuses qui entrainent ’homme vers la matiére (@),
Mais nos possibilités dans ce domaine étant trés limitées, ¢’est plutét pour susciter
une réponse que nous mentionnons ces deux exemples. Quant & I'Egypte pha-
raonique, ce Fir‘awn coranique la concerne assez peu; toutefois il n’est pas
inintéressant de retrouver sous la plume d’un auteur sif7 une quasi justification
de la «divinité » de Pharaon.

W) Risala fi iman Fir‘awn, éd. 1bn al-Hatib,
Le Caire 1964, suivie de la réfutation de
Molla Qari.

@) Mawagif, pp. 236-7.

(8 Cf. Sidersky, Les origines des légendes
musulmanes, Paris 1933, p. 83: « Prends
exemple de Pharaon, roi d’Egypte; par le

Denis Gril

méme langage qu’il avait péché, il s’est
ensuite repenti, en disant (Exode X1V, 11)
«Qui est comme toi parmi les Dieux, 0
Eternel! » ». '

() V. Origéne, Homélies sur I’Exode, et
Grégoire de Nysse, La Vie de Moise, Sources
Chrétiennes, Tomes XVI et L.

Le personnage coranique de Pharaon d’aprés I'interprétation d’lbn ‘Arabi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



