
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 59 (2025), p. 3-26

Jean-Charles Ducène, Julie Marchand

Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


Ce dossier thématique� rassemble des contributions qui ont été présentées lors 
d’une journée d’étude intitulée « Noms et signatures dans le Proche‑Orient médiéval : 
approches légale, auctoriale et sociétale 1 ».

Selon la définition du dictionnaire Le Robert, la signature est une « inscription qu’une 
personne fait de son nom (sous une forme particulière et constante) pour affirmer l’exactitude, 
la sincérité d’un écrit ou en assumer la responsabilité 2 ». Cette explication concerne bien 
entendu une acception moderne occidentale, et cette étude montre que le cas oriental diffère 3. 
Quelques similitudes sont toutefois à noter. Ainsi, la signature relève tout d’abord de l’identité, 
tout comme le nom propre, les armoiries et le sceau. En tant que signe partagé et montré, 
elle est aussi sociale. Elle est évolutive, puisque le nom d’une personne peut changer dans 
le temps. Dans le cadre d’une étude d’anthropologie historique, la signature est également un 
marqueur de l’alphabétisation de la société. Sa normalisation est en effet une conséquence du 

*  Jean-Charles Ducène, directeur d’études à l’EPHE-PSL, jean-charles.ducene@ephe.psl.eu
**  Julie Marchand, chercheuse FED-tWIN ULB et KMKG-MRAH, Bruxelles, julie.marchand@ulb.be, 
j.marchand@kmkg-mrah.be
1.  La journée s’est tenue le 4 octobre 2023 à l’École pratique des hautes études (Paris). Elle a été aimablement 
soutenue par une carte blanche de l’Institut d’études de l’Islam et des sociétés du monde musulman (Paris), 
que nous remercions pour son soutien (https://iismm.ehess.fr/).
2.  Le Robert, s.v. « Signature ».
3.  Dès le xvie siècle en Occident, elle devient aussi une marque de « validation » qui donne sa valeur juridique au 
document sur lequel elle est apposée, avec le cachet, les anneaux sigillaires et la souscription ; voir Fraenkel 1992, 
p. 7. La première étude d’ampleur est due à Marie-Claude Guigue (1863). Quelques analyses limitées se 
succèdent jusqu’à l’ouvrage magistral de Béatrice Fraenkel (1992). Depuis, de nouvelles synthèses ont été 
données à connaître, notamment celles de Claude Jeay (2015 ; 2021).

annales  isl amolo giques  59   −   202 5

Introduction aux approches 
légale, auctoriale et sociétale

Jean-Charles Ducène*, Julie Marchand**

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


développement de l’Administration et de ses besoins 4. Si elle est autographe dans sa conception 
moderne, elle ne l’a pas toujours été au cours de l’histoire. En effet, les exemples historiques 
sont très nombreux qui montrent qu’elle a pu être déléguée à des personnes de confiance ou à 
des représentants administratifs officiels. Tant pour l’Occident que pour l’Orient, les travaux 
récents ont ainsi permis de démontrer que le processus d’apposition d’un signe de validation 
était un acte fondamentalement culturel, historicisé, révélateur de multiples interprétations 
anthropologiques, et un enjeu du développement de l’anthroponymie. Cependant, force est 
de constater qu’une étude de synthèse sur les signes et les marques d’identité dans la sphère 
arabo-musulmane médiévale fait encore défaut.

Pour l’Orient, si le nom a été abordé d’un point de vue grammatical et onomastique 
par les auteurs arabes anciens 5 et répertorié dans sa diversité par les chercheurs modernes 
depuis le début du xxe siècle, notamment par Charles Barbier de Meynard 6, son usage social 
diachronique reste à étudier 7. Étant une de ses formes, la signature a souvent été traitée en 
marge d’autres travaux. C’est notamment le cas dans l’analyse L’identification. Des origines de 
l’islam au xixe siècle, édité par Isabelle Grangaud et Nicolas Michel 8, ou encore dans le récent 
Les non‑dits du nom. Onomastique et documents en terres d’Islam, présenté par Christian Müller 
et Muriel Roiland-Rouabah, qui constitue un volume de mélanges offert à Jacqueline Sublet 9. 
Au‑delà de l’onomastique, des recensements de noms ont été entrepris dès les années 1950, 
surtout dans le domaine des arts : Leo Mayer a ainsi été pionnier en dressant des listes de 
noms de verriers, d’architectes, de facteurs d’astrolabes, de sculpteurs sur bois ou encore de 
métallurgistes 10. D’autres chercheurs – Sheila Blair notamment – ont perpétué ces études et ont 
cherché à mieux comprendre leurs contextes 11. Plus récemment, dans le domaine scientifique, 
l’étude des astrolabes a amené à répertorier jusqu’à cent deux noms de facteurs arabes et 
quatre-vingt-douze persans 12. Ce sont surtout les noms d’artisans travaillant des matériaux 
nobles ou réalisant des objets ou des commandes de grande valeur qui ont été recensés. Les petits 
artisans travaillant la terre cuite et les matériaux périssables sont beaucoup moins connus. 

4.  Fraenkel 1992, p. 12. Les éléments du nom arabe sont déjà utilisés aux premiers siècles (Sublet 1991), 
bien qu’ils soient fixés au xxe siècle (Grangaud, Michel [éd.] 2010, p. 13-27), alors que sa normalisation 
(prénom et patronyme) en Occident date du xviiie siècle (Brunet et al. [éd.] 2001 [éd. 2020], p. 7-31).
5.  Larcher 2013, avec un regard critique rafraîchissant. En effet, le système de la nomenclature onomastique 
n’a pas été pensé en tant que tel par les grammairiens médiévaux ; la réflexion sur le système est moderne. 
6.  Barbier de Meynard 1907 ; Sauvaget 1950 ; al-Bāšā 1978 ; al-Zubair (éd.) 1991. On mentionnera aussi un 
court article d’Armand Abel (1927-1928), probablement préparatoire à son étude sur Ġaybī. Les dernières 
études qui font date sont celles de Jaqueline Sublet (1991) et d’Annemarie Schimmel (1998).
7.  Une rare étude ethnographique fait le point sur les noms et les surnoms usités dans un village jordanien 
dans les années 1960 : Antoun 1968.
8.  Grangaud, Michel (éd.) 2010.
9.  Müller, Roiland-Rouabah (éd.) 2013.
10.  Mayer 1954 ; 1956a ; 1956b ; 1958 ; 1959 ; 1962.
11.  Blair 1998 ; 2005 (pour les ivoires andalous) ; 2015 ; voir aussi Blair, Bloom 1999. Récemment, une synthèse 
sur les noms rassoulides féminins a été élaborée : Sadek 2023.
12.  Brieux, Maddison 2021.

in t roduct ion aux appro ches  légale , auctoriale  et  so ciétale4

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Yūsuf Rāġib a aussi proposé une étude sociétale du travail en cataloguant les noms d’artisans 
esclaves. Les noms disponibles et les études menées portent le plus souvent sur les hommes, 
puisque ce sont ces derniers qui ont le plus souvent laissé des traces 13.

Les chercheurs sont régulièrement confrontés aux noms, sous toutes leurs formes, sur différents 
supports – documents officiels, objets d’art et d’artisanat, inscriptions architecturales, etc. –, 
et les interprétations qu’ils en donnent sont souvent le fruit d’une expérience contemporaine 14. 
Or il apparaît que leurs explications et leurs exégèses nécessitent des points de vue spécialisés, 
mais aussi différents selon les régions et les époques considérées. Ce dossier, avec les différents 
cas égyptiens qu’il expose, montre ainsi la variabilité de la pratique.

Le nom et la signature sont liés à la fonction de leur apposition. Ainsi, la forme 
(kunyā, ism, nasab, nisba) diffère selon le support et s’adapte aux besoins. La pratique peut 
revêtir une portée juridique ou légale ; elle marque aussi la propriété et l’authenticité. Dans les 
documents omeyyades et abbassides, les noms des témoins, par exemple, étaient écrits par le 
copiste, dont le nom était aussi donné 15. Au cours des époques, et selon son contexte d’usage, 
la forme de la signature évolue : parfois autographe, elle se multiplie pour être reproduite de 
la main d’un tiers autorisé (esclave, secrétaire de chancellerie, etc.) ; elle se décline aussi sous 
la forme d’une eulogie, d’un sceau.

Les questions liées à la marque du nom restent encore à explorer : qui appose son nom ? 
Dans quel contexte et pour quelle raison ? Un même individu peut-il signer de plusieurs manières ? 
Quelle est la valeur de l’apposition du nom et de la marque ? Est‑elle individuelle ? La signature 
vaut‑elle pour le groupe (atelier d’artisans, étude notariale) ou pour l’individu à sa tête ?

1.	 Les formes du nom

1.1.	 L’onomastique arabe ancienne : les éléments du nom propre en arabe

Le nom arabe est formé de cinq éléments (kunyā, ism, nasab, nisba, laqab) donnés selon l’ordre 
traditionnel ancien, qui est déjà établi au ixe siècle 16. Cet usage disparaît avec l’instauration d’un 
état civil au xixe siècle et avec l’usage du binôme prénom/nom de famille, ce dernier provenant 
parfois d’une ancienne kunyā ou nisba 17. Bien entendu, dans l’approche de ces différentes 

13.  On connaît bien entendu également des noms de femmes sur de la dinanderie yéménite (Sadek 2023) 
ou encore engagées dans des démarches judiciaires (Tillier 2009, p. 291-300).
14.  On renverra notamment au commentaire de Bengt Peterson (1980, p. 65) sur la renommée du potier 
(et de son atelier ?) : « We have to regard Ghaibi and his workshop, as well as the related ateliers, as an Egyptian 
phenomenon with that international tinge which was a feature of the time. » Mais le cas de ce potier est sans 
doute unique, et, dans la plupart des cas, les noms ne permettent pas d’identifier les hommes qui les portent.
15.  Tillier 2010. La pratique existe déjà à l’époque byzantine (voir par exemple Boud’hors, Heurtel 2010).
16.  Von Zambaur 1927, p. vii-viii ; Réd., « Ism », EI2, 1978 ; Muth 2008.
17.  Wensick, Pellat, « Kunya », EI2, 1986 ; Alleaume, Fargues 1998 (pour le premier recensement de l’Égypte 
en 1848) ; Kazazian 2010 (pour l’instauration d’un état civil fixé dès 1864).

jean-charles  ducène , julie  marchand 5

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


composantes du nom, il faut distinguer l’onomastique, qui est synchronique et grammaticale, 
de l’anthroponymie, qui est diachronique et culturelle 18.

1.1.1.	 La kunyā
Elle est formée par Abū/Umm et l’ism du fils aîné (celui qui pratique les rites funéraires). 

C’est un teknonyme et un terme d’adresse à usage social et public. C’est aussi une appellation 
métonymique qui évite d’utiliser l’ism, considéré comme tabou hors du cadre privé. Il permet 
par exemple d’appeler les ennemis dont on ne donne pas le nom. La kunyā peut aussi être 
propitiatoire, puisqu’un enfant peut en recevoir une ; elle est traditionnelle, voire factice, lorsque 
associée à un ism particulier (p. ex. Ibrāhīm, appelé Abū Isḥāq, « Abraham, père d’Isaac »). 
De même, certaines espèces animales en ont une (p. ex. Abū Sulaymān, « le coq » ; Abū Barāqiš, 
« le pinson »), tout comme certains monuments (le Sphinx est nommé « Abū l-Hawl », « le Père 
de la terreur 19 ») ou des lieux, à l’instar d’Abū Qubays, une petite colline près de La Mecque, ou 
encore Abū Simbel. D’autres sont purement métaphoriques : « Abū l-Faḍl », « père/possesseur 
du mérite », qui est notamment le nom d’un potier mamelouk (voir l’article de Julie Marchand). 
Dans la correspondance de chancellerie, la kunyā est utilisée par l’expéditeur quand il veut 
honorer le destinataire. Par principe, les esclaves n’en ont pas. Cette complexité des kunyā‑es 
a amené les littérateurs à traiter le sujet dans des opuscules particuliers ; le Kitāb al‑muraṣṣāʿ 
d’Ibn al‑Aṯīr 20 (m. 606/1210) en compte ainsi plus de deux mille. Les femmes sont souvent 
connues uniquement par leur kunyā ; cela s’explique sans doute par le fait que le terme kunyā 
dérive de kināya, « expression indirecte 21 ».

1.1.2.	 L’ism ʿalam : le « nom propre »
Il s’agit d’un nom arabe ancien, musulman, ou emprunté (persan, turc, berbère, etc.). Il est 

souvent faste ou de bon augure, car il y aurait, pour les grammairiens arabes, une coïncidence 
entre le nom et la chose nommée ; al‑Nawāwī écrit ainsi : « On peut en déduire que le nom est 
ce qui est dénommé 22. » Cela explique les nombreux noms théophores composés avec « Allāh » 
(p. ex. ʿAbd Allāh, Hibat Allāh, etc.). L’ism est cependant généralement usité dans un cercle 
restreint, intime ; ce n’est pas un appellatif, à l’instar de la kunyā. Par ailleurs, les esclaves ont 
uniquement droit à cet élément : ils ne peuvent se donner d’autres noms qu’une fois affranchis. 
Toutefois, la réalité est bien différente, et dès l’époque omeyyade, les signatures tant de scribes 
que d’artisans prouvent l’inverse. Y. Rāġib propose ainsi qu’un ism avec ou sans kunyā sur un 
objet indiquerait le nom de l’esclave manufacturier 23. Par ailleurs, ces derniers reçoivent par 
antiphrase des noms de matière précieuse : Yāqūt, « Rubis » ; Luʾluʾ, « Perle » ; Ǧawhar, « Joyau » ; 

18.  Sublet 1996.
19.  Dans ce cas, il s’agit de l’interprétation phonétique arabe d’une dénomination copte : Becker, « Abū l-Hawl », 
EI2, 1960.
20.  Ibn al-Aṯīr, Kitāb al-muraṣṣaʿ.
21.  Schimmel 1998, p. 12.
22.  Al-Nawāwī, Kitāb al-minhāǧ V, p. 301.
23.  Rāġib 2013.

in t roduct ion aux appro ches  légale , auctoriale  et  so ciétale6

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ou encore Kāfūr 24. C’est ainsi le nom du célèbre eunuque égyptien et gouverneur Abū l‑Misk 
Kāfūr al‑Iḫšīdī (m. 356/967 25). Originaire de Nubie, on l’avait dénommé « Camphre » – une 
résine blanche – par antiphrase, et il avait reçu comme kunyā « [Senteur] de musc », car on 
pensait que les hommes castrés avaient une odeur fétide. Les esclaves mamelouks devenus 
princes gardent leur ism d’origine (p. ex. Baybars, Qutuz, Aybak, tous trois d’origine turque) 
suivi d’un nom de père fictif (p. ex. Ibn ʿAbd Allāh, « fils de l’esclave de Dieu »). Inversement, 
certains ism‑s entrent dans la composition de noms collectifs sur le schéma des noms tribaux, 
notamment pour les noms dynastiques. Ainsi, les Omeyyades et les Abbassides sont considérés 
comme les Banū Umayya et les Banū ʿAbbās.

1.1.3.	 Le nasab
Il est constitué d’un ou deux noms (ism ou kunyā) d’ancêtres précédés de « ibn » ou de 

« bint ». Il rattache ainsi l’individu à sa filiation (p. ex. ʿAlī ibn Abī Ṭālib). L’ism suivi du nasab 
marque l’individualité de la personne qui le porte : c’est la formule qui est utilisée lors d’une 
authentification. Par exemple, al‑Ṣafadī (m. 764/1363) signe « Ḫalīl ibn Aybak », et jamais 
« Ṣalāḥ al-Dīn » ou encore « Ġars al‑Dīn », qui sont ses titres honorifiques, ses laqab‑s. Dans le 
cas où le nasab paternel ne sert pas sa cause sociale, un individu peut prendre le nasab maternel 
ou s’en inventer un à la hauteur de ses espérances 26.

1.1.4.	 La nisba
Elle est formée sur un adjectif de relation en « ī » marquant le lieu ou la tribu d’origine, voire 

un métier. Plusieurs peuvent se succéder, soit du général au particulier, soit selon l’ordre successif 
de résidence. Leur diversité a poussé les savants médiévaux à composer des recueils explicatifs 
à l’instar du Kitāb al‑ansāb de ʿAbd al‑Karīm ibn Muḥammad al‑Samʿānī (m. 562/1166), qui 
compte 5 348 entrées 27.

1.1.5.	 Le laqab
Il s’agissait anciennement d’un surnom, souvent tiré d’un trait physique (p. ex. al‑Ṭawīl, 

« le Grand »), qui, au fur et à mesure, est devenu une « épithète honorifique ou descriptive 28 ». 
Il peut également fonctionner par antiphrase : le calife al‑Mutawakkil avait surnommé la plus 
belle de ses favorites « al-Qabīḥa », « l’Affreuse 29 ». Les noms de règne que les califes abbassides 
s’octroient à leur accession au pouvoir sont d’autres exemples. Ils sont théocratiques et marquent 
l’action de la providence ; Abū Ǧaʿfar adopte celui d’« al‑Manṣūr bi‑llāh », « Celui qui remporte la 
victoire grâce à Dieu ». Moins prétentieux, celui de Harūn al‑Rašīd, le calife « Aaron le Droit », 
est de bon augure, voire propitiatoire. Suite à l’apparition de la nouvelle hiérarchie politique 

24.  Schimmel 1998, p. 106-109.
25.  Ibn Ḫallikān, Biographical Dictionary II, p. 524-528.
26.  Van Renterghem 2010, p. 135.
27.  Al-Samʿānī, Kitāb al-ansāb.
28.  Bosworth, « Laḳab », EI2, 1986.
29.  Al-Ṯaʿālibī, Laṭāʾif al-maʿārif, p. 63.

jean-charles  ducène , julie  marchand 7

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


et militaire seldjoukide, ses membres se parent de titres dénotatifs qui reflètent leur fierté : on 
rencontre ainsi Badr al-Dīn, « Pleine Lune de la Foi », ʿ Āmid al‑Dawla, « Colonne porteuse de 
l’État », ou encore Sayf al-Islām, « Épée de l’islam ». Le cas s’applique aussi dans un composé 
Ibn + laqab 30 (p. ex. Ibn Ḫalīla, « Fils de la petite amie/maîtresse »). La diversité infinie de 
ces surnoms a amené les auteurs anciens à en faire des compilations commentées, à l’instar 
du Ṯimār al‑qulūb fī l‑muḍāf wa‑l‑manṣūb d’al‑Ṯaʿālibī 31 (m. 429/1038), du Kašf al‑niqāb ʿan 
asmāʾ wa‑l‑alqāb d’Ibn al‑Ǧawzī 32 (m. 597/1200) et du Nuzhat al‑albāb fī l‑alqāb d’Ibn Ḥaǧar 
al‑ʿAsqalānī 33 (m. 852/1449).

Ce laqab est à distinguer du nabaz, ou sobriquet, plutôt péjoratif (p. ex. al‑Ḥimār, « l’Âne »). 
Cette dernière épithète fonctionne, elle, par connotation. On note aussi le šuhra, le nom d’usage, 
utilisé par l’intéressé lui-même s’il se trouve qu’un ou plusieurs des éléments de la chaîne 
onomastique sont négatifs ou diffamants, selon les circonstances de l’interaction sociale. Il faut 
en effet distinguer l’identité individuelle de l’identité sociale. Enfin, les titulatures politiques ou 
honorifiques données (al‑šayḫ al‑aǧall, « le très illustre cheikh » ou ḥāǧǧī) sont autant de noms 
spécifiques qui sont attribués tout au long d’une carrière. Elles prévalent dans les inscriptions 
et dans les documents officiels.

Le nom inscrit en arabe médiéval, indépendamment du support, est susceptible d’être 
enregistré sous plusieurs formes :

– Dans les notices biographiques posthumes, tous les éléments constitutifs du nom sont 
énoncés : c’est l’identité sociale de l’individu qui est développée.

– Dans les actes juridiques, ism et nasab sont indiqués pour l’identification des témoins, 
voire du scribe.

– Dans les textes narratifs, les individus connus sont mentionnés par l’élément le plus 
significatif : cela peut être le laqab (Ṣalāḥ al‑Dīn), la kunyā (Abū l‑Fidāʾ) ou la nisba 
(al‑Masʿūdī). Dans le cadre de l’artisanat, outre la nisba, tous les éléments peuvent être 
utilisés : ism (Aḥmad), nasab (Ibn al‑Šāmī) et laqab (Ġaybī).

– Dans la sphère privée, l’ism est privilégié.

Ces cas généraux ne sont toutefois pas normatifs : tous ces exemples sont contredits par des 
exceptions, car la chronologie et l’aire géographique couvertes impliquent des simplifications. 
L’oralité nous échappe également, et la mise par écrit, par un homme de lettres ou par un 
scribe, a normalisé et a codifié la parole.

Le nom d’un homme évolue en outre au cours de sa vie, et certains éléments peuvent 
changer ou s’acquérir : c’est le cas de la kunyā lorsqu’un homme a un fils. Les nisba‑es peuvent 
se multiplier avec les déplacements de la personne, au gré des aléas de son existence. Les 
surnoms ou les titres peuvent être donnés selon les circonstances, le changement de métier ou 

30.  Goitein 1970, p. 521.
31.  Al-Ṯaʿālibī, Ṯimār al-qulūb.
32.  Ibn al-Ǧawzī, Kašf al-niqāb.
33.  Ibn Ḥaǧar, Nuzhat al-albāb.

in t roduct ion aux appro ches  légale , auctoriale  et  so ciétale8

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


encore l’élévation dans la carrière publique 34. Les événements personnels amènent aussi des 
changements de nom : une conversion, ou encore l’affranchissement d’un esclave, qui lui permet 
de recevoir une nisba fictive, quand il ne tente pas de changer subrepticement son ism. Ainsi, 
Ibn Ḫallikān rapporte que le géographe et littérateur Yāqūt al‑Rūmī al‑Ḥamawī – Byzantin 
de naissance, puis ayant demeuré à Ḥama, lieu de résidence de son acheteur –, après son 
émancipation en 596/1199‑1200, tâchait de faire oublier les stigmates de son origine en écrivant 
son nom « Yaʿqūb 35 ». Pour finir, il ne faudrait pas oublier que la société est alors composée 
de communautés religieuses et linguistiques distinctes dans un État arabophone et islamique : 
le même individu a donc un nom potentiellement réalisable dans deux langues différentes 
(arabe/latin 36, arabe/copte, arabe/syriaque, arabe/hébreu).

1.2.	 La ʿalāma : le nom éclipsé par la devise du souverain

Étrangement, l’importance politique suprême ne confère pas au nom de celui qui la possède 
une valeur exécutoire immanente. L’autorité a donc recours à un autre moyen d’indiquer son 
approbation : la ʿalāma, marque de validation, d’authentification souveraine et de pouvoir. 
Elle est définie par al-Ṣūlī (m. 335/947) dans son manuel à destination des secrétaires de 
chancellerie comme une manière pour l’auteur de certifier (waqqaʿa) sur un document en 
y portant un signe par lequel les autres peuvent le reconnaître 37. Elle se substitue aussi à 
un intervenant ou à un auteur absent. Apparue au xe siècle 38 chez les califes, les vizirs et la 
direction du dīwān abbassides 39, elle est ensuite adoptée par les Fatimides et par les dynasties 
de l’Islam occidental. C’est une devise qui reprend une formule pieuse coranique. Si le modèle 
varie pour les souverains abbassides, les Fatimides n’en utilisent qu’un pour toute la dynastie : 
al-ḥamdu li‑llāh rabb al‑ʿālamīn 40, ce dernier ayant d’ailleurs été repris au vizir Abū l‑Ḥasan 
ibn al‑Furāt (m. 312/924).

Le calife écrit la ʿ alāma sur un document pour le valider et le rendre exécutoire 41. Sans doute 
héritée de la longue tradition des bagues cachets et des devises historiées du Proche-Orient ancien, 
elle trouve sa place en haut des documents émanant de la chancellerie, dans la bayt al‑ʿalāma, 
et donne leur valeur officielle aux pages. Tracée au calame, elle se développe après la date 
ṣaḥḥā ḥāḏā, entre la basmallah et le reste du texte. Toutefois, au moins à l’époque abbasside, 
l’autorité détentrice de cette forme de validation n’est pas tant le calife en personne que son vizir, 

34.  Voir Sublet 2017 pour une belle étude déductive sur une liste de noms.
35.  Ibn Ḫallikān, Biographical Dictionary IV, p. 9-24.
36.  Molénat 2017.
37.  Stern 1964, p. 124.
38.  Nous ne disposons d’aucune donnée sur la manière dont la devise est devenue signe de validation à 
l’époque abbasside. 
39.  Sourdel 1959-1960, p. 606.
40.  Coran, I, 2 ; Stern 1964, p. 127 ; Rustow 2020, p. 368-377.
41.  Khan 1993 (éd. 2006), p. 303-307.

jean-charles  ducène , julie  marchand 9

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comme en attestent Hilāl al‑Ṣābiʾ (m. 447‑448/1056 42) ou encore Ibn Ḫaldūn (m. 808/1406 43). 
Le secrétaire d’État est le ṣāḥib al‑ʿalāma, « le maître de la signature » ou « le secrétaire du 
paraphe ». Ce mandat de signature est ainsi bien visible dans les différentes versions et mains 
de la ʿalāma de Roger II de Sicile 44, qui, étrangement, a choisi de suivre les usages fatimides. 
Ce choix de perpétuer une pratique musulmane fera l’admiration d’Ibn Ǧubayr (m. 614/1217) 
deux générations plus tard 45.

Saladin en change pour « al‑ḥamdu li‑llāh wa‑bihi tawfīqī », pour des raisons évidentes de 
différenciation d’avec la dynastie précédente 46. La ʿalāma évolue ensuite au fur et à mesure 
jusqu’à ne plus être qu’un paragraphe d’arabesques illisibles 47 ; elle finit par devenir, sous 
l’influence seldjoukide, l’emblème calligraphié élaboré qu’est la ṭuġrā 48. Par ailleurs, poursuivant 
son évolution, la ʿalāma se généralise pour constituer la « signature » de fonction des juges à 
l’époque mamelouke, comme le prouvent à la fois les documents 49 et les manuels normatifs. 
Ainsi, al‑Asyūṭī (ixe/xve s.) précise dans son manuel de diplomatique que le juge doit choisir 
sa ʿalāma pour qu’elle ne puisse être confondue avec celle d’un collègue et qu’il doit la garder 
toute sa vie. Il l’appose de sa main au‑dessus du document après que ce dernier a été signé par 
les témoins 50. Cependant, de manière subreptice, l’ism de certains sultans mamelouks, comme 
Baybars, ou d’émirs s’affiche aussi parfois en tête des documents 51.

1.3.	 La ṭuġrā

La ṭuġrā 52 est un signe tardif qui plonge ses racines à l’époque des chefs oghouzes, puis 
seldjoukides, et qui se développe surtout à l’époque ottomane. La mention la plus ancienne 
du mot revient à Maḥmūd al‑Kāšġarī (ve/xie s.), qui la définit déjà comme « le sceau et la 
signature du roi 53 ». En pratique, du symbole de chef de tribu, elle devient la marque du 
souverain turc musulman et désigne l’emblème ou le monogramme du sultan placé en en-tête 
des documents officiels. Les sources littéraires nous apprennent ainsi que celle de Toghrul Bek 

42.  Rustow 2020, p. 373, n. 17.
43.  Ibn Ḫaldūn, « Autobiographie », p. 82-83.
44.  Johns, Jamil 2004.
45.  Ibn Ǧubayr, Riḥla, p. 325 ; Stern 1964, p. 143. Le fils et le petit-fils de Roger II suivront la même pratique. 
46.  Stern 1964, p. 133 ; Rustow 2020, p. 376. 
47.  Lévi-Provençal, « ʿ Alāma », EI2, 1960.
48.  Deny, « Tughra », EI1, 1927 ; Šawqī, Ṭawbī 2018, p. 290 ; Rustow 2020, p. 368.
49.  Veselý 1971, p. 12-18 ; Little 1982, p. 22-23.
50.  Al-Asyūṭī, Ǧawāhir al-ʿuqūd II, p. 369-370.
51.  Diem 1996, p. 235 (pour Baybars), p. 10 sqq. (pour les autres émirs).
52.  Cahen 1943-1945 ; Bosworth, « Tughra », EI2, 2002.
53.  Al-Kāšġarī, Dīwān luġat al-Turk I, p. 346. Il décrit également la tamgha comme « la marque du roi », 
mais son acception semble rapidement prendre une connotation commerciale, puisqu’elle désigne une taxe 
sur les marchandises et les services : Leiser, « Tamgha », EI2, 2002.

in t roduct ion aux appro ches  légale , auctoriale  et  so ciétale10

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


(m. 455/1063) représentait l’arc et la flèche, empruntés aux clans seldjoukides 54. Le shah 
du Ḫwārezm, ʿAlāʾ al‑Dīn (r. 596-617/1200-1220), incorpore plus tard à sa ṭuġrā la devise 
« L’ombre de Dieu sur terre ».

Le signe se dépouille ensuite des éléments tribaux et de la formule religieuse pour y substituer 
des titres officiels graphiquement stylisés 55. Un fonctionnaire, le ṭuġrāʾī, était chargé de la 
dessiner. Manifestement, dans le courant des xie et xiie siècles, la ṭuġrā se confond avec la ʿ alāma, 
puisque Ibn Ḫallikān la définit comme suit : « La ṭurra est écrite avec une plume épaisse en haut 
des documents, au-dessus de la basmala 56. » Les Ayyoubides la lèguent aux Mamelouks, mais 
elle sort d’usage en Égypte après le règne de Šaʿbān (m. 778/1377). Elle se compose alors des 
titres honorifiques, des laqab‑s du sultan, de son ism, écrits sur une seule ligne, avec des traits 
verticaux très marqués 57. Au début du xve siècle, les Ottomans adoptent le même emblème, 
qui restera en usage jusqu’à Mehmed VI (r. 1336‑1340/1918‑1922). Son apparence évolue selon 
un autre schéma, notamment avec un jeu calligraphique sur les hampes et sur les courbes 
des lettres de l’ism et du nasab. Sa fonction reste similaire, et quelques hauts dignitaires sont 
également chargés de dessiner l’accord ou le contrôle du sultan.

ʿAlāma et ṭuġrā sont ainsi toutes deux les héritières de la pratique de l’apposition du sceau. 
Dans leur usage au niveau du pouvoir central, c’est donc sans doute à un lent dédoublement de 
la pratique que l’on assiste, avec l’apparition de la ʿalāma manuscrite – autographe ou non –, 
à laquelle se substitue lentement, à partir du xiiie siècle, la ṭuġrā. La tawqīʿ – mot formé sur le 
verbe waqqaʿa, « signer », et qui désigne initialement la « note écrite » signée et marquée de la 
ʿalāma – prend petit à petit le sens de « ʿ alāma » dans l’Administration. À l’époque mamelouke, 
elle désigne aussi les diplômes de nomination officiels de certains hauts fonctionnaires. 
Progressivement, elle devient la signature autographe dans son acception moderne 58.

2.	 Les fonctions légale, auctoriale et sociétale de la signature

L’apposition, la valeur et la fonction de la signature varient en fonction de la position sociale 
du signataire et du contexte géographique et chronologique. En dehors des sphères judiciaire ou 
étatique, l’identification d’une personne passe souvent par une présentation sociale, c’est‑à‑dire 
par sa reconnaissance comme appartenant à un espace social ou à un groupe reconnu (un statut, 
une famille, un corps de métier, etc. 59).

54.  Bar Hebraeus (Chronography, p. 200, 206) la décrit comme représentant un arc et une flèche, avec ses 
titres à l’intérieur.
55.  Stern 1964, p. 143-152.
56.  Ibn Ḫallikān, Biographical Dictionary I, p. 463. Voir aussi Deny, « Tughra », EI1, 1927, p. 865. Il s’agit de 
la première confusion entre la ṭuġrā et la ṭurra (« marge », « bord », « bordure »), dont les acceptions finiront 
par se confondre. Voir Šawqī, Ṭawbī 2018, p. 287.
57.  Al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā XIII, p. 170.
58.  Šawqī, Ṭawbī 2018, p. 124-125.
59.  Voir Van Renterghem 2010 pour le cas des milieux lettrés bagdadiens.

jean-charles  ducène , julie  marchand 11

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Il convient d’abord de noter que les signataires sont différents. Les auteurs d’œuvres écrites, 
les copistes, les scribes administratifs, les témoins, les notaires ainsi que certains artisans peuvent 
apposer leur nom, mais ceux qui détiennent l’autorité suprême politique (califes, sultans, vizirs, etc.) 
apposent, eux, uniquement leur ʿalāma.

2.1.	 Pourquoi apposer son nom ?

En choisissant une perspective fonctionnelle, six usages se dégagent ; ils ne sont ni exclusifs 
les uns des autres ni hiérarchisés et peuvent parfaitement se superposer selon les circonstances.

2.1.1.	 L’identification
L’identification (taʿrīf) d’acteurs d’un processus aboutissant à un résultat aux conséquences 

juridiques s’opère par l’apposition du nom. Le document attestant d’une procédure légale en 
est l’exemple parfait. Dans le cas d’actes de vente ou d’achat, les parties prenantes doivent être 
identifiées afin d’éviter des fraudes ou des requêtes ultérieures, quoique l’usage du prête-nom 
(ism ʿārī) soit légal dans certaines circonstances 60. Plus encore, les actes doivent être passés 
devant des témoins accrédités, qui apposent leurs noms au bas du document 61. Al‑Samarqandī 
spécifie dans son manuel de diplomatique que l’identification d’une personne passe d’abord 
par son ism et son nasab, accessoirement complétés du laqab 62. Seules quelques personnalités, 
comme les membres de la famille califale, peuvent s’appuyer sur l’opinion publique 63.

2.1.2.	 L’authentification
Pour être officiellement reconnus et pour confirmer leur autorité juridique, les cadis 

doivent utiliser leur ism, leur nasab et leur titre « Cadi de telle ville ». Ils ne peuvent valider 
un document juridique que pendant leur investiture, pour une période donnée et dans une 
ville spécifique 64. L’authentification de leur parole, écrite ou orale, est donc conditionnée 
par leur bonne identification. Il en est de même des plaideurs, dont les noms doivent être 
donnés correctement, avec leurs ism‑s et leurs nasab-s, bien que la reconnaissance mutuelle 
des personnes et du conflit suffise à lancer la procédure. Ainsi, l’authentification d’un acte 
juridique par l’apposition de la signature de témoins (voir l’article de Judith Schlanger) n’a 
alors pas la valeur scripturaire que nous lui donnons aujourd’hui ; ces noms, écrits par les 
témoins eux-mêmes ou par le scribe, ne servent qu’à les convoquer en cas de litige, comme 
l’indique Geoffrey Khan :

60.  Johansen 1997 ; Marino 2010.
61.  Khan 1994, p. 120.
62.  Al-Samarqandī, Kitāb al-šurūṭ, p. 163-166.
63.  Sublet 1992, p. 68, pour l’exemple de l’identification du calife abbasside installé au Caire par Baybars. 
Un émir nommé Ṣayd al-Dīn Qiliǧ al-Baġdādī reconnaît les émirs arabes de son escorte et certifie qu’on peut 
leur faire confiance sur l’identité du calife. 
64.  Tillier 2010.

in t roduct ion aux appro ches  légale , auctoriale  et  so ciétale12

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


At the foot of the document accredited witnesses (ʿudūl) write their testimonies in their own hand. These 
constitute a direct record of the oral validation of the document. The witnesses are identified by name 
and genealogy. If the contract was challenged at a later date these witnesses were summoned to repeat 
their testimony orally in court. Even though written by the hand of the witnesses themselves, the written 
testimonies, according to most schools of law, had no probative value. The Mālikī school did accept the 
autograph declarations of witnesses of proof if a secondary witness testified that the handwriting was 
genuine 65.

En prenant exemple sur ce qui se faisait en Irak, Ibn al‑Ṣayrafī (m. 542/1147) confirme une 
similarité de pratique, à savoir que le copiste doit indiquer son nom à la fin de l’acte qu’il vient 
de rédiger, sous la forme de son ism et de son nasab : « Untel fils d’Untel 66 ».

2.1.3.	 L’auctorialité
Dans le cas d’œuvres intellectuelles, la question de l’auctorialité apparaît dans le courant 

du ixe siècle avec l’émergence du « livre d’auteur », dicté ou écrit par l’auteur lui‑même en 
vue d’une diffusion définitive. Ce mode de production se substitue alors partiellement à la 
compilation de traditions orales rapportées – l’auteur n’étant alors qu’un compilateur – et à 
l’enseignement oral enregistré par écrit par un disciple et fatalement divergent de l’inspiration 
du maître 67. Dès lors, le problème de l’auctorialité est à saisir non seulement du point de vue 
social, mais aussi de celui de la transmission du texte, puisque les manuscrits sont rarement 
holographes et que chaque copiste a apporté son écot à l’œuvre reprise 68. Cette perspective, 
d’ailleurs, questionne l’ecdotique classique et le legs intellectuel de Karl Lachmann. Qu’en est-il 
quand un scripteur a assez de personnalité sociale pour devenir un « auteur » qui se revendique 
comme tel dans le corps social ? Nous entrons ici dans le champ des manuscrits holographes, 
à distinguer des manuscrits autographes. Adam Gacek a proposé d’utiliser le terme « document 
holographe » pour un document entièrement écrit par son auteur, mais qui n’est pas forcément 
signé, au contraire de la pièce autographe, souvent bien plus courte, parfois juste une note, qui 
porte sa signature 69. Le cas se présente par exemple lors d’un ouvrage dicté ou lorsque l’auteur 
remet son brouillon (musawwada) à un copiste professionnel pour qu’il en fasse une version 
définitive (mubayyaḍa). Ainsi, quatre cas où le nom apposé à la fin du manuscrit a une valeur 
différente peuvent se présenter :

65.  Khan 1993 (éd. 2006), p. 29. Voir également Rāġib 2013, § 84 (version en ligne).
66.  Massé 1914, p. 92-93 ; Ibn al-Ṣayrafī, Qānūn, p. 18.
67.  Schoeler 2002, p. 109-125.
68.  Montgomery 2005 ; Behzadi, Hämeen-Anttila (éd.) 2015.
69.  Fuʾād Sayyid 1997, p. 331-367 ; Ziedan 2008, p. 5-30 ; Gacek 2009, p. 14-15 ; Gacek 2020, p. 55-56 ; 
Bauden, Franssen 2020, p. 3.

jean-charles  ducène , julie  marchand 13

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


• 2.1.3.1.  Un manuscrit holographe
C’est le cas du manuscrit du Kitāb al‑ifāda wa‑l‑iʿtibār (Oxford, Bodl. Poc. 230, 600/1203) 

de ʿAbd al‑Laṭīf al‑Baġdādī 70 (m. 629/1231), qui se termine par :

ه تعالى عبد اللطيف بن يوسف بن محمد البغدادي في رمضان سنة ستمائة بالقاهرة. كتبه مؤلفه الفقير الى ال���ل

« Son auteur, le pauvre envers Dieu, ʿAbd al‑Laṭīf ibn Yūsuf ibn Muḥammad al‑Baġdādī, a écrit 
ce livre en ramaḍān de l’année 600 [mai 1204], au Caire. »

Un autre exemple : le manuscrit du Taṣhīḥ al‑taṣḥīf wa‑taḥrīr al‑taḥrīf d’al‑Ṣafadī (Istanbul, 
Aya Sofya 4732 71), qui n’a pas de colophon mais un long certificat de lecture se terminant par :

وكتب خليل بن ايبك الصفدي بحلب المحروسة

« Cela a été écrit par Ḫalīl ibn Aybak al‑Ṣafadī, à Alep la Protégée. »

• 2.1.3.2.  Un manuscrit autographe, rédigé par un copiste,  
		     mais vérifié et signé par l’auteur

Ce cas peut être illustré par le manuscrit d’Abū l‑Fidāʾ, Šarḥ al‑wāfiya (Kastamonu 2892), 
daté de 1323 72, qui se termine par :

وكان الفراغ مؤلفه العبد الفقير الى التعالى اسمعيل بن علي بن محمود بن محمدّ بن عمر بن شاهنشاه بن أيوب من تعليقه 

في يوم الاحد سابع عشرة شعبان المكرّم سنة ٧٢٣ الموافق للحادي والعشرين من شهر آب الرومي

« Son auteur, l’esclave, le pauvre en Dieu le Très‑Haut, Ismāʿīl ibn ʿAlī ibn Maḥmūd ibn Muḥammad 
ibn ʿUmar ibn Šāhanšāh ibn Ayyūb, a terminé de l’annoter le dimanche 17 šaʿbān 723, qui correspond 
au 21 āb des Rūm [21 août 1323]. »

Des exemples plus ambigus apparaissent lorsque le texte est copié par un secrétaire sous 
la dictée de l’auteur 73 et réarrangé par le premier à partir des notes du second. L’exemple 
emblématique est le manuscrit de la riḥla d’Ibn Baṭṭūṭa, rédigé par Ibn Ǧuzayy sous la dictée 
du voyageur et intitulé Tuḥfat al-nuẓẓar fī ġarāʾib al‑amṣār wa‑ʿaǧāʾib al‑asfār. Le manuscrit 
se termine par un double colophon (Paris, BnF, Arabe 2291, f o 110 ro) :

70.  Al-Baġdādī, Kitāb al-ifādah.
71.  Gacek 2020, p. 69.
72.  Ateş 1952, pl. III.
73.  Ducène 2020.

in t roduct ion aux appro ches  légale , auctoriale  et  so ciétale14

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ه وسلام على عباده الذين اصتفى وكان الفراغ من تقييدها في ثالث ذي الحجة عام ست وخمسين وسبعمائة والحمد ل���ل

« L’enregistrement [taqyīduhā] du texte fut terminé le 3 ḏū l‑ḥiǧǧa 756 [9 décembre 1355]. »

Et le secrétaire de continuer à la troisième personne :

ه )...( وكان الفراغ من كتبها  ه محمد بن بطوطة اكرمه ال���ل قال ابن جزي انتهى ما لخصّته من تقييد الشيخ ابي عبد ال���ل

ه كتبها في صفر عام سبعة وخمسين وسبعمائة عرف ال���ل

« Ibn Ǧuzayy dit : [Ici] finit ce que j’ai résumé [laḫaṣṣatuhu] des notes du cheikh Abū ʿAbd Allāh 
Muḥammad ibn Baṭṭūṭa, que Dieu l’honore ! […] L’écriture de l’ouvrage a été terminée en ṣafar 757 
[février 1356], que Dieu récompense celui qui le recopiera ! »

Nous sommes ici en présence d’une mise au propre d’Ibn Ǧuzayy, qui reprend les éléments 
textuels et datés du brouillon terminé trois mois plus tôt.

• 2.1.3.3.  Un manuscrit copié par un copiste  
		     ou par un calligraphe célèbre qui le signe

Mentionnons ainsi deux exemples dus à Yāqūt al‑Ḥamawī (m. 626/1229). Le premier est la 
copie de l’anonyme Kitāb al‑ḥurūf (Dublin, Chester Beatty Ar. 3999). Le verbe qui mentionne 
l’achèvement de la copie dans le colophon est à la première personne du singulier, alors que la 
signature est à la troisième personne (f o 38b) :

ه  فاما انا فاني فرغت من نسخ هذه النسخة بكرة الاحد سابع ربيع الآخر سنة ست عشره وستمائة بمرو الشاهجان حامداً ل���ل

ه الرومي الحموي على نبيه المصطفى محمد واله وصحبه ا�لكرام وكتب ياقوت بن عبد ال���ل

« Quant à moi, j’ai achevé la copie de cet exemplaire durant le dimanche 7 rabīʿ II 616 [22 juin 1218] 
à Merw al‑Šāhiǧān […], Yāqūt ibn ʿAbd Allāh al‑Rūmī al‑Ḥamawī a écrit cela 74. »

74.  Arberry 1951.

jean-charles  ducène , julie  marchand 15

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le second est une variante à la troisième personne, une copie du Kitāb al‑mabāḥiṯ al‑kāmilīya 
ʿalā al‑Muqaddima al‑Ǧuzūliya (Berlin, Arabe 3377) d’Ibn al‑Muwaffaq (m. 661/1263), dont le 
colophon relate :

رجب  وسلخ  عنه  وعفا  به  ه  ال���ل وفق  الرومي  ه الحموي البغدادي  ابن عبد ال���ل ياقوت  اليه  الفقير  ه  ال���ل عبد  كتابه  فرغ 

ه وحيده. سنة عشرين وستماية محروسة حلب الحمد ل���ل

« Yāqūt ibn ʿAbd al‑Allāh al‑Rūmī al‑Baġdādī al‑Ḥamawī a terminé l’écriture de cela à la fin 
[salaḫa] de raǧab 620 [août 1223], à Alep la Protégée 75. »

• 2.1.3.4.  Le nom du copiste est donné dans le colophon
Enfin, la pratique de signaler dans le colophon le nom du copiste, professionnel ou non, à 

la biographie inconnue, suivi du lieu et de la date de la copie, est un usage établi et répandu 
dans le domaine de la transmission manuscrite 76.

Un manuscrit holographe ou autographe avait‑il plus de valeur par rapport à d’autres 
manuscrits sur le marché ? La réponse est affirmative à double titre. Tout d’abord, les 
collectionneurs et les savants consciencieux les recherchaient ; ils étaient par conséquent vendus 
plus cher par les libraires 77. Ensuite, l’appât du gain a évidemment entraîné la fabrication de 
faux par certains revendeurs peu scrupuleux. Ainsi, al-Saḫāwī (m. 902/1497) a accusé son 
contemporain Muḥammad ibn Muḥammad ibn Ṣalāḥ Abū l‑Fatḥ (m. 863/1459), vendeur 
de livres et imam de la madrasa de l’émir Sarġitmiš, d’écrire de sa main des noms d’auteurs 
renommés sur des manuscrits anonymes pour les vendre plus cher 78 ! Un phénomène connexe 
s’observe quand des auteurs de second rang s’attribuent la rédaction d’un livre en y appliquant 
leur signature autographe. Ainsi, le manuscrit du Kitāb nihāyat al‑arab fī maʿrifat ansāb 
al‑ʿarab (Paris, BnF, Arabe 2049) d’Aḥmad al‑Qalqašandī (m. 812/1418) est signé par son fils 
Muḥammad ibn Aḥmad al‑Qalqašandī, qui s’approprie, sans vergogne, le travail de son père 79.

2.1.4.	 La valorisation du mécène
Dans le cas de mécénat princier, le nom et le titre des commanditaires apparaissent souvent 

clairement sur l’objet, attirant ainsi hommage et respect du public. C’est le cas des bâtiments 
qui sont patronnés – des inscriptions de fondation sont alors installées de manière visible 

75.  Sellheim 1966, p. 89.
76.  Déroche 2000, p. 198-203 ; Déroche, Sagaria Rossi 2012, p. 206-215. Les colophons sont toutefois très 
peu répandus durant les quatre premiers siècles de l’islam (Déroche 1992, p. 13).
77.  Behrens-Abouseif 2018, p. 25, 82 ; Bauden, Franssen 2020, p. 15-16 ; Franssen 2022, p. 92 (pour un 
manuscrit dont la copie est fallacieusement attribuée au calligraphe Ibn al-Bawwāb).
78.  Behrens-Abouseif 2018, p. 77-78.
79.  Sublet 2011, p. 178.

in t roduct ion aux appro ches  légale , auctoriale  et  so ciétale16

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


aux entrées 80 (voir l’article de Jean‑Charles Ducène) –, mais aussi des lampes de mosquées 81, 
des objets en dinanderie 82 ou encore des manuscrits (corans ou simples manuscrits enluminés 83). 
Commandes et signatures sont ici des faits sociaux. À la différence de la plus-value qui bénéficie 
à l’objet, c’est le mécène qui est ici mis en avant.

2.1.5.	 La plus-value
Cette plus-value s’applique sur tout support marqué par son auteur. Elle peut servir 

deux buts : valoriser l’artisan ou l’artiste, voire le scribe ; et servir aussi le vendeur et le 
collectionneur, qui peuvent spéculer, comme on l’a vu précédemment. Ainsi, il n’est pas rare 
que les manuscrits calligraphiés soient signés, à l’exemple de ceux du célèbre calligraphe 
Yāqūt al‑Musṭaʿṣimī 84 (m. 698/1298). En tant que copiste, il a laissé son nom dans le colophon 
de plusieurs documents 85 ; cette pratique est certes régulière, mais de la part d’un tel employé 
de renom, il y a sans doute une volonté de donner une plus‑value à son ouvrage. Pour preuve 
de la valeur ajoutée de son nom, il avait une école à Bagdad et a autorisé six de ses étudiants 
à signer de celui‑ci !

Dans le cadre plus strict du commerce, un artisan peut apposer sa griffe lors d’une commande, 
entre celui du commanditaire et celui du destinataire, pour gagner en renommée. L’atelier qui se 
cache souvent derrière le nom du maître en bénéficie alors ; c’est le cas de Yāqūt al‑Musṭaʿṣimī 
ou du potier Ġaybī.

2.1.6.	 La reconnaissance de la créativité propre de l’individu social
Ce fait se retrouve surtout dans le domaine artisanal et artistique, et il peut être très 

manifeste dans les arts majeurs et ceux patronnés. Notons le cas particulier des facteurs 
d’astrolabes, dont l’œuvre relève du travail du dinandier (pour l’outil comme support) et de 
celui du savant (pour les mesures qu’il donne 86). Le principe est sans doute un peu différent 
pour les arts mineurs, tels que les miniatures, les textiles ou la céramique, car ces produits finis 
ont une moindre valeur sur le marché.

Quelques rares cas restent encore assez obscurs, pour lesquels on n’explique pas encore 
la présence de la signature : c’est notamment le cas de kaškūl‑s du « maître Ḥājī ʿAbbās 87 », 
un artisan du début du xxe siècle (on suppose qu’il est décédé vers 1960), qui a copié et imité 

80.  Fernandes 1997. On mentionne souvent les mosquées, mais les bains, les portes fortifiées ou encore les 
madrasa étaient aussi patronnés. 
81.  Carboni, Whitehouse 2001, cat. 114-117. La lampe no 116 porte ainsi le nom du sultan Sayf al-Dīn Qawṣūn 
et de l’artisan ʿ Alī ibn Muḥammad al-Barmakī (?). Voir Behrens-Abouseif 1995 pour des exemples en métal. 
82.  Mols 2006.
83.  Ettinghausen 1962, p. 73 (pour la signature d’une illustration) ; Déroche 2000, p. 250-251 ; 
Behrens-Abouseif 2018.
84.  Canby, « Yāqūt al-Musṭaʿṣimī », EI2, 2005 ; Veit 2009.
85.  Salem Elsheikh 2016.
86.  Voir Brieux, Maddison 2021, p. 30-32, pour l’étude du formulaire spécifique suivi.
87.  Voir notamment un exemple au Victoria and Albert Museum de Londres : inv. 405-1876. Voir aussi 
Allan, Gilmour 2000, p. 319-320.

jean-charles  ducène , julie  marchand 17

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à la perfection des œuvres du xviie siècle (style renaissance safavide), et qui a signé comme 
le fils du chef armurier du shah ʿAbbās (r. 996‑1038/1588‑1629). Sur ces séries d’aumônières, 
sa signature n’a de sens que si l’on considère qu’il s’agit de produits inspirés de la tradition 
ancienne réalisés à la fin du xixe et au début du xxe siècle.

2.2.	 Où apposer son nom ?

Le type de signataire et la fonction de la signature dictent aussi la position du nom : visible 
en haut des documents, comme la signature de Baybars et des émirs mamelouks 88, ou noyé dans 
le décor, comme celles de Muḥammad ibn al‑Zayn ; il peut aussi être caché au dos ou sous 
le pied d’un objet, comme dans le cas des céramiques. Des mentions dissimulées sont parfois 
des répétitions manifestes de signatures visibles, ou alors une mise en abîme du métier de 
l’artisan, qui marque des objets de sa spécialité sur une autre œuvre. C’est le cas sur le bassin dit 
« de Saint Louis » : la signature « Œuvre du maître Muḥammad ibn al‑Zayn, qu’il soit pardonné » 
غفر له) محمد ابن الزين  المعلمّ   « y apparaît sous la lèvre, tandis que « Œuvre d’Ibn al‑Zayn (عمل 
 est mentionnée, dans les médaillons internes, sur les deux dossiers des trônes des (عمل ابن الزين)
souverains ainsi que sur les coupes qu’ils tiennent. Une dernière occurrence de la seconde formule 
est aussi lisible sur la coupe portée par un serviteur, sur une frise externe 89.

D’autres griffes enfin sont invisibles : c’est le cas de celle de Yūsuf al‑Bāhilī, un homme de la 
communauté bédouine de Bāhila, installée dans les environs de Baṣra. L’artisan, ou son atelier, 
a réalisé une pièce d’échec en ivoire, un cadeau traditionnellement considéré comme offert par 
Harūn al‑Rašīd à Charlemagne lors des campagnes diplomatiques abbassido‑carolingiennes 90. 
La petitesse de la pièce et la richesse du décor ont ici conditionné l’emplacement de la signature 
sous la seule surface lisse disponible, le pied. Sur d’autres pièces en ivoire, les noms des 
artisans Badr et Ẓarīf sont camouflés derrière les loquets métalliques des serrures du coffret 
de Hisham II 91 : leurs signatures sont-elles masquées parce qu’ils étaient esclaves 92 ? Sur d’autres 
coffrets pourtant, les noms de maîtres et d’apprentis apparaissent sur toutes les faces 93.

3.	 Conclusion

On l’a vu à travers de nombreux exemples éloignés dans le temps et dans l’espace, la signature, 
sa forme et sa valeur divergent dans la sphère arabo‑musulmane. Elle prend la forme d’un 
des éléments du nom arabe selon les circonstances de l’interaction sociale ou d’une formule 

88.  Diem 1996, p. 10 sqq., 235. Istanbul, Türk ve Islam Eserleri Müzesi, « Documents de Damas », liasse 
no 13, 815. Nous remercions Jean-Michel Mouton de nous avoir fait connaître ce document.
89.  Rice 1951.
90.  Pinder-Wilson 2005.
91.  Labarta Gómez 2015.
92.  Voir Rāġib 2013, § 74 (version en ligne), pour cette hypothèse ; voir Labarta Gómez 2015, p. 119, pour 
une autre lecture.
93.  C’est le cas du coffret de Pampelune, signé par Faraǧ et ses quatre apprentis : Blair 2005, p. 84.

in t roduct ion aux appro ches  légale , auctoriale  et  so ciétale18

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


paradoxalement anonyme, la ʿalāma, comme si, pour les détenteurs de la puissance étatique, 
l’identité personnelle était secondaire. Si très peu d’hommes l’apposent, c’est parce qu’une majorité 
de la population est illettrée 94 ; c’est également dû au fait que la nécessité sociale d’exhiber son 
identité est limitée, surtout juridique. En effet, les occurrences des marques identitaires suivent 
peut-être l’émergence de l’individualisation de la personne en tant qu’acteur social unique, 
subjectif et conscient de l’être. L’expansion de la « signature » semble parallèle à l’affirmation 
d’un « je ». Ce phénomène est sans doute intimement lié au développement de l’auctorialité 

– sans doute aussi à celui de la notice biographique, qui, dans les premières prosopographies (les 
ṭabaqāt‑s), se limite aux dates de naissance et de mort de l’individu – ainsi que des curriculum 
vitae – lesquels, avec Yāqūt al‑Ḥamawī ou Ibn Ḫallikān, deviennent de véritables portraits où 
le caractère de l’individu s’esquisse à travers des notes subjectives. Les ve‑vie/xie‑xiie siècles 
voient la rédaction d’un certain nombre de dictionnaires onomastiques : les lettrés ressentent-ils 
alors le besoin de se retrouver dans cette pléthore d’anthroponymes ? C’est aussi à partir de 
cette période que les manuscrits holographes et autographes se font plus nombreux, que la 

ʿalāma se généralise chez les cadis et que les premiers sultans mamelouks n’ont pas honte 
d’user publiquement de leur nom « barbare ». Aurions-nous également affaire à cette tendance 
revendicatrice de la personnalité créatrice chez les artisans ? Si la démonstration est aisée pour 
les calligraphes, à l’exemple de Yāqūt al‑Musṭaʿṣimī, elle l’est beaucoup moins pour les modestes 
ouvriers. Si les facteurs d’astrolabes sortent de l’anonymat, c’est sans doute dans le cadre de 
commandes particulières, tant les besoins sont précis et la construction savante ; on ne saurait 
donc les associer aux autres artisanats. Les bronziers gravent également leur nom sur leurs 
productions – une ou plusieurs fois, on l’a vu –, et quelques inscriptions attribuent l’érection, 
voire le dessin d’un bâtiment à un individu. On voit aussi apparaître dès l’époque fatimide les 
noms des artisans céramistes désireux de se faire connaître, comme Muslim ou comme tous les 
potiers mamelouks recensés. Il ne s’agit pas ici de confondre ce phénomène avec un patronage. 
Certes, certains objets sont des réponses à des commandes, mais ils n’expliquent pas la présence 
de deux signatures sur un même support, tant sur les bronzes que sur la céramique (à l’instar 
de celles de Muslim et de Ǧaʿfar sur des coupes). Cette revendication artistique, qui pourrait 
apparaître ainsi concomitamment dans tous les arts, est aussi une cause, ou une conséquence, 
de la recherche de plus-value. La bourgeoisie économique se valorise ainsi en commandant et 
en produisant des objets authentifiés et signés.

Quelle que soit sa forme, la signature est donc un marqueur de l’histoire sociale du 
Proche‑Orient médiéval. D’abord liée à la production des documents juridiques et administratifs, 
elle se déploie ensuite sur plusieurs supports et dans divers secteurs de la production matérielle 
et intellectuelle. Les contributions qui suivent cet état de l’art introductif tentent de les faire 
parler dans leurs spécificités. J. Schlanger aborde tout d’abord le cas de la signature autographe 
de témoins dans le cadre légal hébraïque de Fusṭāṭ. Cet acte de certification et de validation des 
documents appartient à un ensemble de règles juridiques et de pratiques écrites en vigueur dans 
la communauté juive égyptienne et qui cherchent ainsi à les rendre incontestables. J. Marchand, 

94.  Pour l’époque byzantine, voir Wipszycka 1984.

jean-charles  ducène , julie  marchand 19

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


dans une deuxième contribution, évoque la signature des artisans potiers sur des céramiques 
d’époque mamelouke. Leur recensement (depuis l’époque fatimide jusqu’au xve siècle) est 
prétexte à une première étude onomastique, tout en replaçant le potier au sein de la société. 
L’analyse propose aussi de mettre cette marque en perspective de la chaîne opératoire au sein 
de l’atelier. Enfin, pour la même période mamelouke, J.‑C. Ducène livre une analyse des noms 
d’architectes et de maîtres maçons au Proche‑Orient. Les différents termes qui sont utilisés 
pour les désigner illustrent leur statut de bâtisseurs, de concepteurs, de commanditaires à 
personnalité politique. L’évolution des termes employés dans l’épigraphie monumentale montre 
une individualité des hommes, qui s’affirment de plus en plus à partir du xiiie siècle, comme 
on le rencontre dans d’autres arts.

Ce dossier préparatoire à la question du nom et de la signature dans le Proche‑Orient 
médiéval est la première étape d’une recherche sur le long terme, qui devrait couvrir les 
différentes formes que sont la validation, la certification, l’authentification, voire la propriété. 
Le timbre et le cachet sont en cela d’autres éléments liés qu’il conviendrait de réévaluer.

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

EI1 = Encyclopédie de l’Islam, 9 vol., Leyde, 1913‑1936 
(1re éd.).

EI2 = Encyclopédie de l’Islam, 12 vol., Leyde, 1960‑2007 
(2e éd.).

    C.E. Becker, « Abū l-Hawl », EI2, I, 1960, p. 129.

    C.E. Bosworth, « Laḳab », EI2, V, 1986, 
    p. 622‑635.

    C.E. Bosworth, « Tughra », EI2, X, 2002, 
    p. 639‑643.

    S.R. Canby, « Yāqūt al-Musṭaʿṣimī », EI2, XI, 
    2005, p. 286‑287.

    J. Deny, « Tughra », EI1, IV, 1927, p. 865‑869.

    G. Leiser, « Tamgha », EI2, X, 2002, p. 182‑183.

    E. Lévi-Provençal, « ʿ Alāma », EI2, I, 1960, 
    p. 362‑363.

    Réd., « Ism », EI2, IV, 1978, p. 187-189.

    A.J. Wensick, C. Pellat, « Kunya », EI2, V, 1986, 
    p. 396‑397.

Le Robert, s.v. « Signature »
Le Petit Robert de la langue française. Dictionnaire 
alphabétique et analogique de la langue française, 
Paris, 2020, p. 2370b, s.v. « Signature ».

	 Sources anciennes

al-AsyūṬī, Ǧawāhir al-ʿuqūd
al-Asyūṭī, Ǧawāhir al‑ʿuqūd wa‑muʿīn al‑quḍāt 
wa‑l‑muwaqqiʿīn wa‑l‑šuhūd, A. Ḥāmid 
al‑Fiqqī (éd.), Le Caire, 1955.

al-BaĠdādī, Kitāb al‑ifādah
al-Baġdādī, The Eastern Key: Kitāb al-ifādah 
wa‑l‑iʿtibār, K. Hadith Zand, J.A. Videan, 
I.E. Videan (éd.), Londres, 1965.

Bar Hebraeus, Chronography
Abū l-Faraǧ Bar Hebraeus, Chronography, 
E.A.W. Budge (éd.), Londres, 1932.

Ibn al-AṮīr, Kitāb al‑muraṣṣaʿ
Ibn al-Aṯīr, Kitāb al-muraṣṣaʿ, I. al‑Sāmarrāʾī (éd.), 
Bagdad, 1971.

in t roduct ion aux appro ches  légale , auctoriale  et  so ciétale20

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ibn al-Ǧawzī, Kašf al‑niqāb
Ibn al-Ǧawzī, Kašf al-niqāb ʿan asmāʾ wa-l-alqāb, 
I. al‑Sāmarrāʾī (éd.), Beyrouth, 1984.

Ibn Ǧubayr, Riḥla
Ibn Ǧubayr, Riḥla, W. Wright, 
M.J. De Goeje (éd.), Londres, 1907.

Ibn ḤaǦar, Nuzhat al-albāb
Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Nuzhat al-albāb fī l-alqāb, 
[s. n.], Beyrouth, 1991.

Ibn Ḫaldūn, « Autobiographie »
Ibn Ḫaldūn, « Autobiographie », dans Ibn Ḫaldūn, 
Le livre des exemples, A. Cheddadi (éd.), Paris, 
2002, p. 50-248.

Ibn Ḫallikān, Biographical Dictionary
Ibn Ḫallikān, Biographical Dictionary, 5 vol., 
W. Mac Guckin De Slane (éd.), Paris, Londres, 
1842-1871.

Ibn al-Ṣayrafī, Qānūn
Ibn al-Ṣayrafī, Qānūn dīwān al-rasāʾil, 
A.F. Sayyid (éd.), Le Caire, 1990.

al-KāšĠarī, Dīwān luġat al-Turk
Maḥmūd al-Kāšġarī, Compendium of the Turkic 
Dialects (Dīwān luġat al-Turk), R. Dankof, 
J. Kelly (éd.), Harvard, 1982.

al-Nawāwī, Kitāb al-minhāǧ
al-Nawāwī, Kitāb al-minhāǧ fī šarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, 
[s. n.], Damas, Beyrouth, 1998.

al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā
al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā fī ṣināʿat al-inšāʾ, 15 vol., 
M.Ḥ. Šams al-Dīn (éd.), Le Caire, 1987.

al-Samʿānī, Kitāb al-ansāb
al-Samʿānī, Kitāb al-ansāb, ʿA.A. al-Bārūdī (éd.), 
Beyrouth, 1988.

al-Samarqandī, Kitāb al-šurūṭ
Aḥmad ibn Muḥammad al-Samarqandī, Kitāb 
al‑šurūṭ wa‑ʿulūm al‑ṣukūk, A. Ǧābir Badrān (éd.), 
Le Caire, 2017.

al-Ṯaʿālibī, Laṭāʾif al‑maʿārif
al-Ṯaʿālibī, Laṭāʾif al-maʿārif, C.E. Bosworth (éd.), 
Édimbourg, 1984.

al-Ṯaʿālibī, Ṯimār al-qulūb
al-Ṯaʿālibī, Ṯimār al-qulūb fī l-muḍāf wa-l‑manṣūb, 
I.M. Abū l‑Faḍl (éd.), Le Caire, 1985.

	 Études

Abel 1927-1928
A. Abel, « Les noms de personnes du monde 
musulman », RUB 33, 1927-1928, p. 111‑114.

Allan, Gilmour 2000
J. Allan, B. Gilmour, Persian Steel: The Tanavoli 
Collection, Oxford Studies in Islamic Art 15, 
Oxford, 2000.

Alleaume, Fargues 1998
G. Alleaume, P. Fargues, « La naissance d’une 
statistique d’État. Le recensement de 1848 en 
Égypte », Histoire & mesure 13/1‑2, 1998, p. 147‑193.

Antoun 1968
R.T. Antoun, « On the Significance of Names in 
an Arab Village », Ethnology 7/2, 1968, p. 158-170.

Arberry 1951
A.J. Arberry, A Volume in the Autograph of Yāqūt 
the Geographer (574-626/1179-1229): A Brief 
Description, with a Reproduction of the Manuscript 
of the Tamām Faṣīḥ al‑kalām of Ibn Fāris, CBM 3, 
Londres, 1951.

Ateş 1952
A. Ateş, « Kastamonu genel kitaplığında bulunan 
bazı mühim arapça ve farsça yazmalar », Oriens 5/1, 
1952, p. 28‑46.

Barbier de Meynard 1907
A.C. Barbier de Meynard, « Surnoms et sobriquets 
dans la littérature arabe », JournAs 9/2, 1907, 
p. 173‑243.

al-Bāšā 1978
Ḥ. al-Bāšā, al-alqāb al-islāmiyya fī l-taʾrīḫ 
wa-l-waṯāʾiq wa‑l‑āṯār, Le Caire, 1978.

Bauden, Franssen 2020
F. Bauden, É. Franssen (éd.), « Introduction », 
dans Bauden, Franssen (éd.) 2020, p. 1‑37.

Bauden, Franssen (éd.) 2020
F. Bauden, É. Franssen (éd.), In the Author’s 
Hand: Holograph and Authorial Manuscripts in the 
Islamic Handwritten Tradition, Islamic History and 
Civilization 171, Leyde, Boston, 2020.

jean-charles  ducène , julie  marchand 21

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Behrens-Abouseif 1995
D. Behrens-Abouseif, Mamluk and Post-Mamluk 
Metal Lamps, AnIsl‑Suppl. 15, Le Caire, 1995.

Behrens-Abouseif 2018
D. Behrens-Abouseif, The Book in Mamluk Egypt 
and Syria (1250–1517): Scribes, Libraries and Market, 
Islamic History and Civilization 162, Leyde, 
Boston, 2018.

Behzadi, Hämeen-Anttila (éd.) 2015
L. Behzadi, J. Hämeen-Anttila (éd.), Concepts of 
Authorship in Pre-Modern Arabic Texts, Bamberger 
Orientstudien 7, Bamberg, 2015.

Blair 1998
S.S. Blair, Islamic Inscriptions, Édimbourg, 1998.

Blair 2005
S.S. Blair, « What the Inscriptions Tell Us: 
Text and Message on the Ivories from al‑Andalus », 
dans von Folsach, Meyer (éd.) 2005, I, p. 75‑99.

Blair 2015
S.S. Blair, « Place, Space and Style: Craftsmen’s 
Signatures in Medieval Islamic Art », 
dans A. Eastmond (éd.), Viewing Inscriptions in the 
Late Antique and Medieval World, New York, 2015, 
p. 230-248.

Blair, Bloom 1999
S.S. Blair, J. Bloom, « Signatures on Works of 
Islamic Art and Architecture », DamMitt 11, 1999, 
p. 49-66.

Boud’hors, Heurtel 2010
A. Boud’hors, C. Heurtel, Les ostraca coptes de la 
TT 29. Autour du moine Frangé, EAT 3, Bruxelles, 
2010.

Brieux, Maddison 2021
A. Brieux, F. Maddison, Répertoire des facteurs 
d’astrolabes et de leurs œuvres en terre d’islam, 
Turnhout, 2021.

Brunet et al. (éd.) 2001 (éd. 2020)
G. Brunet, P. Darlu, G. Zei (éd.), Le patronyme : 
histoire, anthropologie, société. Actes de colloque, Lyon, 
Centre Jacques-Cartier, 1998 (2001), Paris, 2020 
(2e éd.).

Cahen 1943-1945
C. Cahen, « La ṭuġrā seljuḳide », JournAs 234, 
1943-1945, p. 167‑172.

Carboni, Whitehouse 2001
S. Carboni, D. Whitehouse, Glass of the Sultans, 
catalogue d’exposition, Corning, Corning 
Museum of Glass, 24 mai-3 septembre 2001, 

New York, Metropolitan Museum of Art, 
2 octobre 2001‑13 janvier 2002, Athènes, Benaki 
Museum, 20 février‑15 mai 2002, New York, 
Corning, Athènes, New Haven, 2001.

Déroche 1992
F. Déroche, The Abbasid Tradition: 
Qurʾans of the 8th to the 10th Centuries AD, 
The Nasser D. Khalili Collection of Islamic Art 1, 
Londres, 1992.

Déroche 2000
F. Déroche, Manuel de codicologie des manuscrits en 
écriture arabe, Paris, 2000.

Déroche, Sagaria Rossi 2012
F. Déroche, V. Sagaria Rossi, I manoscritti in 
caratteri arabi, Scritture e libri del medioevo 9, 
Rome, 2012.

Diem 1996
W. Diem, Arabische amtliche Briefe des 10. 
bis 16. Jahrhunderts aus der Österreichischen 
Nationalbibliothek in Wien, Documenta arabica 
antiqua 3, Wiesbaden, 1996.

Ducène 2020
J.-C. Ducène, « Le copiste et la dictée dans le 
monde arabe médiéval », dans I. Bretthauer, 
A. Caiozzo, F. Rivière (éd.), La plume et le calame. 
Entre Orient et Occident, les métiers de l’écrit à la 
marge, Mondes d’ailleurs 1,Valenciennes, 2020, 
p. 65-78.

Ettinghausen 1962
R. Ettinghausen, La peinture arabe, Genève, 1962.

Fernandes 1997
L. Fernandes, « Mamluk Architecture and the 
Question of Patronage », MSRev 1, 1997, p. 107‑120.

von Folsach, Meyer (éd.) 2005
K. von Folsach, J. Meyer (éd.), The Ivories 
of Muslim Spain: Papers from a Symposium 
Held in Copenhagen from the 18th to the 
20th of November 2003, The Journal of the 
David Collection 2, Copenhague, 2005.

Fraenkel 1992
B. Fraenkel, La signature. Genèse d’un signe, Paris, 
1992.

Franssen 2022
É. Franssen, « al-Ṣafadī: The Scholar as a Reader », 
dans É. Franssen (éd.), Authors as Readers in the 
Mamlūk Period and Beyond, Filologie medievali 
e moderne 26/5, Venise, 2022, p. 83‑152.

in t roduct ion aux appro ches  légale , auctoriale  et  so ciétale22

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Fuʾād Sayyid 1997
A. Fuʾād Sayyid, al-kitāb al-ʿarabī al-maḫṭūṭ wa-ʿilm 
al-maḫṭūṭāt, Le Caire, 1997.

Gacek 2009
A. Gacek, Arabic Manuscripts: A Vademecum for 
Readers, HbOr 98, Leyde, Boston, 2009.

Gacek 2020
A. Gacek, « Arabic Holographs: 
Characteristics and Terminology », 
dans Bauden, Franssen (éd.) 2020, p. 55-77.

Goitein 1970
S.D. Goitein, « Nicknames as Family Names », 
JAOS 90/4, 1970, p. 517-524.

Grangaud, Michel (éd.) 2010
I. Grangaud, N. Michel (éd.), L’identification. 
Des origines de l’islam au xixe siècle, RMMM 127, 
Aix-en-Provence, 2010.

Guigue 1863
M.‑C. Guigue, De l’origine de la signature et de son 
emploi au Moyen Âge, principalement dans les pays 
de droit écrit, Paris, 1863.

Jeay 2015
C. Jeay, Signature et pouvoir au Moyen Âge, 
Mémoires et documents de l’École des chartes 99, 
Paris, 2015.

Jeay 2021
C. Jeay, Louis XI ou l’exercice du pouvoir. Gouverner 
par la signature, Comité des travaux historiques et 
scientifiques‑Histoire 65, Aubervilliers, 2021.

Johansen 1997
B. Johansen, « Formes de langage et fonctions 
publiques. Stéréotypes, témoins et offices 
dans la preuve par l’écrit en droit musulman », 
Arabica 44/3, 1997, p. 333‑376.

Johns, Jamil 2004
J. Johns, N. Jamil, « Signs of the Times: Arabic 
Signatures as a Measure of Acculturation 
in Norman Sicily », dans G. Necipoglu, 
D. Behrens‑Abouseif, A. Contadini (éd.), Essays in 
Honor of J.M. Rogers, Muqarnas 21, Leyde, Boston, 
2004, p. 181‑192.

Kazazian 2010
A. Kazazian, « Les Arméniens en Égypte 
au xixe siècle. Identité et enregistrement », 
dans Grangaud, Michel (éd.) 2010, p. 77-96.

Khan 1993 (éd. 2006)
G. Khan, Arabic Legal and Administrative 
Documents in the Cambridge Genizah Collections 
(1993), Oxford, 2006 (2e éd.).

Khan 1994
G. Khan, « An Arabic Document of 
Acknowledgement from the Cairo Genizah », 
JNES 53/2, 1994, p. 117-124.

Labarta Gómez 2015
A. Labarta Gómez, « The Casket of Hisham and 
Its Epigraphy », Summa 6, 2015, p. 104‑128.

Larcher 2013
P. Larcher, « Le nom propre dans 
la tradition grammaticale arabe », 
dans Müller, Roiland‑Rouabah (éd.), 2013, 
p. 303‑318.

Little 1982
D.P. Little, « Two Fourteenth-Century Court 
Records from Jerusalem Concerning the 
Disposition of Slaves by Minors », Arabica 29/1, 
1982, p. 16‑49.

Marino 2010
B. Marino, « Prêter son nom et simuler des 
transactions. Des stipulations d’Abû Jaʿfâr 
al‑Ṭaḥâwî (ixe‑xe siècles) aux consultations 
et actes juridiques des xviie‑xviiie siècles », 
dans Grangaud, Michel (éd.) 2010, p. 113‑127.

Massé 1914
H. Massé, « Ibn al-Çaïrafi. Code de la chancellerie 
d’État (période‑fātimide) », BIFAO 11, 1914, 
p. 65‑120.

Mayer 1954
L.A. Mayer, « Islamic Glassmakers and Their 
Works », IEJ 4/3-4, 1954, p. 262‑265.

Mayer 1956a
L.A. Mayer, Islamic Architects and Their Works, 
Genève, 1956.

Mayer 1956b
L.A. Mayer, Islamic Astrolabists and Their Works, 
Genève, 1956.

Mayer 1958
L.A. Mayer, Islamic Woodcarvers and Their Works, 
Genève, 1958.

Mayer 1959
L.A. Mayer, Islamic Metalworkers and Their Works, 
Genève, 1959.

jean-charles  ducène , julie  marchand 23

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mayer 1962
L.A. Mayer, Islamic Armourers and Their Works, 
Genève, 1962.

Molénat 2017
J.-P. Molénat, « L’anthroponymie des chrétiens 
arabisés de la péninsule Ibérique médiévale. 
Le double nom des “Mozarabes”, ixe‑xiiie siècles », 
Hamsa. Journal of the Judaic and Islamic Studies 3, 
2017, p. 78‑90.

Mols 2006
L.E.M. Mols, Mamluk Metalwork Fittings in Their 
Artistic and Architectural Context, Delft, 2006.

Montgomery 2005
J.E. Montgomery, « Serendipity, Resistance 
and Multivalency: Ibn Khurradadhbih 
and His Kitāb al‑masālik wal‑mamālik », 
dans P. Kennedy (éd.), On Fiction and Adab 
in Medieval Arabic Literature. Actes de colloque, 
New York University, Department of Middle 
Eastern Studies, 21‑22 avril 2000, Wiesbaden, 2005, 
p. 177‑232.

Müller, Roiland-Rouabah (éd.) 2013
C. Müller, M. Roiland-Rouabah (éd.), Les non-dits 
du nom : onomastique et documents en terres d’Islam. 
Mélanges offerts à Jacqueline Sublet, PIFD 267, 
Beyrouth, 2013.

Muth 2008
F.-C. Muth, « Proper Names », 
dans K. Versteegh (éd.), Encyclopedia of Arabic 
Language and Linguistics, III, Leyde, 2008, 
p. 717‑724.

Peterson 1980
B. Peterson, « Blue and White Imitation Pottery 
from the Ghaibi and Related Workshops in 
Mediaeval Cairo », BMFEA 52, 1980, p. 65‑88.

Pinder-Wilson 2005
R. Pinder-Wilson, « Ivory Working in 
the Umayyad and Abbasid Periods », 
dans von Folsach, Meyer (éd.) 2005, I, p. 13-23.

RāĠib 2013
Y. Rāġib, « Esclaves et affranchis trahis par 
leur nom dans les arts de l’Islam médiéval », 
dans Müller, Roiland‑Rouabah (éd.) 2013, 
p. 247‑301.

Rice 1951
D.S. Rice, Le baptistère de Saint Louis, Paris, 1951.

Rustow 2020
M. Rustow, The Lost Archive: Traces of a Caliphate 
in a Cairo Synagogue, Princeton, Oxford, 2020.

Sadek 2023
N. Sadek, « Engraved Property: The Titles and 
Names of Rasulid Women on Ayyubid and 
Mamluk Metalwork », Journal of Material Cultures 
in the Muslim World 4/1, 2023, p. 97‑117.

Salem Elsheikh 2016
M. Salem Elsheikh, « Un ignoto manoscritto di 
mano di Yāqūt al‑Mustāʿṣimī a Firenze (BR 41) », 
La bibliofilía 118/2, 2016, p. 217‑228.

Sauvaget 1950
J. Sauvaget, « Noms et surnoms de mamelouks », 
JournAs 238, 1950, p. 31‑58.

Šawqī, Ṭawbī 2018
A. Šawqī, M. Ṭawbī, Muṣṭalahāt al-kitāb al‑ʿarabī 
al‑maḫṭūṭ, Rabat, 2018.

Schimmel 1998
A. Schimmel, Noms de personne en Islam, Paris, 
1998.

Schoeler 2002
G. Schoeler, Écrire et transmettre dans les débuts de 
l’islam, Paris, 2002.

Sellheim 1966
R. Sellheim, « Neue Materialien zur Biographie 
des Yāqūt », dans W. Voigt (éd.), Forschungen und 
Fortschritte der Katalogisierung der Orientalischen 
Handschriften in Deutschland: Marburger 
Kolloquium 1965, Wiesbaden, 1966, p. 87‑118.

Sourdel 1959-1960
D. Sourdel, Le vizirat ʿabbāside de 749 à 936 
(132 à 324 de l’hégire), Damas, 1959‑1960.

Stern 1964
S.M. Stern, Fāṭimid Decrees: Original Documents 
from the Fāṭimid Chancery, All Souls Studies 3, 
Londres, 1964.

Sublet 1991
J. Sublet, Le voile du nom. Essai sur le nom propre 
arabe, Paris, 1991.

Sublet 1992
J. Sublet, Les trois vies du sultan Baïbars, Paris, 1992.

in t roduct ion aux appro ches  légale , auctoriale  et  so ciétale24

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Sublet 1996
J. Sublet, « Nom et identité dans le monde 
musulman », dans M. Bourin, J.‑M. Martin, 
F. Menant (éd.), L’anthroponymie : document 
de l’histoire sociale des mondes méditerranéens 
médiévaux. Actes du colloque de Rome 
(6‑8 octobre 1994), CEFR 226, Rome, 1996, 
p. 97‑108.

Sublet 2011
J. Sublet, « Le manuscrit autographe : un statut 
particulier ? Des exemples à l’époque mamelouke », 
dans A. Görke, K. Hirschler (éd.). Manuscript 
Notes as Documentary Sources, Beiruter Texte und 
Studien 129, Wurtzbourg, 2011, p. 171‑179.

Sublet 2017
J. Sublet, « Richesse du nom propre arabe médiéval. 
La “liste des maîtres” d’Ibn Mušarraf (Damas, 
fin du viie/xiiie siècle) », Hamsa. Journal of the 
Judaic and Islamic Studies 3, 2017, p. 91-102.

Tillier 2009
M. Tillier, « Women Before the qāḍī Under the 
Abbasids », Islamic Law and Society 16/3‑4, 2009, 
p. 280‑301.

Tillier 2010
M. Tillier, « L’identification en 
justice à l’époque abbasside », 
dans Grangaud, Michel (éd.) 2010, p. 97‑112.

Van Renterghem 2010
V. Van Renterghem, « Identifier et 
s’identifier dans les milieux lettrés 
bagdadiens (ve‑vie/xie‑xiie siècles) », 
dans Grangaud, Michel (éd.) 2010, p. 129‑142.

Veit 2009
R. Veit, « A Copy of the Qaṣīdat al-burda Ascribed 
to the Famous Calligrapher Yāqūt al‑Mustaʿṣimī », 
Oriens 37, 2009, p. 53‑64.

Veselý 1971
R. Veselý, « Die richterlichen Beglaubigungsmittel: 
Ein Beitrag zur Diplomatik arabischer 
Gerichtsurkunden – 1. ʿalāma », Studia orientalia 
Pragensia 8, 1971, p. 7‑23.

Wipszycka 1984
E. Wipszycka, « Le degré d’alphabétisation en 
Égypte byzantine », REAug 30, 1984, p. 279‑296.

von Zambaur 1927
E. von Zambaur, Manuel de généalogie et de 
chronologie pour l’histoire de l’islam, Hanovre, 1927.

Ziedan 2008
Y. Ziedan, Signed Manuscripts: Proceedings of the 
2nd International Conference of the Manuscript 
Center (April 2005), Alexandrie, 2008.

al-Zubair (éd.) 1991
M. al-Zubair (éd.), Dictionary of Arab Names, 
Beyrouth, 1991.

jean-charles  ducène , julie  marchand 25

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 3-26    Jean-Charles Ducène, Julie Marchand
Introduction aux approches légale, auctoriale et sociétale
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



