MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 52 (2019), p. 45-80
Mathilde Boudier

L'Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon
d’Antioche. Apports d'un dossier documentaire inédit

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER

L’Eglise melkite au 1x¢ siécle a travers le conflit entre
David de Damas et Siméon d’Antioche

Apports d'un dossier documentaire inédit

RESUME

Cet article présente un dossier inédit de documents concernant les chrétiens de Damas a la
fin du 1x¢ siecle. Conservés au moyen de leur copie dans deux manuscrits tous deux datables
approximativement du x°-x1° siécle, ces neuf documents rédigés en arabe ont été produits a
I'occasion d'un conflit au sein de I’Eglise melkite de Syrie en 277/890-891. Il ressort de I'analyse
que David, évéque métropolitain de Damas, a lui-méme réuni ces documents a charge contre
son adversaire Siméon, patriarche d’Antioche. La plainte de David de Damas aux deux autres
patriarches, Elie de Jérusalem et Michel d’Alexandrie, contre Siméon d’Antioche, est éditée
et traduite en francais en annexe de l'article.

La plainte de I'évéque, les réponses et avis juridiques émis par les deux patriarches, la
lettre des habitants d’Antioche (ahl Antakiya) et, enfin, un jugement antérieur du patriarche
Théodose d’Antioche, apportent de précieuses informations sur la hiérarchie ecclésiastique
melkite contemporaine et donnent un apercu du fonctionnement de la justice ecclésiastique
et de l'utilisation du droit canonique. Le conflit implique aussi des laics chrétiens et musul-
mans de Damas, autour de I'administration des revenus et des propriétés de I'Eglise, dont
une boulangerie (furn al-kanisa). Le pouvoir toulounide figure en arriére-plan d'un conflit
essentiellement géré par les autorités ecclésiastiques de I'espace syro-égyptien.

Mots-clés: Alexandrie, Antioche, autorités ecclésiastiques, chrétiens, Damas, droit, 1x° siecle,
Jérusalem, justice, melkites, monasteres, Syrie, Toulounides

* Mathilde Boudier, Doctorante, Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, mathilde.boudier@sfr.fr

) ) ANNALES ISLAMOLOGIQUES 52 — 2018
Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier

L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46 © LEGLISE MELKITE AU IX® SIECLE...

ABSTRACT

This paper presents an unpublished dossier of documents related to the Christians of
Damascus in the late gth century. Preserved through their copy in two manuscripts datable
to the 1oth or 11th century, these nine documents written in Arabic were issued on the
occasion of a conflict that happened among the Melkite Church in Syria in 277/890-891.
The documents prove to have been gathered by David the metropolitan bishop of Damascus,
against his adversary Simeon the patriarch of Antioch. The complaint of David of Damascus
against Simeon of Antioch, addressed to the two other patriarchs, Elias of Jerusalem and
Michael of Alexandria, is edited and translated into French as an appendix to this article.

The complaint of the bishop, the answers and legal opinions expressed by the two patri-
archs, along with the letter of the people of Antioch (ahl Antakiya) and an earlier sentence
of the patriarch Theodosius of Antioch, shed light on the Melkite ecclesiastical hierarchy of
the time and give new insights into how the ecclesiastical justice was working and the canon
law was used. The conflict also implies Christian and Muslim laymen of Damascus about the
administration of the Church income and properties, among which a bakery (furn al-kanisa).
The Tulunid power remains in the background of a conflict which is mainly handled by the
ecclesiastical authorities of the Syro-Egyptian area.

Keywords: Alexandria, Antioch, ecclesiastical authorities, Christians, Damascus, law, ninth
century, Jerusalem, justice, Melkites, monasteries, Syria, Tulunids

ES SOURCES sur le fonctionnement des institutions ecclésiastiques des chrétiens
melkites en Syrie-Palestine sont rares, en I'absence de conservation des archives
des patriarcats d’Antioche et de Jérusalem remontant aux premiers siécles de 'Tslam’.

Un épisode de conflit, survenu & Damas entre le métropolite de la cité, David, et le patriarche
Siméon d'Antioche, en 277/890-891, a néanmoins suscité la rédaction et la préservation
d’'un dossier de neuf documents encore inédits. Ce dossier fournit non seulement des noms
de personnes et de lieux qui viennent enrichir notre connaissance de la hiérarchie et de la
géographie ecclésiastiques melkites, mais aussi un éclairage précieux sur 'Eglise melkite en
tant qu'institution? Ces documents constituent ainsi une source nouvelle  exploiter pour une
histoire sociale de Damas et de la Syrie incluant les chrétiens.

1. Lesindices sur le fonctionnement des institutions ecclésiastiques sont dispersés dans des sources littéraires
(chroniques, correspondances, traités, hagiographie) et documentaires (épigraphie, rares sceaux, quelques
papyrus découverts 2 Nessana).

2. Le terme «melkite » est employé ici pour qualifier 'Eglise suivant I'orthodoxie byzantine définie au
concile de Chalcédoine, située dans les patriarcats d’Antioche, de Jérusalem et d’Alexandrie, c’est-a-dire dans
I'empire islamique. Sur I'histoire des melkites, voir Dick, 1994 ; Troupeau, 1993 ; Nasrallah, 1979;1996; 2016;

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 47

Un dossier de documents identifié dans deux témoins manuscrits

Deux témoins manuscrits contenant la copie (nusha) de cette série de documents nous sont
parvenus. Le manuscrit Milan, Biblioteca Ambrosiana X 201 sup. (ci-aprés M) était, jusqu'a
une date récente, le seul témoin connu de ce qui était décrit dans le catalogue du fonds de la
Biblioteca Ambrosiana comme une correspondance ecclésiastique?. C'est sur la base de ce ma-
nuscrit que John C. Lamoreaux consacra au dossier « David de Damas » une notice dans laquelle
il annongait en préparer une édition et traduction anglaise *. Le manuscrit M est un recueil com-
posite, sans date. Les basmala-s trinitaires et autres invocations au Christ et 3 la Vierge indiquent
qu'il a été constitué en milieu chrétien. Plusieurs types de papiers et d'écritures s’y succedent. Le
dossier des lettres et documents concernant le conflit (fol. 94-137v°) se situe dans un ensemble
de textes de nature variée (fol. 76-206) copiés dans le méme style d’écriture et sans doute par
une méme main. Il est immédiatement suivi par une autre lettre, adressée par le patriarche
Agapios d'Antioche au patriarche Elie d'Alexandrie (fol. 138-143v°), qui s'avére identique — 2
quelques variantes textuelles prés — 4 celle insérée par Yahya b. Sa‘id d'Antioche dans son Histoire
et datée du 7 décembre (367/978)%. Silalettre d’Agapios d’Antioche & Elie d’Alexandrie a bien
été copiée 2 la méme époque que le dossier de David de Damas, elle fournit le terminus post quem
de 978 pour la copie de 'ensemble, qui a sans doute été réalisée au tournant du x© et du x1° siécle.

Deux indices permettent de supposer que le manuscrit M provient de la bibliothéque
du monastére du Sinai®. D'une part, le début et la fin des cahiers du manuscrit portent des
signatures géorgiennes caractéristiques de l'activité des relieurs géorgiens au monastére du Sinai
aux x¢ et x1°siécles, sur des manuscrits géorgiens mais aussi arabes ou syriaques”’. Cela ne
préjuge pas du lieu de copie des textes, le manuscrit ayant pu rejoindre le Sinai aprés avoir
été copié ailleurs, par exemple dans un monastére palestinien tel que Mar Saba. D'autre part,
une provenance sinaitique serait cohérente avec 'histoire récente du codex, acquis 4 Munich
en 1910 pour la Biblioteca Ambrosiana, avec d'autres manuscrits arabes chrétiens dont 'un au
moins (Milan, Biblioteca Ambrosiana X 198 sup.) faisait 4 I'origine partie de la bibliothéque du
monastére Sainte-Catherine du Sinai, selon 'hypothése de Joseph-Marie Sauget®.

Todt, 2006 ; Griffith, 2006 ; Noble, Treiger, 2014. Les patriarches cités dans le dossier sont connus par ailleurs
dans la hiérarchie melkite : le conflit se produit donc assurément dans cette Eglise, qui n’est toutefois désignée
dans les présents documents que comme «1'Eglise de Dieu» (kanisat Allah), les autres Eglises présentes 2
Damas (syro-orthodoxe et syro-orientale) demeurant parfaitement invisibles dans le dossier.

3. Le ms M est décrit dans le catalogue de Lofgren, Traini, 1975, p. 33-35.

4. Lamoreaux, 2010, p. 79-82. Klaus-Peter Todt avait déja appelé aI'édition de ce texte important et intégré
le nom de David 4 la liste des évéques de Damas, cf. Todt, 2006, p. 69.

5. Yahya b. Sa‘id, Histoire, PO 23, p. 380-389. L’année se déduit de la date 4 laquelle Agapios accéda au
patriarcat, le 22 janvier 367/978 (PO 23, p. 377).

6. Ces éléments m’ont été indiqués par André Binggeli, que je remercie vivement d’avoir attiré mon attention
sur ce texte, commandé une reproduction des folios correspondants du manuscrit M a I'Irht et discuté de
I'avancée de mon travail.

7. Géhin, 1998, p. 158-159; Pataridze, 2012.

8. Fumagalli, 2000, p. 55-56, 61.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 © L'EGLISE MELKITE AU 1X®¢ SIECLE...

Une seconde copie du dossier de documents a été identifiée récemment par Alexander Treiger
dans l'écriture supérieure du palimpseste dit Apostolic Constitutions palimpsest (ci-apres C),
conservé au Westminster College de Cambridge sous la cote WGL 9/2 et issu de la collection
d’Agnes Smith Lewis et de Margaret Dunlop Gibson?®. Le manuscrit C a perdu sa reliure et
compte dans son état actuel environ 80 folios numérotés dans le désordre, dont certains sont
fragmentaires™. L'écriture inférieure du palimpseste, en grec, a été identifiée comme un lec-
tionnaire de ' Ancien Testament ou prophetologion, remontant peut-étre au virr® siecle™. Clest
I'écriture supérieure en arabe qui préserve, entre autres, les documents relatifs 3 David de Damas,
dans une copie qui daterait du x© siécle environ', Malgré des parties manquantes ou illisibles
du fait de I'état de conservation du manuscrit, le recueil contenait 4 l'origine le dossier complet
des neuf documents. Ces derniers ont été intégrés dans une collection canonique en arabe plus
vaste que les seules « Constitutions apostoliques » qui ont donné leur nom au palimpseste®.
En effet, la collection comprend d'une part le texte complet des canons de certains conciles',
d’autre part des florileges composés de canons tirés de différents conciles ™, La nature juridique
du dossier concernant David de Damas, et en particulier le recours fréquent aux « saints canons »
(al-qawanin al-muqaddasa) dans les documents qui le composent, explique qu'il ait été copié
au sein d'un recueil de textes canoniques ou 2 sa suite.

Les relations entre les deux manuscrits sont difficiles 3 déterminer, mais il semble assuré
qu'aucun des deux n'a été directement copié sur l'autre'. Le travail d'édition s'appuie sur le
manuscrit M du fait de son meilleur état de conservation, mais les passages lisibles dans C per-
mettent souvent de corriger M ou de confirmer des lectures douteuses. L'édition et la traduction
francaise annotée du premier document du dossier se trouvent en annexe du présent article.

9. Treiger, 2016b, p. 10, n. 8. Je remercie chaleureusement Alexander Treiger pour sa relecture attentive
d’une version antérieure de cet article, qui a permis de le corriger et de 'enrichir en plus d'un point.

10, J'ai pu consulter I'ensemble du manuscrit grice aux photographies aimablement fournies par Helen Weller,
archiviste du Westminster College, que je remercie. D’aprés ses mesures, la dimension des feuillets est
d’environ 195-200 X 145-150 mm ; la surface d’écriture du texte arabe mesure 170 X 120 mm.

11. Le texte grec est en cours d’étude par Sysse Engberg, 4 qui je dois cette information, Engberg, 2018
(2 paraitre).

12. Cf.Figure 1. La copie est antérieure 41050 et se trouvait 4 cette époque au Sinai, d’aprés la note du fol. 1v°,
de la main de Salih b. Sa‘id al-Masihi, Engberg, 2018, d’aprés Alexander Treiger.

13. Les Canons des apdtres, qui font partie des Constitutions apostoliques mais circulaient aussi séparément,
ouvrent en effet le manuscrit: canons 1 4 7 sur le fragment «3» r°v° canons 8 i 80 aux fol. 2r°-8v°,
suivis des canons sur le sacerdoce aux fol. 9r°-16v°. Sur les Constitutions apostoliques, voir Metzger,
Les constitutions apostoliques.

14. Nous avons identifié, en rétablissant 'ordre original probable de la collection, les canons des conciles de
Nicée (fol. 291°-33v°), d’Ancyre (fol. 34r°-36v° puis 171°-18v°), de [Néocésarée] (fol. 19r°-20v°), de Gangres
(fol. 21r°-23v° et 271°-v°) et d’Antioche (fol. 241°-v° puis fol. 37r°-41v°).

15. Ainsiaux fol. 42r°-v° suivis du fol. 281°-v° et, peut-étre, du fol. 25 v°-r° (douze canons dits de Justinien
a Epiphane, suivis d’autres canons); aux fol. 641° 2 68v°.

16. La présence dans C d'une ligne entiére de texte omise dans M exclut que C ait été copié sur M. Quant
au ms M, quoique I'argument soit moins décisif, on remarque qu'il ne reprend pas la forme de la basmala
adoptée dans C (cf. annexe), qui est pourtant employée par le méme copiste dans le texte suivant le dossier
«David de Damas » (M, fol. 138r°).

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Composition du dossier et contenu des documents

MATHILDE BOUDIER

Le dossier contient la copie d'une série de neuf lettres et documents en langue arabe échangés

entre des membres de 'Eglise melkite de Syrie, de Palestine et d' Egypte. Le premier document est

une plainte de I'évéque métropolitain de Damas, David, formulée contre le patriarche d’Antioche,

Siméon, et adressée aux patriarches Michel d’Alexandrie et Elie de Jérusalem. Les documents 2

a7, en réponse A la plainte initiale, procédent A 'examen des griefs de David de Damas, et sta-

tuent sur le conflit survenu 4 Damas en faveur de David et contre Siméon, en s'appuyant sur le

droit canonique, sur des références scripturaires et sur des jugements antérieurs. Le huitiéme

document est, quant 2 lui, une lettre de requéte des habitants d’Antioche (ahl Antakiya)

a Siméon. Le neuviéme et dernier document est la copie d'un jugement (gadiyya) plus ancien

auquel il est fait référence A plusieurs reprises dans les documents précédents.

Ordre | Auteur |Destinataire Teneur Date Signataires M C
du document
Doc. 1 |David Elie et plainte/ sans fol. fol. 43r°-46v°
Michel récit des (entre Piques 94r°-1001°
événements | et novembre 890)
Doc. 2 | Michel David réponse ala |ragab 277 fol. fol.
plainte de (octobre- 100r°-1021° |46v°-481°
David et avis | novembre 890)
Doc. 3 | Elie non précisé | avis sur les signée enragab 277 |4 évéques: fol. fol.
griefs de (octobre- al-Fustit, 102r°-115r°  |48r°-54v°;
David, ratifié | novembre 890) al-Farama, fol. 26v°
par quatre | et$aban2yy Gaza, puis 261°
évéques [novembre- Nafga (?)
décembre 890]
Doc. 4 | Michel sans, mais | avis contre ramadan 277 fol. fol. 59v°-59r°
écrit sur les sanctions |(décembre 890 — 1151r°-116v°
demande de Siméon | janvier 891)
de David envers David
Doc. 5 | Elie sans, mais | avis similaire |S$bat 883 fol. fol. 50r°;
écrit sur dlalettre 4 | deI'Incarnation'” 16v°-117v° | fol. 58v°-58r°
demande = Sawwal 277
de David (février 89r1)

Tableau récapitulatif : composition du dossier de documents.

17. Ils’agit del'¢reidentifiée et baptisée par A. Treiger « ére alexandrine de I'Incarnation » pour la distinguer
de I'« ére byzantine de I'Incarnation » employée par les melkites entre le x1° et le x1v® siécle et basée sur un
calcul différent de la date de la création du monde. Il faut ajouter 8 ans pour obtenir 'ére chrétienne courante,
sauf entre le 25 et le 31 décembre (ajout de 7 ans). Sbig 883 équivaut donc bien a février 891. Treiger, 2016,

49

p. 10-1IL

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 © L'EGLISE MELKITE AU IX® SIECLE...
Ordre | Auteur |Destinataire| Teneur Date Signataires M C
du document
Doc. 6 | Michel Siméon lettre sans fol. fol. 58r°
d’exhortation 117v°-123t° | puis
ala fol. 55r°-57v°
réconciliation
avec David
Doc. 7 | Elie Siméon lettre sans fol. fol. 57v°
d’exhortation 123r°-126r° | (début);
ala deux pages
réconciliation manquantes;
avec David fol. 74r° (fin)
Doc. 8 | habitants | [Siméon]™ | requéte sans fol. fol. 741r°-v°
d’Antioche en faveur 126r°-128v° | puis
de David fol. 8ov°
Doc. 9 | Théodose |non précisé |jugement iyyar 1187 de I'ére |4 évéques: fol. fol. 8or°
d’Antioche, concernant | d’Alexandre Césarée, 128v°-137v° | (début)
avec I'Eglise de [mai 876] al-Ramla,
Théodose Damas Gaza,
de Bayt Gibril ;
Jérusalem le scribe,
syncelle
de Jérusalem.
Suivi d'une
souscription
de Siméon.

Tableau récapitulatif : composition du dossier de documents (suite).

La plainte de David de Damas (document 1) contient la narration des épisodes du conflit.
Celui-ci éclata lors de la visite de Siméon d’Antioche & Damas: le patriarche refusa de séjout-
ner chez 'évéque de la métropole, réunit des habitants de Damas opposés a David, intervint
dans la hiérarchie et dans les affaires économiques de 'Eglise de Damas sans tenir compte de
I'évéque, allant jusqu'a s'adresser au secrétaire du souverain local. Le patriarche et le métropolite
passérent chacun le Caréme dans un monastére différent des environs de Damas, puis David
décida de quitter Damas pour Jérusalem, ot il se plaignit au patriarche Elie de Jérusalem.

Grice aux dates de certains documents et 3 des indices internes, il est possible de reconstituer
la succession des événements et la chronologie du conflit. Quatre documents — i partir du
deuxiéme — sont datés, en ére hégirienne, de ragab i Sawwal 277/novembre 890 A février 891.

18. Le destinataire de la lettre est précisé dans les lignes de transition entre les lettres 7 et 8, mais les
deux manuscrits ne concordent pas. Il doit donc étre déduit d’indices internes i la lettre 8: plusieurs
occurrences de I'expression ya abana (« notre pére ») conviennent bien au patriarche Siméon, tandis que la
désignation de David 4 la troisiéme personne exclut ce dernier.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
https://www.ifao.egnet.net

© IFAO 2026

Mathilde Boudier

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 51

La mention dujetine du Caréme et delaféte de PAques dansle document 1 permet de faire remonter
le début du conflit entre le métropolite David de Damas et le patriarche Siméon d’Antioche
a la veille du Caréme 890. C'est donc peu avant Piques 890 que David part de Damas pour
se rendre 4 Jérusalem auprés du patriarche du lieu, Elie, et que ce dernier écrit 3 Siméon pour
I'admonester?™,

David passe la féte de PAques a Jérusalem. Il y apprend que Siméon s’est octroyé d'autres pré-
rogatives épiscopales 3 Damas et cherche A controler son clergé et ses fidéles (fin du document 1).
Depuis Jérusalem, David décide de se rendre auprés de Michel, patriarche d’Alexandrie®, 3 un
moment indéterminé mais avant octobre-novembre 890: le document 2, écrit par Michel a
cette date et peut-étre remis en main propre 3 David, mentionne cette venue?', Plus de six mois
se sont donc écoulés depuis le départ de David de sa ville. Aprés étre allé voir le patriarche
Michel, David retourne 4 Jérusalem aupres du patriarche Elie A une date non précisée, mais
avant février 891, date du document 5 qui fait mention de ce retour®*. Le document 5, derniére
lettre datée, est donc rédigé presque un an aprés le début du conflit.

Le conflit entre David et Siméon n’est en réalité qu'un épisode d'un affrontement récurrent
depuis plusieurs décennies entre différents partis, ayant pour enjeu le contrdle des biens de
I’Eglise a Damas. Le jugement du patriarche Théodose d’Antioche conservé dans le document 9
daté deiyyar 1187 de l'¢re d’Alexandre (ou ére des Séleucides), ce qui équivaut 4 876 de notre ére,
a ainsi pour principal objet la gestion des biens des églises et des monastéres de Damas; il fait
lui-méme référence 3 un jugement sur le méme sujet du patriarche Job d’Antioche dont la date
est A situer entre les années 821 et 83923,

David de Damas parait avoir lui-méme réuni et agencé les piéces du dossier. En effet,
deux passages opérant chacun la transition d'un document 4 un autre et rédigés a la premiere
personne ne peuvent avoir pour auteur que le métropolite de Damas. Dans le premier passage,
situé apres le document 44, David rapporte avoir montré A Elie la lettre de Michel et lui en
avoir demandé une semblable, ce qui annonce le document 5 et explique les fortes similitudes
entre les documents 4 et 5. Dans le second passage, David résume la suite donnée aux lettres 6
et 7 et introduit la lettre 82%. La composition du dossier par David lui-méme explique sans doute
la sélection des documents. Au fil des pages en effet, il est fait référence 4 d'autres écrits qui ne

19. M, fol. 98v°. Les références au document 1 (M, fol. 94r°-1001°) sont données uniquement pour le ms M
et peuvent étre consultées dans I'édition et la traduction du texte en annexe.

20. M, fol. 98v°, premiére ligne.

21. M, fol. 100v°; C, fol. 46v°.

22, M, fol. 117r°; C, fol. 58v°,

23. Cet intervalle chronologique se déduit des dates des patriarcats de Job d’Antioche (v. 799-838 ou 839)
et de Basile de Jérusalem (821-839), tous deux présents lors de 'élaboration du jugement.

24. M, fol. 116v°; C, fol. 59r°.

25. M, fol. 125v°-1261°; C, fol. 74r°. Texte arabe infra, n. 74.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 7 LEGLISE MELKITE AU I1X® SIECLE...

sont pas préservés dans le dossier2S, en particulier les lettres envoyées par Siméon d’Antioche?”

— dont le seul texte conservé est sa souscription au bas du jugement du patriarche Théodose,
en approbation aux décisions de son prédécesseur sur le si¢ge d’Antioche®®, L'absence de tout
document émis par Siméon est frappante : cette série de piéces favorables 3 David s'apparente
3 un dossier 4 charge contre son adversaire.

Au-dela de la volonté personnelle de David de Damas de préserver les écrits attestant le
soutien qu'il obtint aupreés des évéques et des patriarches de Jérusalem et d’Alexandrie face
aux accusations de Siméon d’Antioche, la copie de ce dossier peut s'expliquer par la nature
juridique des documents. Ceux-ci gardent la mémoire d'un conflit survenu au sein de 'Eglise,
mais aussi de la jurisprudence qui s'est élaborée A cette occasion, sous I'égide des patriarches®.

Apports pour Ihistoire de I'Eglise melkite et de la Syrie

La présente analyse s'appuie principalement sur la plainte de David de Damas (document 1)
en la confrontant a 'ensemble du corpus, non pour en faire un commentaire exhaustif, mais
de maniére A mettre en évidence ses principaux apports au renouvellement de l'histoire de
I’Egh'se melkite, en particulier dans le Bilad al-Sam.

La biérarchie ecclésiastique melkite

Dans son étude du Patriarcat d’Antioche depuis la paix de U'Eglise jusqu’a la conquéte
arabe, Robert Devreesse concluait a la disparition dés 640 de toute hiérarchie ecclésiastique
grecque, C'est-3-dire des cadres de I Eglise impériale byzantine, dans les limites du patriarcat3°.
Depuis soixante-dix ans, la prise en compte de nouvelles sources archéologiques, épigraphiques
et manuscrites a permis de nuancer fortement cette représentation?. Les lettres issues du

26. Dans les lettres 6 et 7, Michel et Elie mentionnent chacun une premiére lettre envoyée 4 Siméon, non
conservée. Il ne peut s’agir des documents 4 et 5, qui ne lui sont pas adressées; cependant, leur contenu en
était sans doute proche.

27. Plusieurs textes de Siméon sont évoqués par David, Michel et Elie. Le premier d’entre eux est la ruq‘a
dont le contenu est rapporté dans la plainte de David (M, fol. 96v°). Les autres documents auxquels il est
fait allusion sont: une suspense appelée ribat (document 4) ou ‘aqd (documents 5 et 7) de Siméon contre
David; un écrit excommuniant David pour son refus de la suppression du jugement de Théodose d’Antioche
(document 4); une accusation (qatiguryds, du grec katégoria) évoquée dans la transition entre les documents 7
et 8; une lettre convoquant un synode parvenue a I'évéque Anastase (lettre 8).

28. M, fol. 137v°.

29. Un souci comparable est visible dans la composition de sa chronique par Michel le Syrien, quiy insére
des documents d’archives (lettres, professions de foi, encycliques) se rapportant aux conflits et débats au sein
de I'Eglise syro-orthodoxe et i leur réglement, reprenant une tradition d'insertion d’extraits et de citations
dans le fil de la chronique initiée par Eusébe de Césarée.

30. Devreesse, 1945, p. 107.

31. Cf. par exemple la mise 4 jour des listes épiscopales proposée i partir de ces nouvelles sources par
Piccirillo, 2006.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 53

conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche contribuent 4 combler les lacunes de
la hiérarchie ecclésiastique melkite, pour qui les sources n’ont pas conservé de listes épiscopales
comparables 4 celles transmises dans I'Eglise syro-orthodoxe/jacobite?*.

Les trois patriarches contemporains Siméon d’Antioche, Elie de Jérusalem et
Michel d'Alexandrie sont connus par ailleurs, mais par des mentions succinctes?, Le dossier
permet en premier lieu de corriger la date d’accession de Siméon au patriarcat d’Antioche.
Celle-ci est nécessairement antérieure 3 PAques 890, au lieu de 892, année postulée jusqu’alors
en s'appuyant sur les Annales ' Eutychios d’Alexandrie qui font débuter le patriarcat de Siméon
la premiére année du régne d’'al-Mu‘tadid (279-289/892-902) 3+,

En croisant plusieurs sources, il est en outre possible de reconstituer de maniére hypothé-
tique la carriére de Siméon d’Antioche. Le patriarche est probablement originaire de Damas:
David, se plaignant du refus de Siméon de séjourner dans la résidence de I'évéque, indique que
celui-ci se rendit dans sa maison (sara ila manzilibi) *, avant de rapporter que Siméon installa
dans sa maison une église (a‘adda lahu fi manzilibi kanisa yuqaddis fiha)*°. Par ailleurs, on sait
par les Annales dEutychios que le nom complet du patriarche était Sim“an b. Zarnaq?. Or dans
la liste des églises de Damas transmise dans la Description de la ville par Ibn “Asakir (m. 1176),
'une des quinze églises chrétiennes recensées est décrite ainsi: « Une église 4 c6té de la mai-
son d'Ibn Zarnaq (kanisa bi-hadrat dar ibn Zarnaq) »*. Si I'on identifie cet édifice A I'église
quaurait aménagée Siméon dans sa maison, probablement familiale, en 890, la demeure et
I'église devaient, 4 en juger par ce qu'en dit Ibn “Asakir, se trouver prés de Bab Tuma?.

On ne sait précisément quand Siméon naquit. Cependant, dans les Miracles de saint Eustrate
de Mar Chariton, collection hagiographique composée vers 860, le quatriéme miracle fait men-
tion d'un moine Siméon, originaire de Damas (ragul yuqal lahu Simiyan al-Dimaiqi), que les
envoyés du patriarche Job d’Antioche (m. v. 839) viennent chercher pour le faire évéque d'Alep

32. Les listes épiscopales syro-orthodoxes ont été conservées dans la Chronique de Michel le Syrien, III,
p- 448 sq.

33. Eutychios, Annales, p. 69, 73-75.

34. Eutychios, Annales, p. 73; Grumel, 1958, p. 447. La vacance supposée par Grumel entre Théodose
d’Antioche (870-890) et Siméon d’Antioche (892-907) peut donc étre supprimée. Les dates fournies par
Eutychios pour les régnes des patriarches sont problématiques, mais dans la majorité des cas les sources
manquent pour les corriger : c’est le cas pour Théodose d’Antioche, dontle présent dossier atteste seulement
qu’il exercait ses fonctions patriarcales en 876, date du document 9.

35. M, fol. 95r°.

36. M, fol. 1001°.

37. Eutychios, Annales, p. 73-74. Le prénom de Siméon se trouve sous la forme Simiyan, et non Sim‘n,
dans le dossier de documents.

38. Ibn “Asakir, Tarih madinat Dimaiq, p. 130; La description de Damas, p. 220.

39. « L’église qui se trouve prés de la maison d’'Ibn Zarnagq. Elle est connue aujourd’hui sous le nom d’église
jacobite, 4 c6té de Bab Tamai, entre la place de Halid b. Usayd b. Abi al-‘As et la rue de Talha b. ‘Amr
b. Murrat al-Guhani », Ibn ‘Asakir, La description de Damas, p. 224. Elisséeff note 4 propos d’'Ibn Zarniq
(n. 1, p. 224) : « personnage non identifié par nous ».

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 © L'EGLISE MELKITE AU I1X® SIECLE...

mais qui se cache pour leur échapper, selon le topos de 'humilité monastique #°. L'identification
de cet homme avec le futur patriarche Siméon d’Antioche n’a rien d'assuré, mais n’est pas
incompatible avec la chronologie des événements*. Si 'on accepte I'idée que le Siméon en
question est bien le futur patriarche, notre personnage issu d'une famille damascéne serait donc
devenu moine avant 839 au monastére de Miar Chariton dans le désert de Judée. On ne sait si,
apreés avoir été pressenti comme évéque sous le patriarcat de Job d’Antioche, il exer¢a ou non
des fonctions épiscopales. La suite de sa carriére ecclésiastique est obscure, mais il serait devenu
4 un ige avancé, au plus tard en 890, patriarche d’Antioche aprés la mort de son prédécesseur
Théodose. Sa qualité de patriarche lui vaut d'étre cité par les Annales d' Eutychios d’Alexandrie,
qui ne parle pas de son conflit avec le métropolite de Damas. Eutychios fait durer douze ans
son patriarcat, ce qui conduirait 4 placer sa mort en 901-902, mais fait aussi figurer Siméon
parmi les destinataires de la lettre de I'empereur Léon VI aux patriarches orientaux, ce qui
supposerait qu'il était encore vivant en 906+,

Le dossier apporte aussi des informations sur des évéques qui n'étaient pas connus par
d’autres sources, 3 commencer par David, métropolite de Damas. David occupait déja le siege
de Damas du temps du patriarche Théodose d’Antioche (avant 876-890 ?). En effet, il évoque
dans sa lettre de plainte initiale la coutume qu'il observait avec les prédécesseurs de Siméon*3;
il fait en outre partie des douze évéques réunis par Théodose d’Antioche et mentionnés dans
le document 9, daté de 8764+, Son nom vient donc s'ajouter & ceux d’Agap(ios) et de Michel
relevés par Irénée Hausherr et Samir K. Samir pour la seconde moitié du 1x°© siécle5, Sil'on
suit I. Hausherr qui place la date de mort de I'évéque Michel « peu avant 880 »#°, David est
probablement le successeur direct de Michel sur le si¢ge épiscopal de Damas. Il exer¢a la fonction
de métropolite de Damas entre 'année 876 au plus tard et 'année 277/890-891, date 4 laquelle

40, Treiger, 2016a, p. 13 (texte arabe) et 15 (traduction anglaise). A. Treiger y postulait I'appartenance
d’Eustrate au monastére de Mar Saba, corrigée par I'auteur au profit de Mar Chariton dans Treiger, 2018,
41. Elle est proposée par Treiger, 20164, p. 10, n. 8. En supposant que Siméon de Damas ait été 4gé d’au moins
20 ans lorsqu’il était moine 4 la fin des années 830, Siméon d’Antioche aurait au moins 75 ans en 890-891.
Si son patriarcat a duré douze ans comme indiqué par Eutychios, il serait mort au plus tard en 289/901-902,
a 85 ans ou davantage. S'il était encore patriarche en 906, il serait mort a plus de 9o ans.

42. En 906, Léon VI cherchale soutien de Rome et des patriarches orientaux contre le patriarche Nicolas de
Constantinople, qui s'opposait 4 son quatriéme mariage; selon Eutychios, I'empereur écrivit « au patriarche
de Rome, 4 Miha’1l patriarche d’Alexandrie, 4 Iliya b. Mansiir patriarche de Jérusalem et 3 Sim“an b. Zarnagq,
patriarche d’Antioche », Eutychios, Annales, p. 73-74.

43. M, fol. 95r°,

44. M, fol. 130r°,

45. Samir, 1987, p. 439-441. Le ms Vatican Borgia géorgien 7 (fol. 47t°) mentionne ces deux évéques de Damas;
les mss Sinai arabe 400 et 401 fournissent deux attestations supplémentaires du nom de Michel. Un Michel,
archevéque de Damas (ra’is asaqifat Dima3q), est le rédacteur d’un discours sur I'entrée en Caréme dans le
ms Mingana ar. chr. 83, fol. 19v°-24v°, cf. Graf, 1947, II, p. 71; Mingana, 1936, n° 44.

46. Hypotheése étayée sur «I'étude des autres noms mentionnés » dans le document liturgique du Vatican
Borgia géorgien 7, cf. Samir, 1987, p. 439.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 55

il fut déposé par le patriarche d’Antioche. Le dossier ne nous apprend pas si le soutien des
deux patriarches d’Alexandrie et de Jérusalem suffit A lui permettre de revenir sur son siége.

Dans la plainte de David contre Siméon, plusieurs siéges épiscopaux sont mentionnés a
I'occasion de l'intervention du patriarche dans les affaires du clergé de Damas. Ayant absous
deux diacres qui avaient été suspendus ou excommuniés par David, Siméon conféra A 'un
d’'eux l'ordination comme métropolite de Manbig#’. Manbig (Hiérapolis/Mabbug) est une
métropole ecclésiastique pour laquelle la succession des métropolites melkites est mal connue,
en dehors des noms du chroniqueur Agapios de Manbi§ et de Jean de Manbig au milieu du
x1° siécle®®, 3 la différence de la hiérarchie syro-orthodoxe de la cité. De la plainte de David,
il se déduit qu'a PAques 890 ce siége était vacant, mais qu'un métropolite fut nommé peu aprés
pour I'administrer. Le méme passage rapporte que Siméon prescrivit a un autre métropolite
d'ordonner évéque I'un des prétres de David. Ni le nom ni le siége du prétre devenu évéque
ne sont précisés ; le métropolite chargé de lui conférer I'ordination pourrait étre celui de Busra,
métropole de la province d’Arabie (Transjordanie), en postulant une erreur de copiste dans
la graphie du toponyme (s ~ au lieu de (s 2, abstraction faite des points diacritiques)*°.
Un troisiéme évéque anonyme est évoqué, celui d’Alep (usquf Halab), 3 qui Siméon donne le
«pouvoir d'ordonner et d'interdire » 3 Damas, c'est-3-dire I'équivalent de l'autorité épiscopale,
apreés avoir suspendu David en I'absence de ce dernier, réfugié a Jérusalem°. Selon I'ordre
hiérarchique exposé dans la Notitia Antiochena du vi© siécle, Alep était le premier des évéques
de la province de Syrie I¢, dont la métropole n’était autre qu' Antioche. Sila préséance du siege
d’Alep a perduré dans les siécles suivants, des considérations hiérarchiques sont susceptibles
d’avoir favorisé le choix par le patriarche de I'évéque d’Alep pour exercer, au moins temporai-
rement, les fonctions épiscopales 3 Damas.

Seuls ces trois évéques sont mentionnés dans la plainte de David de Damas. Les docu-
ments suivants préservent des noms d’évéques en plus grand nombre: quatre signataires
du document 3, un évéque évoqué dans la lettre 8, douze évéques réunis 3 Damas autour
de Théodose d’Antioche en 876 évoqués dans le document 9, ainsi que quatre évéques et un

47. M, fol. 98v°-99r®°,

48. Cf. «Hierapolis » dans Todt, Vest, 2014, p. 1273 et 1275; Treiger, 2011, p. 90. Deux noms d’évéques de
Hierapolis, Michel et Nicolas, apparaissent dans les listes du concile de Nicée II (787), mais il s’agit de cités
homonymes situées en Phrygie. Voir Fedalto, 1988, p. 782; Acta Conciliorum Oecumenicorum, I11-3, p. 1121.
Ces noms sont donc 4 supprimer de la liste épiscopale de Manbig/Hierapolis.

49. Cette hypothése semble corroborée par le document 9, qui cite les noms des deux métropolites de
Damas et de Busra (?) (Atands, mutran Y-s-r-y), puis huit évéques majoritairement issus des deux provinces
de Phénicie libanaise (métropole Damas) et d’Arabie (métropole Busra), sous réserve de l'identification
correcte des toponymes (M, fol. 130r°-v°).

50. M, fol. 99r°. Deux autres évéques d’Alep sont connus pour le 1x°siécle: un « évéque chalcédonien »
mentionné pour 'année 838 par Michel le Syrien, Chronique, 111, p. 96, et sans doute identifiable avec Nicétas,
nommé évéque d’Alep par Job d’Antioche et ayant régné deux ans, sans doute entre 837 et 839, Treiger, 2016a,
p. 13, 16; son successeur Job, moine de Mar Chariton (et non de Mar Saba) originaire de Homs, devenu
évéque d’Alep apreés la mort de Job d’Antioche en 839, Treiger, 20164, p. 10, 12-13, 15, corrigé par l'auteur.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 © L'EGLISE MELKITE AU I1X® SIECLE...

syncelle du patriarcat de Jérusalem signataires du méme document®. Ces noms promettent un
renouvellement important de I'état des listes épiscopales melkites au 1x° siécle, en particulier
pour les patriarcats d’Antioche et de Jérusalem; mais la signification de ces mentions doit
étre discutée. Ces noms sont-ils ceux d’'évéques administrant réellement leur territoire depuis
leur cité ? Ou les signataires portent-ils le titre d'évéque tout en résidant aupreés du patriarche,
ce qui rendrait d'autant plus aisée 'apposition de leur signature au bas de certaines lettres 25

Le dossier apporte une vision dynamique de cette hiérarchie ecclésiastique, en évoquant les
circulations entre les différents pdles de I'Eglise melkite 4 'échelle locale et régionale, A travers
les échanges de lettres et les voyages des protagonistes. La narration des événements commence
par la venue de Siméon d’Antioche & Damas. La visite du patriarche d’Antioche 3 Damas,
métropole de son ressort patriarcal, ot il est accueilli par le métropolite du lieu, apparait
comme un usage traditionnel. David évoque en effet les visites 4 Damas des prédécesseurs
de Siméon*2. Dans le document 3, Elie rappelle cependant qu'un évéque, fit-il patriarche, ne
peut entrer dans une ville sans l'autorisation de 'évéque du lieu*. Un cas similaire de visite
patriarcale motivée par un conflit avec 'évéque de la ville est rapporté par Michel le Syrien
pour I’Eglise syro-orthodoxe, vers 795 le patriarche syriaque d’Antioche, face 2 I'opposition
de I'évéque Sévere de Samosate, «se dirigea vers son diocése, pour y corriger les erreurs qui
s'y étaient introduites par la négligence de Sévére » %5,

Toutefois, I'échelle de réglement du conflit devient rapidement celle des trois patriarcats
orientaux puisque David, pris dans un conflit avec le patriarche d’Antioche dont dépend sa
province ecclésiastique (la Phénicie libanaise), fait appel aux deux patriarches de Jérusalem et
d’Alexandrie. David ne se contente pas de I'envoi de lettres, mais se déplace auprés de chacun
des patriarches. Sortir du territoire sous juridiction antiochienne lui permet de trouver refuge
aupres d'instances non soumises 3 Siméon d’Antioche. La connaissance interpersonnelle entre
ces membres du haut clergé melkite joue un role important®°, Le contexte politique, 4 savoir le
contréle de la Syrie, de I'Egypte et de la Gazira par le pouvoir autonome toulounide, favorise
probablement les circulations au sein du domaine syro-égyptien®’.

51, L’analyse de ces noms et 'identification des toponymes sera proposée dans ma thése de doctorat
en préparation, intitulée « De Byzance i I'Tslam: les chrétiens melkites et leur Eglise en Syrie-Palestine
(vire-x¢ siécle) ».

52. M. Levy-Rubin met ainsi en évidence une réorganisation du patriarcat de Jérusalem qui aurait abouti
au maintien de nombreux évéchés titulaires n’ayant plus de réelle fonction pastorale, Levy-Rubin, 2003.
53. M, fol. 95r°,

54. M, fol. 1041°; C, fol. 49r°.

55. Michel le Syrien, Chronique, III, p. 11-12.

56. Cette interconnaissance est soulignée indirectement par Elie de Jérusalem pour qui la prescription
canonique obligeant I'évéque en voyage 2 se munir de lettres de recommandation pour étre 3 méme de
prouver sa qualité d’évéque ne s’applique pas a David, puisque celui-ci « est connu, et non anonyme, et que
ceci ne s'impose qu'a un étranger qui n’est pas connu, afin qu'il ne prétende pas étre évéque alors que cette
prétention est un mensonge » (M, fol. 1101°).

57. Bianquis, Tillier, 2012, p. 207-210.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 57

A I'échelle locale comme 4 I'échelle régionale, les monastéres apparaissent comme des lieux de
séjour privilégiés dans les déplacements des évéques. Avant méme le séjour de David de Damas
«dansl'un des monastéres » de Jérusalem, deux monastéres des environs de Damas sont évoqués
comme lieux de résidence : Dayr Zakka, ol se rend Siméon d’Antioche, et un monastére de
Murran, ot se retire David de Damas®®, Dayr Murran est un lieu célébre, non seulement mo-
nastique mais palatial : aprés qu'il eut servi de résidence aux califes omeyyades, I'émir toulounide
Humarawayh y fit construire un palais ol il résida lors de son séjour en Syrie et il y fut tué
en 282/896%, La narration de David de Damas, qui évoque «l'un des monastéres de Murran
(ba‘d diyarat Murran) », permet de supposer que des monasteéres y fonctionnaient toujours a
la méme époque, vers 890. Jusqu'alors seul le monastére de Saint-Théodore (de Nayrab ou de
Dayr Murrin) y était connu®®. La retraite de I'évéque et du patriarche dans des monastéres
proches de Damas fournit un cas intéressant de relations entre la ville et la campagne environ-
nante. Le paralléle entre la retraite de ces ecclésiastiques dans des monastéres extra-urbains
et l'usage de résidences situées dans la Gita par les souverains successifs de Damas serait 4

approfondir.

Le fonctionnement de la justice ecclésiastique

L'abondance du lexique juridique constitue un trait frappant de la plainte (3akwa) de
David de Damas. L'insistance sur la justice des autorités auxquelles il recourt évoque celle
des pétitions d’époque toulounide ou fatimide retrouvées sur des papyrus égyptiens. Cette
insistance passe par I'accumulation de termes synonymes tels que ‘adl (justice), insaf (équité)
et haqq (vérité, bon droit, justice)®. Plus généralement, la structure et le formulaire de la
plainte présentent des analogies avec ceux d'une pétition adressée & une autorité civile: 'eulogie
atala allah baqa abuma wa-adama sa‘adatabuma (« que Dieu prolonge leur existence et fasse
durer leur prospérité ») employée ici pour les patriarches d’Alexandrie et de Jérusalem est si-
milaire aux formules utilisées pour les gouvernants dans les pétitions 2, La plainte de 'évéque
suit en outre la séquence allant de la narratio (exposition des injustices subies) a la precatio
(demande d'intervention du destinataire pour réparer ces injustices) mise en évidence dans
les pétitions sur papyrus, bien que sa structure soit plus complexe .

58. Cf. infra n. 206 et 207 pour leur localisation (M, fol. 97v°).

59. D’aprés Eutychios, Annales, p. 72.

60. Binggeli, 2010, p. 101-102. La présence d’'un monastére de Saint-Théodore 4 Nayrab et 4 Dayr Murran et
les similitudes de localisation entre les deux toponymes ont conduit A. Binggeli 4 y voir un seul et méme lieu.
61. Cf. Vanthieghem, 2016, p. 189, L. 15 pour un exemple de ce lexique dans une pétition d’époque toulounide.
62, Paralléle dans Vanthieghem, 2016, p. 189, 1. 2.

63. En effet, le fait que la plainte de David de Damas évoque sa venue auprés d’Elie de Jérusalem et des
faits postérieurs suppose qu’elle a été rédigée aprés une premiére demande directe d'intervention faite en
personne. La dimension narrative de la plainte en est renforcée. Sur les parties qui composent une pétition,
cf. Vanthieghem, 2016, p. 185-186.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 1 L'EGLISE MELKITE AU I1X® SIECLE...

Cependant, au fildela plainte, des références sont faites 2 la tradition proprement ecclésiastique.
Une série de termes renvoie aux canons et 3 la tradition générale de I'Eglise: la «tradition »
(sunna), les «saints canons » (al-qawanin al-muqaddasa), les «régles de 'Eglise de Dieu »
(rusam kanisat Allah), dans une opposition entre le permis (al-wagib wa-l-§3’iz) et l'inter-
dit (la yagib). D’autres termes renvoient davantage aux coutumes ou réglements particuliers.
Ainsi, le comportement des patriarches antérieurs 3 Siméon constitue un usage (rasm).
La décision de Théodose d’Antioche en ce qui concerne Damas est qualifiée de jugement
(qadiyya) et s'appuie sur des fondements plus généraux pour faire elle-méme autorité: les Canons
des apbtres (qawanin al-salihin), les régles de 'Eglise, ou simplement «les canons et les lois »
(al-gawanin wa-l-nawamis). Il se dessine ainsi une jurisprudence propre & Damas, s'articulant
avec les canons 4 portée « cecuménique » des conciles.

La plainte de David de Damas emprunte donc certaines normes de rédaction en vigueur dans
les pétitions contemporaines adressées 4 un représentant du pouvoir islamique. Faisant appel
aux autorités ecclésiastiques, elle s'inscrit dans le méme temps dans la continuité de la tradition
ecclésiastique grecque dont elle constitue un prolongement en langue arabe. La récurrence du
lexique juridique montre que le droit fournit une légitimité au plaignant. Dans ce contexte, le
choix par David du terme de ruq‘a, désignant a partir du 1x° siécle une « petite lettre » (et de la
une pétition) °4, pour qualifier le document émis par Siméon, peut étre un moyen de discréditer
son adversaire, par contraste avec la gadiyya (jugement) de Théodose.

Les documents qui répondent a la plainte initiale adoptent comme critére central de jugement
le respect ou la transgression des canons de I'Eglise. L'argumentation juridique, développée en
particulier par Elie de Jérusalem dans le document 3, a ainsi pour source principale les canons des
conciles, systématiquement cités et commentés en regard de chacun des griefs exposés par David
dans sa plainte et examinés un a un par le patriarche de Jérusalem®. Les citations des canons
conciliaires préservées en arabe dans ces lettres sont précieuses pour Ihistoire du droit canonique
des melkites, encore mal connu®®, Ces citations, intégrées aux documents en 277/890-891, sont
en effet antérieures au plus ancien manuscrit connu contenant une collection canonique melkite
en arabe (British Library oriental 5008, daté de nisan 305/avril 918) 7. Les canons des apdtres et
les canons des premiers conciles locaux ou cecuméniques, de Nicée a Chalcédoine, sont seuls
cités dans le dossier, a I'exclusion des conciles postérieurs réunis entre le vi° et le vir© siecle.

64. Khan, 1993, p. 306.

65. Elie conclut ainsi la lettre 3: « Voici mon opinion et mon propos sur ce dont s’est plaint Anba David le
métropolite, et ce n’est pas une chose que j'ai forgée ni inventée. Je n’ai fait qu'y suivre les saints canons, je
les ai cités dans la présente lettre, et j'ai établi dans chaque section ce qui lui correspond d’aprés les canons de
I'Eglise, qui sont la vérité qui illumine, le droit légitime le plus solide et ce que Dieu a mis dans les bouches de
ses saints et de ses élus parmi les apdtres et le reste des Péres purs, pour convaincre ainsi ceux quil'écoutent »,
etc. (M, fol. 1141°; C, fol. 26v°).

66. Sur lesrenouvellements apportés par les recherches récentes pour une période postérieure, voir Pahlitzsch,
2016.

67. Kauthold, 2012, p. 226. La comparaison ponctuelle de deux citations de canons du document 3
(M, fol. 1061°) avec le ms British Library oriental 5008 montre que le texte des citations différe de celui de la
collection canonique.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 59

Cette observation tend a confirmer I'idée avancée par Hubert Kauthold selon laquelle les col-
lections canoniques melkites en arabe ont été traduites dans cette langue  partir de collections
grecques anciennes qui ne contenaient pas les décisions des conciles les plus récents®,

Malgré I'abondance du lexique et des références juridiques, la procédure observée lors du
conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche ne se laisse pas aisément reconstituer.
Le recours de I'évéque métropolitain aux deux autres patriarches contre le troisiéme, auquel
il est hiérarchiquement soumis, ne semble pas répondre A une norme ecclésiastique connue.
Selon les canons des conciles, lorsqu'un évéque est mis en cause, il doit étre jugé par un synode,
avec une possibilité d'appel®. La procédure semble ici plus complexe, méme si elle aboutit a la
convocation d'un synode. Pour la comprendre, il faut distinguer deux conflits : le premier entre
David et ses accusateurs & Damas, suscitant l'intervention du patriarche Siméon; le second
entre Siméon et David, ce dernier refusant les décisions prises par le patriarche, ce qui pro-
voque une série de conséquences.

Le premier conflit est relaté dans la premiére partie de la plainte de David : malgré son parti
pris contre Siméon, le métropolite laisse entendre que les critiques d'une partie des habitants
de Damas contre lui ont suscité l'intervention du patriarche d’Antioche, qui a écouté ces accusa-
tions dans son assemblée (maglis) et les a jugées recevables. Cette intervention patriarcale initiale
parait se rapprocher 2 la fois de la visite pastorale et du redressement des torts. David évoque
a cette occasion les différends qui surviennent couramment entre les évéques et leurs ouailles,
du fait des jugements et du droit rendu aux opprimés par les évéques7°. Le maglis convoqué par
Siméon pourrait dés lors étre assimilé A une instance judiciaire : les Damascénes mécontents de
jugements rendus par leur évéque y feraient appel de la justice épiscopale aupreés du patriarche 7",
A la suite de cette « audience patriarcale », Siméon d’Antioche prend plusieurs mesures écono-
miques visant 4 limiter le pouvoir du métropolite (consignées dans une petite lettre ou ruq‘a),
tout en intervenant dans les affaires ecclésiastiques de Damas et auprés du secrétaire de I'émir.
Le document 2, émis par Michel d’Alexandrie, répond 4 David au sujet de ces premiers griefs
— peut-étre David lui avait-il fait parvenir une premiére lettre de plainte, non conservée.

Or David refuse de se soumettre aux mesures prises par Siméon et part pour Jérusalem.
Cette contestation par David de Damas des décisions du patriarche Siméon ouvre un second
conflit, qui fait I'objet des documents du dossier. Le refus de David est visiblement interprété
par Siméon comme un acte d'indiscipline du métropolite. Dés lors, le patriarche décide de
suspendre David, interdisant au clergé et au peuple de Damas de reconnaitre 'autorité de celui-ci.

68. Kauthold, 2012, part. p. 231.

69. Canon 74 des apdtres: Metzger, Les constitutions apostoliques, p. 302-303; canons 12 et 14 du synode
d’Antioche: Joannou, Discipline générale, p. 114 ; canon 6 du concile de Constantinople I: Alberigo, Les conciles,
P 92-93.

70. M, fol. 95r°,

71. La justice épiscopale aux premiers siécles de I'Islam est I'un des aspects de la justice ecclésiastique
étudiés par M. Tillier pour les Eglises syro-orthodoxe (jacobite) et syro-orientale (nestorienne), Tillier, 2017,
p- 468 sq.; une telle étude n’existe pas, & notre connaissance, pour I’Eglise melkite.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 © L'EGLISE MELKITE AU 1X®¢ SIECLE...

C'est 4 ce stade du conflit que David, informé de son éviction depuis Jérusalem, rédige la lettre
de plainte conservée (document 1). Le document 3, émis par Elie de Jérusalem, répond point
par point 3 'ensemble des griefs qui y sont exposés par une argumentation plus développée que
dans les autres documents. Il est signé et approuvé par quatre évéques, mais 'échelonnement
sur deux mois des dates des signatures fait penser A un avis patriarcal ratifié apreés coup par
les évéques plutdt qu'a la réunion d'un synode. De cette méme étape du conflit doivent dater
les deux premiéres lettres envoyées respectivement par Elie de Jérusalem (avant Piques 890)
et Michel d’Alexandrie & Siméon d’Antioche, non conservées”. Leurs interventions aupreés
du patriarche d’Antioche par I'envoi d'une lettre peuvent étre comprises comme une tentative
de médiation pour régler le conflit par la conciliation, a I'instar de l'arbitrage souvent rendu
en guise de jugement par les évéques de I'’Antiquité tardive 3.

Malgré le soutien apporté par les deux patriarches d’Alexandrie et de Jérusalem a David
(documents 4 et 5) et les premiéres lettres qu'ils envoyérent au patriarche d’Antioche, il semble
clair que Siméon continua i contréler 'Eglise de Damas. En effet, dans les documents 6 et 7,
Michel d'Alexandrie puis Elie de Jérusalem évoquent l'obstination de Siméon et I'exhortent
a se réconcilier avec David.

Siméon d’Antioche se trouve dés lors en butte au soutien des deux autres patriarches a
David, en plus de I'opposition d'une partie du peuple de Damas 4 son autorité (dapres la fin
du document 1). L'appendice rédigé a la suite du document 7 par David lui-méme permet de
comprendre qu'a la réception des lettres 6 et 7, Siméon ouvrit une procédure canonique de
justice ecclésiastique en décidant de convoquer un synode pour juger le cas de David 74, Selon
David, Siméon forgea une fausse accusation, l'attribua A une requéte présentée a lui par les
habitants de Damas et I'appela katégoria (qatiguryas) : ce dernier terme est celui qu'emploient les
canons des conciles pour désigner 'accusation portée devant un synode”%, Face aux résistances
que rencontrait Siméon, la convocation d'un synode lui permettrait d'appuyer ses décisions
contre le métropolite sur l'autorité collégiale des évéques. David précise que Siméon joignit
cette katégoria A ses lettres aux deux patriarches et 3 d'autres, ce qui renvoie probablement aux
lettres qu'il envoya aux évéques afin de les convoquer au synode.

Un écho de cette convocation se lit en effet dans la lettre 8 envoyée par les habitants
d’Antioche 4 leur patriarche Siméon. Les Antiochiens écrivent qu'ils ont appris le désaccord
survenu avec David, qui a fait passer Siméon de la sollicitude a I'hostilité envers lui. Ils étaient

72. Lalettre du patriarche de Jérusalem 4 Siméon est mentionnée par David dans sa plainte (M, fol. 98v°).
73. Rapp, 2005, p. 245; Tillier, 2017, p. 414-417.
74. Le texte arabe de cet appendlce est le suivant (M, fol. 125v°-1261°; partiellement C, fol. 741°):

Lé,jlupfw}uwdmu\@x‘yy&um\@u)mvja”\,;gﬁwux\crt‘,.u,‘utwﬁ\mwjue
uJ)jd‘UJLMSLAJ«GJ‘J\SJ;JIGJ‘&‘MLSJ>|duMUtuﬂL)j&kﬁuwad‘sJUJ\)&B)M|M>JA|J|WJWL:JSJJMJ
MJA\J,A\U\@j;wd\&?)wwb‘u\-@Y‘de\M\&}bb.ﬂ\.&?wcf.u&)\U‘LJ;LAL.Q.@&}&_MQM.U:
thuﬁ\:wﬁ;}_s,p\wuec‘.;dwu,;\mujy\&uwug\Mufmg@);\vaswm)
u“')")‘“’@&‘ Jufjdu\ybéyya\u\\,b LSJA“JA4>),>‘Mud‘a‘ﬁb—r‘ﬂduujwl(&\jwﬁu})\

wg;ao.u LLS(J) 4| /(() JI ‘3‘5‘6"}{”
75. Cf. par exemple le canon 6 du concile de Constantinople I, Alberigo, Les conciles, p. 90-93.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 61

restés incertains de la véracité de cette nouvelle, jusqu'a ce qu'elle leur fiit confirmée par une
lettre de Siméon parvenue A I'évéque Anastase contenant sa décision de réunir un synode pour
examiner l'affaire”®. Les habitants d’Antioche prennent parti en faveur de David de Damas,
raison pour laquelle leur lettre est intégrée au dossier.

L'appendice au document 7 révéle enfin que David, perdant espoir dans un retour de Siméon
3 la justice, décida de partir pour I'Egypte auprés du patriarche Michel, 4 qui il demanda de
se réunir avec le patriarche Elie, en présence d'évéques de leurs deux éparchies (ici synonymes
de patriarcats), pour examiner l'affaire. Tandis que Siméon convoque le synode d’Antioche,
David de Damas demande donc la réunion du synode d’Alexandrie et de Jérusalem. Le dossier
ne va pas au-dela de ce point du conflit: la tenue effective du ou des synodes et leur issue nous
sont inconnues.

La plainte (document 1) précise que le jugement de Théodose d’Antioche daté de 876 avait
été fait au « synode des deux éparchies » 77, qui désigne cette fois les patriarcats d’Antioche et de
Jérusalem. Effectivement, la copie du jugement (document 9) contient la liste des douze évéques
réunis 3 Damas autour des deux patriarches Théodose d’Antioche et Théodose de Jérusalem,
témoignant d'une décision synodale collégiale des évéques du patriarcat d’Antioche”®; au bas du
jugement figure I'approbation de cette décision par quatre évéques et un syncelle du patriarcat
de Jérusalem. Ce « synode des deux éparchies » remonte probablement 4 une tradition ancienne,
car il fait écho au canon 14 du synode d’Antioche (341) qui prévoit la convocation d'évéques de
la province voisine pour trancher un jugement incertain 7°. Qu'il sagisse du fonctionnement de
la justice ecclésiastique ou des circulations des membres de la hiérarchie ecclésiastique melkite,
les frontiéres administratives entre patriarcats paraissent ainsi atténuées par la pratique.

Outrelaprocédure interne al'institution ecclésiastique, Siméon d’ Antioche s'adresse par deux
foisauxautorités civilesislamiques. D'aprésle document 1, Siméon se rend en premier lieuauprés du
secrétaire del'émir du pays (katib amir al-balad) pour discréditer A ses yeux le métropolite David *°;
apres le départ de David de la ville, il fait comparaitre devant le souverain (sultan) et emprisonner
certains de ses opposants®. Ces deux personnages ne sont pas nommés. Damas faisant alors partie
du domaine toulounide, le terme de sultan peut désigner 'émir Humarawayh (270-282/884-896),
fils d’ Ahmad b. Talan, oul'un de ses représentants locaux. On ne peut exclure I'éventualité que
son secrétaire ait été chrétien. Le titre d'amir al-balad présente, lui, une connotation locale : il peut
étre celui d'un émir toulounide, mais aussi celui d'un cheflocal de la cité, A l'instar du ra’is al-balad

76. M, fol. 126v°: « ce que nous avons appris dans ta lettre adressée 4 'évéque Anba Anastase (Anastasi) —

que Dieu le protége — sur ta détermination a réunir un synode pour qu il considére attentivement son cas »
(wg,u\ruwby@&;uﬁvmnw\‘Wy\@u,.,\u\y;,\}s\@wwwwju)

77. M, fol. 96r°.

78. Sous réserve de l'identification de certains des toponymes de la liste de douze évéques avec des siéges

épiscopaux connus du patriarcat d’Antioche.

79. Canon 14: Joannou, Discipline générale, p. 115-116 ; Flusin, 1998, p. 510.

80. M, fol. 97v°.

81. M, fol. 100r°.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 © L'EGLISE MELKITE AU 1X® SIECLE...

amené A jouer un rdle politique de premier plan 3 Damas 4 partir de la seconde moitié du x® siécle
au cdté des abdat, « jeunes gens » organisés en milices %2, Or Siméon d’Antioche compte parmi ses
partisans des abdat®3. L'identification d'un pouvoir urbain derriére cette unique occurrence d'un
amir al-balad reste toutefois trés hypothétique. Malgré ces deux recours de Siméon d’ Antioche, la
présence des autorités islamiques demeure notablement discréte au fil du dossier, alors méme que
Damas occupait une place importante dans 'entité politique toulounide 3¢ : dans ce cas de conflit
entre clercs, la justice ecclésiastique parait organisée indépendamment du pouvoir civil.

Des enjeux économiques

Le conflit nait d'abord, 4 en croire les griefs de David de Damas, de la remise en cause par
Siméon d’Antioche du pouvoir de I'évéque dans sa propre cité. Pourtant, ce conflit politique
et hiérarchique se double d’enjeux économiques. Ces derniers occupent déja une place centrale
dans le jugement daté de 876 (document 9), qui discute de 'administration des revenus de
I'Eglise (tadbir mustagallat al-kanisa), motif récurrent de conflits 3 Damas®.

Dans sa plainte, David reproche d’abord au patriarche Siméon d'agir contrairement aux
canons et au jugement de Théodose d’Antioche en choisissant lui-méme des économes (aganima)
parmi les laics®®. Le jugement de Théodose (document 9) stipulait en effet que le choix des
économes devait étre opéré au sein du clergé et par le métropolite®”. David se plaint ensuite
de plusieurs mesures prises par Siméon qui tendent a I'écarter de la gestion économique de
son Eglise: la suppression de son nom des documents et contrats concernant les biens et les
domaines de I'Eglise, pour les mettre au nom des économes; l'allocation qui lui est faite d'un
salaire ou traitement, associée a l'interdiction d’étre accompagné de plus de trois disciples
et de deux montures — ce qui peut étre interprété comme une mesure somptuaire visant
limiter le train de vie épiscopal; la remise en cause du statut et du fonctionnement du four
ou boulangerie (furn) de I'Eglise, en supprimant la redevance (qabala) que ce four rapportait.

La plainte de David présente donc en filigrane un évéque trés impliqué dans les affaires
économiques de sa métropole et dont la politique a rencontré des résistances, au point que
derriére I'antagonisme entre Siméon et David, un conflit entre I'évéque et les laics de Damas
se laisse deviner®®, Il n'est pas impossible que ce que David dénonce comme une ingérence du

82. Havemann, 1989, p. 233 et 235.

83. M, fol. 95r°.

84. Clesta Damas qu’Ahmad b. Talan ordonnala réunion d’un congrés de notables musulmans en 883, que
Humarawayh entra 2 la suite de son général Sa‘d al-Aysar aprés la bataille des Moulins (hiver 885) et qu'il
fut assassiné en 896. Voir Bianquis, Tillier, 2012, p. 207-210; Hasan, 1933, p. 113.

85. Un passage d'Ibn “‘Asakir pourrait aussi faire référence  un conflit 4 propos des églises 4 Damas, mais le
contexte n’en est pas explicité, Ibn ‘Asakir, Tarih madinat Dimasiq, p. 127; La description de Damas, p. 216-217.
86. L'économe (oikonomos) était un clerc, habituellement un prétre, chargé de 'administration des propriétés,
des revenus et des dépenses du siége épiscopal. The Oxford Dictionary of Byzantium, s.v. « Oikonomos », p. 1517.
87. M, fol. 133v°-1341r°; méme prescription dans le jugement antérieur de Job d’Antioche, auquel Théodose
fait référence fol. 132v°.

88. Cf. supra.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 63

patriarche dans les affaires de son siége épiscopal soit la conséquence d'un mécontentement
de certains laics face 4 la mainmise du métropolite sur I'administration économique de I'Eglise.
Une allusion unique aux « musulmans » auxquels David de Damas retira la gestion du four de
I'Eglise pour la confier 4 des chrétiens permet de supposer que des musulmans pouvaient faire
partie, aux cdtés des chrétiens, des habitants de Damas faisant appel 2 Siméon d’Antioche®.
La décision de choisir des économes parmi les laics serait alors un moyen pour Siméon de
contrebalancer le poids du métropolite. Schématiquement, les deux camps en présence seraient
d'une part le patriarche et son assemblée attentifs 4 un « groupe d’habitants et de jeunes gens
(abdat) de Damas », d'autre part le métropolite soutenu par un « groupe de notables de la ville » .
Cette division contraste avec les factions évoquées dans le jugement de 876, qui s'opposaient
en fonction de leur lieu de culte, les fidéles de Saint-Cyprien (Mar Qibryin) contre ceux de
Sainte-Marie (Mart Maryam) en particulier.

Les enjeux économiques du conflit sont particuliérement soumis 2 la tension entre norme
et pratique. Au regard de la norme édictée par les canons des conciles et les canons des apotres,
C'est bien a I'évéque de la cité que revient la gestion des biens de son Eglise”, pour laquelle
il est chargé de nommer un économe parmi les clercs®. Cette norme générale est redoublée
par la norme locale issue du jugement de Théodose, qui précise les modalités du choix des
économes et leurs attributions 4 Damas®*. Enfin, David souligne que 'intervention des laics
dans les questions économiques est contraire A I'usage®.

L'ensemble du dossier témoigne d'une certaine puissance économique de I'Eglise melkite
a Damas 2 la fin du 1x° siécle : aux églises et aux batiments attenants (la résidence ou gilliyya
du métropolite) s'ajoute une boulangerie génératrice de revenus, des propriétés (diya®), des
monastéres hors de la ville, et les trésors des églises®®. La boulangerie ou «four de I’Eglise »
bénéficie d'une autonomie de fonctionnement, apparemment réglée par la coutume, par rapport
au marché local, du moins quant au prix de vente du pain®’. Elle fournit du pain 4 la fois pour
les besoins liturgiques (consécration de pains levés) et pour la vente A un prix inférieur a celui
du marché. Selon David de Damas, les revenus rapportés a I'Eglise par ce four se sont consi-
dérablement accrus grice A son action, au moyen de ce qui se comprend comme le passage
d'une redevance annuelle fixe 4 une redevance variable, équivalant au versement 2 I’Eglise de
I'ensemble des bénéfices réalisés (al-fadl, littéralement le « surplus »). L'aménagement par Siméon
d’'une église dans sa maison pose la question de I'existence d'églises ou de chapelles familiales, &
laquelle Théodose d’Antioche faisait probablement allusion dans le jugement de 876 lorsqu'il

89. M, fol. 96v°-97r°.

90. M, fol. 95r°-v°,

91. Document 9, M, fol. 131r°,

92. Canons des apdtres 38 et 41 (cités dans le document 3) : Metzger, Les constitutions apostoliques, p. 286-289.
93. Canon 26 du concile de Chalcédoine (cité dans le document 9) : Alberigo, Les conciles, p. 224-225.

94. M, fol. 133v°-134V°.

95. M, fol. 95v°.

96. Les églises et leurs trésors (vases sacrés) sont évoqués dans la lettre 9, M, fol. 134r°.

97. M, fol. g7r°.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64 @ LEGLISE MELKITE AU IX® SIECLE...

déplorait que «certains rappellent qu'ils possédent les églises de Dieu comme héritage de
leurs péres » %8, Ces passages peuvent faire référence aux fondations privées d'églises ou d'ora-
toires, phénomeéne majeur dans le christianisme byzantin 4 partir du vi° siécle®. Le contréle
des grandes familles damasceénes sur les églises est une piste de recherche 4 approfondir.

Conclusion

Hiérarchie ecclésiastique, justice et économie: les trois domaines explorés a partir de ce
dossier inédit, et en premier lieu de la plainte initiale du métropolite de Damas, documentent
chacun un aspect dela place de I’Eglise melkite en tant qu'institution dans la société du 1x°© siecle,
notamment 3 Damas. Le dossier de David de Damas et de Siméon d’Antioche apporte des
éléments biographiques et géographiques A notre connaissance lacunaire de la hiérarchie
ecclésiastique melkite. Il illustre I'existence de modalités de réglement des conflits au sein de
I'Eglise melkite i I'échelle des trois patriarcats d’Antioche, de Jérusalem et d’Alexandrie, au sein
de l'aire alors soumise a la souveraineté toulounide. La plainte initiale est suivie de réponses
et d'avis juridiques qui témoignent d'un processus d’élaboration continue du droit, en méme
temps que de la centralité des canons des conciles comme référence juridique. Le réglement
de ce conflit ecclésiastique apparait largement indépendant du pouvoir civil, auquel il n’est fait
recours que marginalement. Sous la rhétorique juridique et religieuse apparait enfin I'enjeu
des ressources économiques, dont le contrdle oppose les habitants de Damas tout au long du
1x¢ siécle.

L'édition de l'intégralité du dossier « David de Damas » permettra d'afliner I'analyse des
nombreux échos d'une lettre a l'autre, et donc la compréhension d’ensemble de cette série de
documents. L'exploitation des données historiques de ces textes n'est qu'amorcée ici et doit
se poursuivre non seulement pour leur apport a I'histoire de I'Eglise melkite, mais pour leur
éclairage inédit sur l'histoire économique, sociale et religieuse de la Syrie au 1x° siécle.

Edition et traduction du document 1: plainte de David de Damas™°

Régles d’édition et de traduction

Manuscrits et folios

Le texte et la traduction comportent les numéros de folios des deux manuscrits, indiqués
entre crochets, en romain pour M, en italique pour C.

98. Document 9, M, fol. 130v°.

99. Flusin, 1998, p. 491-493.

100. Je remercie Mtanos Awwad (université de Balamand), qui m’a apporté 4 distance une aide précieuse
pour améliorer I'édition du texte arabe du document 1, mais aussi pour déchiffrer et transcrire le texte des
huit autres documents du dossier. Je n’aurais pu mener a bien cette étude sans sa collaboration efficace et sa
compétence. Mes remerciements vont également 3 Anne-Marie Eddé et Mathieu Tillier qui ont relu avec
attention ma traduction et ont contribué i la corriger et 4 I'améliorer sur bien des points.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 65

Milan, Biblioteca Cambridge, Westminster College, Folio M | Folio C
Ambrosiana X 201 sup. Apostolic Constitutions palimpsest,
WGL 9/2
Edition ¢ K
[o4r°] | [43v°]
Traduction M C

Notes du texte arabe

Les notes du texte arabe portent uniquement sur l'édition. La lettre (M) y désigne le
manuscrit de Milan qui a servi de base 2 I'édition ; la lettre 2} (C) le palimpseste de Cambridge.
Lorsque l'édition a retenu une lecon du manuscrit C qui semblait meilleure, il est précisé en

note: 4 e peoeeall.
Langue, graphie et orthographe

Le but est de restituer le texte le plus lisible possible, tout en respectant les particularités de
la langue originale. Quand un mot n’est pas conforme i la grammaire ou 4 la syntaxe classique,
il est laissé tel quel dans le texte et corrigé en note: ol g2l s <2 JEISLS

Toutefois, en cas d’erreur de copie manifeste, c'est l'inverse qui est fait et a lecon du manus-
crit est donnée en note:: () SVl Gou s, ¢ & Exemple : il (M) est corrigé en isUsil (édition).

Les points diacritiques étant parfois manquants, I'édition les supplée, avec une indica-
tion en note en cas de lecture incertaine. Les manuscrits ne comportent aucune vocalisation,
ni $adda. Celles-ci sont indiquées dans I'édition lorsqu’elles évitent une ambiguité de lecture
ou facilitent cette derniére.

La hamza, totalement absente des manuscrits, est systématiquement restituée dans I'édition,
dans le souci de faciliter la lecture. Exemple : s L5 JI (édition) pour L JI (M, C). Lorsqu'elle est
notée par un yd’ dans les manuscrits, la hamza est également restituée: &l (édition) pour Ll
(M, Q).

La modernisation de I'écriture du alif (alif magsira) est systématique pour la finale des
verbes, sans indication en note: szl (édition) pour leazul (M, C). Elle est précisée en note

dans les autres cas: ¢ X2l (édition) pour |, (M, C).

Ponctuation

Le manuscrit porte des signes de ponctuation (point dans un cercle ou quatre petits traits),
mais ceux-ci ne correspondent pas toujours i la ponctuation de la phrase. La ponctuation
(points et virgules) est donc ajoutée dans I'édition.

Régles et notes de la traduction frangaise

[ ]: mots ajoutés pour la compréhension du texte.

(): transcription arabe ou grecque de certains mots.

Les notes de la traduction francaise sont a teneur explicative et fournissent des éléments
de commentaire, lexical en particulier.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 © EGLISE MELKITE AU IX® SIECLE...

Texte

[ ol oo sl T (6 58051
(p) 5% b sl J1001° — 941°
(ﬂ)@xdkjbwgéwv" — 43r°

O 126N el T 555 N NI ot [437°1T941°]

L LT s el 8 s lieas U ) 5os Tl e s Lol olSCadl (101 70% 5,801 e
b Logh sk iy 2l b LS Loy ST 4 oy 0o T J28 50 el oy 8

POV S [V 2 POGUR SN RCUE] JOgS P W B O P LW Vg N ERSP U P O [ O [
[94v°] ™ podl il (g 5le ) Rodst s ST ﬁ&\ Fa (Ml Ol g 51 LT e O Legsslann gl
33 iy

o 4SS5 4 ale Los 17aSUal ) oy O e LT e AU Lo (ST bl LeSe ST oS e
O oy Loy U3 b oy 2S5 3 3 a1 109 0B Ll il sl 5 201 il i 6 ol
gl By il S an s Gl Loy SLaai¥ s Joally il s M Gl L) e U5 3 LeSThe

I3 Vs Ly 21 o Ui e oo 555 a0 ol SUnT 2 oy 0 s LT O 45287 (5015

Sl by ety [950° IS e drl ) Tl oty (I M s S n g&m@.ug;g(;géwﬁ
o5l e BBy il anzol 5 (23 b IS0l By 35 5 oLy J Oce e Bk

.,):rg .I01

Aol salls e @IS o102

o A o N bl e 18 dled 0din 355 1019 U (YT ) e 1TO3
.b.(:d\:ﬂ}rg 104
.ﬂyc?wﬂlj‘maw:rg 105

AU daa)l &\Jﬁéf%és)j&&ds:c}m)\ .106
.ZSLEJT:“} .107

Aot Llsluls 8 o108

o2t 8l te 3 .109

- o oty il e 3 oXT0

g g

.ob\:i!%;)\:“; JII2
‘ﬂy@w:.!\,gﬁb.-:rg JII3

S dsed (114

RUREND (I SE-IPREANE IS 3 1

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 67

431«_5 41164.:.5)&9-_5aja&;@.bi}&u:mbqma&uméafjcm&uivjjwu&w[43vo]
JETs el Il (2l o mnels gy aladl 0185 Ual e 2035 (50 D358 G o I o gt I 53
e N fes 10l s ™ e il s T 0 705 o] il L o
I”Iﬁdg.um;)\ [95v°]>l.§3‘912°u,a¢u5,:6, QV-G-:.A dﬁbﬂﬁﬁfﬁ&b)br@aww&uﬁ
A g wn Led 4

v@&%}t@j%)ébu&&mﬂjr@ﬁél&wijGQLV.@{?}WIMM\ \J.Aja.w.:d.:b
J;YéﬂaﬂyjM%;-ﬁyﬂbé)‘@J%OTJ}%HYJWYWQQWJWQWT%
RO IR ijwﬂ;ﬁéwlz3g LlsYiie )l

e 3 e ade Loy o S a1 s e g 2Ly ralantions ad] 155L0 Zuodl g5 (o Lo b O
E};jjco‘jjid\wijr_@.wg:bﬁwbﬁ:lﬁdﬁéﬁbé)@b&@icbuw;bwwwuwd
o palls Bl Caall adoes (s gedins 1 2l 515 o lgdl s 4n e 0Bl 555 030655 [447°] gany

G Al e Ly Lad 26 il ae, (Sl e A8 018 &), ol 255 505 [961°] Ll i ] e
o0 begrs i oy e dl o el o D e A sl LT 6 adse dadll oda iS5 BlassYI
oo J5 e 9S50l s s el L Logh st 152315 Ly 120 5l 128U semtal 5 e 1127 s o

Pd

ja.&gi}-y&ft&ﬂ\ (B g}ﬁ;I”QW uTBIrj@'wj .L@,LABO&L;J})T uﬁ)iw‘jiw

s\

P PREITE IS $ {4
Loy dyp glis a7
IURVPSEINE IS £

A e el (oldize § w119
.ﬁyc@wﬂ\,‘u:(g 120
Jeyidye g o121
.ﬂyc:a.a;lb‘q;ﬂl:(&é JI22
,ro,.,,lgsL,.;«af» JleGay Yo e 0123
.ll:iS‘”j JI24

RIFR'EEINE IS & X

.(\yuu:x»\ 126

-‘f-b'}»»ﬂg} JI27

B e ey gy gzl y e 30128
.|M)|:9\M\j‘i&j¢t_§l.ls 129
Ll ol ally A G1S L130
.\.L«uﬂd JI31

Dgopmip 3 2132

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

68 ©* L'EGLISE MELKITE AU IX® SIECLE...

5 Lol ol 852 Al ol 5 0 88 L e 5305 L) 3Ly W] o, Lol
Ao e o 2o 5l Lgaals e

iS5 oLty Loy oS5 515 B 20 L2l ezis o OT [96V°] S35 a iy <)l a3 Lgua sl
21 50 o ol sl 5 i)l ol Aillu Uy, e bl a5 oS 5 el 056 &L o315 el
oo el e O el e o8 1 2l 8 4ol Lod [440°] Bols dssUI e 9 lelall o
S ke J ks g BB by s 57 3l I3 055 015 Lol 5 Wit YL 5 2STl 3365
20m s 3 55T Vs ¢l s dewS OB N ro 0556 Y O il b 2315 S 80l 505 2 V) s
e el I o dol Jo b3 OF oy ¥ 5 28 V5 056 3 bintd I Lo M b e

ekl gy 3 0, s OIS 185 AL ks Tl i1 558 05, 0 & 1 400n s Ll B33
10 gy OF a3 g b2l OS5 cligs poms sl 2o 8 3 4l 053325 [970°T b ans LN Jas 050 5
i o367 COUalodl g o 26 o s W1 Ly O g cltptom s Loy Gitioty B gm0 I 5 (S LS Ao s !
Gl gl g bl

alas g ahas MO s (oladl 0 1 5 A8 ) 85 e eadeadl (G e O, i AL T
S oy o gliag s s b5 15 s ket V) 2l g 0,53 oY s aide OIS U alos s 50
e Lo jlab bl 28 e adl o Lol ke Jp oI Lo e a0 b0 S La57°T . g slin o 5T
1 Sl s 53 40 ot Tyl 2l o bl s e el s sl ) ey U3 g
O AN 3z o) 48 7 Jany 5 [97V°] i) Lin iU Sy OF 21,5 a1 400 pa ]

.roﬂhju:&.ﬁ;ﬂ 133
.Lu:ib(ag JI34

.aj_@:ﬁé I35

Ol ol pally s e 310S 136
Al ol pally dye $1s L137
.u:(py@@ 138
.Rilj:r‘:é,cd,.ljzﬂg 139
.ro,ajesu:a.'us 140

S il pally Ay e 1S 141
Dl GBLS| w142
.rwmu:y 143

s dodus e @ o144

B e bileiua 145
‘szf‘} 146
.J.LJU_Z&)LJL}JZ{L} 147
.i\yc?mdljc(w):rg .148

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 69

BT T e Je s A SIS 5 (s eSOl T e Sl ad el s B I i 51T L e 45
I N P Py P P B S R SN PR PRV PP ol el 149 5]
5 s S e aho s o520 215 adlall s 03 el oSel ) el B IS

7 sl o ey 500 0 pad 5515505 mall 5301 ) 5 5Ll pall S 3
el 51 b 5315 IS5 Ay i ollatl 2 b s AUl ol 555 015 s oy
Mo 855 ks o b plialls pudiall oy I g A0 S 56 s 58l oy 01 2on S5 LU
59-So 3 3 05 Of el 5 [98r°T cdadldls 55 gl o ade 1515 Lo J] 153 gm 5 o bl ) O
.Lo.@t.\.odJSg:,e-}:.w\gL,ubMSVO]LQ.@Jc,JlSQ\}i@JWCMSg:@)J@Q;J cdﬁﬂw@)

o5 e oy s ade oo Loy IS wy s T (ST s 9l O e T L o OF
(rreed) o P 1O S5 il oy )AL 10 23 ) M3 e o b ad) o sl 035
5t e O RSN T ey GV 3535 oy Bienes

Tolar ] S ccpmmlitdl Jor 5 6L S gl e T U8 sl S5 et ey ) Jool OF o
o 100U T ST B, e Lk e 5 BT By ™ g anl o I o T galny oI5
bsin 581 pre idal) I pelBi I s s

.dp:ﬁgj 149

.\U\H:ﬂj(’@ 150

¥l JBLS) 15T

B e ol ol e G152
.qajjla;‘-:ibmé 153
.rwﬁu:(}s‘) JI54

(b plidab sl 3 155
3, dalsiad o156
.J«\..i\:ylj.,dbgﬂ}“j\.ls 157
.U.uLl:i\er 158

e i pally Ssp 310S 150
B e bilaied Jlells L160
.:\O.»GM:Jb‘MB:rg JI61
'-S—SQ-‘@"@‘HJ‘;}“:(’L? 162
.ﬂy@;hd\,cw:rgé 163
NIPSVREINE IS {7

By ol 50 310S 2165
B e readly (LS 1e 31166
b g1 M Gpnleidl o sl J 00 18 31S Ahadl odin a5 2 egrad J] (T 555 (0 0167

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 © LEGLISE MELKITE AU IX® SIECLE...

o Eao s [98v0T lia el el omnsl ¢ otiad) oy 21y LI UT ) 5808 (e 2l o il
2l e 470 alele e Ll 994556 098 52 (i Sl 8 5 ey e U] o st

bl adod o8y ol 710 s Ul ) o 0 ) el pliall s ST it o530 oLy) T8, i UL
o P 1 ) 55 5 iS5 o8 P 5 Lo ] 03 5 4l L a5 4ol 5 LS
A lall il e i el 3y DS Jay OF s

o axe e hs Lehalo s 5 IS RS il ) el 85 B [467° 7RO g LT 0L
s 7705l w5 Bl il s e dele B 70T il ol iy als Tl
ol sl o 30 5 e N s S ) 0 seten 53 5 5 0

e e e Ly s o 2oy s g e 7050 S allasl e s el i) ol ) e
8 b o Pl 5 gl S Gm S 9083 b s 0170 55 Jand O (6 e [991°T Ll laed ol
5 panally ke b s oV GbTs pudie B adans g dall la S o il ane s 331N
1§53 5o LS elus N o Sl pa eledlly aldl e Blasdly o YT e

Loy Lozt s LRI s (o g gl Lo SUSSL ogdl geol phel s ol b gl s s I3 o SST e 1 015
180 VI3 b o il e dnasl 5 cdns OF ] I3 o J 5l b 1 shale 5 g il &)1 ) Ul

.mﬁuu:‘&\ .168

.4 ey :ﬂg 169

d.lﬁléﬂg .170

'GW““} JI71

8§ 172

.ldiihj JaI73

~C’)—°:~‘1(’Lj 174
.c@?y\,ﬂ\;d,rg\;\s 175
.)kpl:fjjfg 176

.o,,h:z&g JaI77

by S8y 178

w.dﬁd JI79

by si8d 180

dp:83 181
.i\yc;gaﬂbmb.a,:rg 182
Sy g o183

.Q;\}l:ﬂg .184
.;usmj;;gj\:qﬂju‘ﬁ}rg\.ss .185
os¥iS g 186

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 71

Sl I el 33y Ao 35 35 o i e s alad als LSST 50 Al 3 1S s o s ol 4 e s
1 88 2 [1001°T ade (g 2 OL 3 st ‘}IPJ-wivjj LS o N 87 g QT)L{JLJQW\ [46v°]

Yoo 2l 385 g5 | gih bl 36T OUabedl J) e 500 3 50 o o (U 99 sy o
/ / e G o S

S by ol Sy Yy 3] e o L 8 al] ol 3 amn ooy (g iy RS W0 b ) 21
~g3JU#JgﬁtﬁLAPV%&ehﬁﬁ;APQ§§§&ﬁ;¢ﬁJ

(A3 e 33 Ol i

Sl oon Lol ) o516 Loy i Lo 3 ¢35l LeSGT5 03 3197 el Lo ST oeS] o0 65
il il dgS B ol g8 4 el Ly Sl Ol paalls J sl s

TS Sl dis Dl Jl el

Traduction

[941°] [43r°] Aunom du Pére et du Fils et du Saint-Esprit, un seul Dieu'?.

Copie de la plainte qu'adressa Anba Dawid (David), métropolite de Damas, 3 Anba Miha’il
(Michel), patriarche d’Alexandrie, et 3 Anbi Iliya (Elie), patriarche de Jérusalem, au sujet de
l'action d’Anba Simiyin (Siméon), patriarche d’Antioche, et [copie] de ce queux deux sta-
tuérent en cette affaire, sur lequel ils apposérent leur signature.

Aux deux péres vertueux et bénis Anba Miha’il, patriarche d'Alexandrie, et Anba Iliy3,
patriarche de Jérusalem — que Dieu prolonge leur existence et fasse durer leur prospérité
— dela part d’Anba Dawid le pécheur, qui par la miséricorde de Dieu a été jugé digne du siege
au service de saint Mar Ananie (Mari Hananiya) l'apotre [94v°] de la ville de Damas.

Je me suis rendu auprés de vous deux — que Dieu vous honore — pour me plaindre de ce
qui m'est arrivé du fait de Siméon, patriarche d’Antioche, et de la maniére dont il m'a traité et
a agi dans mes affaires, qui contrevient 4 la tradition (sunna) et aux canons (qawdanin). Je vous
demande de livrer de cela un examen et un jugement en ma faveur ou contre moi, conformément
A ce qui vous incombe devant Dieu: préférer la vérité, parler avec justice et équité, en accord

avec les régles (rusiim) et les canons de 'Eglise de Dieu.

A Al By Glis 187
.ﬂyc_a.a;lb‘w:r@ .188
WA o gl B1US 189
Logiolsallsdye Gl o190
Lol pally s p 1S L1091
192. Remplacé dans C par: « Au nom de Dieu, le clément, le miséricordieux ».

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 @ LEGLISE MELKITE AU 1X® SIECLE...

Ce dont je me plains, c'est qu’Anba Simiyun, patriarche d’Antioche, m’a traité et est
intervenu dans mes affaires d'une maniére que je ne considére ni convenable, ni [méme]
permise: quand il arriva dans la ville de Damas, qui est mon siége, il ne respecta pas la tradition
qui s'impose a tout [95r°] hiérarque (ra’is)'*? voulant entrer dans 'une des cités épiscopales
(mudun al-ru’asd’). Il se présenta sans en avoir obtenu l'autorisation, fit preuve de dureté et
négligea ses obligations.

[43v°] Je le traitai comme il convient et ne m'opposai pas a son action. Je sortis, accompagné
d'un corteége, et je le recus. ]'exaltai sa bienfaisance et sa majesté, et lui demandai de séjourner
chez moi selon la coutume que jai été habitué A suivre avec les patriarches qui I'ont précédé.
Mais il se refusa a cela, se rendit 4 sa [propre] résidence, se constitua une assemblée (maglis) et
convoqua auprés de lui un groupe d’habitants et de jeunes gens (ahdat) de Damas. Entre ceux-ci
et moi avaient surgi des problémes qui les avaient poussés 3 me désapprouver et i se détourner
de moi, comme cela ne cesse d’arriver entre les hiérarques et leurs ouailles lorsqu'ils rendent
des jugements contre elles et rétablissent le droit (haqq) des opprimés contre leurs oppresseurs
— et je voulus que [les hiérarques] obligent [les oppresseurs]’* 4 supporter les conséquences'
de leurs actes —, et dans bien d’autres cas auxquels le hiérarque ne peut [95v°] échapper dans
les relations qu'il entretient avec ses ouailles.

Il ouvrit a cette catégorie son audience et les rapprocha de lui, préta l'oreille 4 ce qu'ils
disaient et entendit leur entétement et leur résistance envers moi. Il les laissa dire du mal
dans son assemblée, alors qu'ils réclamaient ce qu'il n'est ni convenable ni permis d'exiger des
hiérarques, dont il n'existe nulle mention ni exemple, sur lequel aucun des fidéles n'a le droit
de s'étendre, en ce qui regarde le revenu de I’Eglise, les dépenses et autres choses semblables.

Un groupe de notables de la ville se rendit auprés de lui, stupéfaits qu'ils étaient de la
tournure que prenait cette affaire. Ils contestaient les propos de ceux qui médisaient contre
moi et disaient du mal de moi en condamnant la cupidité de mes actes et de mes choix.
Il leur donna tort, montra du mépris envers l'un d’'eux en lui tenant des propos détestables;
il excommunia un autre [447°] et le menaca en lui promettant de faire connaitre publiquement
son excommunication’®; il ordonna que I'on fasse sortir un [troisiéme] de son assemblée de
force, dans le mépris et sous les coups.

II se tourna vers un jugement (qadiyya) d'Anba [961°] Tadusa (Théodose), le patriarche
qui l'avait précédé sur le siége d’Antioche — que Dieu lui soit miséricordieux —, que celui-ci
avait prononcé au sujet des habitants de Damas, en accord avec les canons des apdtres et les
régles de I'Eglise. Par ce jugement, il avait assurément amélioré I'entente et la paix (al-magqala
wa-l-salama) entre eux et avait fait cesser leurs querelles et leurs divisions. Ce jugement fut rendu
en présence d’ Anba Tadusa (Théodose), patriarche de Jérusalem — que Dieu soit satisfait de lui —

193. Ra’is (pl. rw’as@’) estle terme générique employé dans I'ensemble du dossier documentaire pour désigner
I'évéque. Il est traduit par « hiérarque » pour le distinguer du terme usquf, également utilisé.

194. Littéralement: «je voulus qu'ils les obligent ». La construction de la phrase demeure obscure.

195. Bi-garir: terme dialectal, de , ~: « entrainer, amener i sa suite », Barthélemy, 1935-1969.

196. Littéralement: « Ille menaga et lui promit de 'excommunier (harm) et de le faire connaitre publiquement
(ishar) ». La phrase s’appliquerait alors 4 une personne différente de celle précédemment excommuniée.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 73

et des membres du synode (sunadus) des deux éparchies. [Les deux patriarches] approuveérent
le jugement, y consentirent et y apposérent leur signature, en décrétant I'excommunication
(buram) et 'anathéme (la“n) ferme contre quiconque abrogerait, supprimerait ou changerait tout
ou partie de ce jugement. Lorsqu’Anba Simiytin accéda au patriarcat de ce siége [d’Antioche],
il écrivit une ligne de sa main au bas du jugement, manifestant son approbation et son autori-
sation et témoignant que ce jugement était en accord avec les canons et les lois (nawamis) de
I’Eglise; il excommunia et anathématisa également quiconque I'abrogerait ou en changerait
quelque chose™”.

Et [pourtant], il chercha, ces derniers temps,  I'abroger et  le modifier en rappelant [96v°]
quil pouvait rouvrir 'affaire (taftib al-qadiyya) quand il le voulait et juger ce qu'il voulait comme
il le voulait. II allégua la péremption du canon [datant] de I'époque de [Théodose] et écrivit
un document (ruq‘a) dans lequel il édictait des prescriptions contraires A ce jugement et aux
canons, en choisissant des économes (aganima) pour I'Eglise parmi les laics, contrairement
[44v°] & ce qu'ordonnent les canons et le jugement qu'il avait signé. [II prescrivait aussi] que
mon nom soit retiré des documents de 'Eglise et des contrats d’exploitation (qabalat)'*® de ses
revenus et de ses propriétés, pour s'en attribuer le droit 4 lui-méme et au nom des économes,
sans moi. Il m'alloua des subsides (diyariyya)™® sur le mode d'un salaire pris sur les biens de
mon Eglise, et me prescrivit de n'avoir avec moi que trois disciples et deux montures et de ne
pas dépasser cela. Il me fixa A ce sujet ce qui n'a été prescrit dans aucun canon ni jugement et
qui ne devrait étre prescrit 4 aucun hiérarque.

Il prescrivit aussi dans son document que le four de 'Eglise soit libre de redevance (an yakin
furn al-kanisa saban bi-gayr qabala)>°°, En effet, ce four avait été en possession des musulmans
quiy prenaient en charge la fabrication du pain eucharistique (qurban) et sa vente [971°] contre
une redevance de quarante dinars chaque année, 4 condition qu'ils vendent les prosphora > selon
une tradition connue 4 Damas hier comme aujourd’hui qui consiste A ce que les prosphora
soient vendus deux tiers du prix fixé par le souverain (sultan) — que Dieu le fortifie — pour le
pain blanc (silgin) *°* vendu sur le marché.

197. Cette souscription de Siméon est préservée 2 la suite de la copie du jugement (document 9, M, fol. 137v°).
198. Qabala: « contrat par lequel on permet 4 quelqu'un d’exploiter une terre, moyennant une taxe, une
redevance, que le dernier s'engage a payer annuellement en argent ou en nature», Dozy, 1881, II, p. 305.
Le terme peut aussi désigner la redevance elle-méme, cf. ci-dessous 4 propos du four de I'Eglise.

199. La diyariyya désigne, d’aprés le contexte, une somme d’argent ou des biens alloués a I'évéque pour ses
dépenses personnelles. Elle était peut-étre tirée du revenu d’'un monastére (dayr), d’otr serait dérivé le terme
de diyariyya qui ne semble pas attesté ailleurs (note d’aprés Mtanos Awwad).

200, Le sens du terme sah n’est pas clair.

201. Prosphora (npéogopa): transcrit du grec sous la forme ibrusfurd, ce terme désigne le pain blanc levé
utilisé pour la consécration eucharistique (le pain consacré lui-méme étant appelé qurban). Tous les pains
produits dans le four de I'Eglise sont ici désignés comme des prosphora.

202, La forme sildin est la transcription arabe du terme grec silignion (ciAiyviov), qui désigne un pain blanc
fait d'une fine farine de froment, Lampe, 1961, p. 1233 ; d’aprés ce passage, le sil§in était le type de pain utilisé
pour la fabrication des prosphora, mais se trouvait également en vente sur le marché.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 © EGLISE MELKITE AU IX® SIECLE...

Toutefois, je m'étais préoccupé de retirer ce four des mains des musulmans et je I'avais
confié A certains chrétiens afin qu'ils le fassent fonctionner, le nettoient bien et le protégent
de tout ce qui pesait sur lui de la part de ceux que je ne souhaite pas mentionner. Je ne pus le
faire quaprés bien de la peine, beaucoup de souci, de fatigue et de résistance a I'égard de ceux
auxquels je détestais résister. [45r°] J'avais alors fixé la méme condition de prix que ce qui avait
cours jusque-l3, c'est-a-dire deux tiers du [prix du] pain blanc (silgin) ; apres cela, le surplus
revenait désormais a I'Eglise. Dans ces conditions, le surplus atteignit deux cent trente dinars
purs mis de c6té et versés i I'Eglise. Le patriarche Anba Simiyiin trouva bon de priver I'Eglise
de cette somme [97v°] et de détruire une coutume toujours en usage regardant ce four.

En outre, il s'attribua le pouvoir de suspendre et d'absoudre (al-ribat wa-I-hall)>°3 tous
les membres du clergé de Damas qu'il voulait et, de méme, d'investir ou de destituer qui il
voulait; il se montra comme le maitre du lieu et son dirigeant, sans tenir compte de moi, me
[reléguant] dans la position d'un intendant ou d'un exécutant; et a peine eut-il écrit en ce
sens qu'il se rendit chez le secrétaire de I'émir du pays>°* — que Dieu le renforce —, I'honora,
le flatta, I'excita contre moi et le poussa & me détester.

205

Ensuite, lorsqu'arriva le temps du Jetine béni*%, il partit pour le monastére connu sous le

nom de Zakka>°® pour y jefiner; je résolus [quant 3 moi] de me rendre dans I'un des monas-
téres de Murran>®’. L'agitation grandit au sein de 'Eglise. Se manifestérent alors ceux dont
les oripeaux>°® sont l'insolence, la calomnie, le mensonge, I'excés de paroles et I'accueil de ce
qui est faux. Répugnant i ce que le mal s'allume et grandisse, je préférai partir pour Jérusalem
et séjourner dans I'un de ses monastéres en laissant ces gens-1a jusqu'a ce que Dieu les raméne
et qu'ils retournent 2 la tranquillité et  la sécurité desquelles ils s'étaient [éloignés]. [981°]
J'espérai qu'ainsi le bon ordre serait rétabli et que cesserait ce qui s'était passé. Je partis donc,
apres avoir suspendu deux diacres (Sammas) pour les erreurs qu'ils avaient commises [45v°]
et pour des motifs qui justifiaient cette [décision] 4 leur égard.

203. Al-ribat wa-l-hall: littéralement, le pouvoir de lier et de délier; I'expression désigne ici le pouvoir de
suspendre (ou interdire) un clerc et de 'absoudre (ou le réintégrer).

204. Damas fait alors partie du domaine toulounide, sous l'autorité de Humarawayh (884-896), successeur
d’Ahmad b. Talan.

205. Le «Jeline béni» désigne le Caréme.

206. Dayr Zakka: village de la Gﬁga de Damas selon Yaqit, Mu‘gam al-buldan, 11, n° 5063, p. 581-582.
207. Murran: village proche de Damas, mentionné sous l'entrée Dayr Murran, décrit comme un grand
monastére comptant de nombreux moines, selon Yaqiit, Mu‘gam al-buldan V, n° 11058, p. 112 et II, n° 5136,
p- 603. Dayr Murran est évoqué dans Eutychios, Annales, p. 72, al'occasion de la construction par Humarawayh
b. Ahmad b. Talan d’un palais « en dehors de Damas, sous Dayr Murran, sur la riviére Tawra ». La situation
de Dayr Murran ainsi évoquée correspond parfaitement a la description de Nayrab par Ibn ‘Asakir, qui
distingue un haut et un bas Nayrab, & proximité de la Tawra (branche du Barada qui traverse Damas) et
confirme ainsi I'identité entre les deux lieux. On peut donc situer les « monastéres de Murran » 4 Nayrab,
sur les pentes du mont Qasyun au nord-ouest de Damas, i la suite d’A. Binggeli qui identifiait comme un
seul lieu le monastére de Saint-Théodore de Nayrab et celui de Dayr Murran, Binggeli, 2010, p. 101-102.
208. Asmal: littéralement, « habits usés ».

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHILDE BOUDIER 75

Alors que je m’étais rendu aupres du patriarche Anba Simiyan 4 Dayr Zakka, pour I'informer
de ce que javais résolu et décidé, il se déroba et je ne fus pas autorisé i entrer auprés de lui.
Je partis alors vers Jérusalem, préférant m'éloigner des troubles et craignant que ma présence
ne divise le clergé.

Mais avant d'arriver  Jérusalem, je recus des lettres des habitants de Damas qui m'infor-
maient que [Siméon] avait déja absous les deux diacres et écrit 2 'assemblée du clergé (iglirus)
pour les informer du fait que je n'avais plus le pouvoir de suspendre (ribat) aucun d’entre eux
et que quiconque accepterait de moi une suspense, lirait pour mon compte un écrit>°® ou
interdirait aux deux diacres d’entrer 4 'autel*™ avec lui, serait suspendu (marbat).

Quand je fus stir que c'était vrai, je me plaignis des agissements d’Anba Simiytan 4 Anba Iliyi,
patriarche de Jérusalem — que Dieu le comble de bonheur. [98v°] Je résolus aussi de me dé-
placer auprés d’Anba Miha’il, patriarche d’Alexandrie — que Dieu le conserve en vie — pour
lui apprendre comment ce patriarche m'avait traité.

Le patriarche Anba Iliya — que Dieu le garde en vie et 'honore — me demanda de rester
aupres de lui jusqu'a ce qu'il écrivit au patriarche Anba Simiyin — que Dieu le corrige — une
lettre qui lui fit connaitre l'injustice et I'iniquité de ses actions et qui le fit revenir  ce que lui
imposaient les canons et les régles de I'Eglise. II lui écrivit A ce propos ce qu'il fallait; mais
avant que la lettre ne fiit arrivée et que la réponse ne revint, eut lieu la féte bénie de Piques.

[Pendant ce temps] le patriarche Anba Simiyin [46r°] se rendit dans ma résidence (gilliyya)>"
a I'église catholique (kanisat al-qataligi)*2. Il s'y installa et se tint au centre avec ceux de ses
proches?” qui I'avaient accompagné. Il ordonna d’ouvrir les portes qui étaient les plus élevées
dans la salle haute. Il célébra la féte bénie de PAques, consacra le chréme (myrrhon), et s'assit
dans le synthronon®* qui est réservé au hiérarque de chaque cité et sur lequel personne d'autre
n’a la permission de s'asseoir.

Il se rendit aupres de I'un des deux diacres excommuniés (mabrim), lui conféral'ordination
(cheirotonia)®'s sur I'autel de Damas et le fit métropolite de la ville de Manbig. Il ordonna au

209. Yaqra’ li kitaban: le contexte de cette lecture n’est pas précisé. L'expression pourrait viser le fait de
mentionner le nom de David pendant la liturgie ou de faire la lecture pendant une liturgie célébrée par David.
210. L'autel (madbah) peut désigner 'ensemble du sanctuaire ou cheeur de I'église, 4 l'instar du terme
madbab/madbbé en syriaque.

211. Qiliyya ou gillaya: du grec keAia ou du syriaque <¥u\a, peut avoir le sens de « maison épiscopale » ou,
ailleurs, de « cellule » de moine, Dozy, 1881, II, p. 401; Graf, 1954, p. 92. Mais la suite du passage semble se
dérouler i l'intérieur de I'église. Il pouvait s’agir d'un complexe épiscopal regroupant église et résidence de
I'évéque.

212, Sainte-Marie la catholique, cathédrale de Damas, se trouvait sur 'emplacement de I'actuel patriarcat
grec-orthodoxe: appelée «église de Marie» (kanisat Maryam) et qualifiée de plus grande des églises par
Ibn ‘Asakir, Tarih madinat Dimasq, p. 131; La description de Damas, p. 222; appelée kanisat mart-Maryam
al-kataliki dans un texte anonyme sur la destruction de la cathédrale, Treiger, 2014, p. 25. L’appellation
d’« église catholique » est courante en grec pour désigner I'église épiscopale, Flusin, 1998, p. 491.

213. La forme asbabibi, employée dans les deux manuscrits, est sans doute une erreur de copiste pour
ansib@’ibi, de nasib, pl. ansiba’ (selon une suggestion de Dmitry Morozov).

214. Synthronon:terme transcrit du grec sous la forme suntrunun, désignantla cathédre, le trone de I'évéque.
215. Cheirotonia: dans le texte, forme arabisée Sartaniya.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

76 © L'EGLISE MELKITE AU IX® SIECLE...

métropolite [99r°] de Y-s-r-y*'® de conférer & 'un de mes prétres l'ordination [épiscopale]
pour I'un des si¢ges de son ressort, & mon insu et sans mon autorisation. Il fit assister avec
lui I'évéque d’Alep a cette féte et le plaga au centre de mon sanctuaire. Il lui donna le pouvoir
d'ordonner et d'interdire dans ma ville et de monter 4 'ambon (“ala al-anbal)*7 dans mon église,
de précher aux fidéles, de prier pour les hiérarques qu'il voulait et de renoncer 3 me mentionner.

Mais les fidéles désapprouverent cela, la fiévre s'empara d’eux et ils élevérent publiquement
leur voix pour désapprouver ce qui leur était apparu de la part de ce jaloux et leur affliction
face 4 ce qui nous avait contraint 4 nous exiler loin d’eux. Ils eurent des mots durs 4 son égard.
Cecil'amena 4 monter 3 'ambon et 4 y faire monter avec lui I'évéque d’Alep, portant une cou-
pelle remplie de cendre, et 3 excommunier et anathématiser tous ceux qui avaient élevé leur
voix pour désapprouver son action et avaient marché sur sa maison. Ensuite il répandit de la
cendre sur la téte des gens [461°] en signe de contrariété et de désapprobation; les fideéles sor-
tirent de I'église et ne considérérent pas licite de communier [100r°] >*® dans de telles conditions.

Il ne se contenta pas de cela, mais fit méme comparaitre certains d'entre eux devant
le souverain — que Dieu le renforce. Ceux-ci furent emprisonnés et frappés, puis il obligea
I'Eglise 4 acquitter la somme [exigée] pour leur libération.

Il aménagea dans sa demeure une église dans laquelle il célébrait la liturgie. Il invita 4 y
assister ceux qui voulaient y prier, sans mon autorisation et sans mentionner mon nom, et fit
d’autres choses encore. Il excita mon clergé contre moi et les encouragea & me tenir téte et 2
me résister.

Dieu est notre seul secours! Il est mon garant et Il me sufht.

Je suis venu auprés de vous deux — que Dieu vous honore — pour que vous donniez votre
avis éclairé en cette affaire et que vous la jugiez selon ce que Dieu vous a assurément imposé
en matiére de vérité, de parole, de justice, d'équité, et conformément 2 ce qu'ordonnent les
canons dans la sainte Eglise de Dieu.

Fin de la lettre — & Dieu grande action de grice!

216, Y-s-r-y (s ) toponyme non identifié, résultant peut-étre d’'une erreur de copiste. Il pourrait s’agir
de Busra (s ), qui était effectivement un siége métropolitain. Le village actuel de Besri (s ) au sud du
Liban, dans l'arriére-pays de Sayda, a pour nom un «vocable trés ancien », Dussaud, 1927, p. 49; mais il
n’est pas connu comme siége d'un métropolite, ni méme d’un évéque.

217. Lesdeux formes anbal (M) et anbun (C), du grec dufwv, sont attestées en arabe chrétien, Graf, 1954, p. 14.
218. [99v°]: Page vierge.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Bibliographie
Instruments de travail

Barthélemy, Adrien, Dictionnaire arabe-frangais :
dialectes de Syrie, Alep, Damas, Liban, Jérusalem,
Geuthner, Paris, 1935-1969.

Dozy, Reinhart, Supplément aux dictionnaires arabes,

2 vol,, Brill, Leyde, 1881.

Dussaud, René, Topographie historique de la Syrie
antique et médiévale, Librairie orientaliste
Paul Geuthner, Paris, 1927.

Graf, Georg, Verzeichnis arabischer kirchlicher Termini,
Imprimerie Orientaliste L. Durbecq, Louvain,
1954.

Grumel, Venance, Traité d’études byzantines, L.

La chronologie, Presses universitaires de France,
Paris, 1958.

Lampe, Geoffrey W.H., A Patristic Greek Lexicon,

Clarendon Press, Oxford, 1961.

Sources

Acta Conciliorum Oecumenicorum, Series secunda,
vol. ITI-3: Concilium universale Nicaenum
secundum, E. Lamberz (éd.), De Gruyter,
Berlin, 2016.

Alberigo, Giuseppe (dir.), Les conciles cecuméniques —
Les décrets, t. I1-1, édition et traduction
francaise, Cerf, Paris, 1994.

Eutychios d’Alexandrie, Eutychii Patriarchae
Alexandrini Annales, Pars posterior, L. Cheikho,
B. Carra de Vaux et H. Zayyat (éd.),
Typographie catholique, Beyrouth, 1909.

Ibn “Asakir, La description de Damas d’'Ibn Asakir:
historien mort & Damas en 571/1176, N, Elisséeff
(trad.), Imprimerie catholique, Damas, 1959.

Ibn “Asakir, Tarih madinat Dimasq: bitat Dimasq,
Salah al-Din al-Munaggid (éd.), Ifpo, Damas,
2008.

Etudes

Bianquis, Thierry & Tillier, Mathieu,
«L'espace arabisé: les Qarmates et la nouvelle
centralité égyptienne » in Bianquis, Thierry,
Guichard, Pierre & Tillier, Mathieu (dir.),
Les débuts du monde musulman (vir®-x¢ siécle).
De Mubhammad aux dynasties autonomes, PUF,
Paris, 2012, p. 205-218.

MATHILDE BOUDIER

Lofgren, Oscar & Traini, Renato, Catalogue of
the Arabic Manuscripts in the Bibliotheca
Ambrosiana, 1. Fondo antico and Medio fondo,
Neri Pozza Editore, Vicence, 1975.

Mingana, Alphonse, Catalogue of the Mingana
Collection of Manuscripts, IL. Christian Arabic
Manuscripts and Additionnal Syriac Manuscripts,
W. Heffer and Sons, Cambridge, 1936.

The Oxford Dictionary of Byzantium, 1991, p. 1517,
s.v. « Oikonomos ».

Todt, Klaus-Peter & Vest, Bernd Andreas,
Tabula Imperii Byzantini 15, Syria
(Syria Prote, Syria Deutera, Syria Euphratesia),
Verlag der Osterreichischen Akademie der
Wissenschaften, Vienne, 2014.

Joannou, Périclés-Pierre, Discipline générale antique
(1v*-x°s.), L2. Les canons des synodes particuliers,
Tipografia italo-orientale, Grottaferrata, 1962.

Metzger, Marcel (éd. et trad.), Les constitutions
apostoliques, Sources chrétiennes 320, 329, 336,
Cerf, Paris, 1985-1987.

Michel le Syrien, Chronique de Michel le Syrien
patriarche jacobite d’Antioche (1166-1199), éditée
pour la premiére fois et traduite en frangais,

J.-B. Chabot (éd. et trad. fr.), Ernest Leroux,
Paris, 1899-1924.

Yahya b. Sa‘id al-Antaki, Histoire de Yahya-ibn-Sa‘id
d’Antioche, continuateur de Sa‘id-ibn-Bitrig,

I. Kratchkovsky et A. Vasiliev (éd. et trad. fr.),
Patrologia orientalis 18, 5, 1924, p. 401-833; 23, 3,
1932, p. 349-520.

Yaqat, Mu‘gam al-buldan, 7 vol., Dar al-Kutub

al-Tlmiyya, Beyrouth, 1990.

Devreesse, Robert, Le patriarcat d’ Antioche depuis
la paix de U'Eglise jusqu’a la conquéte arabe,
J. Gabalda et C'¢, Paris, 1945.

Dick, Ignace, Les melkites, Brepols, Turnhout, 1994.

Engberg, Sysse, « An Early Greek Lectionary
Recovered : The Palimpsest MS Cambridge
Westminster College WGL 9/2 », Bollettino
della Badia Greca di Grottaferrata I serie n. 15,
2018 (2 paraitre).

77

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78

L'EGLISE MELKITE AU IX® SIECLE...

Fedalto, Giorgio, Hierarchia Ecclesiastica
Orientalis: Series Episcoporum Ecclesiarum
Christianarum Orientalium, 11. Patriarchatus
Alexandrinus, Antiochenus, Hierosolymitanus,
Edizioni Messaggero, Padoue, 1988.

Flusin, Bernard, « Evéques et patriarches —

Les structures de I'Eglise impériale »
in Pietri, Luce (dir.), Histoire du
Christianisme III, Desclée, Paris, 1998,
p. 485-543.

Fumagalli, Pier Francesco, « The Arabic
Manuscripts of the Ambrosiana and
the “Homiliarium” Ambr. X 198 sup. »
in Fumagalli, Pier Francesco (éd.), Arabic
Homilies on the Nativity, Veneranda Biblioteca
Ambrosiana, Milan, 2000, p. 53-74.

Géhin, Paul, «La bibliothéque de Sainte-Catherine
du Sinai. Fonds ancien et nouvelles
découvertes » in Valbelle, Dominique
& Bonnet, Charles (éd.), Le Sinai durant
I'Antiquité et le Moyen Age. 4000 ans d Histoire
pour un désert, Errance, Paris, 1998, p. 157-164.

Graf, Georg, Geschichte der christlichen arabischen
Literatur, 5 vol., Bibliotheca Apostolica
Vaticana, Vatican, 1944-1953.

Griffith, Sidney H., « The Church of Jerusalem
and the “Melkites”: The Making of
an “Arab Orthodox” Christian Identity
in the World of Islam (750-1050 CE) »
in O. Limor & G. Stroumsa (éd.), Christians
and Christianity in the Holy Land, Brepols,
Turnhout, 2006, p. 175-204.

Hasan, Zaki Muhammad, Les Tulunides. Etude de
l’Egypte musulmane a la fin du 1x° siécle, 868-90s,
Busson, Paris, 1933.

Havemann, Axel, « The Vizier and the Ra’is in
Saljuq Syria: The Struggle for Urban
Self-Representation », International Journal of
Middle East Studies 21, 1989, p. 233-242.

Kaufhold, Hubert, « Sources of Canon Law in the
Eastern Churches » in Hartmann, Wilfried
& Pennington, Kenneth (éd.), The History
of Byzantine and Eastern Canon Law to 1500,

CUA Press, Washington D.C,, 2012, p. 215-342.

Khan, Geoffrey, Arabic Legal and Administrative
Documents in the Cambridge Genizah Collections,
Cambridge University Press, Cambridge, 1993.

Lamoreaux, John C., « David of Damascus »
in Thomas, David & Mallett, Alex (éd.),
Christian-Muslim Relations, A Bibliographical
History, vol. 2 (900-1050), Brill, Leyde, Boston,
2010, p. 79-82.

Levy-Rubin, Milka, « The Reorganisation of the
Patriarchate of Jerusalem During the Early
Muslim Period », Aram 15, 2003, p. 197-226.

Nasrallah, Joseph, Histoire du mouvement littéraire
dans U'Eglise melchite du v¢ au xx° siécle,
vol, IT-1 4 IV-1, Peeters, Louvain, 1979-1989;
Institut francais de Damas, Damas, 1996.

Nasrallah, Joseph & Haddad, Rachid, Histoire du
mouvement littéraire dans 'Eglise melchite du
v© au X1x° siecle. Vol. 1 — Période byzantine
451-634, Cerpoc-Ifpo, Damas-Beyrouth, 2016.

Noble, Samuel & Treiger, Alexander (éd.),

The Orthodox Church in the Arab World
700-1700. An Anthology of Sources, Northern
Illinois University Press, DeKalb, 2014.

Pahlitzsch, Johannes, « The Melkites and Their
Law: Between Autonomy and Assimilation »
in Echevarria, Ana, Monferrer-Sala, Juan Pedro,
Tolan, John V. (éd.), Law and Religious
Minorities in Medieval Societies: Between Theory
and Praxis, Brepols, Turnhout, 2016, p. 35-46.

Pataridze, Tamara, « Les signatures des cahiers
unilingues et bilingues dans les manuscrits
sinaitiques (géorgiens, arabes et syriaques) »,
Manuscripta Orientalia 18, 1, 2012, p. 15-35.

Piccirillo, Michele, « Aggiornamento delle liste
episcopali delle diocese in territorio
transgiordanico » in Canivet, Pierre
& Rey-Coquais, Jean-Paul (éd.), Mémorial
Monseigneur Joseph Nasrallah, Ifpo, Damas,
2006, p. 91-105.

Rapp, Claudia, Holy Bishops in Late Antiquity.

The Nature of Christian Leadership in an Age
of Transition, University of California Press,
Berkeley, 200s.

Samir, Samir Khalil, « Michel évéque melkite
de Damas au o¢ siécle. A propos de
Bisr Ibn al-Sirri», Orientalia Christiana
Periodica 53, 1987, p. 439-441.

Tillier, Mathieu, L'invention du cadi. La justice des
musulmans, des juifs et des chrétiens aux premiers
siecles de I'Islam, Publications de la Sorbonne,
Paris, 2017.

Todt, Klaus-Peter, « Griechisch-orthodoxe
(melkitische) Christen im zentralen und
siidlichen Syrien. Die Periode von der
arabischen Eroberung bis zur Verlegung
der Patriarchenresidenz nach Damaskus
(635-1365) », Le Muséon 119, 2006, p. 33-88.

Treiger, Alexander, « ‘Abdallih ibn al-Fadl
al-Antaki» in Thomas, David & Mallett, Alex,
Christian-Muslim Relations, A Bibliograpbical
History, vol. 3 (1050-1200), Brill, Leyde, Boston,
2011, p. 89-113.

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier
L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Treiger, Alexander, « Unpublished Texts from the
Arab Orthodox Tradition, 1. On the Origins
of the Term “Melkite” and On the Destruction
of the Maryamiyya Cathedral in Damascus »,
Chronos, Revue d’histoire de l'université de
Balamand 29, 2014, p. 7-37.

Treiger, Alexander, « Unpublished Texts from the
Arab Orthodox Tradition, 2. Miracles of
St. Eustratius of Mar Saba (written ca. 860) »,
Chronos, Revue d’histoire de l'université de
Balamand 33, 2016a, p. 7-20.

Treiger, Alexander, « New Works by Theodore
Abi Qurra, Preserved under the Name
of Thaddeus of Edessa», Journal of Eastern
Christian Studies 68, 1-2, 2016b, p. 1-51.

Fig. 1. Photographie du manuscrit C (Cambridge, Westminster College, WGL 9/2, dit « Apostolic Constitutions

Palimpsest »), fol. 43v° et 44r1°.

MATHILDE BOUDIER

Treiger, Alexander, « Unpublished Texts from the
Arab Orthodox Tradition (3): The Paterikon
of the Palestinian Lavra of Mar Chariton »,
Chronos, Revue d’histoire de l'université de
Balamand 38, 2018, p. 7-46.

Troupeau, Gérard, « Eglises et chrétiens dans
I'Orient musulman » in Mayeur, Jean-Marie
& Pietri, Luce (éd.), Histoire du christianisme
des origines & nos jours, IV, Desclée, Paris, 1993,
p- 375-456.

Vanthieghem, Naim, « Violences et extorsions contre
des moines dans la région d’Assiout. Réédition
de P. Ryl. Arab. I 11», Journal of Coptic
Studies 18, 2016, p. 185-196.

Reproduit avec l'aimable autorisation du Westminster College (Helen Weller).

Anlsl 52 (2019), p. 45-80 Mathilde Boudier

79

L’Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 52 (2019), p. 45-80  Mathilde Boudier
L'Eglise melkite au IXe siécle a travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

