
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 50 (2017), p. 365-377

Ahmad Al-Amer

Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


a nna les  is l a mol o g iqu es  50   −   2016

•   résumé
Cet article a pour objet d’étudier la place et les mentions des musiciens et des chanteurs 

dans une des rares chroniques d’histoire mamelouke qui a abordé ce thème, à savoir les Badāʾiʿ 
al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās. Nous tenterons de présenter une réflexion sur cette 
catégorie et sur sa place à l’époque mamelouke, à travers les mentions et les informations que 
nous livre Ibn Iyās sur ce milieu artistique.

Mots-clés : Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr, chanteurs, époque mamelouke, Ibn Iyās, 
instruments de musique, milieu musical

•   abstract
In this article, we study the mention and the place of musicians and singers in one of the 

few historical chronicles that mentioned this topic: the Mamluk history of Badā iʾʿ al-zuhūr fī 
waqā iʾʿ al-duhūr by Ibn Iyās. We try to present a reflection on this category and its place in the 
Mamluk era through the references and informations Ibn Iyās delivers about the artistic world.

Keywords: Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr, singers, Mamluk era, Ibn Iyās, musical 
instruments, musicians

Musiciens et chanteurs 
dans les Badā iʾʿ al-zuhūr fī waqā iʾʿ al-duhūr

d’Ibn Iyās

Ahmad Al-Amer*

 *  Ahmad Al-Amer, Docteur de l’Université Aix-Marseille, ahmed.aamer@yahoo.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


La question du ġināʾ (chant, musique) dans l’islam a alimenté des débats sans fin entre  
	 théologiens, juristes, ordres mystiques et littérateurs 1. Ces débats ont souvent débouché  
	 sur des points de vue extrêmement différents qui vont de l’interdiction totale à l’auto-

risation de toutes les variétés musicales. Dans cette multitude de nuances autour de la musique 
dans l’islam, les partisans ou, au contraire, les opposants au ġināʾ se réfèrent tous au texte sacré, 
à savoir le Coran. Or, nulle part le Coran n’en parle de manière explicite. Exégèse et hadiths 
ont été souvent les références des polémistes pour défendre leur position.

La légitimité (ḥukm) de la musique dans l’islam continuera à susciter une forte polémique 
néanmoins la musique a toujours eu une place dans les sociétés islamiques. On trouve ce 
goût d’assister à des prestations musicales en Égypte comme dans d’autres pays musulmans. 
Charles Pellat place ainsi au premier rang « musiciens et chanteurs » quand il fait la liste des 
divertissements plus ou moins populaires qu’il signale à Basra, suivis par bien d’autres : bouffons, 
prédicateurs plaisants et charlatans, montreurs de singes et propriétaires de ménageries, sans 
oublier les charmeurs de serpents particulièrement en vogue. De même, Marius Canard signale 
d’après al-Qazwīnī « des chanteurs » à Damas, sur l’Hippodrome Vert, le samedi, parmi les 
lutteurs, les prestidigitateurs et bouffons qui amusent une foule frivole 2.

La période abbasside est connue pour avoir été l’âge d’or de la tradition musicale. En effet, 
c’est durant cette période d’extension et de magnificence de l’art que sont apparues les théo-
ries et les règles musicales les plus raffinées. Des ouvrages entièrement consacrés au domaine 
musical 3 jouèrent un rôle important dans le développement de la culture musicale. Parmi ces 
ouvrages, nous pouvons citer :

– les deux livres de Ḫalīl ibn Aḥmad (m. 175/791) 4 : al-Naġam et al-Īqāʿ ;
– Risāla fī ḫabar de Yaʿqūb ibn Isḥāq al-Kindī (m. 256/869-870) ;
– Maqāla fī al-mūsīqā de Ṯābit ibn Qurra (m. 288/901) 5 ;
– les trois livres d’al-Farābī (m. 339/950) 6 : Šarḥ al-samāʿ, Kitāb al-mūsīqā al-kabīr, al-Īqāʿāt ;
– al-Farq bayna Ibrāhīm al-Mahdī wa-Isḥāq al-Mūṣilī fī al-ġināʾ d’al-Ḥasan ibn ʿ Alī ibn Hārūn 

(m. 352/963) ;
– Ṭabaqāt al-muġannīn de Abū Ayyūb al-Madīnī 7 (m. 400/1010) ;
– al-Madḫal ilā ṣanʿat al-mūsīqā de Abū ʿAlī ibn Sīnā 8 (m. 428/1037) ;
– Kitāb al-mūsīqā d’Ibn Bāǧǧa 9 (m. 533/1139).

1.  Farmer, 1997, p. 7-9.
2.  Canard, 1932, p. 5.
3.  Carra de Vaux, 1984, p. 339-342.
4.  Farmer, 1957, p. 21-22.
5.  Farmer, 1957, p. 51-52.
6.  Shehadi, 1995, p. 50-65. Voir aussi Farmer, 1957, p. 60-63 ; 2011, p. 286-289.
7.  Farmer, 1957, p. 38.
8.  Shehadi, 1995, p. 66-80.
9.  Farmer, 1957, p. 82.

musiciens  et  c hant eu rs  dans  les  badāˀ i ˁ  al - zuhūr  f ī  waqāˀ i ˁ  al - duhūr d’ ibn iyās366

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


La musique a été l’objet d’ouvrages spécialisés, comme nous venons de le voir, mais elle 
a aussi reçu un traitement variable dans les chroniques mameloukes. En effet, les historiens 
mamelouks n’ont pas accordé la même place et la même attention aux chanteurs et musiciens. 
On en retrouve la trace dans les dictionnaires biographiques, dans les chroniques d’histoire et 
dans les ouvrages de littérature dont certains chapitres sont consacrés aux fêtes religieuses et 
publiques. Il n’existe pas de dictionnaire biographique entièrement consacré aux chanteurs et 
musiciens de l’époque mamelouke comme on en trouve par exemple pour les philosophes, les 
hommes de religion ou les médecins, de sorte que les chroniques historiques restent la princi-
pale source. À notre connaissance, aucune étude n’a été faite exclusivement sur les musiciens 
et les chanteurs de l’époque mamelouke. Le plus souvent, ce sujet prend place de manière 
secondaire dans les articles et les écrits sur les fêtes et les jeux dans les sociétés islamiques 10. 
Les spécialistes notent de manière générale la présence de la musique dans ces festivités sans 
précision sur les acteurs et leur identité ni sur les instruments de musique ou sur la musique 
elle-même.

L’Égypte est considérée aujourd’hui comme la capitale de l’art et de la musique dans le 
monde arabe. Cela remonte probablement à l’époque mamelouke. En effet, cette époque est 
connue par l’importance des festivités, privées et publiques, dans lesquelles la musique avait 
sa place. Les textes des chroniqueurs, comme Ibn Iyās, l’attestent. Ces fêtes, qu’elles aient été 
publiques ou organisées à la Cour des sultans, offraient des occasions de voir des spectacles et 
des jeux ainsi que d’assister à des prestations musicales dont les Cairotes étaient friands. Ayant 
minutieusement étudié l’œuvre de l’historien Ibn Iyās, qui vécut de 853/1449 à 928/1522 au 
moins 11, je me propose ici de montrer, à partir de ses textes exclusivement, que la musique et le 
chant étaient bien présents au Caire du vivant d’Ibn Iyās, y compris dans les milieux religieux.

B. Martel-Thoumian 12 a consacré un article aux chanteuses chez Ibn Iyās. Il s’agit de huit 
musiciennes : sept chanteuses (al-rayyisa Inʿām [IV, p. 230] 13, al-rayyisa ʿ Azīza bint al-Saṭḥī 14 
[IV, p. 8], al-rayyisa Ḫadīǧa al-Riḥābiyya 15 [IV, p. 258], al-rayyisa Badriyya bint al-Ǧurīʿa 16 
[IV, p. 258], al-rayyisa Ḫadīǧa Umm Ḫawḫa 17 [IV, p. 258], Aṣīl al-Qalʿiyya 18 [V, p. 477]) 
et une joueuse d’instrument, Šahddār [V, p. 339]. La seule date qui accompagne la mention 
de ces chanteuses est celle de leur décès. Ainsi, ne sont-elles citées que dans le cadre de notices 

10.  Wiet, 1969, p. 99-128 ; Espéronnier, 1985 ; Eddé, 1994.
11.  Cf. Al-Amer, 2016, p. 8.
12.  Martel-Thoumian, 2013, p. 425-434.
13.  Les références aux Badāʾiʿ dans le texte renvoient au numéro de volume et à la page dans l’édition Muṣṭafā. 
Voir sur cette chanteuse al-ʿAmrūsī, 1961, p. 123.
14.  Voir sur cette chanteuse al-Rawāšda, 1997, p. 201.
15.  Voir sur cette chanteuse Abū Salīma, 2013, p. 321.
16.  Voir sur cette chanteuse al-Nabrāwī, 2006, p. 44.
17.  Voir sur cette chanteuse ʿAbd al-Rāziq, 1999, p. 44.
18.  Voir sur cette chanteuse al-Rawāšda, 1997, p. 203.

a hma d al -a me r 367

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nécrologiques 19. D’autres études modernes ont devancé cet article de B. Martel-Thoumian en 
traitant de la femme à l’époque mamelouke et en particulier des chanteuses citées chez Ibn Iyās 20.

Les chanteurs hommes n’ont pas reçu le même traitement que les chanteuses dans les 
sources historiques mameloukes. Puisque la plupart des études réalisées ont porté sur la femme 
à l’époque mamelouke et en particulier sur les chanteuses, nous avons décidé de consacrer cette 
présente étude aux chanteurs hommes qui ont retenu l’attention d’Ibn Iyās. Le présent article 
sera donc l’occasion de recueillir des informations sur le milieu musical masculin (al-maġānī 
min al-riǧāl), et d’analyser la place qu’Ibn Iyās réserve dans sa chronique à la musique et aux 
chanteurs. Nous nous demanderons pourquoi Ibn Iyās s’intéresse aux chanteurs ? Qui sont 
ces personnes et quelles sortes de données sont retenues en ce qui les concerne ? Dans quelles 
circonstances apparaissent-ils ? Nous comprendrons mieux ainsi quelle place tenaient la musique 
et le chant dans la société mamelouke.

	 Manières d’enregistrer musiciens et chanteurs dans les Badā iʾʿ

L’intérêt d’Ibn Iyās pour les chanteurs et les musiciens apparaît dès le début des chroniques 
consacrées à l’époque mamelouke, et ne faiblit pas jusqu’à la fin. Pour les années antérieures à sa 
naissance, il se contente de signaler leur présence ou celle d’orchestres d’une manière générale, 
sans indiquer leur nom, exception faite pour six d’entre eux : le chanteur ʿAṭʿaṭ et l’instrumen-
tiste Duḫḫān [I, 1, p. 579], le chanteur Ibrāhīm ibn al-Ǧundī [II, p. 406, 441] 21, l’instrumentiste 
Ibrāhīm ibn Baybāy al-ʿAwwād (m. 821/1418) [II, p. 37], le chanteur Nāṣir al-Dīn Muḥammad 
al-Māzūnī al-Qāhirī (m. 862/1458) [II, p. 346], le chanteur Muḥammad, connu sous le nom de 
Barqūq al-Tūnisī (m. 875/1470) [I, 2, p. 61] ; deux de ces noms ont été sans doute empruntés à 
al-Maqrīzī et à Ibn Taġrībirdī : ʿAṭʿaṭ 22 et l’instrumentiste Ibrāhīm ibn Baybāy al-ʿAwwād 23.

Ibn Iyās appelle ces hommes arbāb al-fann [II, p. 61], arbāb al-ālāt [II, p. 37], maġānī al-ʿarab 
[I, 2, p. 573 ; III, p. 401]. Il use du terme al-maġānī pour désigner aussi bien les femmes que les 
hommes. Il emploie ce terme sans donner de précision, ou alors il écrit al-maġānī min al-riǧāl 
wa-l-nisāʾ [I, 2, p. 585], ou maġānī al-balad min riǧāl wa-nisāʾ [III, p. 186] ou encore al-maġānī 
min al-nisāʾ [III, p. 34] et maġānī al-nisāʾ min al-ruʾasāʾ [V, p. 91].

Le terme al-ǧuwaq désigne un orchestre probablement composé exclusivement de femmes ; 
jadis, nous dit-il, toutes les familles de notables en possédaient un. La dernière famille à avoir 
conservé cette coutume fut la famille du majordome, l’émir Ǧamāl al-Dīn Maḥmūd [I, 1, p. 593 ; 
I, 2, p. 511]. Ibn Iyās exprime d’abord son regret de voir disparaître les anciennes traditions et 
inversement, il ne cache pas sa joie quand elles reviennent. Il distingue parfois entre ǧuwaq ʿ arab 
« orchestre bédouin » et ǧuwaq ġayr ʿarab « orchestre non bédouin ». On peut remarquer que 

19.  Al-Amer, 2016, p. 163.
20.  Al-ʿAmrūsī, 1961 ; Kaḥāla, 1982 ; al-Rawāšda, 1997 ; ʿ Abd al-Rāziq, 1999 ; al-Nabrāwī, 2006 ; Abū Salīma, 
2013 ; Nuʿmān Muṣṭāfā, 2014, p. 267-302 ; ʿAbd Allāh Muḥammad, 2014, p. 375-402.
21.  Les dates de décès de ʿAṭʿaṭ, Duḫḫān et Ibrāhīm ibn al-Ǧundī sont inconnues.
22.  Ibn Taġrībirdī, Nuǧūm, X, p. 11 ; al-Maqrīzī, Sulūk, II, vol. 3, p. 567.
23.  Ibn Taġrībirdī, Nuǧūm, XIII, p. 290 ; al-Maqrīzī, Sulūk, IV, vol. 1, p. 476.

musiciens  et  c hant eu rs  dans  les  badāˀ i ˁ  al - zuhūr  f ī  waqāˀ i ˁ  al - duhūr d’ ibn iyās368

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


musiciens et chanteurs sont caractérisés par leur statut professionnel lorsqu’il s’agit de plusieurs 
individus ou d’un orchestre. Les indications sont concises et aucune source n’est mentionnée.

À partir du moment où la chronique aborde la période vécue par Ibn Iyās, les infor-
mations sur les chanteurs et musiciens sont plus riches et précises. 13 individus sont 
cités : le chanteur Nūr al-Dīn ʿAlī ibn Riḥāb (m. 905/1499) [III, p. 55], les chanteurs 
Muḥammad ibn Uwayna al-ʿAwwād, Ǧalāl al-Sanṭīrī, al-Bawāliqa et Ibn al-Laymūnī 
[IV, p. 290], les chanteurs Nūr al-Dīn al-Maḥǧūb, Aḥmad al-Asmar ibn Abū Sinna et Aḥmad 
al Maḥallāwī [V, p. 35, 43], les chanteurs Muḥammad ibn Sariyya et Muḥammad al-Ūǧāqī 
[V, p. 381], le chanteur Aḥmad Ǧrībāt (m. 900/1495) [III, p. 309], le chanteur ʿ Alī ibn Ġānim 
(m. 912/1506) [IV, p. 131], le chanteur al-Nāṣirī Muḥammad ibn Qaǧaq (920/1514) [IV, p. 401].

Les données sont insérées dans ce qu’Ibn Iyās nomme les waqāʾiʿ 24 (fêtes publiques ou privées, 
déplacements des sultans, concours de musique) ou dans les notices nécrologiques. Ibn Iyās 
reste alors très discret sur ses sources directes ou indirectes, écrites ou orales 25. Toutefois, 
en raison des nombreux détails fournis sur les événements, les cortèges notamment, nous 
pouvons penser qu’il fut un témoin oculaire, sans qu’il le précise la plupart du temps. En fait, 
il ne se présente comme observateur direct d’un fait relaté que 5 fois dans toutes les Badāʾiʿ, 
en employant les expressions anā šāhadtu « j’ai vu » et anā ʿāyantu « j’ai observé » 26.

	 Des vedettes de la musique et du chant

Lorsque Ibn Iyās donne l’identité des chanteurs, on voit que ce sont des individus célèbres 
qui méritent, selon lui, d’être mentionnés. Il s’agit des vedettes de la chanson à l’époque, comme 
Nūr al-Dīn ʿAlī ibn Riḥāb (m. 905/1500), mentionné six fois dans les Badāʾiʿ [II, p. 406, 441 ; 
III, p. 186, 193, 299, 435] et décrit par Ibn Iyās comme étant le chanteur le plus célèbre de l’époque 
[III, p. 55]. Cette grande célébrité lui a valu la plus longue notice nécrologique [III, p. 435] sur 
un musicien dans la chronique 27 (en tout 7 lignes), et cinq vers d’élégie composés par Ibn Iyās 
lui-même. La grande attention portée à ce chanteur nous révèle le goût musical de l’époque 
mais aussi le propre goût musical d’Ibn Iyās.

L’importance accordée à des chanteurs et musiciens s’explique parfois par leur proximité 
avec les sultans. C’est le cas du chanteur ʿAṭʿaṭ et de l’instrumentiste Duḫḫān, introduits tous 
deux en 762/1361 dans quatre vers de poésie [I, 1, p. 579], qui étaient des nudamāʾ (commensaux) 
du sultan al-Nāṣir Ḥasan (748/1347-752/1351 puis 755/1354-762/1361), lequel avait un goût 

24.  Le terme wāqiʿa désigne chez Ibn Iyās un événement de nature sociale, politique, naturelle ou économique, 
ce qui se produit, arrive ou apparaît, épisode ou circonstance appartenant à une série d’événements formant 
un ensemble (ḥadaṯ) (cf. Al-Amer, 2014, p. 66-78).
25.  Ibn Iyās a utilisé des sources directes, ou de première main (dont son propre témoignage), ainsi que des 
sources indirectes, de seconde main. Ses sources écrites sont les ouvrages d’histoire, les documents officiels 
et la poésie. Les sources orales étaient, pour lui, les informateurs, les on-dit, racontars et rumeurs ainsi que 
les proclamations : cf. Al-Amer, 2014, p. 346-391.
26.  Al-Amer, 2014, p. 387.
27.  Al-Amer, 2014, p. 190.

a hma d al -a me r 369

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


prononcé pour le chant et la musique. Ibn Iyās rapporte également que le chanteur et spé-
cialiste de la pandore al-Nāṣirī Muḥammad ibn Qaǧaq, mentionné en 920/1514, année de 
son décès, était proche du sultan (nadīm al-sulṭān) [IV, p. 401] al-Ašraf Qanṣūh al-Ġawrī 
(906/1501-922/1516). Ce chanteur a droit à une notice nécrologique de trois lignes dans laquelle 
Ibn Iyās évoque ses obsèques 28. L’instrumentiste Ibrāhīm ibn Baybāy al-ʿAwwād (m. 821/1418), 
qualifié en 821/1418 de maître dans la pratique du oud, était quant à lui, un familier du sultan 
al-Muʾayyad Šayḫ (815/1412-824/1421) [II, p. 37].

Les musiciens et chanteurs étaient conviés à la Cour ou bien accompagnaient les sultans 
dans leurs déplacements. À titre d’exemple, sur dix cas mentionnés [I, 1, p. 573 ; II, p. 37 ; III, 
p. 401 ; IV, p. 171, 290, 294, 337, 375, 415, 449], Nūr al-Dīn al-Maḥǧūb, Aḥmad al-Asmar 
ibn Abū Sinna et Aḥmad al-Maḥallāwī ont accompagné le sultan al-Ġawrī lors de sa campagne 
contre les Ottomans [V, p. 35, 43].

Pour Ibn Iyās, une grande fête est l’occasion de nommer des chanteurs célèbres. 
C’est l’importance de l’événement qui justifie peut-être l’identification des chanteurs et mu-
siciens, ainsi lorsqu’il mentionne la présence de Muḥammad ibn ʿUwayna al-ʿAwwād, Ǧalāl 
al-Sanṭīrī, al-Bawāliqa et Ibn al-Laymūnī dans le récit d’une fastueuse soirée organisée par le 
sultan al-Ġawrī aux Pyramides [IV, p. 290].

Nous savons que le chanteur Muḥammad appelé Barqūq al-Tūnisī (m. 875/1471) avait 
une voix mélodieuse et une diction impeccable [III, p. 61]. Notre historien a également retenu 
le nom d’Ibrāhīm ibn al-Ǧundī qui apparaît dans le récit de la fête organisée par l’émir Jānī 
Bīk : on avait invité le sultan Ḫušqadam (865/1461-872/1467), mais ce dernier, par peur, ne 
s’était pas rendu à cette invitation et avait délégué plusieurs notabilités pour y assister à sa 
place [II, p. 406, 441].

Dans le texte d’Ibn Iyās, plusieurs musiciens et chanteurs sont introduits à la fois par 
leur identité et par le talent exceptionnel qu’ils possèdent dans l’art du chant ou dans la pra-
tique musicale. Il s’agit de chanteurs (muġannī [II, p. 346 ; III, p. 61, 434], muṭrib [IV, p. 130]) 
ou d’instrumentistes [I, 2, p. 301 ; II, p. 37 ; III, p. 309 ; IV, p. 401] célèbres. Certains étaient 
considérés comme des maîtres (ustāḏ) dans des disciplines particulières, dans l’art des hymnes 
religieux (al-muġannī al-ustāḏ fī fann al-našīd) [II, p. 346], dans le chant (al-muġannī al-mūsīqī) 
[III, p. 61], ou dans les chants de louange (al-rayyis al-muġannī al-nāšid al-mādiḥ).

Nāṣir al-Dīn Muḥammad al-Māzūnī al-Qāhirī (m. 862/1458), connu pour les modulations 
de sa voix et ses connaissances techniques, était chanteur et maître dans le chant (al-muġannī 
al-ustāḏ [II, p. 346]). ʿAlī ibn Ġānim (m. 913/1508) était appelé ustāḏ [IV, p. 130]. Le chanteur 
Muḥammad connu sous le nom de Barqūq al-Tūnisī était maître chanteur musicien ustāḏ 
muġannī mūsīqī [III, p. 61] et Aḥmad Ǧrībāt (m. 900/1495) est décrit comme un maître dans 
l’art musical ustāḏ fī fann al-mūsīqā [III, p. 309] à la conversation agréable.

Les diverses qualifications attribuées par Ibn Iyās à ces musiciens nous permettent de déga-
ger les qualités qui selon lui caractérisent un bon musicien. Un musicien parfait doit posséder 
un don musical (min nawādir al-zamān [III, p. 435], farīd ʿaṣrihi wa-waḥīd dahrihi [II, p. 346]). 

28.  Al-Amer, 2014, p. 190.

musiciens  et  c hant eu rs  dans  les  badāˀ i ˁ  al - zuhūr  f ī  waqāˀ i ˁ  al - duhūr d’ ibn iyās370

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


C’est une personne à la conversation agréable (ʿindahu fukāha wa-ḥusn muḥāḍara [III, p. 309]) 
et à l’esprit vif et créatif (yarkuzu al-ḫafāʾif bi-l-alḥān al-ġarība [III, p. 435]). Le musicien parfait 
maîtrise l’art vocal et possède une voix exceptionnelle (bāriʿ fī al-ġināʾ [I, 2, p. 61]). Il a le sens 
du rythme et des mélodies (ʿārif bi-ṣanʿat al-anġām [IV, p. 401], ʿallāma bi-maʿrifat al-anġām 
[IV, p. 131]). Il joue d’au moins un instrument (ʿallāma fī ḍarb al-ṭanbūra [IV, p. 131, 401], ustāḏ fī 
ḍarb al-ʿūd [II, p. 37]), et est parfois lui-même un poète talentueux (yanẓumu al-šiʿr [III, p. 435]).

Ibn Iyās est connu pour l’intérêt qu’il porte aux festivités musicales et en cela, il se dis-
tingue de ses confrères historiens. C’est ainsi qu’il rapporte un concours de musique qui, en 
927/1521, mit en compétition deux chanteurs : « Un concours de musique avait été prévu entre 
un musicien de classe nommé Muḥammad ibn Sariyya et un certain Muḥammad al-Ūǧāqī, ou 
encore al-Širābī. Muḥammad ibn Sariyya avait déclaré : “Je connais un morceau que personne 
n’a encore entendu de notre temps.” Pour voir si c’était exact, on réunit le dimanche suivant au 
milieu de l’étang de Raṭlī des experts en musique et les chanteurs de la ville. C’était le printemps. 
De nombreux musiciens vinrent au rendez-vous fixé, ainsi que tous les chanteurs de la ville. 
Ils s’installèrent au centre de l’étang de Raṭlī, où s’était rassemblée une masse d’auditeurs : on se 
préparait à un spectacle agréable. Chacun des chanteurs exécuta un des plus beaux morceaux 
de son répertoire, et ce fut vraiment une journée délicieuse. Quant à Muḥammad ibn Sariyya, 
il ne parut pas, sous prétexte qu’il était souffrant, et le concours fut remis au dimanche suivant : 
la preuve de son insuffisance était faite car il n’avait pas montré ce dont il s’était vanté. La foule 
se dispersa et cette journée compta parmi les plus divertissantes et les plus amusantes 29. »

	 Les pratiques dans l’intimité des grands et dans le peuple

Les Badāʾiʿ montrent la grande attention des sultans au milieu musical. Les cortèges des 
sultans, de leur entourage féminin (ḫawandāt) ou des hommes de pouvoir, les mariages, les 
circoncisions, l’ouverture du canal, les fêtes religieuses 30 musulmanes, coptes et juives 31 furent 
souvent l’occasion pour Ibn Iyās de s’intéresser au milieu musical et de mentionner la présence 
de chanteurs et de musiciens, individus isolés afrād ou orchestres ǧawqāt.

On a vu que les faits et gestes des chanteurs intéressaient les cercles privés et publics au 
point que certains d’entre eux, très proches des sultans, étaient devenus des commensaux 
(nadīm al-sulṭān). Comme le note Amnon Shiloah, le nadīm « compagnon de boisson » était 
souvent un poète ou un musicien devenu un commensal, un confident ou un amuseur du 
sultan 32. Ce favori du sultan devait suivre un code de conduite et avoir un comportement 
correct, tel qu’il est noté dans le Kitāb adab al-nadīm, « Livre de conduite du commensal », 
de Abū al-Fatḥ Kušāǧim (m. 971/1564).

29.  Ibn Iyās, V, p. 337-378 ; trad. Wiet, Journal, vol. 2, p. 368.
30.  Pour avoir plus d’informations sur ces fêtes religieuses, cf. al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā, II, p. 416-439. 
Aussi: al-Nuwayrī, Nihāyat al-arab, I, p. 184-197.
31.  Voir al-Waqqād, 1999, p. 367-397 ; Ashtor, 1992, vol. 2, p. 380-381.
32.  Voir Shiloah, 2002, p. 70. Pour plus d’informations sur la définition du nadīm, voir al-Nuwayrī, Nihāyat 
al-arab, I, p. 9. Aussi, Al-Amer, 2015, p. 23-24.

a hma d al -a me r 371

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ibn Iyās note que l’intérêt des sultans pour le chant et pour les distractions était si grand 
que le sultan al-Manṣūr Qalawūn (678/1279-689/1290) bâtit un hôpital (bīmāristān) et ordonna 
qu’y soient présents chaque nuit quatre instrumentistes de oud pour le plaisir des malades. 
Il fit attribuer des émoluments fixes à ces instrumentistes [I, 1, p. 353]. Ibn Iyās ne donne 
d’informations sur le montant de ces émoluments qu’en deux occasions : il note, en 918/1512, 
que le sultan al-Ġawrī distribua lors d’une soirée 20 dinars à chaque chanteur [IV, p. 294]. 
Dans le second récit, datant de 920/1514, l’historien signale que le même sultan fit distribuer 
environ 100 dinars aux pauvres et aux chanteurs [IV, p. 375].

Le sultan al-Nāṣir Ḥasan aimait beaucoup, lui aussi, les cercles artistiques et les chanteurs 
[I, 1, p. 579]. Al-Manṣūr Muḥammad (762/1361-764/1363) possédait, quant à lui, un orchestre 
d’environ dix chanteuses (ǧawqat muġanniyāt) [I, 1, p. 592]. Après son décès, ces chanteuses, 
qu’on nommait ǧawqat al-Manṣūr, animaient les fêtes de mariage du peuple [I, 1, p. 593 ; I, 2, 
p. 511. Le récit des Badāʾiʿ montre aussi que le sultan al-Muʾayyad Šayḫ était chanteur et 
poète. Ses poèmes ont été chantés par d’autres chanteurs de son époque. Le talent qu’il avait 
en chant et en poésie ainsi que l’attention particulière qu’il portait à ces activités expliquent 
sa proximité avec les chanteurs et les musiciens [II, p. 61].

La célébrité (šuhra) et le talent de ces chanteurs et de ces orchestres variaient. Certains 
chanteurs avaient une grande notoriété et jouissaient d’un haut statut social. Ils étaient considé-
rés comme des notabilités dans le domaine musical et pouvaient même intervenir dans les conflits 
de pouvoir entre les émirs. Ainsi, en rabîʿ I 904/novembre 1498, le chanteur ʿAlī ibn Riḥāb 
(m. 905/1500) prit le parti de Aqburdī al-Dāwadār dans le conflit qui l’opposait à Ṭūmānbāy 
al-Dāwadār. Dans les fêtes auxquelles il participait, ʿAlī ibn Riḥāb ne cessait pas de dire du 
mal de Ṭūmānbāy al-Dāwadār qui finit par le faire arrêter et punir [III, p. 407].

De même, certains sultans préféraient certains chanteurs et les opposaient à d’autres. 
Des faits rapportés dans les Badāʾiʿ montrent clairement les différences entre les sultans en 
matière de goût musical et de chants. Les goûts des émirs différaient également. Ainsi, l’émir 
Ǧānī Bīk se montra plus sensible à l’art de ʿ Alī ibn Riḥāb qu’à celui d’Ibrāhīm ibn al-Ǧundī lors 
de la fête à laquelle le sultan Ḫušqadam (865/1461-872/1467) avait été invité. Cette préférence 
de l’émir Ǧānī Bīk porta d’ailleurs sur les devants de la scène le chanteur ʿAlī ibn Riḥābī dont 
la notoriété, explique Ibn Iyās, date de ce jour-là [II, p. 406]. Contrairement à l’émir Ǧānī Bīk, 
le sultan préférait Ibrāhīm ibn al-Ǧundī à ʿAlī ibn Riḥāb. D’ailleurs, le sultan trouva dans 
un meurtre survenu lors d’une fête animée par ʿAlī ibn Riḥāb à la rue Bāb al-Wazīr, dans 
le quartier de Tabbāna, une occasion pour l’exiler en Syrie et l’y envoyer enchaîné. Le cadi 
Abū al-Faḍl ibn Ǧulūd, secrétaire général des mamelouks, implora le sultan pour qu’il pardonne 
à ʿ Alī ibn Riḥāb. Celui-ci fit l’objet d’une grâce et revint au Caire [II, p. 441]. Ibn Iyās lui-même 
exprime à plusieurs reprises ses préférences pour ʿAlī ibn Riḥāb.

Les Badāʾiʿ montrent aussi que le souci du chant et de la musique n’était pas réservé aux 
sultans et aux notables, mais était également présent dans la classe populaire. Ibn Iyās remarque 
que les gens emmenaient des instruments de musique même sur leurs barques. Il n’y avait pas 
d’endroits spécialement affectés aux représentations : les chanteurs et les musiciens s’installaient 
dans les lieux où l’habitude s’était établie de voir donner des spectacles.

musiciens  et  c hant eu rs  dans  les  badāˀ i ˁ  al - zuhūr  f ī  waqāˀ i ˁ  al - duhūr d’ ibn iyās372

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Déroulement des festivités

Ibn Iyās mentionne la présence du chant et des chanteurs lors de nombreux événements 
festifs, publics ou privés, dans la société égyptienne mamelouke, ce qui, on l’a dit, le distingue 
des autres historiens mamelouks, qui n’y font allusion que rarement et très brièvement sans 
décrire le cadre et le déroulement de l’événement en question. L’étude détaillée des deux 
sources les plus importantes de l’époque mamelouke, al-Sulūk et al-Nuǧūm al-zāhira, montre 
clairement le désintérêt de Maqrīzī et Ibn Taġrībirdī pour ce genre d’événements et montre 
par contraste la tendance qu’avait Ibn Iyās à les enregistrer.

Il décrit chanteurs et instrumentistes rangés le long de la route que devait emprunter le 
cortège sultanien [V, p. 433]. On constate que cette présence de chanteurs et d’instrumentistes, 
isolés ou regroupés en orchestres, était importante [III, p. 162]. De même dans les cortèges 
des hommes de pouvoir et des ḫawandāt [II, p. 335 ; III, p. 77 ; IV, p. 274]. Ainsi, le retour 
de pèlerinage de Ḫawand Baraka [I, 2, p. 93], mère du sultan al-Ašraf Šaʿbān ibn Ḥusayn 
ibn al-Nāṣir Muḥammad (764/1363-778/1377) ou celui de la Ḫawand, épouse du sultan al-Ašraf 
Qāytbāy (872/1468-901/1496) [III, p. 106], furent l’occasion de festivités où la musique avait 
sa part. De même lorsque le cadi al-Ǧamālī Yūsuf ibn Muḥammad al-Mutawakkil ʿalā Allāh, 
administrateur des biens du sultan, se montra dans un cortège après sa guérison d’une maladie ; 
lorsque Kamāl al-Dīn al-Ṭawīl revint chez lui en cortège après sa nomination à la fonction de 
grand cadi [IV, p. 189] ; ou à l’occasion du cortège d’al-Maqarr al-Nāṣirī, fils du sultan al-Ġawrī 
[IV, p. 479] : dans toutes ces occasions chanteurs et instrumentistes étaient présents [II, p. 335].

Ibn Iyās ne donne généralement pas de noms d’instrumentistes. Il se contente le plus 
souvent de relever le type d’instruments utilisés. Ainsi, au faste des cortèges participaient les 

ṭūbūl (tambours), le zammūr, les kūsāt (timbales de bronze), les ṭārāt (les tambours sur cadre), 
la šabbāba (la flûte), le daff (le tambourin).

Dans les soirées privées organisées par le sultan ou par les notables, on a vu qu’Ibn Iyās 
signale la présence de chanteurs muġannūn [IV, p. 290], parfois de chanteurs bédouins maġānī 
al-ʿarab [I, 1, p. 573 ; III, p. 401], de chanteurs très célèbres mašāhīr al-ġināʾ [III, p. 55] ou en-
core d’instrumentistes que l’historien nomme arbāb al-ālāt [II, p. 37]. Ainsi pour les fêtes de 
circoncisions des fils de sultans, de notables ou même les circoncisions de garçons issus du peuple.

La première grande fête de circoncision mentionnée par Ibn Iyās est celle qui fut organi-
sée pour les garçons du chef de la chancellerie Ibn Muzhir, dans laquelle est mentionnée la 
présence chaque nuit, à cette occasion, de ʿAlī ibn Riḥāb, le plus célèbre chanteur à l’époque 
mamelouke, selon Ibn Iyās, ainsi que d’autres chanteurs célèbres, hommes et femmes, à cette 
époque [III, p. 186]. Ibn Iyās évoque également la grande fête organisée à Alexandrie pour la 
circoncision du fils du sultan al-Muʾayyad Aḥmad ibn al-Ašraf Aynāl (857/1453-865/1461). 
Le sultan avait invité ʿAlī ibn Riḥāb à chanter lors de cette fête [III, p. 193]. La troisième 
grande fête mentionnée par Ibn Iyās est celle qui fut organisée pour la circoncision d’al-Maqarr 
al-Nāṣirī Muḥammad, fils du sultan al-Ġawrī. Ibn Iyās décrit ces festivités comme ayant été 
exceptionnelles (min nawādir al-mahammāt). Elles avaient duré sept nuits et la plupart des 
chanteurs vedettes de l’époque y avaient participé [III, p. 271]. 

a hma d al -a me r 373

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le chant est également souvent présent dans les festivités de mariage. Ibn Iyās mentionne à 
plusieurs reprises dans sa chronique des mariages de notabilités et d’hommes de pouvoir. Le faste 
de ces festivités était variable, et proportionné au statut social des mariés. Certaines de ces festivi-
tés furent exceptionnelles : ainsi, le mariage de l’émir de timbalerie Qāytbāy et de la fille de l’émir 
Ṭaqṭabāy, commandant de mille, qui avait réuni 25 chanteuses professionnelles (rayyisa) [V, p. 9].

L’achèvement de constructions importantes telles que les palais donnait également lieu à des 
festivités. Ainsi Ibn Iyā rapporte qu’en 714/1314, « on dressa un banquet splendide et le bassin du 
Qaṣr al-Ablaq 33 fut rempli de sucre et de jus de citron. Les commandants de la garde se tenaient 
près du bassin, distribuant à tous de l’eau sucrée dans des vases. Le sultan al-Nāṣir Muḥammad 
donna en ce jour des vêtements d’honneur aux architectes, maçons, tailleurs de marbre, me-
nuisiers et ornementistes ; le nombre s’en élevait à deux mille cinq cents robes ; aux inspecteurs 
des corbeilles de fruits et de raisins ; aux contremaîtres des robes de soie ; on distribua à chaque 
manœuvre dix dinars. La dépense pour les pauvres fut de cinquante mille dinars en un seul jour. 
Vers la fin de la soirée, les chanteurs et les musiciens furent convoqués, et on alluma cette nuit un 
magnifique feu d’artifice dans le château. Jamais on n’avait entendu parler d’une nuit pareille 34. »

	 Types de chants mentionnés dans les Badāʿiʿ

Ibn Iyās s’est intéressé dans les Badāʾiʿ à plusieurs variétés de chant présentes à son époque. 
Il porte une attention particulière aux chants populaires, sans oublier pour autant ceux de la 
haute société. Il fournit ainsi un tableau quasi-complet des chants connus dans les diverses 
classes sociales. Les informations d’Ibn Iyās sur les habitudes musicales de son époque nous 
permettent aussi de découvrir certaines coutumes et traditions de la société mamelouke où 
le chant était présent.

	 Le chant populaire

Ibn Iyās mentionne ce genre de chant plusieurs fois dans les Badāʾiʿ. L’historien note qu’il 
s’agit d’un chant populaire pratiqué dans les soirées entre gens du peuple ahl Miṣr et dans la 
populace al-ʿawāmm. C’est dans le peuple et par les gens du peuple que se répand ce genre de 
chant (ṣannafa ahl Miṣr kalāman wa-laḥḥanūhu wa-ṣārū yuġannūna bihi [I, p. 425], ṣannafat 
al-ʿawāmm ġinwa [II, p. 229]). Ibn Iyās écrit à maintes reprises que des chansons ont été 
composées par des gens du peuple et s’accompagnaient d’une danse folklorique [V, p. 469]. 
La danse n’est mentionnée dans les Badāʾiʿ qu’en liaison avec la musique populaire. L’historien 
ne donne pas de plus amples détails sur cette danse et se contente très souvent de la mentionner. 
Il ne donne pas non plus de précisions sur le texte de la chanson populaire, mais cite parfois 
son début [II, p. 229] (un ou deux vers). Il fait une seule fois un commentaire sur la longueur 
de la chanson [II, p. 229]. On comprend par ce qu’il écrit, que ces chansons populaires étaient 

33.  Le Qaṣr al-Ablaq a été bâti au Caire par al-Nāṣir Muḥammad bin Qalawūn en 714/1314.
34.  Ibn Iyās, Badāʾiʿ, I, 1, p. 445. Trad. dans Casanova, 1984, p. 637-638. Aussi: Garcin et al., 1982, p. 45.

musiciens  et  c hant eu rs  dans  les  badāˀ i ˁ  al - zuhūr  f ī  waqāˀ i ˁ  al - duhūr d’ ibn iyās374

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


a hma d al -a me r 375

composées suite à des faits naturels comme la crue anticipée du Nil [II, p. 229], ou en liaison 
avec des faits sociaux comme le licenciement du cadi de l’armée ottomane, qui s’était signalé 
par des règlements draconiens imposés aux femmes : ces dernières avaient composé, pour fêter 
son départ, une chanson populaire et une danse [V, p. 469].

	 La lamentation funèbre chantée lors de la cérémonie des funérailles

On voit dans les Badāʾiʿ que le chant n’accompagne pas seulement, à l’époque mamelouke, 
les festivités mais aussi la cérémonie des funérailles, lors des décès de notabilités ainsi que de 
gens du peuple. Ibn Iyās est souvent concis sur la description de cette coutume. Il indique 
seulement qu’un groupe de femmes nommées nāʾiḥāt chantent et jouent des tambours sur 
cadre (al-ṭarāt) pendant quelques jours à la demeure du défunt [IV, p. 76]. Il note qu’il y eut 
des exagérations dans cette pratique. Ainsi Ḫawand Šaqrā, quand son frère Ḫalīl, fils du sultan 
al-Nāṣir Faraǧ ibn Barqūq (801/1399-808/1405, puis 808/1405-815/1412), décéda, manifesta 
une grande tristesse suite à sa mort et invita les nāʾiḥāt à pleurer son frère pendant sept jours. 
Mais Ibn Iyās précise qu’il s’agit là d’un cas inhabituel et rare [II, p. 319].

	 La « chanson de peine »

C’est ainsi que nous appellerons, faute de mieux, un chant fonctionnel 35 qui accompagnait les 
travaux agricoles dans les milieux ruraux mais aussi dans les travaux de maçonnerie ou encore la 
pêche. Ces chansons se sont répandues à l’époque d’Ibn Iyās jusqu’au Yémen, en Turquie et au 
Tadjikistan. Ibn Iyās mentionne une seule fois ce type de chant dans les Badāʾiʿ : en 777/1375, 
l’historien note que des maçons ne parvenaient pas à desceller deux piliers ; pour s’encourager, 
ils se mirent à chanter et purent desceller les piliers. Cette chanson se répandit ensuite et les 
gens continuèrent à la chanter pendant longtemps [I, 2, p. 154]. Le chant de travail s’articulait 
parfois en antiphonie et servait souvent à encourager les travailleurs ou à les divertir.

	 Conclusion 

Comme on vient de le voir, dix-neuf chanteurs masculins sont explicitement identifiés dans les 
Badāʾiʿ, ainsi que huit chanteuses femmes. Il s’agit des plus célèbres artistes de l’époque. Ce que 
décrit Ibn Iyās des festivités montre la participation de ces artistes (muġannūn, arbāb ālāt) à de 
nombreuses célébrations et festivités publiques ou privées de la société mamelouke. Le texte 
des Badāʾiʿ constitue une référence incontournable pour tous ceux qui veulent étudier les fêtes 
et célébrations à l’époque mamelouke. L’apport d’Ibn Iyās à notre connaissance du monde de la 
musique à l’époque mamelouke est considérable. On a dit que c’était un thème par lequel Ibn Iyās 
se distinguait des autres chroniqueurs. Les Mamelouks avaient indéniablement le goût de la mu-
sique. La grande notoriété acquise par certains chanteurs leur a même donné le statut social élevé 

35.  Shiloah, 2002, p. 323.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


musiciens  et  c hant eu rs  dans  les  badāˀ i ˁ  al - zuhūr  f ī  waqāˀ i ˁ  al - duhūr d’ ibn iyās376

qu’on a vu, leur valant chez Ibn Iyās des mentions dans les notices nécrologiques et une place à 
côté des sultans dans leurs voyages et leurs cortèges ainsi que dans leurs soirées privées. Grâce aux 
Badāʾiʿ nous avons une idée plus claire sur le milieu artistique musical dans la société mamelouke.

	 Bibliographie

	 Sources

Ibn Iyās, Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr, 5 vol., 
Muḥammad Muṣṭafā (éd.), al-Hayʾa 
al-Miṣriyya al-ʿĀmma li-l-Kitāb, Le Caire, 1984.

Ibn Taġrībirdī, al-Nuǧūm al-zāhira fī mulūk Miṣr 
wa-l-Qāhira, 16 vol., Muḥammad Ḥusayn 
Šams al-Dīn (éd.), Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 
Beyrouth, 1992.

al-Maqrīzī, Kitāb al-Sulūk li-maʿrifat duwal al-mulūk, 
3 t., 9 vol., Maṭbaʿat Laǧnat al-Taʾlīf wa-l-

Tarǧama wa-l-Našr, Le Caire, 1957-1971 
(2e éd.).

al-Nuwayrī, Nihāyat al-arab fī funūn al-adab, 
al-Muʾassasa al-Miṣriyya al-ʿĀmma li-l-Taʾlīf 
wa-l-Tarǧama wa-l-Ṭibāʿa wa-l-Našr, Le Caire, 
s.d.

al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā fī ṣināʿat al-inšāʾ, 
al-Muʾassasa al-Miṣriyya al-ʿĀmma li-l-Taʾlīf 
wa-l-Tarǧama wa-l-Ṭibāʿa wa-l-Našr, Le Caire, 
s.d. 

	 Études

ʿAbd Allāh Muḥammad, S., « al-Ǧawārī fī al-ʿaṣr 
al-mamlūkī (dirāsa tārīḫiyya) », Maǧallat 
al-Ustāḏ 208, 1, 2014, p. 375-402.

ʿAbd al-Rāziq, A., al-Marʾa fī Miṣr al-mamlūkiyya, 
al-Hayʾa al-Miṣriyya al-ʿĀmma li-l-Kitāb, 
Le Caire, 1999.

Abū Salīma, S. Muḥammad, Dawr al-marʾa 
wa-makānatuhā zaman al-ṣirāʿ al-islāmī 
al-faranǧī (491-691/1098-1291), mémoire de 
master sous la direction de Riyāḍ Muṣṭafā 
Šāhīn, Université islamique, Gaza, 2013.

Al-Amer, Ahmad, « al-Salāṭīn bayna al-madḥ  
wa-l-riṯāʾ wa-l-ḏam min ḫilāl šiʿr Ibn Iyās 
fī kitāb Badāʾiʿ al-zuhūr (dirāsa tārīḫiyya) », 
Maǧallat al-Muqtaṭaf al-miṣrī al-tārīḫiyya 3, 2015, 
p. 11-30.

Al-Amer, Ahmad, L’historiographie à l’époque 
mamelouke à travers l’exemple de l’ouvrage 
Badāʾiʿ al-zuhūr d’Ibn Iyās : analyse de la 
méthode et du contenu, thèse de doctorat sous la 
direction de Michel Tuchscherer,  
Aix-Marseille Université, 2014.

Al-Amer, Ahmad, Matériaux, mentalités et usage des 
sources chez Ibn Iyās. Mise au point du discours 
historique dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ 
al-duhūr, https://www.editions-ue.com/

catalog/details/store/fr/book/978-3-639-
52752-0/matériaux,-mentalités-et-usage-des-
sources-chez-ibn-iyās, Éditions Universitaires 
Européennes, Saarbrücken, 2016.

al-ʿAmrūsī, F., al-Ǧawārī al-muġanniyāt,  
Dār al-Maʿārif, Le Caire, 1961.

Ashtor, Eliyahu, The Jews of Moslem Spain, II, Jewish 
Publ. Soc. of America, Philadelphia, Jerusalem, 
1992.

Canard, Marius, « La lutte chez les Arabes » in 
Cinquantenaire de la Faculté des lettres d’Alger 
(1881-1931), Société historique algérienne, Alger, 
1932, p. 127-190.

Carra de Vaux Saint-Cyr, Bernard, Les penseurs 
de l’islam, vol. 4, Librairie orientaliste 
Paul Geuthner, Paris, 1984.

Casanova, Paul, Histoire et description de la citadelle 
du Caire, al-Hayʾa al-Miṣriyya al-ʿĀmma 
li-l-Kitāb, Le  Caire, 1984.

Eddé, Anne-Marie, « Villes en fête au Proche-Orient 
au xiiie siècle » in Villes et sociétés urbaines 
au Moyen Âge : hommage à M. le professeur 
Jacques Heers, Cultures et civilisations 
médiévales 11, Presses de l’Université de 
Paris-Sorbonne, Paris, 1994, p. 71-79.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Espéronnier, Maryta, « Al-Nuwayrī : les fêtes 
islamiques, persanes, chrétiennes et juives », 
Arabica 32, 1, 1985, p. 80-102.

Farmer, Henry George, A History of Arabian Music: 
To the XIIIth Century, Luzac, Londres, 1929.

Farmer, Henry George, Maṣādir al-mūsīqā al-ʿarabiyya, 
Ḥusayn Naṣṣār (trad.), Maktabat Miṣr, 
Le Caire, 1957.

Farmer, Henry George, The Sources of Arabian Music, 
E.J. Brill, Leyde, 1965.

Farmer, Henry George, Studies in Oriental Music,  
The Science of Music in Islam 1, Publications 
of the Institute for the History of 
Arabic-Islamic Science, Francfort, 1997.

Farmer, Henry George, Historical Facts for the Arabian 
Musical Influence, The Science of Music in 
Islam 7, Publications of the Institute for the 
History of Arabic-Islamic, Francfort, 2011.

Garcin, Jean-Claude et al., Palais et maisons du Caire, 
vol. 1, Éditions du CNRS, Paris, 1982.

Kaḥāla, R., Iʿlām al-nisāʾ fī ʿālamay al-ʿarab wa-l-islām, 
Muʾassasat al-Risāla, Beyrouth, 1982.

Martel-Thoumian, Bernadette, « Ibn Iyās et les 
chanteuses ou quand l’art s’invite dans la 
chronique historique », JournAs 301, 2, 2013, 
p. 425-434.

al-Nabrāwī, W. Ḥamdī ʿAbd al-Munʿim, al-Marʾa 
fī al-ʿaṣr al-mamlūkī wa-ahamm munṣaʾātihā, 
mémoire de master sous la direction de 
Sayyida Ismāʿīl Kāšif et ʿAliyya ʿAbd al-Samīʿ 
al-Ǧanzūrī, Université ʿAyn Šams, 2006.

Nuʿmān Muṣṭāf, Ṯ., « Dawr al-marʾa fī al-ḥayāt 
al-ʿāmma fī ʿaṣr al-mamālīk al-baḥriyya  
(648-784/1250-1382) », Maǧallat wāsiṭ li-l-ʿulūm 
al-insāniyya 23, 2014, p. 267-302.

Pellat, Charles, Le milieu baṣrien et la formation de 
Ǧāḥiẓ, Adrien-Maisonneuve, Paris, 1953.

al-Rawāšda, A. Maḥmūd Sulaymān, Ḥayāt al-marʾa 
fī al-dawla al-mamlūkiyya fi Miṣr wa-l-Šām 
(648-923/1250-1517), Dirāsa siyāsiyya iǧtimāʿiyya 
fikriyya, mémoire de Master sous la direction 
de Maḥmūd ʿĪsā Ṣālḥa, Université  
d’al-Yarmūk, 1997.

Shehadi, Fadlou, Philosophies of Music in Medieval 
Islam, E.J. Brill, Leyde, 1995.

Shiloah, Amnon, La musique dans le monde de l’islam : 
une étude socio-culturelle, Fayard, Paris, 2002.

al-Waqqād, M.M., al-Yahūd fī Miṣr al-mamlūkiyya 
fī ḍawʾ waṯāʾiq al-ǧanīza (648-923), al-Hayʾa 
al-Miṣriyya al-ʿĀmma li-l-Kitāb, Le Caire, 
1999.

Wiet, Gaston, « Fêtes et jeux au Caire », AnIsl 8, 1969, 
p. 99-128.

a hma d al -a me r 377

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 365-377    Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr d’Ibn Iyās
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



