
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 49 (2016), p. 55-80

Danilo Marino

Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif
littéraire

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


a nna les  is l a mol o g iqu es  49   −   201 5

•   résumé
Dans cet article nous nous demandons à quelle époque et comment le motif de mangeurs de 

haschich apparaît dans la littérature arabe de la période mamelouke (1250-1517) et comment ce 
motif se situe par rapport à l’anecdotique arabe classique. Pour ce faire, nous nous appuierons 
sur un corpus de textes recueillis dans la Rāḥat al-arwāḥ fī al-hašīš wa-l-rāḥ du polygraphe 
syrien Taqī al-Dīn Abū al-Tuqā al-Badrī (m. 894/1488), la plus complète anthologie d’écrits 
en prose et en vers inspirés par le haschich. 

Mots-clés : Haschich, humour, folie, nourriture.

•   abstract
This article focuses on how and when the motif of hashish eaters appears in Arabic litera-

ture of the Mamluk period (1250-1517) and how it connects to other classical Arabic narratives. 
In doing so, we will discuss the collected narrative materials in Rāḥat al-arwāḥ fī al-hašīš wa-l-rāḥ 
by the Syrian-born polygraph Taqī al-Dīn Abū al-Tuqā al-Badrī (d. 894/1488), which is the 
most comprehensive anthology of poetic as well as prose texts inspired by hashish.

Keywords: Hashish, humour, madness, food.

Danilo Marino *

 
 

Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke

Les mangeurs de haschich comme motif littéraire

 *  Danilo Marino, Cermom, Inalco, Paris, Università degli Studi di Napoli « L’Orientale », danilo.marino@
inalco.fr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e56

	 Introduction

Dans un article paru en 1998, Ulrich Marzolph montre comment les récits de l’adab 
classique mettent en scène des personnages qui, au-delà de toutes données factuelles, deviennent 
fictionnels et se transforment en stéréotypes narratifs. Ainsi Ašʿab est présenté comme le 
glouton, Ǧuḥā et Molla Naṣr el-Dīn sont les protagonistes de plusieurs contes humoristiques 
qui dépassent même les limites du monde arabo-musulman et s’adaptent à d’autres contextes 
méditerranéens, ou encore l’éloquence du lexicographe al-Aṣmaʿī s’oppose à la grossièreté des 
bédouins. Toutes ces figures s’étaient tellement cristallisées qu’il suffisait d’évoquer leurs noms 
pour orienter aussitôt les attentes du lecteur ou de l’auditeur. Ce mécanisme avait déjà été 
souligné par le polygraphe basrien al-Ǧāḥiẓ (m. 255/868-869) qui, dans son Kitāb al-buḫalāʾ, 
avait noté comment le succès d’une histoire pouvait aussi dépendre du choix de son protago-
niste, et cela en dépit de la valeur de son contenu 1. De façon analogue, les récits qui mettent 
en scène un certain personnage, comme par exemple Ǧuḥā, peuvent s’enrichir par l’invention 
de nouvelles histoires ou par l’adaptation d’autres récits, à condition qu’ils soient conformes 
à un ensemble d’éléments sans lesquels la « migration » vers le nouveau corpus pourrait être 
considérée ambiguë ou peu crédible 2. 

Dans cet article, nous nous proposons en premier lieu de montrer comment ce mécanisme, 
décrit par Marzolph, s’applique au motif des mangeurs de haschich 3 dans la littérature en 
langue arabe de l’époque mamelouke (1250-1517). Après avoir fourni une brève contextualisation 
historique concernant la consommation de haschich, nous l’aborderons en tant que motif litté-
raire, puis nous nous demanderons si les anecdotes sur les mangeurs de haschich (ḥaššāšiyya) 4 

1.  Al-Ǧāḥiẓ, Buḫalāʾ, p. 15-18 ; Marzolph, 1996, p. 488 ; 1998, p. 123-124. Voir aussi Kilpatrick, 1998, p. 94-117, 
qui discute la notion de « relativity of fact and fiction » dans l’adab classique avec référence notamment à la 
figure de Ašʿab. Cette même observation a été récemment reprise par Geert van Gelder dans l’introduction 
à la nouvelle édition de Rosenthal, 2011, p. xi-xiii. Voir aussi à ce propos Kennedy, 2005, p. xi-xxii. Pour 
la figure méditerranéenne de Ǧuḥā, voir entre autres Corrao, 1991.
2.  Marzolph, 1998, p. 119-123.
3.  Nous empruntons ici le terme motif au vocabulaire des études folkloriques, dans lesquelles il est défini 
comme un micro-récit, « un noyau configuratif [ailleurs plus simplement une série de ‘parcours figuratifs’], 
susceptible de s’inscrire en des contextes thématico-narratifs variables », Courtés, 1985, p. 125. La complexité 
de ce terme dans le cadre des études littéraires et folkloriques a été justement soulignée entre autres par 
Ben-Amos, 1995, p. 71-85, et plus récemment par Jason, 2000, p. 18-65. Chaque récit est, en effet, ordonné 
horizontalement en une suite de fonctions qui correspondent grosso modo à l’enchaînement des événements de 
la trame. Chaque fonction peut être ensuite découpée verticalement en une série de variantes interchangeables, 
les motifs, qui sont alors les plus petites unités narratives, voir entre autres Chraïbi, 1998, p. 32. Comme 
nous le verrons, le mangeur de haschich se profile comme un motif, dans la mesure où il peut être considéré 
comme une des variantes possibles à l’intérieur d’une série de traditions narratives.
4.  Al-ḥaššāšiyya est le terme utilisé dans le manuscrit damascène de la Rāḥa (ms D, 62a-b et 65b) pour 
indiquer le groupe des mangeurs de haschich, le témoin parisien (ms P, 24b, 25a et 28a), par contre, donne 
la variante al-ḥaššāʾiš. Ces deux termes avec cette signification ne sont attestés ni chez Ibn Manẓūr, Lisān, IV, 
p. 282-286, ni chez al-Zabīdī, Tāǧ, XV, p. 143-154. Voir à propos de ces deux termes Dozy, 1881-1927, vol. 1, 
p. 289. Lane, 1968, vol. 2, p. 573-574, ne mentionne pas cette acception, bien que dans son Account il définisse 
« hashshásh » et son pluriel « hashshásheen » comme « a smoker or an eater of hemp », Lane, 1985, p. 348. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


da nil o  ma r ino 57

peuvent être considérées comme une élaboration littéraire propre à l’époque post-abbasside 
et quel rapport les lie à la tradition classique. Notre corpus est constitué principalement de 
la Rāḥat al-arwāḥ fī al-ḥašīš wa-l-rāḥ (Le repos des âmes dans le haschich et le vin) de Taqī 
al-Dīn Abū al-Tuqā al-Badrī (847-894/1443-1488), un traité et une anthologie de textes en 
prose et en vers inspirés par le haschich et le vin.

	 La Rāḥat al-arwāḥ fī al-ḥašīš wa-l-rāḥ

Nous avons recensé quatre témoins de la Rāḥa d’al-Badrī 5 : le premier est conservé à la 
Bibliothèque nationale de France (ms P), le deuxième est un fragment de la Staatsbibliothek 
Preussicher Kulturbesitz de Berlin (ms B), le troisième est l’exemplaire de la Bibliothèque 
al-Ẓāhiriyya de Damas (ms D), le dernier est le fragment conservé à al-Maktaba al-Azhariyya 
du Caire (ms A). Le manuscrit de la Bibliothèque nationale de France ms Ar. 3544 (ms P) 
se compose de 142 feuillets. Après une brève introduction (fo 1b), l’auteur entame son ouvrage 
avec la section consacrée au haschich qui occupe la première partie, (fo 1b-57b), tandis 
que celle destinée au vin s’étend du fo 58a au fo 142b. D’après le colophon, il a été achevé 
samedi 22 ǧumādā I 1207/5 janvier 1793. Notre lecture du nom du copiste est : Ḥasan ʿ Abd Allāh 
Aḥmad al-Ǧābī, connu comme al-Badrašīnī, contrairement à la lecture de Franz Rosenthal et de 
Indalecio Lozano Cámara qui lisaient « al-Badrastanī ». Ce patronyme doit dériver d’un toponyme 
car la phrase complète est la suivante : al-Badrast/šīnī baladan, al-rifāʿī ṭarīqatan wa-l-šāfiʿī maḏhaban. 
Étant donné que nous ne connaissons aucun pays nommé « al-Badrastan » et que, 
en revanche, al-Badrašīn est une ville à proximité du Caire, nous proposons la lecture al-Badrašīnī. 
De plus, les trois points du šīn comme du ṯāʾ sont parfois aussi représentés comme une simple 
ligne horizontale, ce qui justifie notre lecture. Quoi qu’il en soit, le copiste dit avoir repris 
la Rāḥa d’un manuscrit autographe daté de 869/1464-1465, min nusḫat al-aṣl al-muʾarraḫ. 
Indalecio Lozano Cámara en a édité les douze premiers feuillets 6. 

Le fragment ms Weitzstein II, 422,2, numéro 5488 du Catalogue de Wilhelm Ahlwardt 7, 
de la Staatsbibliothek Preussicher Kulturbesitz de Berlin (ms B), est le troisième titre du 
codex 5488, les deux autres textes sont le Faṣl fī al-ḥašīša wa-taḥrīmihā (We 1774, 5) et un extrait 
des deux feuillets d’un traité sur l’interdiction du haschich attribué à Maḥmūd al-Maḥmūdī 
al-Ḥanafī (m. 890/1572). Ce fragment de la Rāḥa, non daté, et dont Indalecio Lozano Cámara 
a publié une édition critique 8, compte seulement deux feuillets, 70b et 71a. C’est un extrait 
choisi de l’ouvrage d’al-Badrī : al-muntaḫab min al-qism al-ṯānī min Kitāb rāḥat al-arwāḥ fī 
al-ḥašīš wa-l-rāḥ. Le copiste, dont on ignore le nom, dit l’avoir repris d’un autographe d’al-Badrī 
(min ḫaṭṭ muʾallifihi). Entre la cinquième et la sixième ligne du fo 70b s’étale un espace blanc 

5.  Voir notre thèse de doctorat : Raconter le haschich à l’époque mamelouke. Étude et édition critique de la 
Rāḥat al-arwāḥ fī al-hašīš wa-l-rāḥ de Taqī al-Dīn Abū al-Tuqā al-Badrī (847-894/1443-1488), soutenue en 
2015 à l’Università degli Studi di Napoli « L’Orientale » en cotutelle avec l’Inalco. 
6.  Lozano, 1989-1990, p. 163-178 ; 1997a.
7.  Ahlwardt, 1980-1981, vol. 5, p. 50-51.
8.  Lozano, 1989-1990, p. 180-183.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e58

important que, après comparaison avec le même passage dans les témoins parisien et damascène, 
nous croyons être une lacune, qui correspond à l’étymologie du mot qinnab. Le copiste dit avoir 
abrégé la deuxième partie (al-qism al-ṯānī), qui se compose de sept chapitres dont le premier 
est fī al-kalām ʿalā aṣl hāḏā al-nabāt wa-man aẓharahu 9. 

Un autre exemplaire du traité d’al-Badrī est conservé dans le fond al-adab al-ʿ arabī 
de la Bibliothèque al-Ẓāhiriyya de Damas, maǧmūʿ 210, n° 7855 (ms D). Ce titre est le 
deuxième texte (22a-86a) d’un recueil qui en comporte onze 10. Le copiste de ce recueil est 

ʿAqīl Ibn al-Šayḫ Muṣṭafā al-Zuwaytīnī, mort à Alep vers la fin du ḏū al-ḥiǧǧa 1287/mars 1871. 
En effet, al-Ziriklī (m. 1396/1976), dans son dictionnaire biographique, à l’entrée ʿ Aqīl al-Zuwaytīnī, 
cite Muḥammad Rāġib Ibn Maḥmūd Ibn Hāšim al-Ṭabbāḫ al-Ḥalabī (m. 1370/1951), 
l ’auteur de l’Iʿlām al-nubalāʾ bi-tārīḫ Ḥalab al-šahbā ,ʾ qui affirme avoir reconnu dans 
la Bibliothèque Mawlawiyya d’Alep un recueil de 135 feuillets de la main d’al-Zuwaytīnī 
(min ḫaṭṭihi) contenant la Tuḥfat al-bulaġāʾ et la Rāḥat al-arwāḥ fī al-ḥašīš wa-l-ḫamr wa-l-rāḥ 11. 
En outre, l’incipit du témoin damascène, qui ne coïncide pas avec celui du manuscrit parisien 
de la Rāḥa, est rapporté par Ḥāǧǧī Ḫalīfa 12, ce qui nous porte à affirmer qu’au moins la version 
damascène de la Rāḥa (ms D) était connue dans la première moitié du xviie siècle. L’ordre 
des deux sections est inversé par rapport à ms P : on présente d’abord le vin (23a-55b) puis le 
haschich (55b-86a). 

Enfin, le ms 7243 d’al-Maktaba al-Azhariyya du Caire (ms A), dont une copie numé-
rique (no 1703) est conservée à l’Institut des manuscrits arabes du Caire (Maʿhad al-maḫṭūṭāt 
al-ʿarabiyya) 13, compte 41 feuillets (119b-159b) et renferme un fragment de la première partie 
de la Rāḥa consacrée au vin : fī al-qism al-awwal fī al-rāḥ (120a). Cet exemplaire, dont le nom 
du copiste n’est pas indiqué, correspond aux feuillets 58a à 76b du témoin parisien, et 24a à 
36b du damascène. 

9.  Cet exemplaire ainsi que le manuscrit parisien sont aussi cités par Brockelmann, GAL, vol. 2, p. 132 ; 
GALS, vol. 2, p. 163, et Rosenthal, 1971, p. 13-14. 
10.  Nous tenons à remercier M. Ibrahim Akel, chercheur à l’Institut national des langues et civilisations 
orientales (Inalco, Paris), qui a attiré notre attention sur ce manuscrit. Le premier texte du recueil est la Tuḥfat 
al-bulaġāʾ min niẓām al-luġā (1b-21a) de Ǧ. Yūsuf Ibn ʿ Abd Allāh al-Qāhirī al-Miṣrī, sur lequel Aḥmad al-Bakkūr 
a établi son édition, al-Qāhirī, Tuḥfat al-bulaġāʾ, p. kāf, voir aussi Fihris maḫṭūṭāt Dār al-kutub al-Ẓāhiriyya, 

ʿUlūm al-luġa al-ʿarabiyya, p. 68-69. Les autres textes sont : al-manqūl min Taʾrīḫ al-ʿAynī al-musammā bi-ʿIqd 
al-ǧumān fī taʾrīḫ ahl al-zamān (86a-93b), Kitāb al-ʿiqd al-ṯamīn fī aǧyād ḥūr al-ʿayn taʾlīf Abī al-Baqā al-Badrī 
(93b-119a), Maqāmāt li-ʿallāmat Abī Bakr al-Suyūṭī (119a-123b), al-manqūl min Kitāb nayl al-rāʾid fī Nīl al-zāʾid 
taʾlīf Aḥmad al-Ḥiǧāzī (123b-128a), al-manqūl min Sukkar Maṣr (et non Miṣr pour garder l’assonance avec ʿ aṣr) fī 
ḏawq ahl al-ʿaṣr taʾlīf Abī al-Tuqā al-Badrī ismuhu Qalāʾid al-farāʾid fī al-nukat wa-l-zawāʾid (128a-135a), Kitāb 
al-badāʾiʿ fī al-sanāʾiʿ taʾlīf al-Lisān al-maʿrūf bi-Ḥabb Rummān al-Miṣrī (135b-145a), Murabbaʿat Mudrik 
al-Šaybānī (145a-146a), al-manqūl min šiʿr Fulayfil (146a-150a), Nabḏa min naẓm Ibn Makānis (152b-164b), 
et, du même auteur, le Ṭirāz al-udabāʾ fī bahǧat al-fuḍalāʾ (165a-179b).
11.  Voir sur cela al-Ziriklī, al-Aʿlām, IV, p. 243, et al-Ṭabbāḫ al-Ḥalabī, Iʿlām, VII, p. 322-323. Comme 
nous l’avons vu, la Tuḥfat al-bulaġāʾ min niẓām al-luġā est justement le texte qui précède la Rāḥa dans le 
recueil damascène.
12.  Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf, III, p. 339.
13.  Fihris, 1947, V, p. 120, et al-Šanṭī (éd.), 1994-1996, IV, p. 7.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


da nil o  ma r ino 59

Le témoin damascène est le seul à rapporter une claire division en chapitres, dont le 
nombre est identique entre les deux parties de la Rāḥa : al-qism al-awwal fī maḥāsin al-ḫamr 
(La première partie concerne les bonnes qualités du vin) : al-bāb al-awwal fī maʿrifat 
aṣlihā wa-kayfiyyat ʿ aṣrihā (Le premier chapitre traite de ce qu’on sait par rapport à son origine 
et à la façon de le presser), al-bāb al-ṯānī fī asmāʾihā (Le deuxième chapitre est sur ses noms), 
al-bāb al-ṯāliṯ fī ṭabʿihā (Le troisième chapitre concerne sa nature), al-bāb al-rābiʿ fī nudamāʾihā 
wa-waṣf suqātihā (Le quatrième chapitre traite de ses convives et de la description de ses 
échansons), al-bāb al-ḫāmis fīmā yašmalu ʿalayhi maǧlis al-šarāb (Le cinquième chapitre est à 
propos de ce qui est inclus dans l’assemblée où l’on boit), al-bāb al-sādis fī ḏikr mustaʿmilīhā 
wa-aḫbār man waqaʿa fīhā (Le sixième chapitre évoque ce que disent ses consommateurs et 
les histoires de qui s’y adonnait), al-bāb al-sābiʿ fīmā warada fīhā min al-maḥāsin al-fāʾiqa wa-l-
awṣāf al-rāʾiqa (Le septième chapitre présente les vertus nobles et les descriptions admirables 
qui ont été rapportées sur son compte).

Quant à la deuxième partie : al-qism al-ṯānī fī laṭāʾif al-ḫaḍrāʾ (La deuxième partie 
concerne les bienfaits de la verte), elle se compose elle-aussi de sept chapitres : al-bāb al-awwal 
fī al-kalām ʿalā aṣl hāḏā al-nabāt wa-man aẓharahu (Le premier chapitre évoque l’origine 
de cette plante et celui qui l’a fait connaître), al-bāb al-ṯānī fī maʿrifat asmāʾihā wa-kunāhā 
bayna ahl al-ṭawāʾif wa-l-buldān (Le deuxième chapitre traite de ce qu’on sait par rapport à 
ses noms et à ses surnoms chez les peuples et les pays), al-bāb al-ṯāliṯ fī ṭabʿ hāḏā al-nabāt 
wa-mā fīhi min al-ḥarārāt (Le troisième chapitre présente la nature de cette plante et ses degrés 
de chaleur), al-bāb al-rābiʿ fī ḏikr mustaʿmilīhā wa-laṭāʾif man qad waqaʿa fīhā (Le quatrième 
chapitre évoque ce que disent ses consommateurs et les histoires plaisantes de celui qui s’y 
adonnait), al-bāb al-ḫāmis fī ḏikr mā yustaʿmalu ʿ alayhā min al-mustaǧlibāt ka-l-aṭʿima wa-l-ḥalāwāt 
(Le cinquième chapitre mentionne des produits qu’on consomme avec elle comme les aliments et 
les pâtisseries), al-bāb al-sādis fī ḏikr man istaʿmalahā wa-lāṭa wa-huwa mašdūd bi-ḥulūlihi fī hāḏā 
al-ribāṭ (Le sixième chapitre évoque celui qui la consomme, puis s’abandonne à la pédérastie 
et il est fermement convaincu qu’elle soit licite dans le cadre de cette liaison), al-bāb al-sābiʿ 
fīmā warada fīhā min al-madāʾiḥ al-fāʾiqa wa-l-aġzāl al-rāʾiqa (Le septième chapitre présente 
des louanges remarquables et des poèmes raffinés) 14.

Enfin, le fragment berlinois évoque, lui-aussi, cette division : al-muntaḫab min al-qism 
al-ṯānī min kitāb Rāḥat al-arwāḥ fī al-ḥašīš wa-l-rāḥ min ḫaṭṭ mu aʾllifihi al-adīb Abī al-Baqāʾ 
al-Badrī al-Dimašqī wa-hāḏā al-qism yanḥaṣiru fī sabʿat abwāb (Extrait de la deuxième partie 
du « Repos des âmes dans le haschich et le vin » depuis l’autographe du savant Abū al-Baqāʾ  
al-Badrī al-Dimašqī, cette partie se compose de sept chapitres) 15. 

Tout semble confirmer la thèse de diverses rédactions déjà formulée par Rosenthal 16, 
car seule la copie parisienne de la Rāḥa cite neuf autres titres d’ouvrages attri-
bués à al-Badrī : Ġurrat al-ṣabāḥ fī waṣf al-wuǧūh al-ṣibāḥ (52b), al-Maṭāliʿ al-badriyya 

14.  Rāḥa, ms D, 22a.
15.  Lozano, 1989-1990, p. 180.
16.  Rosenthal, 1971, p. 14.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e60

fī al-manāzil al-qamariyya (70a et 88a), Ḥafẓ al-ṯuġūr fī al-siwāk al-maʾṯūr (55b), 
al-Maṭāliʿ al-aqmār fī ḫalliyyīn al-ʿiḏār (86b), Maṭāliʿ al-šumūs fī miʾat ʿ arūs (86b-87a), Takāṯur 
aḥzāb al-naṣr fī fatḥ mursalāt šuʿarāˀ al-ʿaṣr (110b), un abrégé (muḫtaṣar) appelé Niẓārat dīwān 
al-Mušidd (110b-115b), Izdiḥām al-farāʾid fī al-sūq al-kāsid (122a) et le Qalāʾid al-farāʾid fī aǧyād 
al-nukat wa-l-zawāʾid (133a) 17. Comme il n’y a aucune raison de douter de la date de naissance 
d’al-Badrī, fixée au 847/1443 18, le témoin parisien de la Rāḥa daté 869/1464-1465 aurait été 
écrit par un homme d’environ vingt-deux ans, un peu trop jeune peut-être pour avoir déjà 
achevé une dizaine de recueils.

Le manuscrit parisien de la Rāḥa intègre souvent des fragments de poèmes ou d’épigrammes 
(maqṭūʿ ou maqṭūʿa, pluriel maqāṭīʿ) dans les anecdotes, tandis que dans le témoin damascène 
les textes poétiques sont concentrés dans le septième chapitre 19.

	 Apparition et diffusion du haschich dans la société mamelouke

Utilisé depuis longtemps en médecine et pour la fabrication de cordes et tissus 20, 
le cannabis (qinnab et qunnab) est devenu à une date inconnue une substance enivrante et 
récréative. Les attaques les plus virulentes contre le haschich ont été portées par Ibn Taymiyya 
(661-728/1263-1328) qui a lancé des fatwas contre cette herbe et ses consommateurs. 
L’utilisation de cette drogue était devenue un véritable problème lorsqu’aux viie/xiiie et 
viiie/xive siècles, plusieurs oulémas y consacrèrent des écrits comme le Kitāb takrīm al-maʿīša 
bi-taḥrīm al-ḥašīša, le Kitāb tatmīm al-takrīm li-mā fī al-ḥašīš min al-taḥrīm de Quṭb al-Dīn 
al-Qasṭallānī (614-686/1218-1287) 21, le Maǧlis fī ḏamm al-ḥašīš d’Ibn Ġānim (m. 678/1279-1280), 
le Kitāb zahr al-ʿarīš fī taḥrīm al-ḥašīš d’al-Zarkašī (745-794/1344-1392), le Kitāb qamʿ al-wāšīn 
fī ḏamm al-barrāšīn d’Ibn al-Ǧazzār (m. 984/1576) et le Kitāb ikrām man yaʿiš bi-taḥrīm al-ḫamr 
wa-l-ḥašīš d’Aḥmad Ibn al-ʿImād al-Aqfahsī (m. 808/1405-1406) 22. 

17.  De ces titres, seuls nous sont parvenus la Ġurrat al-ṣabāḥ fī waṣf al-wuǧūh al-ṣibāḥ, conservée à la 
Bibliothèque du British Museum (Cureton, Rieu, Catalogus, p. 654-655), et les Maṭāliʿ badriyya fī al-manāzil 
al-qamariyya de la Bibliothèque Bodléienne d’Oxford (Nicoll, Catalogi, p. 298-300) – ce dernier est, d’après 
le rédacteur du catalogue, un autographe daté 880/1475. À ces deux ouvrages, il faudrait encore ajouter le 
Sukkar Maṣr fī ḏawq ahl al-ʿaṣr, aussi connu sous le titre Qalāʾid al-farāʾid fī al-nukat wa-l-zawāʾid, qui, comme 
nous l’avons vu, est un des textes contenus dans le recueil 210, n° 7855 de la Bibliothèque al-Ẓāhiriyya de 
Damas, f o 128a-135a.
18.  Van Gelder, 2012.
19.  Voir sur ces formes poétiques van Gelder, « Epigram 1 », 2011.
20.  Levey, 1966 ; Hamarneh, 1972 ; Khalifa, 1975 ; Lozano, 1990a ; 1993b ; 1996a ; 1997b.
21.  Lozano, 1997c ; 2005. Les deux risāla-s sont des récusations du Kitāb al-sawāniḥ al-adabiyya fī al-madāʾiḥ 
al-qinnabiyya écrit par Ḥasan Ibn Muḥammad al-ʿUkbarī (m. 690/1291), voir aussi sur ce texte Lozano, 1997d.
22.  Ibn Taymiyya, Maǧmūʿ fatāwā, XIV, p. 446-468 ; XVIII, p. 346 ; XXII, p. 50 et XXXIV, p. 204-214, 
216, 221-224 ; Ibn Taymiyya, al-Siyāsa, p. 147-155. Voir aussi la position du cheikh malékite al-Qarāfī, seul à 
considérer le haschich comme étant corruptif (mufsid) alors que tous les autres traditionalistes le considéraient 
enivrant (muskir), al-Qarāfī, Kitāb al-furūq, I, p. 361-365. Pour les traités d’Ibn Ġānim, d’al-Zarkašī et 
d’Ibn al-Ǧazzār, voir les éditions critiques et les traductions espagnoles dans Lozano, 1990b. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


da nil o  ma r ino 61

Le haschich est consommé à cette époque sous forme de préparations ou électuaires 
(maʿǧūn) à base de feuilles de la plante adulte grillées ou macérées dans l’eau et mélangées 
au miel 23. La consommation de ces électuaires a été très tôt remarquée par des historiens 
et des fuqahāʾ qui, à partir du viie/xiiie siècle, introduisent cette substance dans la liste des 
munkarāt (choses blâmables, défendues), à côté du vin (ḫamr), de la fornication (zināʾ) et de 
la pédérastie (liwāṭ). Cependant, en dépit de l’avis des historiens et des religieux, le pouvoir 
politique a toujours essayé de tirer un profit économique de ces actes par l’imposition d’impôt 24. 

Quant au vin, Paulina B. Lewicka a montré que les différentes phases de la confrontation 
entre les armées musulmanes et chrétiennes au Levant se reflétaient souvent par des édits 
frappant la production et la commercialisation du vin, dans une claire tentative d’affaiblir les 
communautés chrétiennes en terre d’Islam pour qui le vin était aussi une source de revenus 25. 
De façon analogue, les différentes campagnes contre le haschich menées par les Mamelouks 
avaient probablement pour but d’affaiblir, en les dénigrant, les communautés soufies deve-
nues très puissantes à cette époque, et que certaines pratiques dévotionnelles scandalisaient. 
Les mystiques étaient accusés d’utiliser le cannabis pendant leurs réunions au cours desquelles 
ils se livraient, d’après ces sources polémiques, à toutes sortes d’excès, y compris la danse et 
l’absorption de psychotropes pour faciliter la transe 26. À notre avis, la récurrence de l’association 
entre haschich et soufisme ne relève pas du simple cliché, comme le suppose Éric Geoffroy 27. 
Au contraire, la critique portée à ces pratiques au sein même du groupe soufi – Ibn Ġānim et 
al-Qasṭallānī étaient proches des milieux soufis et entendaient par leurs textes condamner ces 
pratiques – montre que la consommation de haschich dans certains cercles hétérodoxes était 
un fait et qu’elle faisait l’objet d’un débat entre érudits. Contrairement au vin, en effet, on ne 
trouvait aucune référence au haschich dans la Sunna, bien que le raisonnement analogique 
(qiyās) ou ce qu’Ibn Taymiyya appelle les mots de synthèse (kalimāt ǧāmiʿa) imposent de 
l’assimiler au vin, du moins par les effets enivrants que le haschich produit, selon le hadith : 
« Tout ce qui enivre est interdit » 28.

23.  Dans le paragraphe fī maʿrifat iṣṭināʿ hāḏā al-nabāt du deuxième chapitre fī asmāʾihā wa-kunāhā 
wa-kayfiyyat iṣṭināʿihā de la Rāḥa, al-Badrī présente en détail quelques-unes de ces recettes pour la confection 
de pastilles à base de haschich, voir ms P, 8a-9a et ms D, 58a-b, voir aussi Lozano, 1989-1990, p. 176-178.
24.  Lewicka, 2004. Pour une analyse de la situation des « plaisirs illicites » à l’époque mamelouke tardive, 
voir Martel-Thoumian, 2005 ; 2012, notamment p. 288-300 ; et Petry, 2012, p. 124-134. Nous traduisons 
al-munkarāt par « choses blâmables » suivant Dozy, 1881-1927, vol. 2, p. 722, voir aussi Ibn Manẓūr, Lisān, V, 
p. 233, pour qui munkar est « kull mā qabbaḥahu al-šarʿ wa-ḥarramahu wa-karrahahu, fa-huwa munkar » 
(une chose blâmable est « tout ce que la loi d’inspiration divine abhorre, déclare illicite et trouve répugnant »).
25.  Lewicka, 2004, p. 89-90. 
26.  Lozano, 1996b ; 2003. 
27.  Geoffroy, 1995, p. 185-186.
28.  Cela fait partie des trois hadiths prophétiques qui représenteront l’essentiel des motivations contre 
l’absorption de haschich : kull muskir ḫamr wa-kull ḫamr ḥarām (tout enivrant est une boisson fermentée et 
toute boisson fermentée est interdite), mā askara kaṯīruhu fa-qalīluhu ḥarām (ce qui enivre en grande quantité 
est également interdit en petite quantité) et ḥurrimat al-ḫamra bi-ʿaynihā wa-l-muskir min kull ḫamr ḥarām (il a 
été interdit l’essence même de la boisson fermentée car ce qui enivre dans toute boisson fermentée est interdit). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e62

	 Les Assassins

L’expression ǧamāʿat al-ḥašīšiyya apparaît pour la première fois dans la Risālat īqāʿ ṣawāʿiq 
al-irġām, une épître datée de 517/1123 environ. Avec la Hidāyat al-Āmiriyya fī ibṭāl daʿwā 
al-Nizāriyya, la Īqāʿ ṣawāʿiq al-irġām avait fait l’objet d’une commande du dixième calife 
fatimide, al-Āmir bi-Aḥkām Allāh (m. 524/1130), pour réfuter les thèses des ismaéliens dits 
Nizarites, du nom d’Abū Manṣūr Nizār, fils aîné du huitième calife fatimide Abū Tamīm 
al-Mustanṣir bi-Llāh (m. 487/1094). Le trône avait été refusé à Nizār en faveur du cadet, 
Aḥmad, que le puissant vizir al-Afḍal Ibn Amīr al-Ǧamālī (m. 515/1121) avait fait nommer 
neuvième calife fatimide avec le nom d’al-Mustaʿlī bi-Llāh (m. 495/1101). Avec l’expression 
ǧamāʿat al-ḥašīšiyya, puis plus tard simplement al-ḥašīšiyya, les ismaéliens mustaʿaliens enten-
daient dénigrer les Nizarites dans leur revendication de l’imamat fatimide. 

Cette expression se trouve également dans la Nuṣrat al-fatra du chroniqueur seldjou-
qide ʿImād al-Dīn Muḥammad al-Kātib al-Iṣfahānī (519-597/1125-1201). Dans ce texte, qui 
nous est parvenu seulement dans l’abrégé d’al-Bundārī (première moitié du viie/xiiie siècle), 
la Zubdat al-nuṣra, l’auteur utilise explicitement le terme ḥašīšiyya comme synonyme de malāḥida 
(hérétiques) et bāṭiniyya, ce dernier étant le nom le plus communément utilisé pour se référer 
aux Nizarites. En outre, au viie/xiiie siècle, dans le Kitāb al-rawḍatayn fī aḫbār al-dawlatayn 
d’Abū Šāma (599-665/1203-1268) et dans les Aḫbār Miṣr d’Ibn Muyassar (628-677/1231-1278), 
les termes ḥašīšiyya et son singulier ḥašīšī sont encore utilisés pour désigner les Nizarites syriens, 
une branche des Nizarites persans qui avaient établi leur capitale à Salamiyya 29. Tout cela 
représente, selon Farhad Daftary, une « campagne littéraire » diffamatoire contre les Nizarites, 
ce qui est « a vast and semi-official campaign, involving polemicists, heresiographers, theologians, 
jurists and historians, which was rooted in the earlier anti-Ismaʿili ‘black legend’, went along 
towards shaping the anti-Nizari opinion of medieval Muslims. It succeeded in making the 
Nizaris perhaps the most feared community in the medieval Islamic world » 30.

Cependant, comme le souligne Farhad Daftary, aucune source dans cette campagne diffama-
toire contre les Nizarites, entreprise à la fois par les ismaéliens fatimides et par les Seldjoukides 
sunnites, ne mentionne explicitement une prise de haschich ou autre drogue, ce qui est en 
contradiction avec l’hypothèse formulée par Silvestre de Sacy (1758-1838) dans son Mémoire 31. 
Pour l’orientaliste français, les sources anti-nizarites ne font que prouver la véridicité de la 
légende du Vieux de la montagne et des Assassins racontée par plusieurs voyageurs européens, 
dont la première version est celle de Burchard de Strasbourg qui avait visité la Syrie en 1175. 

Les deux premiers hadith sont enregistrés dans les principaux recueils, voir Wensinck, Mensing (éd.), 1990, 
vol. 2, p. 491, et Juynboll (éd.), 2007, p. 171, et sont aussi rapportés dans la Rāḥa, ms D, 82b ; ms P, 142b.
29.  Daftary, 1994, p. 29-37 et 89-90. Pour les textes arabes de ces deux risāla-s, voir al-Šayyāl (éd.), 1958, 
p. 233 et 239. Contrairement à la thèse de Bernard Lewis pour qui ḥašīšiyya était le terme employé en Syrie 
pour indiquer les Nizarites, Farhad Daftary, à la suite de recherches récentes, a prouvé que même les Nizarites 
persans d’Alamout étaient aussi appelés ḥašīšiyya dans des sources polémiques zaydites, Daftary, 1994, p. 90.
30.  Daftary, 1994, p. 36.
31.  Sacy, 1818, p. 53.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


da nil o  ma r ino 63

La publication en 1813 par l’orientaliste autrichien Joseph von Hammer-Purgstall (1774-1856) 
d’un manuscrit de la Sīrat amīr al-muʾminīn al-Ḥākim bi-Amr Allāh, une biographie du sixième 
calife fatimide al-Ḥākim bi-Amr Allāh (375-411/985-1021), vient enfin accréditer cette légende. 
Ce récit, selon Daftary, était l’œuvre d’un Arabe chrétien qui connaissait bien les légendes 
circulant dans le milieu croisé, d’autant plus que ce texte, présentant plusieurs similitudes 
avec le récit de Marco Polo, pouvait difficilement dériver d’une source arabe. Selon ce récit, le 
chef des ismaéliens droguait avec du banǧ 32 les adeptes de sa secte en leur faisant croire qu’ils 
étaient au Paradis, alors qu’ils se trouvaient dans ses magnifiques jardins. Puis, une fois passé 
l’effet de la drogue, le chef de la secte les persuadait que ce qu’ils avaient vu était une vision 
du Paradis que leur destinait l’imam ʿAlī, et les poussait ainsi à se sacrifier pour atteindre la 
récompense éternelle 33. 

La thèse de Farhad Daftary, qui exclut complètement la présence et la diffusion de la légende 
des Assassins dans le contexte arabe, avait déjà été critiquée par Jean-Patrick Guillaume et 
Aboubakr Chraïbi dans leur compte rendu de l’ouvrage de Daftary. Ce que les deux chercheurs 
reprochent à l’argumentation de ce dernier, c’est qu’il ne prend pas en compte un ensemble 
de thèmes et motifs propres à une littérature « non savante ». En d’autres termes, des motifs 
semblables à ceux décrits notamment dans la légende de Marco Polo sont aussi attestés, avec 
quelques variantes, dans une tradition littéraire arabe dite « moyenne », comme la Sīrat ʿ Antara, 
le Roman de Sayf Ibn Ḏī Yazan, les récits populaires inspirés du Miʿrāǧ et les Mille et une Nuits 34. 
Or ces récits, à mi-chemin entre histoire et légende, ne sont pas rapportés dans les sources 
historiques et hérésiographiques orientales qu’a utilisées Daftary, car elles cherchaient à être 
objectives et rejetaient tout ce qui relevait du fabuleux. Notre étude de la Rāḥa montre que des 
images presque paradisiaques sont un élément constant de l’anecdotique inspirée du haschich. 
Il est donc possible que la légende qui circulait à propos des ismaéliens-nizarites ait elle aussi 
été influencée par ces histoires réunies ensuite dans la Rāḥa. 

Il est intéressant de noter que dans le recueil d’al-Badrī nous n’avons trouvé aucune réfé-
rence à la « secte » des ismaéliens-nizarites, fût-elle désignée par les termes al-malāḥida ou 
al-bāṭiniyya, ce qui laisse penser que l’association entre haschich et « hérétiques » était déjà 
moins évidente dans la seconde moitié du ixe/xve siècle 35. En outre, aucun texte condam-
nant la consommation de haschich à partir du viie/xiiie siècle ne mentionne explicitement 
l’« hérésie » ismaélienne. On s’y limite tout au plus à constater que le haschich provoque un 

32.  Sur le banǧ ou bank, qui indique communément la jusquiame (hyoscyamus L.), voir Meyerhof, 1959. 
Selon Rosenthal, dans le Moyen Âge arabo-musulman il n’existait pas de distinction claire entre des termes 
tels que haschich, banǧ et opium, 1971, p. 19.
33.  Von Hammar-Purgstall, 1968, p. 136-138, et Daftary, 1994, p. 118-120.
34.  Guillaume, Chraïbi, 1996, p. 370-373.
35.  La seule occurrence évoquant un comportement déviant se trouve dans le témoin damascène de la Rāḥa : 
« On raconte qu’un Alépin qui était habillé en étudiant de sciences en avait mangé une forte dose. Quand 
son effet se fit sentir il perdit la raison, devint violent et hérétique jusqu’à la folie (aḥdaṯa ʿindahu al-ḥidda 
wa-l-marq ḥattā taǧannana) », ms D, 81b.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e64

abaissement (safāla) de la réputation, une corruption morale (raḏāla) et un éloignement du 
ḏikr Allāh et de la prière canonique 36. 

Les premières occurrences des histoires inspirées du haschich remonteraient au 
viie/xiiie siècle où des contes plaisants auraient été vraisemblablement collectés par al-ʿUkbarī 
(m. 690/1291) dans le Kitāb al-sawāniḥ al-adabiyya fī al-madāʾiḥ al-qinnabiyya. Ce qui ne nous 
permet pas d’exclure que des récits sous forme d’anecdotes plus ou moins littérairement for-
malisées circulaient déjà à l’époque de la première polémique anti-Nizarites et que, même si 
ces histoires n’ont pas directement influencé la légende des Assassins, ils ont probablement 
contribué à en consolider le mythe.

	 Raconter l’ivresse

Parallèlement à la diffusion du haschich dans la société de l’époque post-abbasside, 
la littérature n’a pas manqué de représenter par le biais de la poésie et par l’art du récit l’expé-
rience des psychotropes 37. Comme l’a montré Indalecio Lozano Cámara, la singularité de la 
Rāḥa découle du fait que si les autres ouvrages entre le viie/xiiie et viiie/xive siècles abordent 
le haschich d’un point de vue essentiellement médical et juridique, dans le traité d’al-Badrī, en 
revanche, l’auteur met au centre les enjeux littéraires posés par cette substance, sans pour autant 
négliger les débats légaux et la matière médicale 38. L’intégration du domaine littéraire vise à 
appréhender plus globalement le phénomène du haschich et répond à la tendance à l’encyclo-
pédisme typique de l’adab. Toutefois, la Rāḥa n’a pas été le seul traité à aborder le haschich 
d’un point de vue esthétique. Nous avons déjà évoqué plus haut les Sawāniḥ d’al-ʿUkbarī. 
Ce recueil ne nous est parvenu que sous forme de fragments dispersés dans les deux ouvrages 
de Quṭb al-Dīn al-Qasṭallānī, les Ḫiṭaṭ d’al-Maqrīzī ainsi que la Rāḥa d’al-Badrī 39. Pourtant, 
nous avons quelques indices que les textes littéraires étaient au centre du traité d’al-ʿUkbarī 
par ce qu’al-Qasṭallānī affirme dans son Kitāb tatmīm al-takrīm, écrit pour réfuter les thèses 
présentées par al-ʿUkbarī. Al-Qasṭallānī lui reproche notamment d’avoir utilisé la littérature 
pour prouver que le haschich ne devait pas être considéré comme illicite : 

Cette personne [al-ʿUkbarī], qui a mis tout en œuvre pour faire l’éloge du qinnab, prétend avoir 
cité des preuves (adilla) du fait qu’il est licite alors qu’elles sont sans autorité, irrationnelles et 
contraires tant à la loi d’inspiration divine qu’à la profane (lā naqliyya wa-lā ʿaqliyya wa-lā šarʿiyya 

36.  Rosenthal, 1970, p. 140. Al-Maqrīzī est la seule source qui fait allusion à la légende des Assassins, Ḫiṭaṭ, 
II, p. 129.
37.  Sur l’esthétisation de l’expérience des psychotropes, voir Sami-Ali, 1971 ; Völger (éd.), 1982 ; Yvorel, 
1992 ; Sissa, 1997 ; Jacquette, Allhoff (éd.), 2011. À notre connaissance, le plus ancien traitement littéraire du 
haschich dans le contexte européen remonterait au xvie siècle avec l’herbe nommée « Pantagruelion » dans 
les derniers chapitres du Tiers Livre de Rabelais, Œuvres complètes, p. 499-514. Toute comparaison avec le 
texte de Rabelais reste encore à explorer. Voir aussi Schwibbe, « Narkotika », vol. 9, p. 1187-1194.
38.  Lozano, 1989-1990, p. 164.
39.  Lozano, 1997d, p. 50-60.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


da nil o  ma r ino 65

wa-lā ʿ urfiyya). En revanche, il n’a rapporté que des histoires (ḥikāyāt), des chansons (anāšīd) et des 
facéties (muḍḥikāt) qui trouvent la faveur de celui qui est enclin aux choses frivoles (al-baṭālāt) 40.

Or, si l’on en croit al-Qasṭallānī, le traité d’al-ʿUkbarī comportait aussi des histoires amu-
santes, ce qui ferait des Sawāniḥ un premier exemple de littérature plaisante inspirée du 
haschich. Certes, nous ne pouvons pas mesurer l’ampleur de l’influence que les Sawāniḥ ont 
eue sur le traité d’al-Badrī 41. Cependant, il est difficile de ne pas reconnaître dans les qua-
trième et cinquième chapitres de la Rāḥa un potentiel humoristique. Ce même potentiel 
humoristique avait été aussi remarqué par Edward Lane, qui notait à propos du « hashshásh » : 
« It is sometimes amusing to observe the ridiculous conduct, and to listen to the conversation, 
of the persons who frequent these shops [les mahshshʾesh, des boutiques spécialisées dans la 
vente de haschich] 42. » Dans cette étude, notre réflexion va porter sur quelques textes contenus 
dans la partie de la Rāḥa : fī al-ḥašīš et, plus en détail, dans les quatrième et cinquième chapitres. 
Ici l’auteur a recueilli la plupart des récits concernant le haschich, soit 24 dans le quatrième et 
22 dans le cinquième chapitre, sur un total de 57 histoires. La taille de ces récits varie de dix à 
quinze lignes et les personnages, rarement anonymes (yuḥkā ʿ an baʿḍihim [les consommateurs 
de haschich]) 43, sont en revanche bien indiqués par al-Badrī 44.

	 Le mangeur de haschich et la méprise

L’un des traits qui caractérisent le motif des mangeurs de haschich est la perte temporaire 
de contact avec la réalité, qui entraîne des méprises, des fausses évaluations passagères, de 
sorte que, prenant une chose pour une autre, le ḥaššāš déclenche le rire amusé de ceux qui 
assistent à l’absurdité de la scène. Par exemple, dans une anecdote rapportée uniquement 
par le manuscrit parisien de la Rāḥa, on raconte qu’Ibrāhīm al-Aʿmā al-Baġdādī, après avoir 
absorbé de la drogue et chanté sous son effet un zaǧal 45, se dirigeait, alors qu’il faisait déjà nuit, 

40.  Lozano, 1993a, vol. 2, p. 50 ; Lozano, 1997c, p. 117.
41.  Nous avons relevé seulement trois occurrences dans lesquelles al-Badrī cite explicitement les Sawāniḥ 
d’al-ʿUkbarī: Rāḥa, ms D, 56a, 59b, 61a ; ms P, 3a, 50b, 14a. En outre, au fo 71a du témoin damascène et 30a 
du parisien, al-Badrī attribue deux compositions poétiques à al-ʿUkbarī.
42.  Lane, 1895, p. 348.
43.  Rāḥa, ms P, 11a-b, 12a, 13b, 16a, 24a, 28a ; ms D, 60a-61a, 65b.
44.  Les noms des auteurs de textes en vers sont le plus souvent indiqués dans les deux manuscrits. Les poètes 
les plus représentatifs dans la deuxième partie de la Rāḥa sont : Ibrāhīm al-Miʿmār (vingt-deux compositions 
dont dix-neuf épigrammes, deux zaǧal-s et une mawāliyā), al-Badrī lui-même (dix épigrammes et une qaṣīda), 
Ǧamāl al-Dīn Ibn Nubāta (m. 768/1366, neuf épigrammes et une qaṣīda), Muḥammad Ibn al-ʿAfīf al-Tilimsānī, 
(« al-Šābb al-ẓarīf », m. 688/1289, neuf épigrammes), Zayn al-Dīn Ibn al-Wardī (m. 749/1348, six épigrammes), 
Ṣafī al-Dīn al-Ḥillī (m. 749/1348, quatre qaṣīda-s), Nūr al-Dīn al-Asʿirdī (m. 656/1258, trois épigrammes et 
une qaṣīda), Sayf al-Dīn al-Mušidd (m. 656/1258, quatre épigrammes), Ibn Sūdūn al-Bašbuġāwī (trois qaṣīda-s 
et une mawāliyā) pour n’en citer que quelques-uns.
45.  Le zaǧal est une forme poétique strophique née en al-Andalus probablement autour du ive/xe siècle, 
caractérisée, entre autres, par l’insertion de variétés dialectales de l’arabe classique (laḥn). Voir à ce sujet 
Alvarez, « zajal, medieval », vol. 2, p. 818-819.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e66

vers la Madrasa mustanṣiriyya lorsque, voyant que la lune illuminait les alentours, il s’imagina 
(fa-tawahhamahu) que le Tigre avait débordé. Il prit alors ses sandales dans ses mains, retroussa 
les bords de sa tunique en les attachant à la ceinture et prit un bâton pour s’aider à avancer. 
Les gens l’appelèrent en criant et il fut couvert de honte, car ils avaient découvert son secret 
(wa-ftaḍaḥa baynahum) 46. Une variante de cette anecdote se trouve aussi dans le manuscrit 
Wortley-Montague des Mille et une Nuits. Ici, le protagoniste est un pêcheur qui, sous l’effet du 
banǧ, prend le reflet de la lune sur le pavé pour un fleuve et y jette son filet ; mais au lieu d’un 
poisson, c’est un chien qui mord à l’hameçon. Alors le ḥaššāš, croyant que c’était un monstre 
des abîmes qui cherchait à le pousser dans l’eau, crie au secours, déclenchant ainsi le rire des 
passants 47. Nous avons aussi relevé une référence à ce motif dans un vers en mètre ḫafīf du 
Ṭayf al-ḫayāl d’Ibn Dāniyāl, le médecin ophtalmologiste originaire de Mossoul (m. 710/1310), 
célèbre pour ses textes pour le théâtre d’ombres :

Des nuits je me suis déshabillé pour nager 
En croyant que c’était de l’eau courante 48.

Ici l’auteur ne mentionne pas le haschich comme un facteur déclenchant l’hallucination, comme 
c’était le cas dans les deux autres variantes, mais c’est plutôt la stupidité du cheikh ʿAflaq que 
Wiṣāl entend démontrer dans ses vers, si proverbiale qu’elle avait été comparée aussi à celle de 
Ǧuḥā 49. Enfin, ce même motif est évoqué dans le Zahr al-ʿarīš d’al-Zarkašī, qui affirme : 

[Le ḥaššāš] confond l’ordre des paroles, révèle le secret caché, ne distingue plus le ciel de la Terre, 
ce qui est long de ce qui est large. On raconte que parmi ses consommateurs il y a celui qui, voyant 
la lune, pense qu’elle est une mer et ne s’approche pas d’elle 50.

Or, il nous semble que ce que nous venons de décrire est une élaboration du motif Shadow 
mistaken for substance, J1790 de la classification de S. Thompson, avec quatre variantes, dont 
deux sont aussi citées parmi les histoires de Nasreddin Hoca 51.

46.  Rāḥa, ms P, 14b.
47.  Burton, Supplemental Nights, vol. 5, p. 189-192 ; ANE, « The Qādī and the Bhang-Eater, 370 », p. 333-336 ; 
Chauvin, 1892-1922, vol. 6, p. 125, n° 279 ; ANE, « Hashish », p. 587 ; Legnaro, 1977. 
48.  Ibn Dāniyāl, 1992, p. 47 ; Guo, 2012, p. 212.
49.  Ibn Dāniyāl, 1992, p. 46 ; Guo, 2012, p. 210.
50.  Lozano, 1990b, p. 84. 
51.  Dans la première variante, un idiot croit qu’une vache avait bu la lune qui se reflétait dans l’eau (J1791.1) ; 
dans la deuxième, un idiot voit le reflet de la lune dans un puits et, voulant tirer le seau pour la sauver, tombe 
dans l’eau ; quand il revoit la lune dans le ciel, il est tout de même content car au moins la lune a été sauvée 
(J1791.2). Dans la troisième, un homme ou un animal se jette à l’eau pour récupérer ce qui lui semblait être du 
fromage alors que c’était le reflet de la lune (J1791.3). Et enfin, la variante où un insensé, croyant que le reflet 
de la lune était de l’or, se jette à l’eau pour le récupérer (J1791.3.3), Aarne, Thompson, 1961, p. 396-397, n° 1335, 
1335A et 1336 ; Thompson, 1957, vol. 4, p. 148-149. Voir aussi El-Shamy, 1995, vol. 1, p. 209 ; 2004, p. 740-741. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


da nil o  ma r ino 67

Comme dans l’anecdote précédente, nous avons aussi relevé une autre correspondance 
entre une histoire de la Rāḥa et un vers du Ṭayf al-ḫayāl :

Ma tête s’est détournée de la porte de ma [propre] maison
Par Allāh, seigneur, dites-moi où est ma maison 52.

Le même état de confusion mentale dans lequel verse le cheikh ʿAflaq est décrit dans une 
histoire de la Rāḥa, sauf que dans cette variante la confusion est d’ordre toxique, et le ḥaššāš 
ne retrouve plus le chemin pour rentrer à sa madrasa 53. Toujours dans la tradition arabe il 
nous semble qu’un motif similaire est celui de l’ivrogne qui ne se reconnaît plus :

Quelqu’un dit à un ivrogne (li-baʿḍ aṣḥāb al-nabīḏ) : « Je t’ai envoyé hier soir un messager, mais il 
ne t’a pas trouvé. » Celui-ci répondit : « À ce moment-là [moi non plus] je ne me suis pas retrouvé 
(ḏāka waqt lā aǧidu fīhi nafsī) 54. »

La confusion marque constamment l’expérience que le ḥaššāš a du monde, comme dans 
l’histoire du mangeur de haschich qui était sorti acheter de la viande rôtie pour sa femme. 
Sur le chemin du retour il trébucha, et le pot qu’il tenait dans ses mains se renversa sur une 
montagne d’excréments de chameau, avec lesquels il remplit le pot qu’il présenta ensuite à sa 
femme. « Qu’est-ce que c’est que cela ? », s’écria-t-elle, et il répliqua : « Ce sont des excréments 
de chameau ! » Alors son habitude fut révélée (iftaḍaḥa min waqtihi) et sa femme l’abandonna 55. 
Dans une histoire similaire, un ḥaššāš sort acheter du raisin pour sa femme et de l’orge pour 
sa bête. Puis, une fois rentré chez lui, il donne à l’âne le raisin et l’orge à sa femme, qui lui 
dit : « Le raisin s’est-il transformé en orge ? » Le ḥaššāš en est tellement bouleversé que, ayant 
mal posé le pied sur l’échelle qui l’amenait chez lui, il tombe au milieu des ordures. Les gens 
arrivent en courant et le trouvent tout meurtri et sa femme le maudissant 56.

Ces histoires montrent comment la représentation littéraire des mangeurs de haschich ne 
diffère pas de celle relative à d’autres états liminaires de la perception, tels que l’ivresse d’origine 
alcoolique, la stupidité et la folie. Les deux représentations semblent être régies en effet par deux 
éléments : d’un côté la perte ou l’absence plus ou moins temporaire des facultés rationnelles – qui 
se déclinent socialement, entre autres, par les concepts de décence et de moralité, – et de l’autre, 
par l’absurde et l’exagération. Tous les deux sont des moteurs narratifs majeurs et peuvent 
être exploités, seuls ou en combinaison, pour créer des effets comiques. Il nous paraît donc 

Voir en outre la récente mise à jour de la classification de Antti Aarne et Stith Thompson par Uther, 2004, vol. 2, 
p. 135-136. Pour les deux histoires de Nasreddin Hoca, voir Wesselski, 1911, vol. 1, p. 218, n° 52 et p. 241, n° 124.
52.  Le premier hémistiche est : dāra raʾsī ʿan bāb dārī ; Ibn Daniyāl, 1992, p. 47 ; Guo, 2012, p. 212.
53.  Rāḥa, ms D, 61a ; ms P, 14a. 
54.  Al-Nuwayrī, Nihāyat, IV, p. 17. Al-Iṣfahānī, Muḥāḍarāt, II, p. 680, donne la variante : hāḏā waqt lā 
akādu aǧidu fīhi nafsī. Pour les autres variantes, voir Marzolph, 1992, vol. 2, p. 81, n° 320.
55.  Rāḥa, ms D, 60b.
56.  Rāḥa, ms D, 61a-b ; ms P, 11a-b.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e68

particulièrement intéressant d’explorer ici brièvement le rapport générique existant entre le 
motif littéraire des mangeurs de haschich et celui de la stupidité, de l’ivresse d’origine alcoolique 
et de la folie. 

	 Haschich, stupidité et folie

Dans une anecdote rapportée dans le Kitāb aḫbār al-ḥamqā wa-l-muġaffalīn d’Ibn al-Ǧawzī 
(m. 597/1200), Abū ʿAbd Allāh al-Ǧaṣṣāṣ se présenta un jour chez le vizir al-Ḫāqānī avec une 
pastèque. Il avait l’intention d’offrir le fruit au vizir et de cracher dans le Tigre, mais il cracha au 
visage du vizir et jeta la pastèque dans le Tigre, puis s’écria stupéfait : « Par Allāh Tout-Puissant, 
je me suis trompé (laqad aḫṭaʾtu wa-ġaliṭṭu) ! Je voulais vous cracher à la figure et jeter la pastèque 
dans le Tigre ! » Alors le vizir répliqua : « C’est ce que tu as fait, imbécile (yā ǧāhil) ! » Il s’était 
trompé à la fois dans le geste et dans les mots d’excuse 57, tout comme le ḥaššāš qui donne à 
sa femme le pot rempli d’excréments ou d’orge. Dans le même recueil, Ibn al-Ǧawzī raconte 
l’histoire d’un sot qui rentra un jour dans un hammam et prit la fumée pour de la poussière58. 
Ces deux anecdotes, comme celles concernant les mangeurs de haschich, sont élaborées sur le 
même motif de l’incertitude, de la substitution et de l’erreur dans la définition de la nature des 
choses. D’ailleurs, l’étymologie même de la racine arabe ḤMQ implique l’idée de substitution, 
« mettre une chose au mauvais endroit, tout en étant conscient de son erreur » 59. Il est intéressant 
de noter ici qu’al-Badrī n’a eu qu’une seule fois recours à un des dérivés de la racine ḤMQ, et cela 
seulement en référence au vin 60. En revanche, il rapporte des opinions, pour la plupart tirées du 
Maṭaliʿ al-budūr fī manāzil al-surūr d’al-Ġuzūlī (m. 815/1412), selon lesquelles le vin entraînerait 
la perte de la raison et amènerait à la folie aussi bien qu’à l’immoralité 61. De la même manière, 
quand al-Badrī énumère les dix démérites de la boisson, il mentionne entre autres la croyance 
selon laquelle celui qui boit du vin est perçu par les gens comme fou et se livre au badinage typique 
aux jeunes gens (iḏā šariba al-ḫamr fa-yaṣīru bi-manzilat al-maǧnūn wa-[l-]maḍḥaka li-l-ṣibyān) 62. 

Pour corroborer cette thèse, l’auteur de la Rāḥa rapporte une anecdote assez célèbre dans la 
littérature d’adab, dans laquelle un maǧnūn posa au roi cette question obscure : « Quand le dor-
meur trouve-t-il du plaisir dans le sommeil ? » mais à chaque réponse que le roi donnait, le fou la 
réfutait systématiquement. Alors le souverain, impressionné par sa perspicacité, le nomma nadīm 
(convive). Mais lorsqu’il lui offrit la boisson, le maǧnūn dit : « Toi, tu as bu pour devenir comme 
moi, mais moi, à qui devrais-je ressembler, si je buvais ? » Le roi jeta aussitôt à terre sa coupe 

57.  Ibn al-Ǧawzī, Kitāb aḫbār, p. 52.
58.  Ibn al-Ǧawzī, Kitāb aḫbār, p. 178. Voir aussi, pour les autres variantes de ce conte, Marzolph, 1992, 
vol. 2, p. 218, n° 976.
59.  waḍʿ al-šayʾ fī ġayr mawḍiʿihi maʿa al-ʿilm bi-qubḥihi, Ibn Manẓūr, Lisān, X, p. 68 ; Ghersetti, 1993, p. 85. 
Sur le rapport entre stupidité et folie, voir aussi Zakharia, 1995, p. 217-233, et le chapitre « Other Causes of 
Insanity » dans Dols, 1992, p. 104-108.
60.  Rāḥa, ms D, 28a ; ms P, 69b.
61.  Rāḥa, ms D, 83a.
62.  Rāḥa, ms D, 83b.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


da nil o  ma r ino 69

et se repentit 63. Dans la littérature d’adab l’ivresse entraînée par la boisson semble donc être 
intimement liée à la stupidité et à la folie. Selon Ibn Manẓūr, al-ḥumayqāʾ est un des synonymes 
pour al-ḫamr « car [le vin] cause la stupidité de son buveur » 64. De même, le vin est intimement 
lié à la perte de la raison (tuḏhibu al-ʿaql), évoquée aussi par l’expression « boire la raison », et, 
comme dans l’histoire du fou et du roi, il est à même de transformer le savant en insensé (safīh) 65. 
Or, si la stupidité n’est jamais mentionnée parmi les effets du haschich, la folie, en revanche est 
évoquée à plusieurs reprises, au point qu’un des noms du haschich, šahdānaǧ ou šahdānaq, est, 
selon al-Badrī l’équivalent persan de sulṭān al-ǧunūn (sultan de la folie) 66. En outre, comme le 
note al-Qasṭallānī, les mangeurs de haschich s’abandonnent plutôt à une autre force qu’il nomme 
sulṭān al-ḫayāl et que nous pourrions traduire par le « pouvoir de l’imagination » 67.

	 Le haschich et l’imaginaire 

Nombre d’anecdotes dans la Rāḥa évoquent un décalage entre le réel et, pour reprendre 
une expression de Sami-Ali, l’imaginaire, c’est-à-dire le rêve et ses équivalents diurnes, tels que 
les fantasmes, les hallucinations ou les délires 68. Al-Badrī lui-même, introduisant le cinquième 
chapitre de la Rāḥa, note : 

On dit que [le mangeur de haschich] consomme avec [la drogue] les mets les plus raffinés et les 
pâtisseries les plus nobles, puis s’assoit dans l’endroit le plus agréable et, en compagnie des frères, se 
met à parler de ce qui existe et ce qui n’existe pas (yataḥaddaṯu bi-šayʾ kāna wa-bi-šayʾ lā kāna). Puis, il 
se met à raconter [des histoires] (yasrudu) et à divaguer sur les sucreries (yahdisu ḏikr al-ḥalāwāt) et la 
nourriture. Parfois, il pense que tout cela arrive dans un état de veille (yaqaẓa) alors que c’est un rêve 
(fī al-manām) 69. 

Puis il cite une anecdote que lui avait racontée ʿ Alī Ibn Sūdūn al-Bašbuġāwī (810-868/1407-1464) : 
il y avait en Égypte un homme très riche appelé Ibn Siyāǧ al-Qayrawānī, qui était un haschicho-
mane. Un jour il en absorba une dose plus élevée que d’habitude et se mit à délirer (yasrudu), 
puis il s’endormit. Il crut entendre dans le rêve quelqu’un lui dire : « Siyāǧ, la fin est proche ! 
Donne à tes frères ḥaššāšiyya une partie de ce que tu possèdes. » Quand se réveilla il ordonna 
d’acheter avec tout ce qu’il possédait les ingrédients pour cuisiner les meilleures pâtisseries, 
qu’il distribua ensuite à ses frères mangeurs de haschich. Puis, rentré chez lui, il absorba une 
autre dose de drogue et rêva que la même voix lui indiquait un palais fait de toutes sortes de 

63.  Rāḥa, ms D, 83a ; ms P, 139a.
64.  Ibn Manẓūr, Lisān, X, p. 68.
65.  Marzolph, 1992, vol. 2, p. 31, n° 114, 115, et p. 140, n° 561, où le buveur est comparé à des animaux tels 
que le singe ou le cochon.
66.  Rāḥa, ms D, 81b ; ms P, 57a. Sur ce terme, voir Rosenthal, 1996.
67.  Lozano, 2005, p. 348.
68.  Sami-Ali, 1988, p. xi.
69.  Rāḥa, ms D, 62a ; ms P, 24b.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e70

pâtisseries telles que le lait épaissi par la cuisson (al-ʿaqīd), la pâte d’amande au sucre (al-fānīd), 
la mušabbak, les laṭāʾif, la qāhiriyya, les qaṭāʾif entourés par un fleuve de miel traversé par des 
bananes sans la peau telles des poissons, etc. La voix lui dit que c’était une récompense pour ce 
qu’il avait donné à ses frères ḥaššāšiyya. Alors, il s’en réjouit et dans son rêve il composa ces vers :

Ô celui qui a rassemblé l’argent a gâché sa vie
	 Est-ce que tu as fait cela ? Le spectre de la mort n’a cessé de rôder.
Donne à manger aux haschichomanes (ahl al-ḥašīš) des qaṭā iʾf
	 puis va te coucher et tu verras en rêve de douces images.

Quand il se réveilla, l’image du palais avait disparu et à sa place il trouva son coffre complètement 
vide. Il perdit aussitôt la raison (fa-ǧunna li-waqtihi) car il s’avéra qu’il était un de ces avares qui 
n’avait jamais offert une miette à personne 70. Dans ce récit, al-Badrī fond deux anecdotes très 
similaires rapportées parmi les hazliyyāt de la Nuzhat al-nufūs wa-muḍḥik al-ʿabūs d’Ibn Sūdūn. 
L’une correspond exactement à la trame de l’histoire de la Rāḥa ; l’autre, en revanche, évoque le 
même motif du rêve sans mentionner l’absorption de la drogue : le pharmacien Ibn ʿ Irāš demanda 
un jour à son voisin pourquoi il ne perdait jamais l’occasion de dormir, et ce dernier lui raconta 
qu’il avait rêvé d’une maison complètement faite de sucreries et de pâtisseries, mais que juste au 
moment où il mordait dans une cuisse de poulet qu’il avait trouvée dans un riche banquet offert 
dans cet étrange bâtiment, il se réveilla. Il cherchait depuis à retrouver cette illusion culinaire 71. 

Tout le cinquième chapitre de la Rāḥa ne fait que rebondir sur l’adage selon lequel celui qui 
absorbe du haschich a besoin de consommer avec la drogue les meilleurs aliments, fût-ce au 
prix de perdre tous ses biens et de gonfler ainsi les rangs de ces mendiants, ḥarāfiša, qui auraient 
vendu jusqu’à leur propre tunique pour un peu de haschich 72. On raconte qu’un homme riche 
avait commandé un repas, car la drogue qui lui avait rougi les yeux (iḥmarrat minhu al-ʿ aynān) 

– marque éloquente des haschichomanes 73 –, lui avait aussi éveillé l’appétit. Mais un misérable 
mangeur de haschich qui passait par là se jeta sur son repas avec gloutonnerie. Alors, le riche 

70.  Rāḥa, ms D, 62a-b ; ms P, 24b, et Ibn Sūdūn, Nuzhat, p. 69-70.
71.  Ibn Sūdūn, Nuzhat, p. 65-66. Ces anecdotes développent deux motifs : le premier, La maison faite de pain 
d’épices ou de gâteaux, comme dans le conte des frères Grimm Hänsel et Gretel qui a été classé par A. Aarne 
et S. Thompson sous le conte-type 327A, et par S. Thompson F771.1.10 ; l’autre, Le palais entouré de fleuves 
de vin, d’eau de rose et de miel, est aussi représenté dans les Mille et une nuits, voir Aarne, Thompson, 1961, 
p. 117 ; Thompson, 1957, vol. 3, p. 208-209 ; voir aussi Scherf, « Hänsel und Gretel », vol. 6, 498-509 ; ANE, 
« Keys of Destiny, 450 The (Mardrus) », p. 251, et Chauvin, 1892-1922, vol. 5, p. 41, n° 388. Le motif de 
« L’architecture comestible » est déjà présent au xive siècle dans la littérature européenne dans les histoires 
liées à la légende du Pays de Cocagne où tous les bâtiments sont faits de nourriture. Pleij, 2001.
72.  Rāḥa, ms P, 22b ; Ibn Sūdūn, Nuzhat, p. 16-18, et Rosenthal, 1971, p. 140 et 159.
73.  Al-Badrī donne une explication physiologique très détaillée de la cause des yeux rouges du ḥaššāš : 
les vapeurs néfastes qui se produisent par le contact entre le haschich, qui a une nature très sèche selon 
l’étiologie humorale médiévale, et les tissus du cœur, corrompent le sang qui, montant vers le cerveau, teint 
de rouge le blanc des yeux, Rāḥa, ms P, 55a-b, ms D, 85a.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


da nil o  ma r ino 71

ḥaššāš se leva et lui dit : « Ô un tel, je me mets derrière la porte mais laisse-moi au moins ma 
drogue (baḫūrī) », préférant ainsi tout laisser au misérable, y compris son délicieux repas, plutôt 
que lui donner sa drogue 74. 

	 Le haschich et la gloutonnerie

Al-Badrī en effet note que les fuqarāʾ égyptiens consommateurs de haschich sont générale-
ment affligés de trois défauts : la stupidité (al-lawq), l’aveuglement (al-ʿamā) et la folie (al-ǧanān). 
La stupidité se manifeste « les jours de la canne à sucre » (ayyām al-qaṣab) quand, à cause de la 
drogue (ṭība), les yeux des ḥaššāš-s se ferment complètement ; l’aveuglement advient pendant 
« les jours des fèves » (ayyām al-fūl) : ils en mangent une et jettent l’écorce verte et parfumée, 
puis la reprennent pensant qu’elle est encore pleine ; la folie, quant à elle, se manifeste pendant 
les jours les plus fertiles de l’année (ayyām al-malā) : ils prennent un pois chiche et le mettent 
dans la bouche, puis leur main court immédiatement au deuxième, tandis que leur esprit se 
réjouit déjà du troisième 75. 

L’avidité du mangeur de haschich est telle qu’il ne peut pas se contrôler, comme dans l’his-
toire de deux ḥaššāš-s de Damiette qui, après avoir absorbé une dose de drogue, se rendirent au 
pressoir de canne à sucre. Ainsi, assis l’un en face de l’autre, ils commencèrent à sucer les cannes 
et à cracher les écorces devant eux, jusqu’à ce que le tas soit tellement haut qu’ils ne se virent 
plus 76. Dans une autre anecdote, le chanteur Taqliyya77 qui, comme nous le dit al-Badrī, ne 
chantait bien qu’après avoir absorbé du haschich, se présenta un jour à une fête où il y avait des 
mets tellement appétissants qu’on n’en avait jamais vu de pareils. Il en mangea sans s’arrêter et 
quand la drogue lui embrasa les yeux, la faim se fit encore plus intense. Ainsi il tomba malade 
par excès de nourriture et lorsqu’il fut sur le point de mourir, Badr al-Dīn Ibn al-Ṣāḥib lui 
rendit visite et lui demanda comment il allait. Taqliyya répondit alors avec un jeu de mot : 
« Ce qui me fait peur c’est d’être enterré/c’est qu’il m’arrive encore du madfūna » (mā aḫwafanī 
an taṣīra madfūna) 78. La source de cette histoire, indiquée seulement dans l’exemplaire pari-
sien de la Rāḥa, est le Maṭāliʿ al-budūr fī manāzil al-surūr d’al-Ġuzūlī. Dans ce dernier recueil 
l’histoire (nādira) de l’indigestion de Taqliyya ne s’accompagne d’aucune prise de haschich, 

74.  Rāḥa, ms P, 24a.
75.  Rāḥa, ms P, 23b.
76.  Rāḥa, ms P, 23b. 
77.  Nous proposons ici de corriger les leçons des deux témoins de la Rāḥa – Ṯuqayliyya pour ms P et Ṯaqliyya 
pour ms D – avec Taqliyya attesté dans al-Ġuzūlī, Maṭāliʿ, II, p. 370. Les variantes de la Rāḥa nous semblent 
en effet deux hypercorrections de la leçon présente chez al-Ġuzūlī. Cette correction nous semble pertinente 
au regard du jeu de mot sur le nom du chanteur (voir infra), et cela bien que les variantes de la Rāḥa dérivent 
de ṯaqīl, qui renvoie à son tour à l’idée de lourdeur par l’excès de nourriture ou à une personne ennuyeuse.
78.  Rāḥa, ms D, 63b ; ms P, 21a. Le madfūna est un mets à base de légumes et riz. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e72

seule la gloutonnerie du personnage est mise en évidence 79. Ainsi, al-Badrī a ajouté un détail 
qui n’était pas mentionné dans la source afin d’insister sur la faim démesurée du protagoniste. 

De façon analogue, un de ces mangeurs de haschich raffinés (ba ḍʿ al-ẓurafāʾ al-ḥaššāšiyya) 
était assis à table quand lui fut présenté un dessert appelé ʿazīzā 80, préparé avec du miel qui 
n’était pas particulièrement doux. Il dit alors à celui qui le lui avait offert : « Je crois que celui-ci 
a été fait avant [la révélation du verset] : Ton Seigneur a révélé aux abeilles » (Coran, XVI, 
al-Naḥl, 68) 81. Cette histoire est présente dans la littérature arabe dans plusieurs variantes. 
Or, si l’essentiel de ce récit ne change guère d’une version à l’autre, le verset coranique étant 
toujours utilisé pour souligner qu’un certain mets n’est pas assez doux, l’identité du person-
nage qui fait une telle remarque, s’il n’est pas anonyme, varie en revanche d’une rédaction à 
l’autre. Dans le Ǧamʿ al-ǧawāhir fī al-mulaḥ wa-l-nawādir et le Zahr al-ādāb wa-ṯimār al-albāb 
d’al-Ḥuṣrī al-Qayrawānī (m. 406/1015), notamment, c’est Ašʿab, le bouffon médinois devenu le 
stéréotype du glouton dans la littérature d’adab, qui se plaint que le fālūḏaǧ qu’Ismāʿīl al-Aʿ raǧ 
lui avait offert n’était pas assez doux 82. 

Dans une autre histoire, Burhān al-Dīn al-Miʿmār (m. 749/1348) se présenta un jour chez 
ʿAlāʾ Ibn Faḍl Allāh al-Ġazīzī – ou ʿ Alāʾ al-Dīn Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī (m. 749/1348) selon la 
leçon de l’exemplaire parisien de la Rāḥa – qui lui offrit de la ʿazīzā couverte d’huile d’amande. 
Lorsqu’ils commencèrent à manger, ils éloignèrent d’al-Miʿmār l’assiette de telle sorte qu’il ne 
pouvait plus prendre de ce délicieux liquide. Alors, il entreprit de creuser avec son doigt un canal 
dans le gâteau pour diriger vers lui l’huile d’amande, et Ibn Faḍl lui dit : « Ô al-Miʿmār, as-tu 
pratiqué une brèche [dans ce bateau] pour engloutir ceux qui s’y trouvent ? » (Coran, XVIII, 
al-Kahf, 71) et il répondit : « Certainement pas, mais je dirais plutôt : Que nous poussons vers 
une terre morte. Nous rendons ainsi la vie à la terre après sa mort », (Coran, XXXV, Fāṭir, 9) 
et tous rirent de lui 83. Dans cette anecdote le haschich n’est pas directement mentionné. 
Cependant Burhān al-Dīn al-Miʿmār est souvent présenté dans la Rāḥa comme le stéréo-
type du poète haschichomane et pédéraste, car, comme Hakan Özkan l’a montré, le Dīwān 

79.  En outre, taqliyya est aussi le nom d’une sauce à base d’ail ou d’oignon, mélangée à la coriandre puis 
frite dans le beurre et utilisée comme condiment (Badawi, Hinds, 1986, p. 717) ; ainsi la question posé par 
Badr al-Dīn Ibn al-Ṣāḥib dans le Maṭāliʿ al-budūr : « īš ḥāl al-taqliyya », al-Ġuzūlī, Maṭāliʿ, II, p. 370, évoque 
le double sens qui, dans la Rāḥa, en revanche, est partiellement retenu : kayfa ḥāluka yā Taqliyya. Enfin, Franz 
Rosenthal avait déjà relevé une autre variante de cette histoire dans le Ṯamarāt al-awrāq d’Ibn Ḥiǧǧa al-Ḥamawī, 
où le protagoniste est le chanteur Ibn Nuqayla qui tomba malade d’indigestion ; lorsque Ibn al-Ṣāḥib lui 
rendit visite et lui demanda : kayfa ḥāl al-Nuqayliyya, il répliqua avec le même jeu de mot autour du terme 
madfūna, voir sur cela Rosenthal, 1971, p. 81, et Ibn Ḥiǧǧa al-Ḥamawī, Ṯamarāt, p. 40.
80.  Nous n’avons trouvé aucune information à propos de ce dessert. 
81.  Rāḥa, ms D, 65b ; ms P, 28a. La citation coranique est ici seulement évoquée par la première phrase 
du verset 68 : « wa-awḥā Rabbuka ilā al-naḥl ». Le verset complet est « 68Ton Seigneur a révélé aux abeilles : 
Établissez vos demeures dans les montagnes, dans les arbres et les ruches ; 69puis mangez de tous les fruits. 
Suivez ainsi docilement les sentiers de votre Seigneur’. De leurs entrailles sort une liqueur diaprée où les 
hommes trouvent une guérison. – Il y a vraiment là un Signe pour un peuple qui réfléchit! », Le Coran, vol. 1, 
p. 331 (Toutes les traductions du Coran sont tirées de l’édition de Denise Masson). 
82.  Marzolph, 1992, vol. 2, p. 108, n° 432, à propos de Ašʿab voir Rosenthal, 1956.
83.  Rāḥa, ms D, 65b ; ms P, 28a.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


da nil o  ma r ino 73

d’al-Miʿmār présente un certain nombre d’épigrammes inspirées de la drogue et de nombreux 
poèmes décrivant les jeunes imberbes 84, au point qu’al-Badrī le compare même à Abū Nuwās. 
Ainsi, comme ce dernier était le maître de la poésie bachique (ḫamriyya), al-Miʿmār, quant à 
lui, était devenu le spécialiste des aziyāh, très probablement le pluriel de zīh, un de noms du 
haschich, ce qui indique ici les poèmes inspirés du chanvre 85. Quoi qu’il en soit, comme l’a 
montré Ulrich Marzolph ce récit appartient au motif du folklore international 1533A, Tête du 
cochon divisée selon les Écritures (Hog’s Head Divided According to Scripture) et est, avec quelques 
variantes, bien représenté dans la littérature d’adab. La version la plus ancienne et la plus 
complète de ce conte est contenue dans le Kitāb al-taṭfīl d’al-Ḫatīb al-Baġdādī (m. 463/1071), 
où le protagoniste est Bunān, le stéréotype du pique-assiette (ṭufaylī) 86. 

Un dernier exemple dans la Rāḥa corrobore davantage notre thèse. Al-Aṣmaʿ ī, le célèbre 
philologue de Baṣra mort en 213/828, raconta qu’un jour il avait absorbé une dose de « ce qui 
rend heureux » (šayʾ min al-mufarriḥāt), puis était sorti se promener dans des endroits de plaisirs 
( fī ba ḍʿ al-muftaraǧāt) quand il rencontra un groupe de bédouins qui l’invitèrent à partager leur 
repas. Il décida d’accepter leur invitation, pour s’amuser un peu avec eux. Puis un jeune homme 
de bel aspect se mit à table et commença à manger le mansaf qui avait été servi devant lui en y 
plongeant d’abord les doigts, puis la paume de la main et enfin les bras jusqu’à ce que la graisse 
lui coule sur les jambes. Alors, il prit sa fourrure de laine et nettoya la graisse avec les bouts qui 
traînaient par terre. Al-Aṣmaʿ ī, dégoûté par ce spectacle et voulant se moquer ouvertement de 
sa grossièreté, l’apostropha avec un vers auquel à son avis le bédouin n’aurait pas su répondre : 

Tu es comme un bout d’excrément dans le derrière d’un mouton 
	 Après une pluie légère vient un orage.

84.  Özkan, 2013. Voir aussi à propos d’al-Miʿmār, Bauer, 2002 ; 2003 ; 2005.
85.  Rāḥa, ms D, 23b.
86.  Bunān avait été invité par un de ses amis à préparer du ʿ aṣīda, une sorte de bouillie faite de farine épaissie avec 
de l’eau mélangée au miel et servie avec du beurre clarifié (samn) au milieu. Une fois que ce mets délicieux était prêt, 
les invités commencèrent à prendre du ʿ aṣīda traçant avec leurs doigts des canaux dans la bouillie pour avoir plus 
de beurre. Chacun récita un verset coranique qui pouvait s’adapter à la situation : l’un prit un morceau et, le jetant 
dans du beurre, dit : « Ils seront précipités dans la Géhenne, eux, et tous ceux qui s’étaient égarés » (Coran, XXVI, 
al-Šuʿarāʾ, 94), et le beurre coula vers lui, puis un autre récita : « Que des puits désertés et de palais abandonnés » 
(Coran, XXII, al-Ḥaǧǧ, 45) et creusa un canal vers lui. Un autre dit : « As-tu pratiqué une brèche dans ce 
bateau pour engloutir ceux qui s’y trouvent ? Tu as commis une action détestable » (Coran, XVIII, al-Kahf, 71) 
et un autre invité : « Nous poussons l’eau vers un sol aride » (Coran, XXXII, al-Saǧda, 27), ensuite : « Deux 
jardins ombragés » (Coran, LV, al-Raḥmān, 66) et un autre ajouta : « Où coulent deux sources » (LV, 50) et 
enfin un dernier : « Les eaux se mêlèrent d’après un ordre décrété » (Coran, LIV, al-Qamar, 12). Alors Bunān 
dit : « Que nous poussons vers une terre morte » (Coran, XXXV, Fāṭir, 9) et comme personne ne disait plus 
rien il ajouta : « Il fut dit : Ô terre! Absorbe cette eau qui t’appartient! Ô ciel! Arrête-toi. L’eau fut absorbée, 
l’ordre fut exécuté : le vaisseau s’arrêta sur le Joudi » (Coran, XI, Hūd, 44) et prit ce qu’il restait du ʿ aṣīda. Tous 
rirent tellement que l’un d’eux qui en avait avalé une bouchée serait mort étouffé s’ils ne l’avait roué des coups 
pour faire sortir ce qu’il avait dans la gorge. Voir sur cela al-Baġdādī, Kitāb al-taṭfīl, p. 74-75 et sa traduction 
italienne par Ghersetti, 2006, p. 168-169 ; Marzolph, 2000, p. 483 ; 1992, vol. 2, p. 108, n° 432. Sur le motif du 
pique-assiette en général, voir Ghersetti, 2004 ; 2008, et la récente étude de Selove, 2013.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e74

Alors le bédouin, regardant al-Aṣmaʿī droit dans les yeux, lui chanta un vers dont le premier 
hémistiche reprenait celui du philologue :

Tu es comme un bout d’excrément dans le derrière du mouton
	 Qui sort lorsque ce mouton marche.

Al-Aṣmaʿī comprit qu’en voulant se moquer des bédouins c’était eux qui se moquaient de 
lui. Puis, le philologue invita le bédouin chez lui, fit préparer un poulet par femme et demanda 
à son invité de le couper pour sa famille 87. Ce qui suit est un motif bien connu dans la littéra-
ture d’adab, déjà rapporté par al-Ǧāḥiẓ (m. 255/868) dans son Kitāb al-ḥayawān : l’histoire du 
bédouin sollicité par son hôte à partager les poulets entre les membres de sa famille. Or, que 
la division entre les parties du poulet et les personnes se fasse selon un décompte pair ou 
impair, elle profitera toujours au bédouin rusé. Cette anecdote a été analysée en détail par 
Antonella Ghersetti, qui en a relevé deux versions : l’une dite « brève », rapportée par al-Ǧāḥiẓ, 
al-Ābī (m. 421/1023) et Ibn al-Ǧawzī, l’autre dite « longue » présente dans la Nihāyat al-arab fī 
funūn al-adab d’al-Nuwayrī (m. 733/1322). Une variante de la recension « longue », avec pour 
protagoniste le célèbre al-Aṣmaʿī, se trouve dans l’anthologie de Muḥammad Diyāb al-Atlīdī 
(xiie/xviie siècle), l’Iʿlām al-nās bi-mā waqaʿa li-l-Barāmika maʿa Banī ʿAbbās, et dans un 
recueil anonyme d’anecdotes contemporain d’al-Atlīdī, la Nuzhat al-udabāʾ 88. Dans toutes ces 
sources, l’anecdote se compose des mêmes deux volets que la variante de la Rāḥa. Cependant, 
dans les deux anthologies tardives, l’échange en vers, qui est un développement d’une joute 
poétique déjà présentée par al-Nuwayrī, est plus développé que dans l’ouvrage d’al-Badrī. 
En outre, le premier hémistiche ne coïncide pas dans les deux fragments poétiques avec celui 
de la Rāḥa. Ainsi, la présence dans le traité d’al-Badrī de la même variante qui sera ensuite 
englobée dans l’Iʿlām et la Nuzha nous porte à anticiper au ixe/xve siècle la date de la première 
composition de cette deuxième rédaction « longue ». Quoi qu’il en soit, al-Badrī ajoute à cette 
histoire une nouvelle composante : al-Aṣmaʿī aurait ingéré šayʾ min al-mufarriḥāt. Dans le 
troisième chapitre de la Rāḥa, citant l’autorité des Sawāniḥ d’al-ʿUkbarī, al-Badrī entend pour 
al-ʿaqāqīr al-mufarriḥa le safran (zaʿfarān), le haschich (ḥašīša), la buglosse (lisān al-ṯawr) et 
tout ce qui entraîne un effet similaire 89. Par conséquent, dans la variante de la Rāḥa, al-Aṣmaʿī 
aurait été enivré par une de ces drogues avant de rencontrer le bédouin. Or, étant donné que 
ce détail n’est présent ni dans les versions antérieures, ni dans celles postérieures de cette 
histoire, il peut être considéré comme une invention d’al-Badrī pour justifier en quelque sorte 
l’insertion de ce conte au milieu d’un chapitre marqué par le binôme nourriture et haschich. 

87.  Rāḥa, ms D, 63b ; ms P, 19b-20a.
88.  Ghersetti, 2007, surtout p. 18-19. Voir aussi Marzolph, 1992, vol. 2, p. 24-25, n° 90, et vol. 1, p. 67-71. 
89.  Rāḥa, ms D, 59b ; ms P, 50b.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


da nil o  ma r ino 75

	 Conclusion 

À partir du viie/xiiie siècle le haschich était devenu si populaire dans tous les milieux de 
la société mamelouke que, selon Franz Rosenthal, tous les poètes de l’époque auraient écrit 
au moins un ou deux vers inspirés du cannabis 90. En outre, le recours au terme ḥašīšiyya dans 
le cadre de la polémique anti-Nizarite et dans la formation de la légende des Assassins prouve-
rait aussi que la consommation de cette drogue avait déjà été relevée au vie/xiie siècle, quand ce 
terme avait été employé comme synonyme d’hérétique et de déviant. L’absence d’une claire pro-
hibition sur une base religieuse laissait une certaine marge d’indétermination, et malgré toutes 
les tentatives de systématisation, la matière demeura ambiguë tant que le haschich fut assimilé 
à la catégorie légale des šubuhāt : les cas douteux où des actes illicites ressemblent à ceux licites 91. 

Dans les intentions de son auteur, la Rāḥa visait à une compréhension plus profonde du 
phénomène social et culturel de la consommation de haschich intégrant le plan littéraire dans 
la discussion. L’analyse du corpus narratif contenu dans la partie de la Rāḥa consacrée au 
haschich a révélé que les textes inspirés du cannabis s’inscrivent parfaitement dans la continuité 
de l’anecdotique arabe classique. Les mangeurs de haschich incarnent en effet des stéréotypes 
divers, déjà amplement explorés par la littérature humoristique arabe, tels que le stupide et 
l’insensé, d’un côté, et l’insatiable affamé de plaisirs de la chair de l’autre 92. 

Le traitement littéraire du motif de mangeurs de haschich tel qu’il apparaît dans la Rāḥa 
d’al-Badrī représente donc le processus de cristallisation (Kristallisationsgestalten) 93 d’une 
« nouvelle » figure narrative à potentiel humoristique – le ḥaššāš – née dans la première époque 
post-abbaside, et dérivée d’une série de matériaux narratifs attribués auparavant à d’autres figures 
littéraires. En d’autres termes, la Rāḥa, en introduisant la variante des mangeurs de haschich, 
entend resémantiser certains thèmes en les manipulant et en les adaptant à un nouveau contexte 
grâce à de nouvelles marques culturelles qui reflètent, elles, la popularisation de la consommation 

90.  Rosenthal, 1971, p. 5. La première attestation d’une composition inspirée du haschich est un poème 
attribué à un certain Aḥmad Ibn Muḥammad al-Ḥalabī connu comme Ibn Russām, contenu dans le Kitāb 
al-muḫtār fī kašf al-asrār, écrit entre 629/1232 et 646/1249 par al-Ǧawbarī. Dans le chapitre Fī kašf allaḏīna 
yaddaʿūna al-mašyaḫa, al-Ǧawbarī fait référence à des groupes de pseudo-mystiques, comme les membres 
de la secte Ḥaydariyya, qui consommaient régulièrement du haschich et le considéraient comme permis 
par la loi islamique, puis, enivrés par la drogue, se livraient à la débauche en cédant aux plaisirs des sens. 
Voir l’édition de cet ouvrage : al-Ǧawbarī, Kitāb al-muḫtār, p. 114-116 ; voir aussi al-Djawbarî, 1979, vol. 1, 
p. 80-84. Ce poème sera par la suite rapporté par al-Maqrīzī, Ḫiṭaṭ, II, p. 127, et al-Badrī, Rāḥa, ms P, 3b-4a. 
Au départ, le genre bachique fournira le modèle esthétique de référence, tant que les premiers textes, comme 
ceux de Nūr al-Dīn al-Asʿirdī (m. 656/1258), Ṣafī al-Din al-Ḥillī (m. 748/1348), sont des munāẓarāt et 
mufāḫarāt en vers entre le ḫamr et le haschich. Plus tard, en faisant appel au registre humoristique, le motif 
semble acquérir une certaine autonomie, notamment avec l’œuvre d’Ibrāhīm al-Miʿmār (m. 747/1348). 
91.  Lozano, 1993a, vol. 2, p. 63.
92.  Sur le binôme haschich et pédérastie pivote le sixième chapitre de la Rāḥa : Fī ḏikr man istaʿmalahā 
wa-lāṭa, Rāḥa, ms D, 66a-70b.
93.  Köhler-Zülch, « Kristallisationsgestalten », vol. 8, p. 460-466, et Marzolph, 1998, p. 123.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e76

du cannabis à des fins récréatives dans la société mamelouke 94. Ces histoires témoignent aussi 
d’une recherche d’originalité par la réinterprétation de l’ensemble de la tradition classique. 

Ainsi, l’œuvre d’al-Badrī montre d’un côté comment certains motifs humoristiques étaient 
suffisamment « ouverts » pour pouvoir être adaptés et réadaptés et, de l’autre, que le haschich 
en tant que motif littéraire possédait une certaine flexibilité, qui lui permettait d’être utilisé 
comme « catalyseur thématique » 95 au sein de la littérature plaisante de l’époque mamelouke. 
En effet, l’analyse du corpus narratif contenu dans la Rāḥa prouve que le récit de l’expérience 
toxique fait appel dans la plupart de cas au registre humoristique. Et cela parce que, comme 
l’a noté Sami-Ali, haschich et humour partagent la même façon d’escamoter le conflit : 

Le haschich, au même titre que l’humour, est destiné à nier la différence au profit de l’identité. 
Encore que le conflit ne soit pas pour autant résolu. Tout au plus perd-il son acuité, son urgence 
et le sérieux qui le caractérise. Il s’allège dans un éclat de rire du poids explosif qu’il recèle, sans 
réussir à l’escamoter 96. 

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

94.  Un phénomène d’adaptation similaire est celui décrit par Aboubakr Chraïbi avec référence à l’épisode du 
vieux ḥaššāš encadré dans l’histoire de Ḥasan le garçon dont tous les souhaits peuvent se réaliser du manuscrit 
Reinhardt des Nuits, Chraïbi, 1997, p. 149.
95.  L’expression « catalyseur thématique » avait été aussi employée par Antonella Ghersetti dans son étude 
sur les ṭufayliyyūn, Ghersetti, 2004, p. 435.
96.  Sami-Ali, 1988, p. 61.

Aarne, Antti & Thompson, Stith, The Types of the 
Folktale: A Classification and Bibliography, 
Suomalainen Tiedeakatemia, Helsinki, 1961. 

Ahlwardt, Wilhelm, Verzeichniss der arabischen 
Handschriften der Königlichen Bibliothek zu 
Berlin, 10 vol., première édition A. Asher, 
Berlin, 1887-1899, nouvelle édition G. Olms, 
Hildesheim, 1980-1981.

ANE = The Arabian Nights Encyclopedia, Marzolph, 
Ulrich & van Leeuven, Richard (éd.), ABC Clio, 
Santa Barbara, Denver, Oxford, 2004 :

	 – « Hashish », p. 587.
	 – « Keys of Destiny, 450 The (Mardrus) »,  

p. 251.
	 – « Qādī and the Bhang-eater, 370, The Tale of 

the », p. 333-336. 

Badawi, El-Said, Hinds, Martin, A Dictionary of 
Egyptian Arabic, Arabic-English, Librairie du 
Liban, Beyrouth, 1986.

Chauvin, Victor, Bibliographie des ouvrages 
arabes ou relatifs aux Arabes publiés dans 
l’Europe Chrétienne de 1810 à 1885, 12 vol., 
H. Vaillant-Carmanne, Liège, 1892-1922.

Cureton, William, Rieu, Charles, Catalogus codicum 
manuscriptorum orientalium qui in Museo 
Britannico asservantur : partem secundam 
codices Arabicos amplectentem, Londres, 1846 ; 
Georg Olms Verlag, Hildesheim, Zürich, 
New York, 1998 (2e éd.).

Dozy, Reinhart Pieter Anne, Supplément aux 
dictionnaires arabes, 2 vol., E. J. Brill, Leyde, 
1881-1927.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


da nil o  ma r ino 77

El-Shamy, Hasan, Folk Traditions of the Arab World: 
A Guide to Motif Classification, 2 vol., Indiana 
University Press, Bloomington, 1995.

—, Types of Folktale in the Arab World: 
A Demographically Oriented Tale-Type Index, 
Indiana University Press, Bloomington, 2004.

EAL = Encyclopedia of Arabic Literature, Meisami, 
Julia Scott & Starkey, Paul (éd.), 2 vol., 
Routledge, Londres, New York, 1998 : 

	 – Alvarez, Lourdes, « zajal, medieval », vol. 2, 
p. 818-819.

EI2 = Encyclopaedia of Islam, 2nd edition, 12 vol., Brill, 
Leyde, 1954-2009.

EI3 = Encyclopaedia of Islam, 3rd edition, Brill, Leyde, 
Online, 2007.

EM = Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur 
historischen und vergleichenden Erzählforschung, 
14 vol., De Gruyter, Berlin, 1977-2006 :

	 – Köhler-Zülch, Ines, 
« Kristallisationsgestalten », vol. 8, p. 460-466.

	 – Scherf, Walter, « Hänsel und Gretel », vol. 6, 
p. 498-509.

	 – Schwibbe, Gudrun, « Narkotika », vol. 9, 
p. 1187-1194.

Fihris al-kutub al-mawǧūda bi-l-Maktaba al-Azhariyya 
ilā sanat 1364/1945, 9 vol., Maṭbaʿat al-Azhar, 
Le Caire, 1947. 

GAL = Brockelmann, Carl, Geschichte der arabischen 
Litteratur, 2 vol., Verlag von Emil Felber, 
Weimar, 1898.

GALS = Brockelmann, Carl, Geschichte der arabischen 
Litteratur Erster Supplementband, 2 vol., Brill, 
Leyde, 1936.

Ḥumṣī, Asmāʾ (éd.), Fihris maḫṭūṭāt Dār al-Kutub 
al-Ẓāhiriyya,ʿUlūm al-luġa al-ʿarabiyya, 
Maṭbūʿāt Maǧmaʿ al-Luġa al-ʿArabiyya, 
Damas, 1973.

Ibn Manẓūr, Ǧamāl al-Dīn Abū al-Faḍl, Lisān al-ʿArab, 
15 vol., Dār Ṣādir, Beyrouth, 1955-1956.

Jason, Heda, Motif, Type and Genre: A Manual 
for Compilation of Indices & a Bibliography 
of Indices and Indexing, Suomalainen 
Tiedeakatemia, Helsinki, 2000.

Juynboll, Gautier H. A. (éd.), Encyclopedia of Canonical 
Ḥadīth, Brill, Leyde, Boston, 2007.

Lane, Edward William, An Arabic-English Lexicon, 
8 vol., Librairie du Liban, Beyrouth, 1968.

Nicoll, Alexander, Catalogi codicum manuscriptorum 
orientalium bibliothecæ Bodleianæ, partis secundæ, 
volumen primum, Arabicos, E typographeo 
Clarendoniano, Oxford, 1835.

al-Šanṭī, Muḥammad (éd.), Fihris al-maḫṭūṭāt 
al-muṣawwar, Maʿhad al-Maḫṭūṭāt al-ʿArabiyya, 
Le Caire, 1994-1996.

al-Ṭabbāḫ al-Ḥalabī, Muḥammad, Iʿlām al-nubalāʾ 
bi-tārīḫ Ḥalab al-šahbāʾ, M. Kamāl (éd.), 8 vol., 
Dār al-Qalam al-ʿArabī, Alep, 1923 ; 1988  
(2e éd.).

Thompson, Stith, Motif-Index of Folk-Literature: 
A Classification of Narrative Elements in 
Folktales, Ballads, Myths, Fables, Medieval 
Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-Books, and 
Local Legends, 6 vol., Rosenkilde and Bagger, 
Copenhagen, 1957.

Uther, Hans-Jörg, The Types of International Folktales: 
A Classification and Bibliography, 3 vol., 
Suomalainen Tiedeakatemia, Helsinki, 2004.

Wensinck, Arent Jan & Mensing, Johan Peter Mari 
(éd.), Concordance et indices de la tradition 
musulmane, 8 vol., Brill, Leyde, 1936-1988.

al-Zabīdī, Muḥammad Murtaḍā al-Ḥusaynī, Tāǧ 
al-ʿarūs min ǧawāhir al-qāmūs, 40 vol., Maṭbaʿat 
Ḥukūmat al-Kuwayt, Koweït, 1965-2001.

al-Ziriklī, Ḫayr al-Dīn, al-Aʿlām : qāmūs tarāǧim 
li-ašhar al-riǧāl wa-l-nisāʾ min al-ʿArab 
wa-l-mustaʿribīn wa-l-mustašriqīn, 14 vol., 
Dār al-ʿIlm li-l-Malāyīn, Beyrouth, 1990-2011.

	 Sources 

Burton, Richard F., Supplemental Nights to the Book 
of The Thousand Nights and a Night with Notes 
Anthropological and Explanatory, 6 vol., printed 
by the Burton Club for private subscribers only, 
1885-1888. 

Le Coran, 2 vol., Denise Masson (trad.), Éditions 
Gallimard, Paris, 1967.

al-Djawbarî, ʿAbd al-Rahmâne [al-Ǧawbarī, 
ʿAbd al-Raḥmān], Le voile arraché, l’autre 
visage de l’Islam, 2 vol., René Khawam (trad.), 
Éditions Phébus, Paris, 1979.

al-Ǧāḥiẓ, Abū ʿUṯmān, Kitāb al-buḫalāʾ, 
Ṭāha al-Ḥāǧirī (éd.), Dār al-Maʿārif, Le Caire, 
1983.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e78

al-Ǧawbarī, ʿAbd al-Raḥmān, Kitāb al-muḫtār fī 
kašf al-asrār = Al-Gawbari und sein kashf 
al-asrar. Ein Sittenbild des Gauners im arabisch-
islamischen Mittelalter (7./13. Jahrhundert). 
Einführung, Edition und Kommentar, Manuela 
Höglmeier (éd.), Klaus-Schwarz Verlag, Berlin, 
2006 ; trad. française : voir al-Djawbarî.

al-Ġuzūlī, ʿAlā al-Dīn ʿAbd Allāh, Maṭāliʿ al-budūr 
fī manāzil al-surūr, 2 vol., Maktabat al-Ṯaqāfa 
al-Dīnīyya, Le Caire, 2000.

Ḥāǧǧī Ḫalīfa (Kātib Čelebi), Muṣṭafā Ibn ʿ Abd Allāh, 
Kašf al-ẓunūn ʿ an asāmī al-kutub wa-l-funūn, 8 vol., 
Gustav Flügel (éd.), Dār Ṣādir, Beyrouth, 1935.

al-Ḫāṭib al-Baġdādī, Abū Bakr Aḥmad Ibn ʿAlī, Kitāb 
al-taṭfīl wa-ḥikāyāt al-ṭufaylīyyīn wa-aḫbāruhum 
wa-nawādir kalāmihim wa-ašʿāruhum, Maktabat 
al-Qudsī, Le Caire, 1983 ; trad. italienne : L’arte 
dello scrocco. Storie, aneddoti e poemi di scrocconi, 
introduction, traduction et notes par Antonella 
Ghersetti, Abramo Editore, Catanzaro, 2006.

Ibn Dāniyāl, Šams al-Dīn al-Mawṣilī, Ṭayf al-ḫayāl, 
Paul Kahle & Derek Hopwood (éd.), 
E. J. W. Gibb Memorial Trust, Leda House, 
Cambridge, 1992.

Ibn al-Ǧawzī, Abū al-Faraǧ ʿAbd al-Raḥmān Ibn ʿAlī 
Ibn Muḥammad, Kitāb aḫbār al-ḥamqā 
wa-l-muġaffalīn, ʿAbd al-Amīr Muhannā (éd.), 
Dār al-Fikr al-Lubnānī, Beyrouth, 1990. 

Ibn Ḥiǧǧa al-Ḥamawī, Kitāb ṯamarāt al-awrāq, 
Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm (éd.), 
al-Maktaba al-ʿAṣriyya, Beyrouth, 2005.

Ibn Sūdūn al-Bašbuġāwī, ʿAlī, Nuzhat al-nufūs 
wa-muḍḥik al-ʿabūs, Arnoud Vrolijk (éd.), 
CNWS Publications, Leyde, 1998.

Ibn Taymiyya, Taqī al-Dīn Aḥmad, Maǧmūʿ fatāwā 
šayḫ al-islam Ibn Taymiyya, 37 vol., Maktabat 
Ibn Taymiyya, le Caire, 1985.

—, Le haschich et l’extase, introduction et traduction par 
Yahya Michot, Al-Bouraq, Beyrouth, 2001.

—, al-Siyāsa al-šarʿiyya, Ṣāliḥ al-Laḥḥām (éd.), 
al-Dār al-ʿUṯmāniyya, Amman, 2004. 

Lane, Edward William, An Account of the Manners 
and Customs of The Modern Egyptians, 
Written in Egypt During the Years 1833-1835, 
Alexander Gardner, Londres, 1895.

al-Maqrīzī, Taqī al-Dīn Abū al-ʿAbbās, Kitāb 
al-mawāʿiẓ wa-l-iʿtibār fī ḏikr al-ḫiṭaṭ wa-l-āṯār, 
2 vol., Dār al-Ṣādir, Beyrouth, 1970.

al-Nuwayrī, Šihāb al-Dīn Aḥmad b. ʿAbd al-Wahhāb, 
Nihāyat al-arab fī funūn al-adab, 33 vol., 
Maṭbaʿat Dār al-Kutub al-Miṣriyya, Le Caire, 
1923-1924.

al-Qāhirī, Ǧamāl al-Dīn Yūsuf b. ʿAbd Allāh, Tuḥfat 
al-bulaġāʾ min niẓām al-luġa, Aḥmad al-Bakkūr, 
F. (éd.), Maktabat Lubnān Nāširūn, Beyrouth, 
2000. 

al-Qarāfī, Šihāb al-Dīn Abī al-ʿAbbās Aḥmad Idrīs 
b. ʿAbd al-Raḥmān al-Ṣanhāǧī, Kitāb al-furūq : 
anwār al-burūq fī anwāʾ al-furūq, ʿAlī Ǧumʿa 
& Muḥammad Aḥmad Sirāǧ (éd.), 4 vol., 
Dār al-Salām li-l-Ṭibāʿa wa-l-Našr wa-l-Tawzīʿ 
wa-l-Tarǧama, Le Caire, 2001.

Rabelais, François, Œuvres complètes, texte établi et 
annoté par J. Boulenger, Gallimard, Paris, 1955.

al-Rāġib al-Iṣfahānī, Abū al-Qāsim al-Ḥusayn, 
Muḥāḍarāt al-udabāʾ wa-muḥāwarāt 
al-šuʿarāʾ wa-l-bulaġāʾ, 4 vol. (en 2 t.), 
Manšūrāt Dār Maktabat al-Ḥayā, Beyrouth, 
1961.

al-Šayyāl, Ǧamāl al-Dīn (éd.), Maǧmūʿat al-waṯāʾiq 
al-fāṭimiyya, Dār al-Maʿārif, Le Caire, 1958.

Bauer, Thomas, « Ibrāhīm al-Miʿmār : Ein dichtender 
Handwerker aus Ägyptens Mamlukenzeit », 
ZDMG 152, 2002, p. 63-93. 

—, « Die Leiden eines ägyptischen Müllers : Die 
Mühlen-Maqāme des Ibrāhīm al-Miʿmār 
(st. 749/1348) » in Blöbaum, Anke Ilona 
(éd.), Ägypten-Münster. Kulturwissenschaftliche 
Studien zu Ägypten, dem Vorderen Orient und 
verwandten Gebieten (Festschrift Erhart Graefe), 
Harrassowitz, Wiesbaden, 2003, p. 1-16.

—, « Das Nilzaǧal des Ibrāhīm al-Miʿmār. Ein 
Lied zur Feier des Nilschwellenfestes » in 
Stehli-Werbeck, Ulrike & Bauer, Thomas (éd.), 
Alltagsleben und materielle Kultur in der 
arabischen Sprache und Literatur. Festschrift 
für Heinz Grotzfeld zum 70. Geburtstag, 
Harrassowitz,Wiesbaden, 2005, p. 69-88.

Ben-Amos, Dan, « Are there any Motifs in Folklore? 
Criticism and Defense of Motif » in Trommler, 
Frank (éd.), Thematics Reconsidered : Essays in 
Honor of Horst S. Daemmrich, Editions Rodopi, 
Amsterdam, Atlanta, 1995, p. 71-85. 

	 Études

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


da nil o  ma r ino 79

Chraïbi, Aboubakr, Contes nouveaux des 1001 
Nuits. Étude du manuscrit Reinhardt, 
Jean Maisonneuve successeur, Paris, 1997.

—, « Classification des traditions narratives arabes par 
“conte-type” : application à l’étude de quelques 
rôles de poète », BEO 50, 1998, p. 29-59.

Corrao, Francesca Maria, Giufà. Il furbo, lo sciocco, 
il saggio, Mondadori, Milan, 1991.

Courtés, Joseph, « Motif et type dans la tradition 
folklorique. Problèmes de typologie », 
Littérature 45, 1982, p. 114-127.

Daftary, Farhad, The Assassin Legends: Myths of 
Ismaʿilis, I. B. Tauris & Co. Ltd., Londres, 
New York, 1995.

Dols, Michael, Majnūn: The Madman in Medieval 
Islamic Society, Clarendon Press, Oxford, 1992.

Gelder, Jan Geert van, EI3, online : 2009, s.v. « al-Badrī, 
Abū l-Tuqā », http ://referenceworks.brillonline.
com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-badri-
abu-l-tuqa-COM 22909>.

—, EI3, online : 2012, s.v. « Epigram 1. Classical Arabic », 
http ://referenceworks.brillonline.com/entries/
encyclopaedia-of-islam-3/epigram-1-classical-
arabic-COM_26197>.

Geoffroy, Éric, Le soufisme en Égypte et en Syrie sous 
les derniers mamelouks et les premiers ottomans. 
Orientations spirituelles et enjeux culturels, 
Institut français d’études arabes de Damas, 
Damas, 1995.

Ghersetti, Antonella, « I paradigmi della stupiditá : 
Ḥumq e Ḥamqā nella letteratura d’adab », 
Annali di Ca’ Foscari XXXII, 3, 1993, p. 83-95. 

—, « En quête de nourriture : étude des thèmes liés aux 
pique-assiettes (ṭufayliyyūn) dans la littérature 
d’adab », al-Qanṭara 25, 2, 2004, p. 433-462.

—, « “La division du poulet” ou “quand les moqueurs 
sont souvent moqués” : de l’anecdote à la 
nouvelle », Middle Eastern Literatures 10, 1, 
April 2007, p. 15-33.

—, « La représentation des pique-assiette dans la 
littérature d’adab », AnIsl 42, 2008, p. 213-230.

Guillaume, Jean-Patrick & Chraïbi, Aboubakr, 
Review of The Assassin Legends: Myths of the 
Ismaʿilis by Farhad Daftary, Arabica 43, 2, 1996, 
p. 369-375.

Guo, Li, The Performing Arts in Medieval Islam, Brill, 
Leyde, Boston, 2012.

Hamarneh, Sami, « Pharmacy in Medieval Islam and 
the History of Drug Addiction », Medical 
History 16, 3, 1972, p. 226-237.

Hammer-Purgstall, Joseph von, The History of 
the Assassins: Derived from Oriental Sources, 
Oswald Charles Wood (trad. anglaise), 
Burt Franklin, New York, 1968.

Hussein, Nashaat Hassan, The Sub-Culture of Hashish 
Users in Egypt: A Descriptive Analytic Study, 
Cairo Papers in Social Science, The American 
University in Cairo Press, Le Caire, 1990.

Jacquette, Dale & Allhoff, Fritz (éd.), Cannabis – 
Philosophy for Everyone, Wiley-Blackwell, 
Chichester, 2011.

Khalifa, Ahmad, « Traditional Patterns of Hashish 
Use in Egypt » in Rubin, Vera (éd.), Cannabis 
and Culture, Mouton Publishers, La Haye, 
Paris, 1975, p. 195-205.

Kennedy, Philip F., « Preface » in 
Kennedy, Philip F. (éd.), On Fiction and Adab 
in Medieval Arabic Literature, Harrassowitz 
Verlag, Wiesbaden, 2005, p. xi-xxii.

Kilpatrick, Hilary, « The “Genuine” Ashʿab. 
The Relativity of Fact and Fiction in Early 
Adab Texts » in Leder, Stefan (éd.), Story-Telling 
in the Framework of Non-Fictional Arabic 
Literature, Harrassowitz, Wiesbaden, 1998, 
p. 94-117.

Legnaro, Aldo, « Haschisch im islamischen Kulturkreis 
– am Beispiel der Erzählungen aus den 
Tausendundein Nächten », Fabula 18, 1977, 
p. 259-263. 

Levey, Martin, EI2, III, 1966, p. 266-267, s.v. « Ḥashīsh ».
Lewicka, Paulina B., « Alcohol and its Consumption in 

Medieval Cairo: The Story of a Habit », Studia 
Arabistyczne i Islamistyczne 12, 2004, p. 55-98. 

Lozano Cámara, Indalecio, « Un fragmento del  
“Kitāb rāḥat l-arwāḥ fī al-ḥašīš wa-l-rāḥ” », 
Miscelánea de estudios árabes y hebraicos 38, 1, 
1989-1990, p. 163-183.

—, « Acerca de una noticia sobre el qinnab en el Ŷāmiʿ 
de Ibn al-Bayṭār » in García Sánchez, E. (éd.), 
Ciencias de la Naturaleza en al-Andalus : textos y 
estudios, 1, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas – Escuela de estudios árabes, 
Grenade, 1990a, p. 151-162.

—, Tres Tratados árabes sobre el Cannabis indica. 
Textos para la historia del hachís en las 
sociedades islámicas, S. XIII – XVI, Instituto 
de Cooperación con el Mundo Árabe, Madrid, 
1990b.

—, Estudios y documentos sobre la historia del cañamo y del 
hachis en el Islam medieval, 2 vol., Thèse doctorale, 
Universidad de Granada, Grenade, 1993a.

—, « Medicina y derecho islámico en el Kitāb takrīm 
al-maʿīša bi-taḥrīm al-ḥašīša y Kitāb tatmīm 
al-takrīm de Quṭb al-Dīn al-Qasṭallānī » in 
Escobedo Rodríguez, Antonio (éd.), Homenaje 
a la profesora Elena Pezzi, Universidad de 
Granada, Grenade, 1993b, p. 65-76.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rac onter l’ i vresse  à  l’ép o qu e mamel ou k e80

—, « Terminología científica árabe del 
Cáñamo (ss. vii-xviii) » in Álvarez de Morales, 
Camilo (éd.), Ciencias de la Naturaleza en 
al-Andalus, textos y estudios, 4, Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas – 
Escuela de Estudios Árabes, Grenade, 1996a, 
p. 147-164.

—, « Análisis de la terminología árabe sufí conectada 
con el uso ritual del cáñamo », Anaquel de 
Estudios Árabes 7, 1996b, p. 87-108.

—, « Un nuevo fragmento del Kitāb rāḥat al-arwāḥ fī 
al-ḥašīš wa al-rāḥ de Taqī al-Dīn al-Badrī », 
BEO 49, 1997a, p. 235-248.

—, « El uso terapéutico del Cannabis sativa L. en la 
medicina árabe », Asclepio 49, 2, 1997b, p. 199-208.

—, « Quṭb al-dīn al-Qasṭallānī y sus dos epístolas sobre 
el hachís », Al-Qanṭara 18, 1, 1997c,  
p. 103-120. 

—, « Fragmentos inéditos del Kitāb al-sawāniḥ 
al-adabiyya fī madāʾiḥ al-qinnabiyya de al-Ḥasan 
b. Muḥammad al-ʿUkbarī », Al-Andalus 
Magreb 5, 1997d, p. 45-60.

—, « La hierba de los derviches y los mendigos, droga 
maldita en el Islam » in Cristina de la Puente 
(éd.), Identidades Marginales, Consejo Superior 
de Investigaciones Científicas, Madrid, 2003, 
p. 329-346. 

—, « Edición crítica del Kitāb takrīm al-maʿīsha 
bi-taḥrīm al-ḥashīsha de Quṭb al-Dīn 
al-Qasṭallānī », Al-Qanṭara 26, 2, 2005, 
p. 337-356. 

Martel-Thoumian, Bernadette, « Plaisirs illicites et 
châtiments dans les sources mameloukes fin 
ixe/xve-début xe/xvie siècle », AnIsl 39, 2005, 
p. 275- 323. 

—, Délinquance et ordre social : l’État mamlouk syro-
égyptien face au crime à la fin du ixe-xve siècle, 
Ausonius, Bordeaux, 2012.

Marzolph, Ulrich, Arabia ridens : Die humoristische 
Kurzprosa der frühen adab-Literatur im 
internationalen Traditionsgeflecht, 2 vol., 
V. Klostermann, Francfort-sur-le-Main, 1992.

—, « Timur’s Humorous Antagonist, Nasreddin Ḫoca », 
Oriente Moderno n. s. 15 (76), 2, 1996, 
p. 485-498. 

—, « “Focusees” of Jocular Fiction in Classical Arabic 
Literature » in Leder, Stefan (éd.), Story-Telling 
in the Framework of Non-Fictional Arabic 
Literature, Harrassowitz, Wiesbaden, 1998, 
p. 118-129.

—, « The Qoran and Jocular Literature », Arabica 47, 
2000, p. 478-487. 

Meyerhof, Max, EI2, I, 1959, p. 1014, s.v. « Bandj ».
Özkan, Hakan, « The Drug Zajals in Ibrāhīm 

al-Miʿmār’s Dīwān », MSRev 17, 2013, 
p. 212-248. 

Petry, Carl F., The Criminal Underworld in a Medieval 
Islamic Society, Middle East Documentation 
Center, Chicago, 2012.

Pleij, Herman, Dreaming of Cockaigne: Medieval 
Fantasies of the Perfect Life, Webb, Diane 
(trad. anglaise), Columbia University Press, 
New York, 2001.

Rosenthal, Franz, Humor in Early Islam, Brill, Leyde, 
1956 ; Brill, Leyde, Boston, 2011 (2e éd. avec 
introduction de Geert Jan van Gelder). 

—, The Herb : Hashish Versus Medieval Muslim Society, 
Brill, Leyde, 1971.

—, EI2, IX, 1996, p. 202, s.v. « Shahdānadj ».
Sami-Ali, Mahmoud, Le Haschisch en Égypte : essai 

d’anthropologie psychanalytique, Payot, Paris, 
1971 ; Bordas, Paris, 1988 (2e éd.).

Sacy, Silvestre de, « Mémoire sur la dynastie 
des Assassins, et sur l’étymologie de leur nom »,  
Mémoires de l’Institut Royal de France, 
Classe d’histoire et de littérature ancienne 4, 
Imprimerie Royale, Paris, 1818, p. 1-84.

Selove, Emily, « Who Invited the Microcosm? » 
in Bernards, Monique (éd.), ʿAbbāsid 
Studies IV, Occasional Papers of the School of 

ʿAbbāsid Studies, Louvain, July 5-July 9, 2010, 
E. J. W. Gibb Memorial Trust, Warminster, 
2013, p. 76-97.

Sissa, Giulia, Le Plaisir et le Mal. Philosophie de la 
drogue, Éditions Odile Jacob, Paris, 1997.

Völger, Gisela (éd.), Rausch und Realität. Drogen im 
Kulturvergleich, 3 vol., Rowohlt, Reinbek, 1982. 

Wesselski, Albert, Der Hodscha Nasreddin, 2 vol., 
Alexander Duncker Verlag, Weimar, 1911.

Yvorel, Jean-Jacques, Les poisons de l’esprit : drogues et 
drogués au xixe siècle, Quai Voltaire, Paris, 1992.

Zakharia, Katia, « Le savoir et ses dupes dans les 
Histoires des idiots et des sots d’Ibn al-Ǧawzī », 
BEO 47, 1995, p. 217-233. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 55-80    Danilo Marino
Raconter l’ivresse à l’époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

