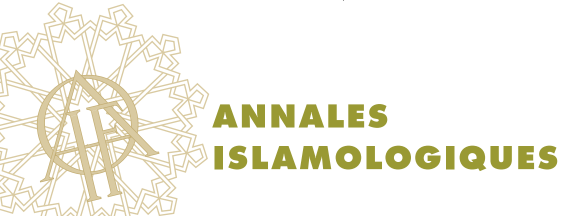
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE



en ligne en ligne

AnIsl 49 (2016), p. 55-80

# Danilo Marino

Raconter l'ivresse à l'époque mamelouke. Les mangeurs de haschich comme motif littéraire

#### Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

#### Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

#### **Dernières publications**

| 9782724710960      | Le décret de Saïs                              | Anne-Sophie von Bomhard              |
|--------------------|------------------------------------------------|--------------------------------------|
| 9782724710915      | Tebtynis VII                                   | Nikos Litinas                        |
| 9782724711257      | Médecine et environnement dans l'Alexandrie    | Jean-Charles Ducène                  |
| médiévale          |                                                |                                      |
| 9782724711295      | Guide de l'Égypte prédynastique                | Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant |
| 9782724711363      | Bulletin archéologique des Écoles françaises à |                                      |
| l'étranger (BAEFE) |                                                |                                      |
| 9782724710885      | Musiciens, fêtes et piété populaire            | Christophe Vendries                  |
| 9782724710540      | Catalogue général du Musée copte               | Dominique Bénazeth                   |
| 9782724711233      | Mélanges de l'Institut dominicain d'études     | Emmanuel Pisani (éd.)                |
| orientales 40      |                                                |                                      |

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

#### DANILO MARINO

# Raconter l'ivresse à l'époque mamelouke

# Les mangeurs de haschich comme motif littéraire

#### \* RÉSUMÉ

Dans cet article nous nous demandons à quelle époque et comment le motif de mangeurs de haschich apparaît dans la littérature arabe de la période mamelouke (1250-1517) et comment ce motif se situe par rapport à l'anecdotique arabe classique. Pour ce faire, nous nous appuierons sur un corpus de textes recueillis dans la *Rāḥat al-arwāḥ fī al-hašīš wa-l-rāḥ* du polygraphe syrien Taqī al-Dīn Abū al-Tuqā al-Badrī (m. 894/1488), la plus complète anthologie d'écrits en prose et en vers inspirés par le haschich.

Mots-clés: Haschich, humour, folie, nourriture.

#### \* ABSTRACT

This article focuses on how and when the motif of hashish eaters appears in Arabic literature of the Mamluk period (1250-1517) and how it connects to other classical Arabic narratives. In doing so, we will discuss the collected narrative materials in *Rāḥat al-arwāḥ fī al-hašīš wa-l-rāḥ* by the Syrian-born polygraph Taqī al-Dīn Abū al-Tuqā al-Badrī (d. 894/1488), which is the most comprehensive anthology of poetic as well as prose texts inspired by hashish.

Keywords: Hashish, humour, madness, food.

<sup>\*</sup> Danilo Marino, Cermom, Inalco, Paris, Università degli Studi di Napoli «L'Orientale », danilo.marino@inalco.fr

#### Introduction

Dans un article paru en 1998, Ulrich Marzolph montre comment les récits de l'adab classique mettent en scène des personnages qui, au-delà de toutes données factuelles, deviennent fictionnels et se transforment en stéréotypes narratifs. Ainsi Aš'ab est présenté comme le glouton, Ğuḥā et Molla Naṣr el-Dīn sont les protagonistes de plusieurs contes humoristiques qui dépassent même les limites du monde arabo-musulman et s'adaptent à d'autres contextes méditerranéens, ou encore l'éloquence du lexicographe al-Aṣma'ī s'oppose à la grossièreté des bédouins. Toutes ces figures s'étaient tellement cristallisées qu'il suffisait d'évoquer leurs noms pour orienter aussitôt les attentes du lecteur ou de l'auditeur. Ce mécanisme avait déjà été souligné par le polygraphe basrien al-Ğāḥiẓ (m. 255/868-869) qui, dans son Kitāb al-buḥalā', avait noté comment le succès d'une histoire pouvait aussi dépendre du choix de son protagoniste, et cela en dépit de la valeur de son contenu¹. De façon analogue, les récits qui mettent en scène un certain personnage, comme par exemple Ğuḥā, peuvent s'enrichir par l'invention de nouvelles histoires ou par l'adaptation d'autres récits, à condition qu'ils soient conformes à un ensemble d'éléments sans lesquels la « migration » vers le nouveau corpus pourrait être considérée ambiguë ou peu crédible ².

Dans cet article, nous nous proposons en premier lieu de montrer comment ce mécanisme, décrit par Marzolph, s'applique au motif des mangeurs de haschich<sup>3</sup> dans la littérature en langue arabe de l'époque mamelouke (1250-1517). Après avoir fourni une brève contextualisation historique concernant la consommation de haschich, nous l'aborderons en tant que motif littéraire, puis nous nous demanderons si les anecdotes sur les mangeurs de haschich (ḥaššāšiyya) <sup>4</sup>

- 1. Al-Ğāḥiz, Buḥalā', p. 15-18; Marzolph, 1996, p. 488; 1998, p. 123-124. Voir aussi Kilpatrick, 1998, p. 94-117, qui discute la notion de « relativity of fact and fiction » dans l'adab classique avec référence notamment à la figure de Aš'ab. Cette même observation a été récemment reprise par Geert van Gelder dans l'introduction à la nouvelle édition de Rosenthal, 2011, p. XI-XIII. Voir aussi à ce propos Kennedy, 2005, p. XI-XXII. Pour la figure méditerranéenne de Ğuḥā, voir entre autres Corrao, 1991.
- 2. Marzolph, 1998, p. 119-123.
- 3. Nous empruntons ici le terme *motif* au vocabulaire des études folkloriques, dans lesquelles il est défini comme un micro-récit, « un noyau configuratif [ailleurs plus simplement une série de 'parcours figuratifs'], susceptible de s'inscrire en des contextes thématico-narratifs variables », Courtés, 1985, p. 125. La complexité de ce terme dans le cadre des études littéraires et folkloriques a été justement soulignée entre autres par Ben-Amos, 1995, p. 71-85, et plus récemment par Jason, 2000, p. 18-65. Chaque récit est, en effet, ordonné horizontalement en une suite de fonctions qui correspondent grosso modo à l'enchaînement des événements de la trame. Chaque fonction peut être ensuite découpée verticalement en une série de variantes interchangeables, les motifs, qui sont alors les plus petites unités narratives, voir entre autres Chraïbi, 1998, p. 32. Comme nous le verrons, le mangeur de haschich se profile comme un motif, dans la mesure où il peut être considéré comme une des variantes possibles à l'intérieur d'une série de traditions narratives.
- 4. Al-ḥaššāšiyya est le terme utilisé dans le manuscrit damascène de la Rāḥa (ms D, 62a-b et 65b) pour indiquer le groupe des mangeurs de haschich, le témoin parisien (ms P, 24b, 25a et 28a), par contre, donne la variante al-ḥaššā'iš. Ces deux termes avec cette signification ne sont attestés ni chez Ibn Manzūr, Lisān, IV, p. 282-286, ni chez al-Zabīdī, Tāǧ, XV, p. 143-154. Voir à propos de ces deux termes Dozy, 1881-1927, vol. 1, p. 289. Lane, 1968, vol. 2, p. 573-574, ne mentionne pas cette acception, bien que dans son Account il définisse «hashshásh» et son pluriel «hashshásheen» comme «a smoker or an eater of hemp», Lane, 1985, p. 348.

peuvent être considérées comme une élaboration littéraire propre à l'époque post-abbasside et quel rapport les lie à la tradition classique. Notre corpus est constitué principalement de la *Rāḥat al-arwāḥ fī al-ḥašīš wa-l-rāḥ* (Le repos des âmes dans le haschich et le vin) de Taqī al-Dīn Abū al-Tuqā al-Badrī (847-894/1443-1488), un traité et une anthologie de textes en prose et en vers inspirés par le haschich et le vin.

# La Rāḥat al-arwāḥ fī al-ḥašīš wa-l-rāḥ

Nous avons recensé quatre témoins de la *Rāḥa* d'al-Badrī<sup>5</sup>: le premier est conservé à la Bibliothèque nationale de France (ms P), le deuxième est un fragment de la Staatsbibliothek Preussicher Kulturbesitz de Berlin (ms B), le troisième est l'exemplaire de la Bibliothèque al-Zāhiriyya de Damas (ms D), le dernier est le fragment conservé à al-Maktaba al-Azhariyya du Caire (ms A). Le manuscrit de la Bibliothèque nationale de France ms Ar. 3544 (ms P) se compose de 142 feuillets. Après une brève introduction (fo 1b), l'auteur entame son ouvrage avec la section consacrée au haschich qui occupe la première partie, (fo 1b-57b), tandis que celle destinée au vin s'étend du f° 58a au f° 142b. D'après le colophon, il a été achevé samedi 22 ğumādā I 1207/5 janvier 1793. Notre lecture du nom du copiste est : Hasan ʿAbd Allāh Ahmad al-Ĝābī, connu comme al-Badrašīnī, contrairement à la lecture de Franz Rosenthal et de Indalecio Lozano Cámara qui lisaient « al-Badrastanī ». Ce patronyme doit dériver d'un toponyme car la phrase complète est la suivante : al-Badrast/šīnī baladan, al-rifā'ī ṭarīqatan wa-l-šāfi'ī madhaban. Étant donné que nous ne connaissons aucun pays nommé «al-Badrastan» et que, en revanche, al-Badrašīn est une ville à proximité du Caire, nous proposons la lecture al-Badrašīnī. De plus, les trois points du *šīn* comme du *tā* sont parfois aussi représentés comme une simple ligne horizontale, ce qui justifie notre lecture. Quoi qu'il en soit, le copiste dit avoir repris la Rāḥa d'un manuscrit autographe daté de 869/1464-1465, min nusḥat al-aṣl al-mu'arraḥ. Indalecio Lozano Cámara en a édité les douze premiers feuillets <sup>6</sup>.

Le fragment ms Weitzstein II, 422,2, numéro 5488 du Catalogue de Wilhelm Ahlwardt<sup>7</sup>, de la Staatsbibliothek Preussicher Kulturbesitz de Berlin (ms B), est le troisième titre du codex 5488, les deux autres textes sont le Faṣl fī al-ḥašīša wa-taḥrīmihā (We 1774, 5) et un extrait des deux feuillets d'un traité sur l'interdiction du haschich attribué à Maḥmūd al-Maḥmūdī al-Ḥanafī (m. 890/1572). Ce fragment de la Rāḥa, non daté, et dont Indalecio Lozano Cámara a publié une édition critique <sup>8</sup>, compte seulement deux feuillets, 70b et 71a. C'est un extrait choisi de l'ouvrage d'al-Badrī: al-muntaḥab min al-qism al-ṭānī min Kitāb rāḥat al-arwāḥ fī al-ḥašīš wa-l-rāḥ. Le copiste, dont on ignore le nom, dit l'avoir repris d'un autographe d'al-Badrī (min ḥaṭṭ mu'allifihi). Entre la cinquième et la sixième ligne du fo 70b s'étale un espace blanc

<sup>5.</sup> Voir notre thèse de doctorat: Raconter le haschich à l'époque mamelouke. Étude et édition critique de la Rāḥat al-arwāḥ fī al-hašīš wa-l-rāḥ de Taqī al-Dīn Abū al-Tuqā al-Badrī (847-894/1443-1488), soutenue en 2015 à l'Università degli Studi di Napoli «L'Orientale» en cotutelle avec l'Inalco.

<sup>6.</sup> Lozano, 1989-1990, p. 163-178; 1997a.

<sup>7.</sup> Ahlwardt, 1980-1981, vol. 5, p. 50-51.

<sup>8.</sup> Lozano, 1989-1990, p. 180-183.

important que, après comparaison avec le même passage dans les témoins parisien et damascène, nous croyons être une lacune, qui correspond à l'étymologie du mot qinnab. Le copiste dit avoir abrégé la deuxième partie (al-qism al-tānī), qui se compose de sept chapitres dont le premier est fī al-kalām 'alā aṣl hāḍā al-nabāt wa-man aẓharahu<sup>9</sup>.

Un autre exemplaire du traité d'al-Badrī est conservé dans le fond al-adab al-arabī de la Bibliothèque al-Ṣāhiriyya de Damas, maǧmū' 210, n° 7855 (ms D). Ce titre est le deuxième texte (22a-86a) d'un recueil qui en comporte onze 10. Le copiste de ce recueil est 'Aqīl Ibn al-Šayḥ Muṣṭafā al-Zuwaytīnī, mort à Alep vers la fin du dū al-ḥiǧǧa 1287/mars 1871. En effet, al-Ziriklī (m. 1396/1976), dans son dictionnaire biographique, à l'entrée 'Aqīl al-Zuwaytīnī, cite Muḥammad Rāġib Ibn Maḥmūd Ibn Hāšim al-Ṭabbāḥ al-Ḥalabī (m. 1370/1951), l'auteur de l'I'lām al-nubalā' bi-tārīḥ Ḥalab al-šahbā', qui affirme avoir reconnu dans la Bibliothèque Mawlawiyya d'Alep un recueil de 135 feuillets de la main d'al-Zuwaytīnī (min ḥaṭṭihi) contenant la Tuḥfat al-bulaġā' et la Rāḥat al-arwāḥ fī al-ḥašīš wa-l-ḥamr wa-l-rāḥ 11. En outre, l'incipit du témoin damascène, qui ne coïncide pas avec celui du manuscrit parisien de la Rāḥa, est rapporté par Ḥāǧǧī Ḥalīfa 12, ce qui nous porte à affirmer qu'au moins la version damascène de la Rāḥa (ms D) était connue dans la première moitié du xv11e siècle. L'ordre des deux sections est inversé par rapport à ms P: on présente d'abord le vin (23a-55b) puis le haschich (55b-86a).

Enfin, le ms 7243 d'al-Maktaba al-Azhariyya du Caire (ms A), dont une copie numérique (n° 1703) est conservée à l'Institut des manuscrits arabes du Caire (Ma'had al-maḥṭūṭāt al-'arabiyya) 13, compte 41 feuillets (119b-159b) et renferme un fragment de la première partie de la Rāḥa consacrée au vin: fī al-qism al-awwal fī al-rāḥ (120a). Cet exemplaire, dont le nom du copiste n'est pas indiqué, correspond aux feuillets 58a à 76b du témoin parisien, et 24a à 36b du damascène.

- 9. Cet exemplaire ainsi que le manuscrit parisien sont aussi cités par Brockelmann, GAL, vol. 2, p. 132; GALS, vol. 2, p. 163, et Rosenthal, 1971, p. 13-14.
- 10. Nous tenons à remercier M. Ibrahim Akel, chercheur à l'Institut national des langues et civilisations orientales (Inalco, Paris), qui a attiré notre attention sur ce manuscrit. Le premier texte du recueil est la Tuḥfat al-bulaġā' min nizām al-luġā (1b-21a) de Ğ. Yūsuf Ibn 'Abd Allāh al-Qāhirī al-Miṣrī, sur lequel Aḥmad al-Bakkūr a établi son édition, al-Qāhirī, Tuḥfat al-bulaġā', p. kāf, voir aussi Fihris maḥṭūṭāt Dār al-kutub al-Ṣāhiriyya, 'Ulūm al-luġa al-'arabiyya, p. 68-69. Les autres textes sont: al-manqūl min Ta'rīḥ al-'Aynī al-musammā bi-'Iqd al-ǧumān fī ta'rīḥ ahl al-zamān (86a-93b), Kitāb al-'iqd al-ṭamīn fī aǧyād ḥūr al-'ayn ta'līf Abī al-Baqā al-Badrī (93b-119a), Maqāmāt li-'allāmat Abī Bakr al-Suyūṭī (119a-123b), al-manqūl min Kitāb nayl al-rā'id fī Nīl al-zā'id ta'līf Aḥmad al-Ḥiǧāzī (123b-128a), al-manqūl min Sukkar Maṣr (et non Miṣr pour garder l'assonance avec 'aṣr) fī dawq ahl al-'aṣr ta'līf Abī al-Tuqā al-Badrī ismuhu Qalā'id al-farā'id fī al-nukat wa-l-zawā'id (128a-135a), Kitāb al-badā'i' fī al-sanā'i' ta'līf al-Lisān al-ma'rūf bi-Ḥabb Rummān al-Miṣrī (135b-145a), Murabba'at Mudrik al-Šaybānī (145a-146a), al-manqūl min ši'r Fulayfil (146a-150a), Nabḍa min naẓm Ibn Makānis (152b-164b), et, du même auteur, le Ṭirāz al-udabā' fī bahǧat al-fuḍalā' (165a-179b).
- 11. Voir sur cela al-Ziriklī, al-A'lām, IV, p. 243, et al-Ṭabbāḥ al-Ḥalabī, I'lām, VII, p. 322-323. Comme nous l'avons vu, la *Tuḥfat al-bulaġā' min niẓām al-luġā* est justement le texte qui précède la *Rāḥa* dans le recueil damascène.
- 12. Hāǧǧī Ḥalīfa, Kašf, III, p. 339.
- 13. Fibris, 1947, V, p. 120, et al-Šantī (éd.), 1994-1996, IV, p. 7.

Le témoin damascène est le seul à rapporter une claire division en chapitres, dont le nombre est identique entre les deux parties de la Rāḥa: al-qism al-awwal fī maḥāsin al-ḥamr (La première partie concerne les bonnes qualités du vin): al-bāb al-awwal fī maʿrifat aṣlihā wa-kayfiyyat ʿaṣrihā (Le premier chapitre traite de ce qu'on sait par rapport à son origine et à la façon de le presser), al-bāb al-ṭānī fī asmāʾihā (Le deuxième chapitre est sur ses noms), al-bāb al-ṭālit fī ṭabʿihā (Le troisième chapitre concerne sa nature), al-bāb al-rābiʿ fī nudamāʾihā wa-waṣf suqātihā (Le quatrième chapitre traite de ses convives et de la description de ses échansons), al-bāb al-ḥāmis fīmā yašmalu ʿalayhi maǧlis al-šarāb (Le cinquième chapitre est à propos de ce qui est inclus dans l'assemblée où l'on boit), al-bāb al-sādis fī dikr mustaʿmilīhā wa-aḥbār man waqaʿa fīhā (Le sixième chapitre évoque ce que disent ses consommateurs et les histoires de qui s'y adonnait), al-bāb al-sābiʿ fīmā warada fīhā min al-maḥāsin al-fāʾiqa wa-l-awṣāf al-rāʾiqa (Le septième chapitre présente les vertus nobles et les descriptions admirables qui ont été rapportées sur son compte).

Quant à la deuxième partie: al-qism al-tānī fī latā'if al-hadrā' (La deuxième partie concerne les bienfaits de la verte), elle se compose elle-aussi de sept chapitres : al-bāb al-awwal fī al-kalām 'alā asl hādā al-nabāt wa-man azharahu (Le premier chapitre évoque l'origine de cette plante et celui qui l'a fait connaître), al-bāb al-tānī fī ma'rifat asmā'ihā wa-kunāhā bayna ahl al-ṭawā'if wa-l-buldān (Le deuxième chapitre traite de ce qu'on sait par rapport à ses noms et à ses surnoms chez les peuples et les pays), al-bāb al-tālit fī ṭab' hāḍā al-nabāt wa-mā fihi min al-ḥarārāt (Le troisième chapitre présente la nature de cette plante et ses degrés de chaleur), al-bāb al-rābi' fī dikr musta'milīhā wa-laṭā'if man qad waqa'a fīhā (Le quatrième chapitre évoque ce que disent ses consommateurs et les histoires plaisantes de celui qui s'y adonnait), al-bāb al-ḥāmis fī dikr mā yusta malu alayhā min al-mustağlibāt ka-l-at ima wa-l-ḥalāwāt (Le cinquième chapitre mentionne des produits qu'on consomme avec elle comme les aliments et les pâtisseries), al-bāb al-sādis fī dikr man ista malahā wa-lāṭa wa-huwa mašdūd bi-ḥulūlihi fī hādā al-ribāț (Le sixième chapitre évoque celui qui la consomme, puis s'abandonne à la pédérastie et il est fermement convaincu qu'elle soit licite dans le cadre de cette liaison), al-bāb al-sābi' fīmā warada fīhā min al-madā'iḥ al-fā'iqa wa-l-agzāl al-rā'iqa (Le septième chapitre présente des louanges remarquables et des poèmes raffinés) 14.

Enfin, le fragment berlinois évoque, lui-aussi, cette division: al-muntaḥab min al-qism al-ṭānī min kitāb Rāḥat al-arwāḥ fī al-ḥašīš wa-l-rāḥ min ḥaṭṭ mu'allifihi al-adīb Abī al-Baqā' al-Badrī al-Dimašqī wa-hāḍā al-qism yanḥaṣiru fī sab'at abwāb (Extrait de la deuxième partie du «Repos des âmes dans le haschich et le vin» depuis l'autographe du savant Abū al-Baqā' al-Badrī al-Dimašqī, cette partie se compose de sept chapitres) 15.

Tout semble confirmer la thèse de diverses rédactions déjà formulée par Rosenthal<sup>16</sup>, car seule la copie parisienne de la *Rāḥa* cite neuf autres titres d'ouvrages attribués à al-Badrī: Ġurrat al-ṣabāḥ fī waṣf al-wuǧūh al-ṣibāḥ (52b), al-Maṭāli<sup>c</sup> al-badriyya

<sup>14.</sup> Rāḥa, ms D, 22a.

<sup>15.</sup> Lozano, 1989-1990, p. 180.

<sup>16.</sup> Rosenthal, 1971, p. 14.

fī al-manāzil al-qamariyya (70a et 88a), Ḥafẓ al-tuġūr fī al-siwāk al-maʾtūr (55b), al-Maṭāliʿ al-aqmār fī ḫalliyyīn al-ʿiḍār (86b), Maṭāliʿ al-šumūs fī miʾ at ʿarūs (86b-87a), Takātur aḥzāb al-naṣr fī fatḥ mursalāt šuʿarāʾ al-ʿaṣr (110b), un abrégé (muḥtaṣar) appelé Niẓārat dīwān al-Mušidd (110b-115b), Izdiḥām al-farāʾ id fī al-sūq al-kāsid (122a) et le Qalāʾ id al-farāʾ id fī aǧyād al-nukat wa-l-zawāʾ id (133a)¹¹. Comme il nʾy a aucune raison de douter de la date de naissance dʾal-Badrī, fixée au 847/1443¹², le témoin parisien de la Rāḥa daté 869/1464-1465 aurait été écrit par un homme d'environ vingt-deux ans, un peu trop jeune peut-être pour avoir déjà achevé une dizaine de recueils.

Le manuscrit parisien de la  $R\bar{a}ha$  intègre souvent des fragments de poèmes ou d'épigrammes ( $maqt\bar{u}'$  ou  $maqt\bar{u}'a$ , pluriel  $maq\bar{a}t\bar{t}'$ ) dans les anecdotes, tandis que dans le témoin damascène les textes poétiques sont concentrés dans le septième chapitre <sup>19</sup>.

# Apparition et diffusion du haschich dans la société mamelouke

Utilisé depuis longtemps en médecine et pour la fabrication de cordes et tissus <sup>20</sup>, le cannabis (qinnab et qunnab) est devenu à une date inconnue une substance enivrante et récréative. Les attaques les plus virulentes contre le haschich ont été portées par Ibn Taymiyya (661-728/1263-1328) qui a lancé des fatwas contre cette herbe et ses consommateurs. L'utilisation de cette drogue était devenue un véritable problème lorsqu'aux v11°/x111° et v111°/x110° siècles, plusieurs oulémas y consacrèrent des écrits comme le Kitāb takrīm al-ma'īša bi-taḥrīm al-ḥašīša, le Kitāb tatmīm al-takrīm li-mā fī al-ḥašīš min al-taḥrīm de Quṭb al-Dīn al-Qasṭallānī (614-686/1218-1287) <sup>21</sup>, le Mağlis fī damm al-ḥašīš d'Ibn Ġānim (m. 678/1279-1280), le Kitāb zahr al-ʿarīš fī taḥrīm al-ḥašīš d'al-Zarkašī (745-794/1344-1392), le Kitāb qam' al-wāšīn fī damm al-barrāšīn d'Ibn al-Ğazzār (m. 984/1576) et le Kitāb ikrām man ya'iš bi-taḥrīm al-ḥamr wa-l-ḥašīš d'Aḥmad Ibn al-ʿImād al-Aqfahsī (m. 808/1405-1406) <sup>22</sup>.

- 17. De ces titres, seuls nous sont parvenus la Ġurrat al-ṣabāḥ fī waṣf al-wuǧūh al-ṣibāḥ, conservée à la Bibliothèque du British Museum (Cureton, Rieu, Catalogus, p. 654-655), et les Maṭāli' badriyya fī al-manāzil al-qamariyya de la Bibliothèque Bodléienne d'Oxford (Nicoll, Catalogi, p. 298-300) ce dernier est, d'après le rédacteur du catalogue, un autographe daté 880/1475. À ces deux ouvrages, il faudrait encore ajouter le Sukkar Maṣr fī dawq ahl al-ʿaṣr, aussi connu sous le titre Qalāʾid al-farāʾid fī al-nukat wa-l-zawāʾid, qui, comme nous l'avons vu, est un des textes contenus dans le recueil 210, n° 7855 de la Bibliothèque al-'Ṭāhiriyya de Damas, f° 128a-135a.
- 18. Van Gelder, 2012.
- 19. Voir sur ces formes poétiques van Gelder, « Epigram I », 2011.
- 20. Levey, 1966; Hamarneh, 1972; Khalifa, 1975; Lozano, 1990a; 1993b; 1996a; 1997b.
- 21. Lozano, 1997c; 2005. Les deux risāla-s sont des récusations du Kitāb al-sawāniḥ al-adabiyya fī al-madā'iḥ al-qinnabiyya écrit par Ḥasan Ibn Muḥammad al-'Ukbarī (m. 690/1291), voir aussi sur ce texte Lozano, 1997d.
  22. Ibn Taymiyya, Maǧmū' fatāwā, XIV, p. 446-468; XVIII, p. 346; XXII, p. 50 et XXXIV, p. 204-214, 216, 221-224; Ibn Taymiyya, al-Siyāsa, p. 147-155. Voir aussi la position du cheikh malékite al-Qarāfī, seul à considérer le haschich comme étant corruptif (muſsid) alors que tous les autres traditionalistes le considéraient enivrant (muskir), al-Qarāfī, Kitāb al-ſurūq, I, p. 361-365. Pour les traités d'Ibn Ġānim, d'al-Zarkašī et d'Ibn al-Ğazzār, voir les éditions critiques et les traductions espagnoles dans Lozano, 1990b.

Le haschich est consommé à cette époque sous forme de préparations ou électuaires (ma'ğūn) à base de feuilles de la plante adulte grillées ou macérées dans l'eau et mélangées au miel<sup>23</sup>. La consommation de ces électuaires a été très tôt remarquée par des historiens et des fuqahā' qui, à partir du viie/xiiie siècle, introduisent cette substance dans la liste des munkarāt (choses blâmables, défendues), à côté du vin (hamr), de la fornication (zinā') et de la pédérastie (liwāṭ). Cependant, en dépit de l'avis des historiens et des religieux, le pouvoir politique a toujours essayé de tirer un profit économique de ces actes par l'imposition d'impôt<sup>24</sup>.

Quant au vin, Paulina B. Lewicka a montré que les différentes phases de la confrontation entre les armées musulmanes et chrétiennes au Levant se reflétaient souvent par des édits frappant la production et la commercialisation du vin, dans une claire tentative d'affaiblir les communautés chrétiennes en terre d'Islam pour qui le vin était aussi une source de revenus 25. De façon analogue, les différentes campagnes contre le haschich menées par les Mamelouks avaient probablement pour but d'affaiblir, en les dénigrant, les communautés soufies devenues très puissantes à cette époque, et que certaines pratiques dévotionnelles scandalisaient. Les mystiques étaient accusés d'utiliser le cannabis pendant leurs réunions au cours desquelles ils se livraient, d'après ces sources polémiques, à toutes sortes d'excès, y compris la danse et l'absorption de psychotropes pour faciliter la transe <sup>26</sup>. À notre avis, la récurrence de l'association entre haschich et soufisme ne relève pas du simple cliché, comme le suppose Éric Geoffroy 27. Au contraire, la critique portée à ces pratiques au sein même du groupe soufi – Ibn Ġānim et al-Qastallānī étaient proches des milieux soufis et entendaient par leurs textes condamner ces pratiques – montre que la consommation de haschich dans certains cercles hétérodoxes était un fait et qu'elle faisait l'objet d'un débat entre érudits. Contrairement au vin, en effet, on ne trouvait aucune référence au haschich dans la Sunna, bien que le raisonnement analogique (qiyās) ou ce qu'Ibn Taymiyya appelle les mots de synthèse (kalimāt ǧāmi'a) imposent de l'assimiler au vin, du moins par les effets enivrants que le haschich produit, selon le hadith: « Tout ce qui enivre est interdit » 28.

- 23. Dans le paragraphe fi ma'rifat iṣṭinā' hāḍā al-nabāt du deuxième chapitre fī asmā'ihā wa-kunāhā wa-kayfiyyat iṣṭinā'ihā de la Rāḥa, al-Badrī présente en détail quelques-unes de ces recettes pour la confection de pastilles à base de haschich, voir ms P, 8a-9a et ms D, 58a-b, voir aussi Lozano, 1989-1990, p. 176-178.
- 24. Lewicka, 2004. Pour une analyse de la situation des « plaisirs illicites » à l'époque mamelouke tardive, voir Martel-Thoumian, 2005; 2012, notamment p. 288-300; et Petry, 2012, p. 124-134. Nous traduisons al-munkarāt par « choses blâmables » suivant Dozy, 1881-1927, vol. 2, p. 722, voir aussi Ibn Manẓūr, Lisān, V, p. 233, pour qui munkar est « kull mā qabbaḥahu al-šar va-ḥarramahu wa-karrahahu, fa-huwa munkar » (une chose blâmable est « tout ce que la loi d'inspiration divine abhorre, déclare illicite et trouve répugnant »).
- 25. Lewicka, 2004, p. 89-90.
- 26. Lozano, 1996b; 2003.
- 27. Geoffroy, 1995, p. 185-186.
- 28. Cela fait partie des trois hadiths prophétiques qui représenteront l'essentiel des motivations contre l'absorption de haschich: kull muskir hamr wa-kull hamr harām (tout enivrant est une boisson fermentée et toute boisson fermentée est interdite), mā askara kaṭīruhu fa-qalīluhu harām (ce qui enivre en grande quantité est également interdit en petite quantité) et hurrimat al-hamra bi-'aynihā wa-l-muskir min kull hamr harām (il a été interdit l'essence même de la boisson fermentée car ce qui enivre dans toute boisson fermentée est interdit).

#### Les Assassins

L'expression ğamā'at al-ḥašīšiyya apparaît pour la première fois dans la Risālat īqā' ṣawā'iq al-irġām, une épître datée de 517/1123 environ. Avec la Hidāyat al-Āmiriyya fī ibṭāl da'wā al-Nizāriyya, la Īqā' ṣawā'iq al-irġām avait fait l'objet d'une commande du dixième calife fatimide, al-Āmir bi-Aḥkām Allāh (m. 524/1130), pour réfuter les thèses des ismaéliens dits Nizarites, du nom d'Abū Manṣūr Nizār, fils aîné du huitième calife fatimide Abū Tamīm al-Mustanṣir bi-Llāh (m. 487/1094). Le trône avait été refusé à Nizār en faveur du cadet, Aḥmad, que le puissant vizir al-Afḍal Ibn Amīr al-Ğamālī (m. 515/1121) avait fait nommer neuvième calife fatimide avec le nom d'al-Musta'lī bi-Llāh (m. 495/1101). Avec l'expression ǧamā'at al-ḥašīšiyya, puis plus tard simplement al-ḥašīšiyya, les ismaéliens musta'aliens entendaient dénigrer les Nizarites dans leur revendication de l'imamat fatimide.

Cette expression se trouve également dans la *Nuṣrat al-fatra* du chroniqueur seldjouqide 'Imād al-Dīn Muḥammad al-Kātib al-Iṣfahānī (519-597/1125-1201). Dans ce texte, qui nous est parvenu seulement dans l'abrégé d'al-Bundārī (première moitié du viie/xiiie siècle), la *Zubdat al-nuṣra*, l'auteur utilise explicitement le terme ḥašīšiyya comme synonyme de *malāḥida* (hérétiques) et bāṭiniyya, ce dernier étant le nom le plus communément utilisé pour se référer aux Nizarites. En outre, au viie/xiiie siècle, dans le *Kitāb al-rawḍatayn fī aḥbār al-dawlatayn* d'Abū Šāma (599-665/1203-1268) et dans les *Aḥbār Miṣr* d'Ibn Muyassar (628-677/1231-1278), les termes ḥašīšiyya et son singulier ḥašīšī sont encore utilisés pour désigner les Nizarites syriens, une branche des Nizarites persans qui avaient établi leur capitale à Salamiyya <sup>29</sup>. Tout cela représente, selon Farhad Daftary, une « campagne littéraire » diffamatoire contre les Nizarites, ce qui est « a vast and semi-official campaign, involving polemicists, heresiographers, theologians, jurists and historians, which was rooted in the earlier anti-Isma'ili 'black legend', went along towards shaping the anti-Nizari opinion of medieval Muslims. It succeeded in making the Nizaris perhaps the most feared community in the medieval Islamic world » <sup>30</sup>.

Cependant, comme le souligne Farhad Daftary, aucune source dans cette campagne diffamatoire contre les Nizarites, entreprise à la fois par les ismaéliens fatimides et par les Seldjoukides sunnites, ne mentionne explicitement une prise de haschich ou autre drogue, ce qui est en contradiction avec l'hypothèse formulée par Silvestre de Sacy (1758-1838) dans son Mémoire<sup>31</sup>. Pour l'orientaliste français, les sources anti-nizarites ne font que prouver la véridicité de la légende du Vieux de la montagne et des Assassins racontée par plusieurs voyageurs européens, dont la première version est celle de Burchard de Strasbourg qui avait visité la Syrie en 1175.

Les deux premiers hadith sont enregistrés dans les principaux recueils, voir Wensinck, Mensing (éd.), 1990, vol. 2, p. 491, et Juynboll (éd.), 2007, p. 171, et sont aussi rapportés dans la *Rāḥa*, ms D, 82b; ms P, 142b. 29. Daftary, 1994, p. 29-37 et 89-90. Pour les textes arabes de ces deux *risāla-s*, voir al-Šayyāl (éd.), 1958, p. 233 et 239. Contrairement à la thèse de Bernard Lewis pour qui *ḥašīšiyya* était le terme employé en Syrie pour indiquer les Nizarites, Farhad Daftary, à la suite de recherches récentes, a prouvé que même les Nizarites persans d'Alamout étaient aussi appelés *ḥašīšiyya* dans des sources polémiques zaydites, Daftary, 1994, p. 90. 30. Daftary, 1994, p. 36.

31. Sacy, 1818, p. 53.

La publication en 1813 par l'orientaliste autrichien Joseph von Hammer-Purgstall (1774-1856) d'un manuscrit de la Sīrat amīr al-mu'minīn al-Ḥākim bi-Amr Allāh, une biographie du sixième calife fatimide al-Ḥākim bi-Amr Allāh (375-411/985-1021), vient enfin accréditer cette légende. Ce récit, selon Daftary, était l'œuvre d'un Arabe chrétien qui connaissait bien les légendes circulant dans le milieu croisé, d'autant plus que ce texte, présentant plusieurs similitudes avec le récit de Marco Polo, pouvait difficilement dériver d'une source arabe. Selon ce récit, le chef des ismaéliens droguait avec du banǧ 32 les adeptes de sa secte en leur faisant croire qu'ils étaient au Paradis, alors qu'ils se trouvaient dans ses magnifiques jardins. Puis, une fois passé l'effet de la drogue, le chef de la secte les persuadait que ce qu'ils avaient vu était une vision du Paradis que leur destinait l'imam 'Alī, et les poussait ainsi à se sacrifier pour atteindre la récompense éternelle 33.

La thèse de Farhad Daftary, qui exclut complètement la présence et la diffusion de la légende des Assassins dans le contexte arabe, avait déjà été critiquée par Jean-Patrick Guillaume et Aboubakr Chraïbi dans leur compte rendu de l'ouvrage de Daftary. Ce que les deux chercheurs reprochent à l'argumentation de ce dernier, c'est qu'il ne prend pas en compte un ensemble de thèmes et motifs propres à une littérature « non savante ». En d'autres termes, des motifs semblables à ceux décrits notamment dans la légende de Marco Polo sont aussi attestés, avec quelques variantes, dans une tradition littéraire arabe dite « moyenne », comme la Sīrat 'Antara, le Roman de Sayf Ibn Dī Yazan, les récits populaires inspirés du Mi'rāğ et les Mille et une Nuits 34. Or ces récits, à mi-chemin entre histoire et légende, ne sont pas rapportés dans les sources historiques et hérésiographiques orientales qu'a utilisées Daftary, car elles cherchaient à être objectives et rejetaient tout ce qui relevait du fabuleux. Notre étude de la Rāḥa montre que des images presque paradisiaques sont un élément constant de l'anecdotique inspirée du haschich. Il est donc possible que la légende qui circulait à propos des ismaéliens-nizarites ait elle aussi été influencée par ces histoires réunies ensuite dans la Rāḥa.

Il est intéressant de noter que dans le recueil d'al-Badrī nous n'avons trouvé aucune référence à la «secte» des ismaéliens-nizarites, fût-elle désignée par les termes al-malāḥida ou al-bāṭiniyya, ce qui laisse penser que l'association entre haschich et «hérétiques» était déjà moins évidente dans la seconde moitié du IXe/XVe siècle 35. En outre, aucun texte condamnant la consommation de haschich à partir du VIIe/XIIIe siècle ne mentionne explicitement l'«hérésie» ismaélienne. On s'y limite tout au plus à constater que le haschich provoque un

<sup>32.</sup> Sur le bang ou bank, qui indique communément la jusquiame (hyoscyamus L.), voir Meyerhof, 1959. Selon Rosenthal, dans le Moyen Âge arabo-musulman il n'existait pas de distinction claire entre des termes tels que haschich, bang et opium, 1971, p. 19.

<sup>33.</sup> Von Hammar-Purgstall, 1968, p. 136-138, et Daftary, 1994, p. 118-120.

<sup>34.</sup> Guillaume, Chraïbi, 1996, p. 370-373.

<sup>35.</sup> La seule occurrence évoquant un comportement déviant se trouve dans le témoin damascène de la Rāḥa: « On raconte qu'un Alépin qui était habillé en étudiant de sciences en avait mangé une forte dose. Quand son effet se fit sentir il perdit la raison, devint violent et hérétique jusqu'à la folie (aḥdaṭa 'indahu al-ḥidda wa-l-marq ḥattā taǧannana) », ms D, 81b.

abaissement (safāla) de la réputation, une corruption morale (radāla) et un éloignement du dikr Allāh et de la prière canonique  $^{36}$ .

Les premières occurrences des histoires inspirées du haschich remonteraient au VII<sup>e</sup>/XIII<sup>e</sup> siècle où des contes plaisants auraient été vraisemblablement collectés par al-'Ukbarī (m. 690/1291) dans le *Kitāb al-sawāniḥ al-adabiyya fī al-madā*' iḥ al-qinnabiyya. Ce qui ne nous permet pas d'exclure que des récits sous forme d'anecdotes plus ou moins littérairement formalisées circulaient déjà à l'époque de la première polémique anti-Nizarites et que, même si ces histoires n'ont pas directement influencé la légende des *Assassins*, ils ont probablement contribué à en consolider le mythe.

#### Raconter l'ivresse

Parallèlement à la diffusion du haschich dans la société de l'époque post-abbasside, la littérature n'a pas manqué de représenter par le biais de la poésie et par l'art du récit l'expérience des psychotropes 37. Comme l'a montré Indalecio Lozano Cámara, la singularité de la Rāha découle du fait que si les autres ouvrages entre le VII°/XIII° et VIII°/XIV° siècles abordent le haschich d'un point de vue essentiellement médical et juridique, dans le traité d'al-Badrī, en revanche, l'auteur met au centre les enjeux littéraires posés par cette substance, sans pour autant négliger les débats légaux et la matière médicale 38. L'intégration du domaine littéraire vise à appréhender plus globalement le phénomène du haschich et répond à la tendance à l'encyclopédisme typique de l'adab. Toutefois, la Rāḥa n'a pas été le seul traité à aborder le haschich d'un point de vue esthétique. Nous avons déjà évoqué plus haut les Sawānih d'al-'Ukbarī. Ce recueil ne nous est parvenu que sous forme de fragments dispersés dans les deux ouvrages de Qutb al-Dīn al-Qasṭallānī, les Ḥiṭaṭ d'al-Maqrīzī ainsi que la Rāḥa d'al-Badrī 39. Pourtant, nous avons quelques indices que les textes littéraires étaient au centre du traité d'al-'Ukbarī par ce qu'al-Qasțallānī affirme dans son Kitāb tatmīm al-takrīm, écrit pour réfuter les thèses présentées par al-'Ukbarī. Al-Qasţallānī lui reproche notamment d'avoir utilisé la littérature pour prouver que le haschich ne devait pas être considéré comme illicite :

Cette personne [al-'Ukbarī], qui a mis tout en œuvre pour faire l'éloge du qinnab, prétend avoir cité des preuves (adilla) du fait qu'il est licite alors qu'elles sont sans autorité, irrationnelles et contraires tant à la loi d'inspiration divine qu'à la profane (lā naqliyya wa-lā 'aqliyya wa-lā šar'iyya

<sup>36.</sup> Rosenthal, 1970, p. 140. Al-Maqrīzī est la seule source qui fait allusion à la légende des Assassins, Ḥiṭaṭ, II, p. 129.

<sup>37.</sup> Sur l'esthétisation de l'expérience des psychotropes, voir Sami-Ali, 1971; Völger (éd.), 1982; Yvorel, 1992; Sissa, 1997; Jacquette, Allhoff (éd.), 2011. À notre connaissance, le plus ancien traitement littéraire du haschich dans le contexte européen remonterait au xVI<sup>e</sup> siècle avec l'herbe nommée « Pantagruelion » dans les derniers chapitres du *Tiers Livre* de Rabelais, *Œuvres complètes*, p. 499-514. Toute comparaison avec le texte de Rabelais reste encore à explorer. Voir aussi Schwibbe, « Narkotika », vol. 9, p. 1187-1194.

<sup>38.</sup> Lozano, 1989-1990, p. 164.

<sup>39.</sup> Lozano, 1997d, p. 50-60.

wa-lā 'urfiyya). En revanche, il n'a rapporté que des histoires (ḥikāyāt), des chansons (anāšīd) et des facéties (muḍḥikāt) qui trouvent la faveur de celui qui est enclin aux choses frivoles (al-baṭālāt) 4°.

Or, si l'on en croit al-Qasṭallānī, le traité d'al-'Ukbarī comportait aussi des histoires amusantes, ce qui ferait des Sawāniḥ un premier exemple de littérature plaisante inspirée du haschich. Certes, nous ne pouvons pas mesurer l'ampleur de l'influence que les Sawāniḥ ont eue sur le traité d'al-Badrī <sup>41</sup>. Cependant, il est difficile de ne pas reconnaître dans les quatrième et cinquième chapitres de la Rāḥa un potentiel humoristique. Ce même potentiel humoristique avait été aussi remarqué par Edward Lane, qui notait à propos du « hashshásh » : « It is sometimes amusing to observe the ridiculous conduct, and to listen to the conversation, of the persons who frequent these shops [les mahshsh'esh, des boutiques spécialisées dans la vente de haschich] <sup>42</sup>. » Dans cette étude, notre réflexion va porter sur quelques textes contenus dans la partie de la Rāḥa: fī al-ḥašīš et, plus en détail, dans les quatrième et cinquième chapitres. Ici l'auteur a recueilli la plupart des récits concernant le haschich, soit 24 dans le quatrième et 22 dans le cinquième chapitre, sur un total de 57 histoires. La taille de ces récits varie de dix à quinze lignes et les personnages, rarement anonymes (yuḥkā 'an ba'ḍihim [les consommateurs de haschich]) <sup>43</sup>, sont en revanche bien indiqués par al-Badrī <sup>44</sup>.

# Le mangeur de haschich et la méprise

L'un des traits qui caractérisent le motif des mangeurs de haschich est la perte temporaire de contact avec la réalité, qui entraîne des méprises, des fausses évaluations passagères, de sorte que, prenant une chose pour une autre, le ḥaššāš déclenche le rire amusé de ceux qui assistent à l'absurdité de la scène. Par exemple, dans une anecdote rapportée uniquement par le manuscrit parisien de la Rāḥa, on raconte qu'Ibrāhīm al-Aʿmā al-Baġdādī, après avoir absorbé de la drogue et chanté sous son effet un zaǧal 45, se dirigeait, alors qu'il faisait déjà nuit,

- 40. Lozano, 1993a, vol. 2, p. 50; Lozano, 1997c, p. 117.
- 41. Nous avons relevé seulement trois occurrences dans lesquelles al-Badrī cite explicitement les *Sawāniḥ* d'al-'Ukbarī: *Rāḥa*, ms D, 56a, 59b, 61a; ms P, 3a, 50b, 14a. En outre, au f<sup>o</sup> 71a du témoin damascène et 30a du parisien, al-Badrī attribue deux compositions poétiques à al-'Ukbarī.
- 42. Lane, 1895, p. 348.
- 43. Rāḥa, ms P, 11a-b, 12a, 13b, 16a, 24a, 28a; ms D, 60a-61a, 65b.
- 44. Les noms des auteurs de textes en vers sont le plus souvent indiqués dans les deux manuscrits. Les poètes les plus représentatifs dans la deuxième partie de la  $R\bar{a}ha$  sont : Ibrāhīm al-Mi'mār (vingt-deux compositions dont dix-neuf épigrammes, deux  $za\check{g}al$ -s et une  $maw\bar{a}liy\bar{a}$ ), al-Badrī lui-même (dix épigrammes et une  $qa\bar{s}ida$ ), Ğamāl al-Dīn Ibn Nubāta (m. 768/1366, neuf épigrammes et une  $qa\bar{s}ida$ ), Muḥammad Ibn al-'Afīf al-Tilimsānī, (« al-Šābb al-zarīf », m. 688/1289, neuf épigrammes), Zayn al-Dīn Ibn al-Wardī (m. 749/1348, six épigrammes), Ṣafī al-Dīn al-Ḥillī (m. 749/1348, quatre  $qa\bar{s}ida$ -s), Nūr al-Dīn al-As'irdī (m. 656/1258, trois épigrammes et une  $qa\bar{s}ida$ ), Sayf al-Dīn al-Mušidd (m. 656/1258, quatre épigrammes), Ibn Sūdūn al-Bašbuġāwī (trois  $qa\bar{s}ida$ -s et une  $maw\bar{a}liy\bar{a}$ ) pour n'en citer que quelques-uns.
- 45. Le zağal est une forme poétique strophique née en al-Andalus probablement autour du  $\text{Iv}^e/\text{x}^e$  siècle, caractérisée, entre autres, par l'insertion de variétés dialectales de l'arabe classique (lahn). Voir à ce sujet Alvarez, « zajal, medieval », vol. 2, p. 818-819.

vers la Madrasa mustanṣiriyya lorsque, voyant que la lune illuminait les alentours, il s'imagina (fa-tawahhamahu) que le Tigre avait débordé. Il prit alors ses sandales dans ses mains, retroussa les bords de sa tunique en les attachant à la ceinture et prit un bâton pour s'aider à avancer. Les gens l'appelèrent en criant et il fut couvert de honte, car ils avaient découvert son secret (wa-ftaḍaḥa baynahum) 46. Une variante de cette anecdote se trouve aussi dans le manuscrit Wortley-Montague des Mille et une Nuits. Ici, le protagoniste est un pêcheur qui, sous l'effet du banǧ, prend le reflet de la lune sur le pavé pour un fleuve et y jette son filet; mais au lieu d'un poisson, c'est un chien qui mord à l'hameçon. Alors le ḥaššāš, croyant que c'était un monstre des abîmes qui cherchait à le pousser dans l'eau, crie au secours, déclenchant ainsi le rire des passants 47. Nous avons aussi relevé une référence à ce motif dans un vers en mètre ḥafīf du Ṭayf al-ḥayāl d'Ibn Dāniyāl, le médecin ophtalmologiste originaire de Mossoul (m. 710/1310), célèbre pour ses textes pour le théâtre d'ombres:

Des nuits je me suis déshabillé pour nager En croyant que c'était de l'eau courante <sup>48</sup>.

Ici l'auteur ne mentionne pas le haschich comme un facteur déclenchant l'hallucination, comme c'était le cas dans les deux autres variantes, mais c'est plutôt la stupidité du cheikh 'Aflaq que Wiṣāl entend démontrer dans ses vers, si proverbiale qu'elle avait été comparée aussi à celle de Ğuḥā <sup>49</sup>. Enfin, ce même motif est évoqué dans le *Zahr al-'arīš* d'al-Zarkašī, qui affirme:

[Le ḥaššāš] confond l'ordre des paroles, révèle le secret caché, ne distingue plus le ciel de la Terre, ce qui est long de ce qui est large. On raconte que parmi ses consommateurs il y a celui qui, voyant la lune, pense qu'elle est une mer et ne s'approche pas d'elle <sup>50</sup>.

Or, il nous semble que ce que nous venons de décrire est une élaboration du motif *Shadow mistaken for substance*, J1790 de la classification de S. Thompson, avec quatre variantes, dont deux sont aussi citées parmi les histoires de Nasreddin Hoca<sup>51</sup>.

- 46. Rāḥa, ms P, 14b.
- 47. Burton, Supplemental Nights, vol. 5, p. 189-192; ANE, «The Qādī and the Bhang-Eater, 370 », p. 333-336; Chauvin, 1892-1922, vol. 6, p. 125, n° 279; ANE, «Hashish», p. 587; Legnaro, 1977.
- 48. Ibn Dāniyāl, 1992, p. 47; Guo, 2012, p. 212.
- 49. Ibn Dāniyāl, 1992, p. 46; Guo, 2012, p. 210.
- 50. Lozano, 1990b, p. 84.
- 51. Dans la première variante, un idiot croit qu'une vache avait bu la lune qui se reflétait dans l'eau (J1791.1); dans la deuxième, un idiot voit le reflet de la lune dans un puits et, voulant tirer le seau pour la sauver, tombe dans l'eau; quand il revoit la lune dans le ciel, il est tout de même content car au moins la lune a été sauvée (J1791.2). Dans la troisième, un homme ou un animal se jette à l'eau pour récupérer ce qui lui semblait être du fromage alors que c'était le reflet de la lune (J1791.3). Et enfin, la variante où un insensé, croyant que le reflet de la lune était de l'or, se jette à l'eau pour le récupérer (J1791.3.3), Aarne, Thompson, 1961, p. 396-397, n° 1335, 1335A et 1336; Thompson, 1957, vol. 4, p. 148-149. Voir aussi El-Shamy, 1995, vol. 1, p. 209; 2004, p. 740-741.

Comme dans l'anecdote précédente, nous avons aussi relevé une autre correspondance entre une histoire de la Rāḥa et un vers du Ṭayf al-ḥayāl:

Ma tête s'est détournée de la porte de ma [propre] maison Par Allāh, seigneur, dites-moi où est ma maison <sup>52</sup>.

Le même état de confusion mentale dans lequel verse le cheikh 'Aflaq est décrit dans une histoire de la *Rāḥa*, sauf que dans cette variante la confusion est d'ordre toxique, et le *ḥaššāš* ne retrouve plus le chemin pour rentrer à sa *madrasa* <sup>53</sup>. Toujours dans la tradition arabe il nous semble qu'un motif similaire est celui de l'ivrogne qui ne se reconnaît plus:

Quelqu'un dit à un ivrogne (*li-ba'd aṣḥāb al-nabīd*): «Je t'ai envoyé hier soir un messager, mais il ne t'a pas trouvé. » Celui-ci répondit: «À ce moment-là [moi non plus] je ne me suis pas retrouvé (dāka waqt lā ağidu fihi nafsī) <sup>54</sup>. »

La confusion marque constamment l'expérience que le hassās a du monde, comme dans l'histoire du mangeur de haschich qui était sorti acheter de la viande rôtie pour sa femme. Sur le chemin du retour il trébucha, et le pot qu'il tenait dans ses mains se renversa sur une montagne d'excréments de chameau, avec lesquels il remplit le pot qu'il présenta ensuite à sa femme. « Qu'est-ce que c'est que cela ? », s'écria-t-elle, et il répliqua : « Ce sont des excréments de chameau! » Alors son habitude fut révélée (iftaḍaḥa min waqtihi) et sa femme l'abandonna 55. Dans une histoire similaire, un ḥašṣāš sort acheter du raisin pour sa femme et de l'orge pour sa bête. Puis, une fois rentré chez lui, il donne à l'âne le raisin et l'orge à sa femme, qui lui dit : « Le raisin s'est-il transformé en orge ? » Le ḥašṣāš en est tellement bouleversé que, ayant mal posé le pied sur l'échelle qui l'amenait chez lui, il tombe au milieu des ordures. Les gens arrivent en courant et le trouvent tout meurtri et sa femme le maudissant 56.

Ces histoires montrent comment la représentation littéraire des mangeurs de haschich ne diffère pas de celle relative à d'autres états liminaires de la perception, tels que l'ivresse d'origine alcoolique, la stupidité et la folie. Les deux représentations semblent être régies en effet par deux éléments : d'un côté la perte ou l'absence plus ou moins temporaire des facultés rationnelles – qui se déclinent socialement, entre autres, par les concepts de décence et de moralité, – et de l'autre, par l'absurde et l'exagération. Tous les deux sont des moteurs narratifs majeurs et peuvent être exploités, seuls ou en combinaison, pour créer des effets comiques. Il nous paraît donc

Voir en outre la récente mise à jour de la classification de Antti Aarne et Stith Thompson par Uther, 2004, vol. 2, p. 135-136. Pour les deux histoires de Nasreddin Hoca, voir Wesselski, 1911, vol. 1, p. 218, n° 52 et p. 241, n° 124. 52. Le premier hémistiche est: dāra ra'sī 'an bāb dārī; Ibn Daniyāl, 1992, p. 47; Guo, 2012, p. 212.

<sup>53.</sup> Rāḥa, ms D, 61a; ms P, 14a.

<sup>54.</sup> Al-Nuwayrī, Nihāyat, IV, p. 17. Al-Iṣfahānī, Muḥāḍarāt, II, p. 680, donne la variante: hāḍā waqt lā akādu aǧidu fīhi nafsī. Pour les autres variantes, voir Marzolph, 1992, vol. 2, p. 81, n° 320.

<sup>55.</sup> Rāḥa, ms D, 60b.

<sup>56.</sup> Rāḥa, ms D, 61a-b; ms P, 11a-b.

particulièrement intéressant d'explorer ici brièvement le rapport générique existant entre le motif littéraire des mangeurs de haschich et celui de la stupidité, de l'ivresse d'origine alcoolique et de la folie.

# Haschich, stupidité et folie

Dans une anecdote rapportée dans le Kitāb ahbār al-hamqā wa-l-muģaffalīn d'Ibn al-Ğawzī (m. 597/1200), Abū 'Abd Allāh al-Ğassās se présenta un jour chez le vizir al-Ḥāgānī avec une pastèque. Il avait l'intention d'offrir le fruit au vizir et de cracher dans le Tigre, mais il cracha au visage du vizir et jeta la pastèque dans le Tigre, puis s'écria stupéfait : « Par Allāh Tout-Puissant, je me suis trompé (lagad aḥṭa'tu wa-ġaliṭṭu)! Je voulais vous cracher à la figure et jeter la pastèque dans le Tigre!» Alors le vizir répliqua: « C'est ce que tu as fait, imbécile (yā ǧāhil)!» Il s'était trompé à la fois dans le geste et dans les mots d'excuse 57, tout comme le hassas qui donne à sa femme le pot rempli d'excréments ou d'orge. Dans le même recueil, Ibn al-Gawzī raconte l'histoire d'un sot qui rentra un jour dans un hammam et prit la fumée pour de la poussière<sup>58</sup>. Ces deux anecdotes, comme celles concernant les mangeurs de haschich, sont élaborées sur le même motif de l'incertitude, de la substitution et de l'erreur dans la définition de la nature des choses. D'ailleurs, l'étymologie même de la racine arabe HMQ implique l'idée de substitution, « mettre une chose au mauvais endroit, tout en étant conscient de son erreur » 59. Il est intéressant de noter ici qu'al-Badrī n'a eu qu'une seule fois recours à un des dérivés de la racine HMQ, et cela seulement en référence au vin 60. En revanche, il rapporte des opinions, pour la plupart tirées du Matali' al-budūr fī manāzil al-surūr d'al-Ġuzūlī (m. 815/1412), selon lesquelles le vin entraînerait la perte de la raison et amènerait à la folie aussi bien qu'à l'immoralité 61. De la même manière, quand al-Badrī énumère les dix démérites de la boisson, il mentionne entre autres la croyance selon laquelle celui qui boit du vin est perçu par les gens comme fou et se livre au badinage typique aux jeunes gens (idā šariba al-ḥamr fa-yaṣīru bi-manzilat al-maǧnūn wa-[l-]maḍḥaka li-l-ṣibyān) 62.

Pour corroborer cette thèse, l'auteur de la *Rāḥa* rapporte une anecdote assez célèbre dans la littérature d'*adab*, dans laquelle un *mağnūn* posa au roi cette question obscure: « Quand le dormeur trouve-t-il du plaisir dans le sommeil? » mais à chaque réponse que le roi donnait, le fou la réfutait systématiquement. Alors le souverain, impressionné par sa perspicacité, le nomma *nadīm* (convive). Mais lorsqu'il lui offrit la boisson, le *mağnūn* dit: « Toi, tu as bu pour devenir comme moi, mais moi, à qui devrais-je ressembler, si je buvais? » Le roi jeta aussitôt à terre sa coupe

<sup>57.</sup> Ibn al-Ğawzī, Kitāb ahbār, p. 52.

<sup>58.</sup> Ibn al-Ğawzī, Kitāb aḥbār, p. 178. Voir aussi, pour les autres variantes de ce conte, Marzolph, 1992, vol. 2, p. 218, n° 976.

<sup>59.</sup> waḍʿ al-šayʾ fī ġayr mawḍiʿihi maʿa al-ʿilm bi-qubḥihi, Ibn Manẓūr, Lisān, X, p. 68; Ghersetti, 1993, p. 85. Sur le rapport entre stupidité et folie, voir aussi Zakharia, 1995, p. 217-233, et le chapitre « Other Causes of Insanity » dans Dols, 1992, p. 104-108.

<sup>60.</sup> Rāḥa, ms D, 28a; ms P, 69b.

<sup>61.</sup> Rāḥa, ms D, 83a.

<sup>62.</sup> Rāḥa, ms D, 83b.

et se repentit <sup>63</sup>. Dans la littérature d'adab l'ivresse entraînée par la boisson semble donc être intimement liée à la stupidité et à la folie. Selon Ibn Manzūr, al-ḥumayqā' est un des synonymes pour al-ḥamr « car [le vin] cause la stupidité de son buveur » <sup>64</sup>. De même, le vin est intimement lié à la perte de la raison (tudhibu al-'aql), évoquée aussi par l'expression « boire la raison », et, comme dans l'histoire du fou et du roi, il est à même de transformer le savant en insensé (safīh) <sup>65</sup>. Or, si la stupidité n'est jamais mentionnée parmi les effets du haschich, la folie, en revanche est évoquée à plusieurs reprises, au point qu'un des noms du haschich, šahdānağ ou šahdānaq, est, selon al-Badrī l'équivalent persan de sulṭān al-ǧunūn (sultan de la folie) <sup>66</sup>. En outre, comme le note al-Qasṭallānī, les mangeurs de haschich s'abandonnent plutôt à une autre force qu'il nomme sulṭān al-ḫayāl et que nous pourrions traduire par le « pouvoir de l'imagination » <sup>67</sup>.

# Le haschich et l'imaginaire

Nombre d'anecdotes dans la *Rāḥa* évoquent un décalage entre le réel et, pour reprendre une expression de Sami-Ali, l'imaginaire, c'est-à-dire le rêve et ses équivalents diurnes, tels que les fantasmes, les hallucinations ou les délires <sup>68</sup>. Al-Badrī lui-même, introduisant le cinquième chapitre de la *Rāḥa*, note:

On dit que [le mangeur de haschich] consomme avec [la drogue] les mets les plus raffinés et les pâtisseries les plus nobles, puis s'assoit dans l'endroit le plus agréable et, en compagnie des frères, se met à parler de ce qui existe et ce qui n'existe pas (yataḥaddaṭu bi-šay' kāna wa-bi-šay' lā kāna). Puis, il se met à raconter [des histoires] (yasrudu) et à divaguer sur les sucreries (yahdisu dikr al-ḥalāwāt) et la nourriture. Parfois, il pense que tout cela arrive dans un état de veille (yaqaṭa) alors que c'est un rêve (fī al-manām) <sup>69</sup>.

Puisilciteuneanecdotequeluiavaitracontée 'Alī Ibn Sūdūn al-Bašbuġāwī (810-868/1407-1464): il y avait en Égypte un homme très riche appelé Ibn Siyāġ al-Qayrawānī, qui était un haschichomane. Un jour il en absorba une dose plus élevée que d'habitude et se mit à délirer (yasrudu), puis il s'endormit. Il crut entendre dans le rêve quelqu'un lui dire: « Siyāġ, la fin est proche! Donne à tes frères ḥaššāšiyya une partie de ce que tu possèdes. » Quand se réveilla il ordonna d'acheter avec tout ce qu'il possédait les ingrédients pour cuisiner les meilleures pâtisseries, qu'il distribua ensuite à ses frères mangeurs de haschich. Puis, rentré chez lui, il absorba une autre dose de drogue et rêva que la même voix lui indiquait un palais fait de toutes sortes de

```
63. Rāha, ms D, 83a; ms P, 139a.
```

<sup>64.</sup> Ibn Manzūr, Lisān, X, p. 68.

<sup>65.</sup> Marzolph, 1992, vol. 2, p. 31, n° 114, 115, et p. 140, n° 561, où le buveur est comparé à des animaux tels que le singe ou le cochon.

<sup>66.</sup> Rāḥa, ms D, 81b; ms P, 57a. Sur ce terme, voir Rosenthal, 1996.

<sup>67.</sup> Lozano, 2005, p. 348.

<sup>68.</sup> Sami-Ali, 1988, p. x1.

<sup>69.</sup> Rāḥa, ms D, 62a; ms P, 24b.

pâtisseries telles que le lait épaissi par la cuisson (al-'aqīd), la pâte d'amande au sucre (al-fānīd), la mušabbak, les laṭā'if, la qāhiriyya, les qaṭā'if entourés par un fleuve de miel traversé par des bananes sans la peau telles des poissons, etc. La voix lui dit que c'était une récompense pour ce qu'il avait donné à ses frères ḥaššāšiyya. Alors, il s'en réjouit et dans son rêve il composa ces vers :

Ô celui qui a rassemblé l'argent a gâché sa vie

Est-ce que tu as fait cela? Le spectre de la mort n'a cessé de rôder.

Donne à manger aux haschichomanes (ahl al-ḥašīš) des qaṭā'if
puis va te coucher et tu verras en rêve de douces images.

Quand il se réveilla, l'image du palais avait disparu et à sa place il trouva son coffre complètement vide. Il perdit aussitôt la raison (fa-ğunna li-waqtihi) car il s'avéra qu'il était un de ces avares qui n'avait jamais offert une miette à personne 7°. Dans ce récit, al-Badrī fond deux anecdotes très similaires rapportées parmi les hazliyyāt de la Nuzhat al-nufūs wa-muḍḥik al-'abūs d'Ibn Sūdūn. L'une correspond exactement à la trame de l'histoire de la Rāḥa; l'autre, en revanche, évoque le même motif du rêve sans mentionner l'absorption de la drogue: le pharmacien Ibn 'Irāš demanda un jour à son voisin pourquoi il ne perdait jamais l'occasion de dormir, et ce dernier lui raconta qu'il avait rêvé d'une maison complètement faite de sucreries et de pâtisseries, mais que juste au moment où il mordait dans une cuisse de poulet qu'il avait trouvée dans un riche banquet offert dans cet étrange bâtiment, il se réveilla. Il cherchait depuis à retrouver cette illusion culinaire 71.

Tout le cinquième chapitre de la Rāḥa ne fait que rebondir sur l'adage selon lequel celui qui absorbe du haschich a besoin de consommer avec la drogue les meilleurs aliments, fût-ce au prix de perdre tous ses biens et de gonfler ainsi les rangs de ces mendiants, ḥarāfiša, qui auraient vendu jusqu'à leur propre tunique pour un peu de haschich 7². On raconte qu'un homme riche avait commandé un repas, car la drogue qui lui avait rougi les yeux (iḥmarrat minhu al-ʿaynān) – marque éloquente des haschichomanes 7³ –, lui avait aussi éveillé l'appétit. Mais un misérable mangeur de haschich qui passait par là se jeta sur son repas avec gloutonnerie. Alors, le riche

<sup>70.</sup> Rāḥa, ms D, 62a-b; ms P, 24b, et Ibn Sūdūn, Nuzhat, p. 69-70.

<sup>71.</sup> Ibn Sūdūn, Nuzhat, p. 65-66. Ces anecdotes développent deux motifs: le premier, La maison faite de pain d'épices ou de gâteaux, comme dans le conte des frères Grimm Hänsel et Gretel qui a été classé par A. Aarne et S. Thompson sous le conte-type 327A, et par S. Thompson F771.1.10; l'autre, Le palais entouré de fleuves de vin, d'eau de rose et de miel, est aussi représenté dans les Mille et une nuits, voir Aarne, Thompson, 1961, p. 117; Thompson, 1957, vol. 3, p. 208-209; voir aussi Scherf, «Hänsel und Gretel », vol. 6, 498-509; ANE, « Keys of Destiny, 450 The (Mardrus) », p. 251, et Chauvin, 1892-1922, vol. 5, p. 41, n° 388. Le motif de « L'architecture comestible » est déjà présent au xIVe siècle dans la littérature européenne dans les histoires liées à la légende du Pays de Cocagne où tous les bâtiments sont faits de nourriture. Pleij, 2001.

<sup>72.</sup> Rāḥa, ms P, 22b; Ibn Sūdūn, Nuzhat, p. 16-18, et Rosenthal, 1971, p. 140 et 159.

<sup>73.</sup> Al-Badrī donne une explication physiologique très détaillée de la cause des yeux rouges du haššāš: les vapeurs néfastes qui se produisent par le contact entre le haschich, qui a une nature très sèche selon l'étiologie humorale médiévale, et les tissus du cœur, corrompent le sang qui, montant vers le cerveau, teint de rouge le blanc des yeux, Rāḥa, ms P, 55a-b, ms D, 85a.

hassas se leva et lui dit: « Ô un tel, je me mets derrière la porte mais laisse-moi au moins ma drogue (bahuri) », préférant ainsi tout laisser au misérable, y compris son délicieux repas, plutôt que lui donner sa drogue  $^{74}$ .

# Le haschich et la gloutonnerie

Al-Badrī en effet note que les fuqarā' égyptiens consommateurs de haschich sont généralement affligés de trois défauts: la stupidité (al-lawq), l'aveuglement (al-'amā) et la folie (al-ğanān). La stupidité se manifeste « les jours de la canne à sucre » (ayyām al-qaṣab) quand, à cause de la drogue (ṭība), les yeux des ḥaššāš-s se ferment complètement; l'aveuglement advient pendant « les jours des fèves » (ayyām al-fūl): ils en mangent une et jettent l'écorce verte et parfumée, puis la reprennent pensant qu'elle est encore pleine; la folie, quant à elle, se manifeste pendant les jours les plus fertiles de l'année (ayyām al-malā): ils prennent un pois chiche et le mettent dans la bouche, puis leur main court immédiatement au deuxième, tandis que leur esprit se réjouit déjà du troisième 75.

L'avidité du mangeur de haschich est telle qu'il ne peut pas se contrôler, comme dans l'histoire de deux ḥaššāš-s de Damiette qui, après avoir absorbé une dose de drogue, se rendirent au pressoir de canne à sucre. Ainsi, assis l'un en face de l'autre, ils commencèrent à sucre les cannes et à cracher les écorces devant eux, jusqu'à ce que le tas soit tellement haut qu'ils ne se virent plus <sup>76</sup>. Dans une autre anecdote, le chanteur Taqliyya<sup>77</sup> qui, comme nous le dit al-Badrī, ne chantait bien qu'après avoir absorbé du haschich, se présenta un jour à une fête où il y avait des mets tellement appétissants qu'on n'en avait jamais vu de pareils. Il en mangea sans s'arrêter et quand la drogue lui embrasa les yeux, la faim se fit encore plus intense. Ainsi il tomba malade par excès de nourriture et lorsqu'il fut sur le point de mourir, Badr al-Dīn Ibn al-Ṣāḥib lui rendit visite et lui demanda comment il allait. Taqliyya répondit alors avec un jeu de mot: «Ce qui me fait peur c'est d'être enterré/c'est qu'il m'arrive encore du madfūna » (mā aḥwafanī an taṣīra madfūna) <sup>78</sup>. La source de cette histoire, indiquée seulement dans l'exemplaire parisien de la Rāḥa, est le Maṭāli' al-budūr fī manāzil al-surūr d'al-Ġuzūlī. Dans ce dernier recueil l'histoire (nādira) de l'indigestion de Taqliyya ne s'accompagne d'aucune prise de haschich,

<sup>74.</sup> Rāḥa, ms P, 24a.

<sup>75.</sup> Rāḥa, ms P, 23b.

<sup>76.</sup> Rāḥa, ms P, 23b.

<sup>77.</sup> Nous proposons ici de corriger les leçons des deux témoins de la Rāḥa — Tuqayliyya pour ms P et Taqliyya pour ms D — avec Taqliyya attesté dans al-Ġuzūlī, Maṭāli', II, p. 370. Les variantes de la Rāḥa nous semblent en effet deux hypercorrections de la leçon présente chez al-Ġuzūlī. Cette correction nous semble pertinente au regard du jeu de mot sur le nom du chanteur (voir infra), et cela bien que les variantes de la Rāḥa dérivent de ṭaqīl, qui renvoie à son tour à l'idée de lourdeur par l'excès de nourriture ou à une personne ennuyeuse.
78. Rāḥa, ms D, 63b; ms P, 21a. Le madfūna est un mets à base de légumes et riz.

seule la gloutonnerie du personnage est mise en évidence <sup>79</sup>. Ainsi, al-Badrī a ajouté un détail qui n'était pas mentionné dans la source afin d'insister sur la faim démesurée du protagoniste.

De façon analogue, un de ces mangeurs de haschich raffinés (ba'ḍ al-ẓurafā' al-ḥaššāšiyya) était assis à table quand lui fut présenté un dessert appelé 'azīzā <sup>80</sup>, préparé avec du miel qui n'était pas particulièrement doux. Il dit alors à celui qui le lui avait offert: « Je crois que celui-ci a été fait avant [la révélation du verset]: Ton Seigneur a révélé aux abeilles » (Coran, XVI, al-Naḥl, 68) <sup>81</sup>. Cette histoire est présente dans la littérature arabe dans plusieurs variantes. Or, si l'essentiel de ce récit ne change guère d'une version à l'autre, le verset coranique étant toujours utilisé pour souligner qu'un certain mets n'est pas assez doux, l'identité du personnage qui fait une telle remarque, s'il n'est pas anonyme, varie en revanche d'une rédaction à l'autre. Dans le Ğam' al-ğawāhir fī al-mulaḥ wa-l-nawādir et le Zahr al-ādāb wa-ṭimār al-albāb d'al-Ḥuṣrī al-Qayrawānī (m. 406/1015), notamment, c'est Aš'ab, le bouffon médinois devenu le stéréotype du glouton dans la littérature d'adab, qui se plaint que le fālūḍaǧ qu'Ismā'īl al-A'raǧ lui avait offert n'était pas assez doux <sup>82</sup>.

Dans une autre histoire, Burhān al-Dīn al-Mi'mār (m. 749/1348) se présenta un jour chez 'Alā' Ibn Faḍl Allāh al-Ġazīzī – ou 'Alā' al-Dīn Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī (m. 749/1348) selon la leçon de l'exemplaire parisien de la Rāḥa – qui lui offrit de la 'azīzā couverte d'huile d'amande. Lorsqu'ils commencèrent à manger, ils éloignèrent d'al-Mi'mār l'assiette de telle sorte qu'il ne pouvait plus prendre de ce délicieux liquide. Alors, il entreprit de creuser avec son doigt un canal dans le gâteau pour diriger vers lui l'huile d'amande, et Ibn Faḍl lui dit: « Ô al-Mi'mār, as-tu pratiqué une brèche [dans ce bateau] pour engloutir ceux qui s'y trouvent? » (Coran, XVIII, al-Kahf, 71) et il répondit: « Certainement pas, mais je dirais plutôt: Que nous poussons vers une terre morte. Nous rendons ainsi la vie à la terre après sa mort », (Coran, XXXV, Fāṭir, 9) et tous rirent de lui 83. Dans cette anecdote le haschich n'est pas directement mentionné. Cependant Burhān al-Dīn al-Mi'mār est souvent présenté dans la Rāḥa comme le stéréotype du poète haschichomane et pédéraste, car, comme Hakan Özkan l'a montré, le Dīwān

<sup>79.</sup> En outre, taqliyya est aussi le nom d'une sauce à base d'ail ou d'oignon, mélangée à la coriandre puis frite dans le beurre et utilisée comme condiment (Badawi, Hinds, 1986, p. 717); ainsi la question posé par Badr al-Dīn Ibn al-Ṣāḥib dans le Maṭāli' al-budūr: « īš ḥāl al-taqliyya », al-Ġuzūlī, Maṭāli', II, p. 370, évoque le double sens qui, dans la Rāḥa, en revanche, est partiellement retenu: kayfa ḥāluka yā Taqliyya. Enfin, Franz Rosenthal avait déjà relevé une autre variante de cette histoire dans le Ṭamarāt al-awrāq d'Ibn Ḥiǧǧa al-Ḥamawī, où le protagoniste est le chanteur Ibn Nuqayla qui tomba malade d'indigestion; lorsque Ibn al-Ṣāḥib lui rendit visite et lui demanda: kayfa ḥāl al-Nuqayliyya, il répliqua avec le même jeu de mot autour du terme madfūna, voir sur cela Rosenthal, 1971, p. 81, et Ibn Ḥiǧǧa al-Ḥamawī, Ṭamarāt, p. 40.

<sup>80.</sup> Nous n'avons trouvé aucune information à propos de ce dessert.

<sup>81.</sup> Rāḥa, ms D, 65b; ms P, 28a. La citation coranique est ici seulement évoquée par la première phrase du verset 68: « wa-awḥā Rabbuka ilā al-naḥl ». Le verset complet est « <sup>68</sup>Ton Seigneur a révélé aux abeilles : Établissez vos demeures dans les montagnes, dans les arbres et les ruches; <sup>69</sup>puis mangez de tous les fruits. Suivez ainsi docilement les sentiers de votre Seigneur'. De leurs entrailles sort une liqueur diaprée où les hommes trouvent une guérison. – Il y a vraiment là un Signe pour un peuple qui réfléchit! », Le Coran, vol. 1, p. 331 (Toutes les traductions du Coran sont tirées de l'édition de Denise Masson).

<sup>82.</sup> Marzolph, 1992, vol. 2, p. 108, n° 432, à propos de Aš'ab voir Rosenthal, 1956.

<sup>83.</sup> Rāḥa, ms D, 65b; ms P, 28a.

d'al-Mi'mār présente un certain nombre d'épigrammes inspirées de la drogue et de nombreux poèmes décrivant les jeunes imberbes <sup>84</sup>, au point qu'al-Badrī le compare même à Abū Nuwās. Ainsi, comme ce dernier était le maître de la poésie bachique (ḥamriyya), al-Mi'mār, quant à lui, était devenu le spécialiste des aziyāh, très probablement le pluriel de zīh, un de noms du haschich, ce qui indique ici les poèmes inspirés du chanvre <sup>85</sup>. Quoi qu'il en soit, comme l'a montré Ulrich Marzolph ce récit appartient au motif du folklore international 1533A, *Tête du cochon divisée selon les Écritures (Hog's Head Divided According to Scripture)* et est, avec quelques variantes, bien représenté dans la littérature d'adab. La version la plus ancienne et la plus complète de ce conte est contenue dans le *Kitāb al-taṭfīl* d'al-Ḥatīb al-Baġdādī (m. 463/1071), où le protagoniste est Bunān, le stéréotype du pique-assiette (*ţufaylī*) <sup>86</sup>.

Un dernier exemple dans la *Rāḥa* corrobore davantage notre thèse. Al-Aṣma'ī, le célèbre philologue de Baṣra mort en 213/828, raconta qu'un jour il avait absorbé une dose de « ce qui rend heureux » (šay' min al-mufarriḥāt), puis était sorti se promener dans des endroits de plaisirs (fī ba'ḍ al-muftaraǧāt) quand il rencontra un groupe de bédouins qui l'invitèrent à partager leur repas. Il décida d'accepter leur invitation, pour s'amuser un peu avec eux. Puis un jeune homme de bel aspect se mit à table et commença à manger le mansaf qui avait été servi devant lui en y plongeant d'abord les doigts, puis la paume de la main et enfin les bras jusqu'à ce que la graisse lui coule sur les jambes. Alors, il prit sa fourrure de laine et nettoya la graisse avec les bouts qui traînaient par terre. Al-Aṣma'ī, dégoûté par ce spectacle et voulant se moquer ouvertement de sa grossièreté, l'apostropha avec un vers auquel à son avis le bédouin n'aurait pas su répondre :

Tu es comme un bout d'excrément dans le derrière d'un mouton Après une pluie légère vient un orage.

- 84. Özkan, 2013. Voir aussi à propos d'al-Mi'mār, Bauer, 2002; 2003; 2005.
- 85. Rāḥa, ms D, 23b.
- 86. Bunān avait été invité par un de ses amis à préparer du 'aṣīda, une sorte de bouillie faite de farine épaissie avec de l'eau mélangée au miel et servie avec du beurre clarifié (samn) au milieu. Une fois que ce mets délicieux était prêt, les invités commencèrent à prendre du 'aṣīda traçant avec leurs doigts des canaux dans la bouillie pour avoir plus de beurre. Chacun récita un verset coranique qui pouvait s'adapter à la situation : l'un prit un morceau et, le jetant dans du beurre, dit: « Ils seront précipités dans la Géhenne, eux, et tous ceux qui s'étaient égarés » (Coran, XXVI, al-Šu'arā', 94), et le beurre coula vers lui, puis un autre récita : « Que des puits désertés et de palais abandonnés » (Coran, XXII, al-Ḥaǧĕ, 45) et creusa un canal vers lui. Un autre dit: «As-tu pratiqué une brèche dans ce bateau pour engloutir ceux qui s'y trouvent? Tu as commis une action détestable » (Coran, XVIII, al-Kahf, 71) et un autre invité: « Nous poussons l'eau vers un sol aride » (Coran, XXXII, al-Sağda, 27), ensuite: « Deux jardins ombragés » (Coran, LV, al-Raḥmān, 66) et un autre ajouta: « Où coulent deux sources » (LV, 50) et enfin un dernier: « Les eaux se mêlèrent d'après un ordre décrété » (Coran, LIV, al-Qamar, 12). Alors Bunān dit: « Que nous poussons vers une terre morte » (Coran, XXXV, Fāṭir, 9) et comme personne ne disait plus rien il ajouta: « Il fut dit: Ô terre! Absorbe cette eau qui t'appartient! Ô ciel! Arrête-toi. L'eau fut absorbée, l'ordre fut exécuté : le vaisseau s'arrêta sur le Joudi » (Coran, XI, Hūd, 44) et prit ce qu'il restait du 'aṣīda. Tous rirent tellement que l'un d'eux qui en avait avalé une bouchée serait mort étouffé s'ils ne l'avait roué des coups pour faire sortir ce qu'il avait dans la gorge. Voir sur cela al-Bagdādī, Kitāb al-taṭfīl, p. 74-75 et sa traduction italienne par Ghersetti, 2006, p. 168-169; Marzolph, 2000, p. 483; 1992, vol. 2, p. 108, n° 432. Sur le motif du pique-assiette en général, voir Ghersetti, 2004; 2008, et la récente étude de Selove, 2013.

Alors le bédouin, regardant al-Aṣma'ī droit dans les yeux, lui chanta un vers dont le premier hémistiche reprenait celui du philologue:

Tu es comme un bout d'excrément dans le derrière du mouton Qui sort lorsque ce mouton marche.

Al-Asma'ī comprit qu'en voulant se moquer des bédouins c'était eux qui se moquaient de lui. Puis, le philologue invita le bédouin chez lui, fit préparer un poulet par femme et demanda à son invité de le couper pour sa famille 87. Ce qui suit est un motif bien connu dans la littérature d'adab, déjà rapporté par al-Ğāhiz (m. 255/868) dans son Kitāb al-hayawān: l'histoire du bédouin sollicité par son hôte à partager les poulets entre les membres de sa famille. Or, que la division entre les parties du poulet et les personnes se fasse selon un décompte pair ou impair, elle profitera toujours au bédouin rusé. Cette anecdote a été analysée en détail par Antonella Ghersetti, qui en a relevé deux versions: l'une dite « brève », rapportée par al-Gāḥiz, al-Ābī (m. 421/1023) et Ibn al-Ğawzī, l'autre dite « longue » présente dans la Nihāyat al-arab fī funūn al-adab d'al-Nuwayrī (m. 733/1322). Une variante de la recension «longue», avec pour protagoniste le célèbre al-Așma'ī, se trouve dans l'anthologie de Muḥammad Diyāb al-Atlīdī (XII<sup>e</sup>/XVII<sup>e</sup> siècle), l'I'lām al-nās bi-mā waqa'a li-l-Barāmika ma'a Banī 'Abbās, et dans un recueil anonyme d'anecdotes contemporain d'al-Atlīdī, la Nuzhat al-udabā' 88. Dans toutes ces sources, l'anecdote se compose des mêmes deux volets que la variante de la Rāḥa. Cependant, dans les deux anthologies tardives, l'échange en vers, qui est un développement d'une joute poétique déjà présentée par al-Nuwayrī, est plus développé que dans l'ouvrage d'al-Badrī. En outre, le premier hémistiche ne coïncide pas dans les deux fragments poétiques avec celui de la Rāḥa. Ainsi, la présence dans le traité d'al-Badrī de la même variante qui sera ensuite englobée dans l'I'lām et la Nuzha nous porte à anticiper au 1xe/xve siècle la date de la première composition de cette deuxième rédaction « longue ». Quoi qu'il en soit, al-Badrī ajoute à cette histoire une nouvelle composante: al-Așma'ī aurait ingéré šay' min al-mufarriḥāt. Dans le troisième chapitre de la Rāḥa, citant l'autorité des Sawāniḥ d'al-'Ukbarī, al-Badrī entend pour al-'aqāqīr al-mufarriḥa le safran (za'farān), le haschich (ḥašīša), la buglosse (lisān al-tawr) et tout ce qui entraîne un effet similaire <sup>89</sup>. Par conséquent, dans la variante de la *Rāḥa*, al-Aṣma<sup>c</sup>ī aurait été enivré par une de ces drogues avant de rencontrer le bédouin. Or, étant donné que ce détail n'est présent ni dans les versions antérieures, ni dans celles postérieures de cette histoire, il peut être considéré comme une invention d'al-Badrī pour justifier en quelque sorte l'insertion de ce conte au milieu d'un chapitre marqué par le binôme nourriture et haschich.

<sup>87.</sup> Rāḥa, ms D, 63b; ms P, 19b-20a.

<sup>88.</sup> Ghersetti, 2007, surtout p. 18-19. Voir aussi Marzolph, 1992, vol. 2, p. 24-25, n° 90, et vol. 1, p. 67-71.

<sup>89.</sup> Rāḥa, ms D, 59b; ms P, 50b.

#### Conclusion

À partir du VII°/XIII° siècle le haschich était devenu si populaire dans tous les milieux de la société mamelouke que, selon Franz Rosenthal, tous les poètes de l'époque auraient écrit au moins un ou deux vers inspirés du cannabis 90. En outre, le recours au terme ḥašīšiyya dans le cadre de la polémique anti-Nizarite et dans la formation de la légende des Assassins prouverait aussi que la consommation de cette drogue avait déjà été relevée au VI°/XII° siècle, quand ce terme avait été employé comme synonyme d'hérétique et de déviant. L'absence d'une claire prohibition sur une base religieuse laissait une certaine marge d'indétermination, et malgré toutes les tentatives de systématisation, la matière demeura ambiguë tant que le haschich fut assimilé à la catégorie légale des šubuhāt: les cas douteux où des actes illicites ressemblent à ceux licites 91.

Dans les intentions de son auteur, la  $R\bar{a}ha$  visait à une compréhension plus profonde du phénomène social et culturel de la consommation de haschich intégrant le plan littéraire dans la discussion. L'analyse du corpus narratif contenu dans la partie de la  $R\bar{a}ha$  consacrée au haschich a révélé que les textes inspirés du cannabis s'inscrivent parfaitement dans la continuité de l'anecdotique arabe classique. Les mangeurs de haschich incarnent en effet des stéréotypes divers, déjà amplement explorés par la littérature humoristique arabe, tels que le stupide et l'insensé, d'un côté, et l'insatiable affamé de plaisirs de la chair de l'autre  $^{92}$ .

Le traitement littéraire du motif de mangeurs de haschich tel qu'il apparaît dans la  $R\bar{a}ha$  d'al-Badrī représente donc le processus de cristallisation (Kristallisationsgestalten) 93 d'une « nouvelle » figure narrative à potentiel humoristique – le hassaa – née dans la première époque post-abbaside, et dérivée d'une série de matériaux narratifs attribués auparavant à d'autres figures littéraires. En d'autres termes, la  $R\bar{a}ha$ , en introduisant la variante des mangeurs de haschich, entend resémantiser certains thèmes en les manipulant et en les adaptant à un nouveau contexte grâce à de nouvelles marques culturelles qui reflètent, elles, la popularisation de la consommation

<sup>90.</sup> Rosenthal, 1971, p. 5. La première attestation d'une composition inspirée du haschich est un poème attribué à un certain Aḥmad Ibn Muḥammad al-Ḥalabī connu comme Ibn Russām, contenu dans le Kitāb al-muḥtār fī kašf al-asrār, écrit entre 629/1232 et 646/1249 par al-Ğawbarī. Dans le chapitre Fī kašf alladīna yadda ūna al-mašyaḥa, al-Ğawbarī fait référence à des groupes de pseudo-mystiques, comme les membres de la secte Ḥaydariyya, qui consommaient régulièrement du haschich et le considéraient comme permis par la loi islamique, puis, enivrés par la drogue, se livraient à la débauche en cédant aux plaisirs des sens. Voir l'édition de cet ouvrage: al-Ğawbarī, Kitāb al-muḥtār, p. 114-116; voir aussi al-Djawbarî, 1979, vol. 1, p. 80-84. Ce poème sera par la suite rapporté par al-Maqrīzī, Ḥiṭaṭ, II, p. 127, et al-Badrī, Rāḥa, ms P, 3b-4a. Au départ, le genre bachique fournira le modèle esthétique de référence, tant que les premiers textes, comme ceux de Nūr al-Dīn al-As irdī (m. 656/1258), Ṣafī al-Din al-Ḥillī (m. 748/1348), sont des munāṣarāt et mufāḥarāt en vers entre le ḥamr et le haschich. Plus tard, en faisant appel au registre humoristique, le motif semble acquérir une certaine autonomie, notamment avec l'œuvre d'Ibrāhīm al-Mi'mār (m. 747/1348).

<sup>91.</sup> Lozano, 1993a, vol. 2, p. 63.

<sup>92.</sup> Sur le binôme haschich et pédérastie pivote le sixième chapitre de la Rāḥa: Fī dikr man ista malahā wa-lāṭa, Rāḥa, ms D, 66a-70b.

<sup>93.</sup> Köhler-Zülch, «Kristallisationsgestalten», vol. 8, p. 460-466, et Marzolph, 1998, p. 123.

du cannabis à des fins récréatives dans la société mamelouke <sup>94</sup>. Ces histoires témoignent aussi d'une recherche d'originalité par la réinterprétation de l'ensemble de la tradition classique.

Ainsi, l'œuvre d'al-Badrī montre d'un côté comment certains motifs humoristiques étaient suffisamment « ouverts » pour pouvoir être adaptés et réadaptés et, de l'autre, que le haschich en tant que motif littéraire possédait une certaine flexibilité, qui lui permettait d'être utilisé comme « catalyseur thématique » 95 au sein de la littérature plaisante de l'époque mamelouke. En effet, l'analyse du corpus narratif contenu dans la *Rāḥa* prouve que le récit de l'expérience toxique fait appel dans la plupart de cas au registre humoristique. Et cela parce que, comme l'a noté Sami-Ali, haschich et humour partagent la même façon d'escamoter le conflit:

Le haschich, au même titre que l'humour, est destiné à nier la différence au profit de l'identité. Encore que le conflit ne soit pas pour autant résolu. Tout au plus perd-il son acuité, son urgence et le sérieux qui le caractérise. Il s'allège dans un éclat de rire du poids explosif qu'il recèle, sans réussir à l'escamoter <sup>96</sup>.

# Bibliographie

#### Instruments de travail

- Aarne, Antti & Thompson, Stith, The Types of the Folktale: A Classification and Bibliography, Suomalainen Tiedeakatemia, Helsinki, 1961.
- Ahlwardt, Wilhelm, Verzeichniss der arabischen Handschriften der Königlichen Bibliothek zu Berlin, 10 vol., première édition A. Asher, Berlin, 1887-1899, nouvelle édition G. Olms, Hildesheim, 1980-1981.
- ANE = The Arabian Nights Encyclopedia, Marzolph, Ulrich & van Leeuven, Richard (éd.), ABC Clio, Santa Barbara, Denver, Oxford, 2004:
  - « Hashish », p. 587.
  - « Keys of Destiny, 450 The (Mardrus) », p. 251.
  - « Qādī and the Bhang-eater, 370, The Tale of the », p. 333-336.

- Badawi, El-Said, Hinds, Martin, A Dictionary of Egyptian Arabic, Arabic-English, Librairie du Liban, Beyrouth, 1986.
- Chauvin, Victor, Bibliographie des ouvrages arabes ou relatifs aux Arabes publiés dans l'Europe Chrétienne de 1810 à 1885, 12 vol., H. Vaillant-Carmanne, Liège, 1892-1922.
- Cureton, William, Rieu, Charles, Catalogus codicum manuscriptorum orientalium qui in Museo Britannico asservantur: partem secundam codices Arabicos amplectentem, Londres, 1846; Georg Olms Verlag, Hildesheim, Zürich, New York, 1998 (2° éd.).
- Dozy, Reinhart Pieter Anne, Supplément aux dictionnaires arabes, 2 vol., E. J. Brill, Leyde, 1881-1927.
- 94. Un phénomène d'adaptation similaire est celui décrit par Aboubakr Chraïbi avec référence à l'épisode du vieux ḥaššāš encadré dans l'histoire de Ḥasan le garçon dont tous les souhaits peuvent se réaliser du manuscrit Reinhardt des Nuits, Chraïbi, 1997, p. 149.
- 95. L'expression « catalyseur thématique » avait été aussi employée par Antonella Ghersetti dans son étude sur les *ṭufayliyyūn*, Ghersetti, 2004, p. 435.
- 96. Sami-Ali, 1988, p. 61.

- El-Shamy, Hasan, Folk Traditions of the Arab World: A Guide to Motif Classification, 2 vol., Indiana University Press, Bloomington, 1995.
- —, Types of Folktale in the Arab World:

  A Demographically Oriented Tale-Type Index,
  Indiana University Press, Bloomington, 2004.
- EAL = Encyclopedia of Arabic Literature, Meisami, Julia Scott & Starkey, Paul (éd.), 2 vol., Routledge, Londres, New York, 1998: — Alvarez, Lourdes, « zajal, medieval », vol. 2, p. 818-819.
- $EI^2$  = Encyclopaedia of Islam, 2nd edition, 12 vol., Brill, Leyde, 1954-2009.
- EI<sup>3</sup> = Encyclopaedia of Islam, 3rd edition, Brill, Leyde, Online, 2007.
- EM = Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur historischen und vergleichenden Erzählforschung, 14 vol., De Gruyter, Berlin, 1977-2006:
  - Köhler-Zülch, Ines,
  - «Kristallisationsgestalten», vol. 8, p. 460-466.
  - Scherf, Walter, « Hänsel und Gretel », vol. 6, p. 498-509.
  - Schwibbe, Gudrun, « Narkotika », vol. 9, p. 1187-1194.
- Fihris al-kutub al-mawǧūda bi-l-Maktaba al-Azhariyya ilā sanat 1364/1945, 9 vol., Maṭbaʿat al-Azhar, Le Caire, 1947.
- GAL = Brockelmann, Carl, Geschichte der arabischen Litteratur, 2 vol., Verlag von Emil Felber, Weimar, 1898.
- GALS = Brockelmann, Carl, Geschichte der arabischen Litteratur Erster Supplementband, 2 vol., Brill, Leyde, 1936.
- Ḥumṣī, Asmāʾ (éd.), Fibris maḥṭūṭāt Dār al-Kutub al-Ṣāhiriyya,ʿUlūm al-luġa al-ʿarabiyya, Maṭbūʿāt Maǧmaʿ al-Luġa al-ʿArabiyya, Damas, 1973.
- Ibn Manzūr, Ğamāl al-Dīn Abū al-Faḍl, *Lisān al-'Arab*, 15 vol., Dār Ṣādir, Beyrouth, 1955-1956.

- Jason, Heda, Motif, Type and Genre: A Manual for Compilation of Indices & a Bibliography of Indices and Indexing, Suomalainen Tiedeakatemia, Helsinki, 2000.
- Juynboll, Gautier H. A. (éd.), Encyclopedia of Canonical Hadīth, Brill, Leyde, Boston, 2007.
- Lane, Edward William, An Arabic-English Lexicon, 8 vol., Librairie du Liban, Beyrouth, 1968.
- Nicoll, Alexander, Catalogi codicum manuscriptorum orientalium bibliothecæ Bodleianæ, partis secundæ, volumen primum, Arabicos, E typographeo Clarendoniano, Oxford, 1835.
- al-Šanṭī, Muḥammad (éd.), Fihris al-maḥṭūṭāt al-muṣawwar, Maʿhad al-Maḥṭūṭāt al-ʿArabiyya, Le Caire, 1994-1996.
- al-Ṭabbāḥ al-Ḥalabī, Muḥammad, I'lām al-nubalā' bi-tārīḥ Ḥalab al-šahbā', M. Kamāl (éd.), 8 vol., Dār al-Qalam al-'Arabī, Alep, 1923; 1988 (2° éd.).
- Thompson, Stith, Motif-Index of Folk-Literature:
  A Classification of Narrative Elements in
  Folktales, Ballads, Myths, Fables, Medieval
  Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-Books, and
  Local Legends, 6 vol., Rosenkilde and Bagger,
  Copenhagen, 1957.
- Uther, Hans-Jörg, The Types of International Folktales: A Classification and Bibliography, 3 vol., Suomalainen Tiedeakatemia, Helsinki, 2004.
- Wensinck, Arent Jan & Mensing, Johan Peter Mari (éd.), Concordance et indices de la tradition musulmane, 8 vol., Brill, Leyde, 1936-1988.
- al-Zabīdī, Muḥammad Murtaḍā al-Ḥusaynī, *Tāğ* al-'arūs min ǧawāhir al-qāmūs, 40 vol., Maṭba'at Ḥukūmat al-Kuwayt, Koweït, 1965-2001.
- al-Ziriklī, Ḥayr al-Dīn, al-A'lām: qāmūs tarāǧim li-ašhar al-riǧāl wa-l-nisā` min al-'Arab wa-l-musta'ribīn wa-l-mustašriqīn, 14 vol., Dār al-'Ilm li-l-Malāyīn, Beyrouth, 1990-2011.

#### Sources

- Burton, Richard F., Supplemental Nights to the Book of The Thousand Nights and a Night with Notes Anthropological and Explanatory, 6 vol., printed by the Burton Club for private subscribers only, 1885-1888.
- Le Coran, 2 vol., Denise Masson (trad.), Éditions Gallimard, Paris, 1967.
- al-Djawbarî, 'Abd al-Rahmâne [al-Ğawbarī, 'Abd al-Raḥmān], Le voile arraché, l'autre visage de l'Islam, 2 vol., René Khawam (trad.), Éditions Phébus, Paris, 1979.
- al-Ğāḥiẓ, Abū ʿUṭmān, Kitāb al-buḥalāʾ, Ṭāha al-Ḥāǧirī (éd.), Dār al-Maʿārif, Le Caire, 1983.

- al-Ğawbarī, 'Abd al-Raḥmān, Kitāb al-muḥtār fī kašf al-asrār = Al-Gawbari und sein kashf al-asrar. Ein Sittenbild des Gauners im arabischislamischen Mittelalter (7./13. Jahrhundert). Einführung, Edition und Kommentar, Manuela Höglmeier (éd.), Klaus-Schwarz Verlag, Berlin, 2006; trad. française: voir al-Djawbarî.
- al-Ġuzūlī, 'Alā al-Dīn 'Abd Allāh, Maṭāli' al-budūr fī manāzil al-surūr, 2 vol., Maktabat al-Ṭaqāfa al-Dīnīyya, Le Caire, 2000.
- Ḥāǧǧī Ḥalīfa (Kātib Čelebi), Muṣṭafā Ibn ʿAbd Allāh, Kašf al-zunūn ʿan asāmī al-kutub wa-l-funūn, 8 vol., Gustav Flügel (éd.), Dār Ṣādir, Beyrouth, 1935.
- al-Ḥāṭib al-Baġdādī, Abū Bakr Aḥmad Ibn ʿAlī, Kitāb al-taṭfīl wa-ḥikāyāt al-ṭuṭaylīyyīn wa-aḥbāruhum wa-nawādir kalāmihim wa-ašʿāruhum, Maktabat al-Qudsī, Le Caire, 1983; trad. italienne: Larte dello scrocco. Storie, aneddoti e poemi di scrocconi, introduction, traduction et notes par Antonella Ghersetti, Abramo Editore, Catanzaro, 2006.
- Ibn Dāniyāl, Šams al-Dīn al-Mawṣilī, Ṭayf al-ḫayāl, Paul Kahle & Derek Hopwood (éd.), E. J. W. Gibb Memorial Trust, Leda House, Cambridge, 1992.
- Ibn al-Ğawzī, Abū al-Farağ 'Abd al-Raḥmān Ibn 'Alī Ibn Muḥammad, *Kitāb aḥbār al-ḥamqā* wa-l-muġaffalīn, 'Abd al-Amīr Muhannā (éd.), Dār al-Fikr al-Lubnānī, Beyrouth, 1990.
- Ibn Ḥiǧǧa al-Ḥamawī, Kitāb tamarāt al-awrāq, Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm (éd.), al-Maktaba al-ʿAṣriyya, Beyrouth, 2005.
- Ibn Sūdūn al-Bašbuģāwī, 'Alī, Nuzhat al-nufūs wa-muḍḥik al-'abūs, Arnoud Vrolijk (éd.), CNWS Publications, Leyde, 1998.
- Ibn Taymiyya, Taqī al-Dīn Aḥmad, Maǧmūʿ fatāwā šayḥ al-islam Ibn Taymiyya, 37 vol., Maktabat Ibn Taymiyya, le Caire, 1985.

- —, Le haschich et l'extase, introduction et traduction par Yahya Michot, Al-Bouraq, Beyrouth, 2001.
- —, al-Siyāsa al-šar'iyya, Ṣāliḥ al-Laḥḥām (éd.), al-Dār al-'Uṯmāniyya, Amman, 2004.
- Lane, Edward William, An Account of the Manners and Customs of The Modern Egyptians, Written in Egypt During the Years 1833-1835, Alexander Gardner, Londres, 1895.
- al-Maqrīzī, Taqī al-Dīn Abū al-ʿAbbās, Kitāb al-mawāʿiz wa-l-iʿtibār fī dikr al-ḥiṭaṭ wa-l-āṭār, 2 vol., Dār al-Sādir, Beyrouth, 1970.
- al-Nuwayrī, Šihāb al-Dīn Aḥmad b. 'Abd al-Wahhāb, Nihāyat al-arab fī funūn al-adab, 33 vol., Maṭba'at Dār al-Kutub al-Miṣriyya, Le Caire, 1923-1924.
- al-Qāhirī, Ğamāl al-Dīn Yūsuf b. 'Abd Allāh, *Tuḥfat* al-bulaġā' min nizām al-luġa, Aḥmad al-Bakkūr, F. (éd.), Maktabat Lubnān Nāširūn, Beyrouth, 2000.
- al-Qarāfī, Šihāb al-Dīn Abī al-ʿAbbās Aḥmad Idrīs b. ʿAbd al-Raḥmān al-Ṣanhāǧī, Kitāb al-ſurūq: anwār al-burūq fī anwāʾ al-ſurūq, ʿAlī Ğumʿa & Muḥammad Aḥmad Sirāǧ (éd.), 4 vol., Dār al-Salām li-l-Ṭibāʿa wa-l-Našr wa-l-Tawzīʿ wa-l-Tarǧama, Le Caire, 2001.
- Rabelais, François, Œuvres complètes, texte établi et annoté par J. Boulenger, Gallimard, Paris, 1955.
- al-Rāģib al-Iṣfahānī, Abū al-Qāsim al-Ḥusayn, Muḥāḍarāt al-udabā` wa-muḥāwarāt al-šuʿarā` wa-l-bulaġā`, 4 vol. (en 2 t.), Manšūrāt Dār Maktabat al-Ḥayā, Beyrouth, 1961.
- al-Šayyāl, Ğamāl al-Dīn (éd.), Mağmū'at al-waṭā'iq al-fāṭimiyya, Dār al-Ma'ārif, Le Caire, 1958.

#### Études

- Bauer, Thomas, « Ibrāhīm al-Mi'mār : Ein dichtender Handwerker aus Ägyptens Mamlukenzeit », ZDMG 152, 2002, p. 63-93.
- —, « Die Leiden eines ägyptischen Müllers: Die Mühlen-Maqāme des Ibrāhīm al-Mi'mār (st. 749/1348) » in Blöbaum, Anke Ilona (éd.), Ägypten-Münster. Kulturwissenschaftliche Studien zu Ägypten, dem Vorderen Orient und verwandten Gebieten (Festschrift Erhart Graefe), Harrassowitz, Wiesbaden, 2003, p. 1-16.
- —, « Das Nilzağal des Ibrāhīm al-Mi'mār. Ein Lied zur Feier des Nilschwellenfestes » in Stehli-Werbeck, Ulrike & Bauer, Thomas (éd.), Alltagsleben und materielle Kultur in der arabischen Sprache und Literatur. Festschrift für Heinz Grotzfeld zum 70. Geburtstag, Harrassowitz, Wiesbaden, 2005, p. 69-88.
- Ben-Amos, Dan, « Are there any Motifs in Folklore? Criticism and Defense of Motif» in Trommler, Frank (éd.), Thematics Reconsidered: Essays in Honor of Horst S. Daemmrich, Editions Rodopi, Amsterdam, Atlanta, 1995, p. 71-85.

- Chraïbi, Aboubakr, Contes nouveaux des 1001 Nuits. Étude du manuscrit Reinhardt, Jean Maisonneuve successeur, Paris, 1997.
- —, « Classification des traditions narratives arabes par "conte-type": application à l'étude de quelques rôles de poète», BEO 50, 1998, p. 29-59.
- Corrao, Francesca Maria, Giufà. Il furbo, lo sciocco, il saggio, Mondadori, Milan, 1991.
- Courtés, Joseph, « Motif et type dans la tradition folklorique. Problèmes de typologie », Littérature 45, 1982, p. 114-127.
- Daftary, Farhad, The Assassin Legends: Myths of Isma'ilis, I. B. Tauris & Co. Ltd., Londres, New York, 1995.
- Dols, Michael, Majnūn: The Madman in Medieval Islamic Society, Clarendon Press, Oxford, 1992.
- Gelder, Jan Geert van, EI³, online: 2009, s.v. « al-Badrī, Abū l-Tuqā », http://referenceworks.brillonline. com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-badriabu-l-tuqa-COM 22909>.
- —, EI<sup>3</sup>, online: 2012, s.v. « Epigram 1. Classical Arabic », http://referenceworks.brillonline.com/entries/ encyclopaedia-of-islam-3/epigram-1-classicalarabic-COM 26197>.
- Geoffroy, Éric, Le soufisme en Égypte et en Syrie sous les derniers mamelouks et les premiers ottomans. Orientations spirituelles et enjeux culturels, Institut français d'études arabes de Damas, Damas, 1995.
- Ghersetti, Antonella, «I paradigmi della stupiditá: Ḥumq e Ḥamqā nella letteratura d'adab», Annali di Ca' Foscari XXXII, 3, 1993, p. 83-95.
- —, « En quête de nourriture : étude des thèmes liés aux pique-assiettes (ṭufayliyyūn) dans la littérature d'adab », al-Qanṭara 25, 2, 2004, p. 433-462.
- —, « "La division du poulet" ou "quand les moqueurs sont souvent moqués": de l'anecdote à la nouvelle », *Middle Eastern Literatures* 10, 1, April 2007, p. 15-33.
- —, « La représentation des pique-assiette dans la littérature d'*adab* », *AnIsl* 42, 2008, p. 213-230.
- Guillaume, Jean-Patrick & Chraïbi, Aboubakr, Review of *The Assassin Legends: Myths of the* Isma'ilis by Farhad Daftary, Arabica 43, 2, 1996, p. 360-375.
- Guo, Li, The Performing Arts in Medieval Islam, Brill, Leyde, Boston, 2012.
- Hamarneh, Sami, « Pharmacy in Medieval Islam and the History of Drug Addiction », Medical History 16, 3, 1972, p. 226-237.
- Hammer-Purgstall, Joseph von, The History of the Assassins: Derived from Oriental Sources, Oswald Charles Wood (trad. anglaise), Burt Franklin, New York, 1968.

- Hussein, Nashaat Hassan, The Sub-Culture of Hashish Users in Egypt: A Descriptive Analytic Study, Cairo Papers in Social Science, The American University in Cairo Press, Le Caire, 1990.
- Jacquette, Dale & Allhoff, Fritz (éd.), Cannabis Philosophy for Everyone, Wiley-Blackwell, Chichester, 2011.
- Khalifa, Ahmad, « Traditional Patterns of Hashish Use in Egypt » in Rubin, Vera (éd.), Cannabis and Culture, Mouton Publishers, La Haye, Paris, 1975, p. 195-205.
- Kennedy, Philip F., «Preface» in Kennedy, Philip F. (éd.), On Fiction and Adab in Medieval Arabic Literature, Harrassowitz Verlag, Wiesbaden, 2005, p. XI-XXII.
- Kilpatrick, Hilary, «The "Genuine" Ash'ab.

  The Relativity of Fact and Fiction in Early

  Adab Texts » in Leder, Stefan (éd.), Story-Telling

  in the Framework of Non-Fictional Arabic

  Literature, Harrassowitz, Wiesbaden, 1998,
  p. 94-117.
- Legnaro, Aldo, « Haschisch im islamischen Kulturkreis am Beispiel der Erzählungen aus den Tausendundein Nächten », Fabula 18, 1977, p. 259-263.
- Levey, Martin, EI², III, 1966, p. 266-267, s.v. «Ḥashīsh». Lewicka, Paulina B., « Alcohol and its Consumption in Medieval Cairo: The Story of a Habit», Studia Arabistyczne i Islamistyczne 12, 2004, p. 55-98.
- Lozano Cámara, Indalecio, « Un fragmento del "Kitāb rāḥat l-arwāḥ fī al-ḥašīš wa-l-rāḥ" », Miscelánea de estudios árabes y hebraicos 38, 1, 1989-1990, p. 163-183.
- —, « Acerca de una noticia sobre el qinnab en el Ŷāmi' de Ibn al-Bayṭār » in García Sánchez, E. (éd.), Ciencias de la Naturaleza en al-Andalus: textos y estudios, 1, Consejo Superior de Investigaciones Científicas Escuela de estudios árabes, Grenade, 1990a, p. 151-162.
- —, Tres Tratados árabes sobre el Cannabis indica.

  Textos para la historia del hachís en las sociedades islámicas, S. XIII XVI, Instituto de Cooperación con el Mundo Árabe, Madrid, 1990b.
- —, Estudios y documentos sobre la historia del cañamo y del hachis en el Islam medieval, 2 vol., Thèse doctorale, Universidad de Granada, Grenade, 1993a.
- —, « Medicina y derecho islámico en el Kitāb takrīm al-ma'īša bi-taḥrīm al-ḥašīša y Kitāb tatmīm al-takrīm de Quṭb al-Dīn al-Qasṭallānī » in Escobedo Rodríguez, Antonio (éd.), Homenaje a la profesora Elena Pezzi, Universidad de Granada, Grenade, 1993b, p. 65-76.

- —, « Terminología científica árabe del
   Cáñamo (ss. VII-XVIII) » in Álvarez de Morales,
   Camilo (éd.), Ciencias de la Naturaleza en
   al-Andalus, textos y estudios, 4, Consejo
   Superior de Investigaciones Científicas –
   Escuela de Estudios Árabes, Grenade, 1996a,
   p. 147-164.
- —, « Análisis de la terminología árabe sufí conectada con el uso ritual del cáñamo », *Anaquel de Estudios Árabes 7*, 1996b, p. 87-108.
- —, «Un nuevo fragmento del Kitāb rāḥat al-arwāḥ fī al-ḥašīš wa al-rāḥ de Taqī al-Dīn al-Badrī», BEO 49, 1997a, p. 235-248.
- —, « El uso terapéutico del *Cannabis sativa* L. en la medicina árabe », *Asclepio* 49, 2, 1997b, p. 199-208.
- —, « Quṭb al-dīn al-Qasṭallānī y sus dos epístolas sobre el hachís », *Al-Qanṭara* 18, 1, 1997c, p. 103-120.
- —, «Fragmentos inéditos del Kitāb al-sawāniḥ al-adabiyya fī madāʾiḥ al-qinnabiyya de al-Ḥasan b. Muḥammad al-ʿUkbarī », Al-Andalus Magreb 5, 1997d, p. 45-60.
- —, « La hierba de los derviches y los mendigos, droga maldita en el Islam » in Cristina de la Puente (éd.), Identidades Marginales, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid, 2003, p. 329-346.
- —, « Edición crítica del Kitāb takrīm al-ma<sup>c</sup>īsha bi-taḥrīm al-ḥashīsha de Quṭb al-Dīn al-Qasṭallānī », Al-Qanṭara 26, 2, 2005, p. 337-356.
- Martel-Thoumian, Bernadette, « Plaisirs illicites et châtiments dans les sources mameloukes fin Ixe/xve-début xe/xvIe siècle », AnIsl 39, 2005, p. 275- 323.
- —, Délinquance et ordre social : l'État mamlouk syroégyptien face au crime à la fin du 1x<sup>e</sup>-xv<sup>e</sup> siècle, Ausonius, Bordeaux, 2012.
- Marzolph, Ulrich, Arabia ridens: Die humoristische Kurzprosa der frühen adab-Literatur im internationalen Traditionsgeflecht, 2 vol., V. Klostermann, Francfort-sur-le-Main, 1992.
- —, « Timur's Humorous Antagonist, Nasreddin Hoca », Oriente Moderno n. s. 15 (76), 2, 1996, p. 485-498.
- —, «"Focusees" of Jocular Fiction in Classical Arabic Literature » in Leder, Stefan (éd.), Story-Telling in the Framework of Non-Fictional Arabic Literature, Harrassowitz, Wiesbaden, 1998, p. 118-129.
- —, «The Qoran and Jocular Literature», Arabica 47, 2000, p. 478-487.

- Meyerhof, Max, EI<sup>2</sup>, I, 1959, p. 1014, s.v. « Bandj». Özkan, Hakan, « The Drug Zajals in Ibrāhīm al-Mi'mār's Dīwān», MSRev 17, 2013, p. 212-248.
- Petry, Carl F., The Criminal Underworld in a Medieval Islamic Society, Middle East Documentation Center, Chicago, 2012.
- Pleij, Herman, *Dreaming of Cockaigne: Medieval*Fantasies of the Perfect Life, Webb, Diane
  (trad. anglaise), Columbia University Press,
  New York, 2001.
- Rosenthal, Franz, *Humor in Early Islam*, Brill, Leyde, 1956; Brill, Leyde, Boston, 2011 (2<sup>e</sup> éd. avec introduction de Geert Jan van Gelder).
- —, The Herb: Hashish Versus Medieval Muslim Society, Brill, Leyde, 1971.
- —, EI², IX, 1996, p. 202, s.v. « <u>Sh</u>ahdāna<u>di</u> »•
- Sami-Ali, Mahmoud, Le Haschisch en Égypte: essai d'anthropologie psychanalytique, Payot, Paris, 1971; Bordas, Paris, 1988 (2° éd.).
- Sacy, Silvestre de, « Mémoire sur la dynastie des Assassins, et sur l'étymologie de leur nom », Mémoires de l'Institut Royal de France, Classe d'histoire et de littérature ancienne 4, Imprimerie Royale, Paris, 1818, p. 1-84.
- Selove, Emily, « Who Invited the Microcosm? » in Bernards, Monique (éd.), 'Abbāsid Studies IV, Occasional Papers of the School of 'Abbāsid Studies, Louvain, July 5-July 9, 2010, E. J. W. Gibb Memorial Trust, Warminster, 2013, p. 76-97.
- Sissa, Giulia, Le Plaisir et le Mal. Philosophie de la drogue, Éditions Odile Jacob, Paris, 1997.
- Völger, Gisela (éd.), Rausch und Realität. Drogen im Kulturvergleich, 3 vol., Rowohlt, Reinbek, 1982.
- Wesselski, Albert, *Der Hodscha Nasreddin*, 2 vol., Alexander Duncker Verlag, Weimar, 1911.
- Yvorel, Jean-Jacques, Les poisons de l'esprit: drogues et drogués au XIX<sup>e</sup> siècle, Quai Voltaire, Paris, 1992.
- Zakharia, Katia, «Le savoir et ses dupes dans les Histoires des idiots et des sots d'Ibn al-Ğawzī», BEO 47, 1995, p. 217-233.