
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 47 (2014), p. 445-480

Jean-François Faü

Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de
la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amol o giques  47   −   2013

• résumé 
L’étude du phénomène de conversion des communautés juives de la péninsule Arabique à 

l’époque médiévale demeure un exercice original. Si les mécanismes de la christianisation du 
ive siècle diffèrent du processus d’adhésion à l’islam à l’époque de l’hégire, il est cependant 
possible d’identifier les articulations de ces deux mouvements afin de saisir les conséquences de 
ces conversions, entre le repli communautaire et l’abandon de l’espace public. Les conversions 
au christianisme furent douloureuses, imposées et révocables ; celles à l’islam, à l’exception de 
certaines périodes précises, étaient choisies, proposées et exclusives.

Mots-clés : conversions – judaïsme – christianisme – islam – Aksum – Arabie du Sud – mawālī

• abstract
The study of the conversions of the Jewish communities of the Arabic peninsula in the 

medieval era remains an original challenge. 
Certainly, the mechanisms of the Christianisation of the IVth century are different of 

the process of adhesion to Islam at the age of the hegira, but it is however possible to identify 

Jean-François Faü*

Le phénomène de conversions au christianisme  
puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, 

ve-xiiie siècles

 * Jean-François Faü, directeur du département «Culture et patrimoine» de l’université internationale Senghor 
à Alexandrie et chercheur associé au CFEE d’Addis Abeba (IFRE 23-USR 3137), jffau@yahoo.fr
L’auteur remercie Christian Décobert, directeur de recherche au Centre national de la recherche scientifique, 
Gérard Dédéyan, professeur émérite d’histoire médiévale à l’université Paul-Valéry de Montpellier 3 et 
Gérard Nahon, directeur honoraire à l’école pratique des hautes études (Sorbonne) qui ont bien voulu le 
faire bénéficier de leurs conseils amicaux pour la rédaction de cet article.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…446

the articulations of these two process in order to understand the consequences of these 
conversions, between the community withdrawal and the desertion of the public space. The 
conversions to Christianity were painful, imposed and revocable; these of Islam, except some 
definite periods, were chosen, suggested and exclusive.

Keywords: conversions – Judaism – Christianity – Islam – Aksum – South Arabia – mawālī

*  *  *

	 Introduction

L’étude du phénomène de conversion des communautés juives de la péninsule Arabique 
au christianisme, puis à l’islam, constitue un exercice original ouvrant sur différentes grilles 
de lecture. Certes les mécanismes de la christianisation du vie siècle différèrent des schémas 
d’adhésion à l’islam mis en place à partir de l’hégire, mais il est cependant possible d’identifier 
un certain nombre d’articulations entre les deux processus et d’analyser les conséquences de 
ces conversions, entre le repli et l’abandon de l’espace public.
Sur la rive orientale de la mer Rouge, le paysage du judaïsme arabique préislamique couvrait 

un vaste panorama allant du nord du Héjaz  1 jusqu’aux confins du Hadramaout ; son implan-
tation et sa structure obéissaient à la dichotomie des deux Arabies : une centrale et une péri-
phérique  2. En effet, les principautés juives du Héjaz se différencièrent du royaume ḥimyarite 
du roi Yūsuf, dit Ḏū Nuwās, (c. 520-525), tant par leur origine que par leur profil économique, 
politique et social. 
Concernant le Héjaz, de nombreuses sources témoignent de la présence de communautés 

juives dans cette région. 
Tout d’abord les inscriptions rupestres, géographiquement localisées dans le nord-ouest de 

la péninsule, à Madā’in Ṣāliḥ et al-ʿ Ulā  3, donnent des indications relativement bien datées ; les 
données sont certes peu nombreuses, mais demeurent cohérentes. Ces inscriptions juives d’Arabie 
sont datées entre l’an 43 et 346, et aucune ne correspond à la période où le judaïsme commença à 
acquérir un certain rayonnement dans la péninsule, à partir de la fin du vie siècle  4. Cependant, 
ce petit corpus démontre l’existence, entre le ier et le ive siècle, de groupes juifs dans une région 

1.  Les mots et les noms propres transcrits de l’hébreu, comme Eldad ben Mahali Ha-Dani ou 
Natana’el Ibn al-Fayyumi, et de l’amharique, comme Ella Aṣbǝḥa, suivent respectivement le système adopté 
par la Jewish Encyclopedia et par celui de l’Encyclopedia Æthiopica. Les noms de lieux sont translittérés 
(ex. Wādī al-Qurā, Yaṯrib), sauf Héjaz, Yémen, Aksoum et ceux dont l’orthographe est fixée par l’usage français. 
2.  Décobert, Le Prophète et le combattant, p. 59.
3.  Jaussen et Savignac, Mission archéologique, p. 437.
4.  Robin, « Ḥimyar et Israël », p. 832.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 447

correspondant au plateau de Ḥismā. Il pourrait s’agir des communautés désignées par la Mishnah, 
dont un des traités énonce certaines règles relatives aux conditions de vie dans le désert d’Arabie  5, 
les mêmes qu’aurait visité Rabbi Akiba  6, une des grandes figures religieuses de la période tanaïque 
du iie siècle. Enfin, le récit talmudique précise qu’au ier siècle, après la destruction du second 
Temple, 80 000 descendants de kohenim seraient partis vers le pays « des ismaélites  7 ». 

Puis viennent les sources externes, parmi lesquelles des textes en langue grecque ou syriaque, 
qui concernent les tribus des grandes oasis centrales du Héjaz. Les récits traditionnels préis-
lamiques, composés de chroniques historiques extérieures à la culture arabe, comme l’Histoire 
de l’Église de l’auteur byzantin Philostorge  8 (c. 370-c. 430) ou l’Histoire d’Héraclius, d’un auteur 
que la tradition arménienne présente sous le nom d’évêque Sébèos  9 (viie siècle), attestent une 
forte présence juive dans cette partie de la péninsule.
Cette population juive bénéficia, tout au long de la Ǧāhiliyya, d’un apport démographique 

constant grâce à une immigration venant de Palestine, de Mésopotamie et de Perse au moment 
des persécutions sassanides du ve siècle 10. Puis, comme l’a écrit Shelomo Dov Goitein, le 
prosélytisme exercé auprès des tribus arabes, qui se convertirent totalement ou partiellement 
au judaïsme, constitua également un autre facteur d’ancrage de la judaïté dans cette région :

« In Arabia, as elsewhere, Judaism made converts.  11 »

Enfin, les sources musulmanes des premiers siècles de l’islam se sont intéressées au judaïsme 
en Arabie en relevant son influence dans plusieurs oasis du Héjaz. Ces sources narratives sont 
composées de chroniques de nature hagiographique, qu’il s’agisse de maġāzī, les « campagnes 
militaires » de Muḥammad, ou de siyar (pl. de sīra), les « biographies » du Prophète. Viennent 
ensuite les monographies concernant l’histoire de Yaṯrib ou celle de Ḫaybar, et, enfin, les 
chroniques de voyageurs-géographes.
Au moment de l’Hégire, treize tribus juives étaient installées dans des oasis-principautés 

du Héjaz où elles entretenaient, avec les groupes ou les clans voisins, des liens de clientèle 
avant tout d’ordre économique ne tenant pas, ou peu, compte de la solidarité religieuse. Ainsi, 

5.  Newby, A History of the Jews, p. 54.
6.  Talmud de Babylone, Moëd, 26a. 
7.  Talmud de Jérusalem, Ta’aniyot, IV, 60 b. 
8.  Philostorge, auteur byzantin, fut un disciple de l’arien Eunome. Son Histoire ecclésiastique, en douze volumes, 
couvre la période allant de 300 à 425, et présente le point de vue de l’arianisme sur l’Église au ive siècle. Elle 
nous est parvenue d’une part, par un abrégé rédigé par le patriarche byzantin Photios, d’autre part, par 
d’importants extraits figurant dans la Suidae, une encyclopédie de la fin du ixe siècle (Édition Suidae Lexicon, 
5 volumes, Teubner, 1928-1938), et dans quelques autres textes d’époque byzantine. 
9.  Selon la tradition arménienne, Sébéos aurait vécu au viie siècle et serait l’auteur d’un important ouvrage 
historique connu sous le titre d’Histoire d’Héraclius, traitant des guerres entre Byzance et la Perse, du règne de 
Maurice à l’accession de Muʿāwiya (591-661) au califat, tout en insistant sur l’échec de la politique byzantine 
de réunification entre les Églises de Constantinople et et d’Arménie.
10.  Widengren, « The Status of the Jews », p. 142, 143.
11.  Goitein, « Jews and Arabs », p. 49.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…448

les Banū Ṯaʿ laba, tribu juive des environs de Yaṯrib, étaient liés à des clans locaux non juifs  12 
qui pratiquaient l’élevage, l’agriculture et l’artisanat  13. La notion d’appartenance à la tribu était 
alors définie par l’affiliation, par la naissance, à un groupe qui pouvait cohabiter avec d’autres 
éléments tribaux, au sein de la population mêlée d’une oasis  14.
Si les chroniqueurs musulmans comme Ibn Isḥāq (mort en 767), Abū Ǧaʿ far al-Ṭabarī 

(839-923) ou Yāqūt al-Rūmī (1179-1229) et des théologiens comme Ibn Ḥazm (994-1064) eurent 
des avis partagés sur la question de l’origine de ces groupes juifs, la majorité d’entre eux s’accorda 
sur le fait de leur appartenance aux tribus locales, et non à celles de Banū Isrā’īl  15.
Yāqūt al-Rūmī mentionne la présence de communautés juives dans le Wādī al-Qurā  16, d’autres 

auteurs, comme al-Ṭabarī, signalent celles des oasis de Fadak, de Taymā’, de Ḫaybar et de Yaṯrib. 
Cette cité, au nord de La Mecque, ne constituait pas un centre urbain, mais plutôt un agrégat de 
palmeraies, de villages et de forteresses. Deux tribus, les Banū Qurayẓa et les Banū al-Naḍīr, com-
posaient un élément dominant, formant des communautés agricoles sédentaires à forte capacité 
guerrière. Le chroniqueur al-Wāqidī (745-823) les désigne comme étant les « gens des forteresses », 
en référence au réseau de maisons fortes que ces clans entretenaient dans le sud de l’oasis  17. Au nord 
de l’oasis, les Banū Qaynuqāʿ formaient un autre groupe distinct, réputé pour la qualité de son arti-
sanat, notamment celui de ses orfèvres et de ses forgerons 18. Ces communautés étaient administrées, 
suivant un principe de partage du pouvoir, par un chef de clan, qui s’occupait des questions sociales 
et militaires, et un collège de rabbins concernant les questions juridiques et religieuses  19. 
Le judaïsme arabique dépendit, un temps, des autorités rabbiniques de Tibériade, avant de se 

référer au Talmud de Babylone  20. Dès le vie siècle, l’évêque syriaque Siméon de Beith Arsham avait 
protesté contre l’activité prosélyte des rabbins de Tibériade au sein des communautés du Héjaz  21 :

« Les juifs de Tibériade envoient des prêtres année après année, saison après saison pour soulever 
les Ḥimyarites contre les chrétiens. »

Yaṯrib demeurait un centre religieux important doté de synagogues et d’une bayt al-midrās 
(bet ha-midrash  22) qui fonctionnait à la fois comme cours de justice et comme instance législative, 
et qui fut dirigée par des personnalités du rabbinat arabique, comme Nuʿmān ibn Amrū et 
al-Ḥarīṯ ibn Zayad, dont la notoriété était reconnue dans toute la péninsule  23.

12.  Serjeant, « The Sunnah Jāmi’ah », p. 29.  
13.  Lecker, « The Constitution », et, du même auteur , « People, Tribes and Society ».
14.  Donner, Muhammad, p. 30.
15.  Gil, Jews in Islamic Countries, p. 2-19.
16.  Yāqūt al-Rūmī, Muʿǧam al-buldān, p. 81.
17.  Al-Wāqidī, cité par Prémare (de), « Le premier islam », p. 147.
18.  Goitein, juifs et Arabes, p. 100, 101.
19.  Al-Ṭabarī, La Chronique, p. 251.
20.  Al- Qirqisānī, Kitāb al-anwār, p. 135.
21.  Ben Sasson, A History of the Jewish, p. 358.
22.  Voir note 1.
23.  Ibn Isḥāq, Mohammad, Beyrouth, p. 458.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 449

Les entorses à la Loi mosaïque demeuraient parfois flagrantes, comme l’épisode des mariages 
mixtes contractés entre des juifs de Yaṯrib et des femmes qurayšites polythéistes  24.
Des tribus hadramies, à l’image des Bā ʿAwḍa  25, conservaient dans la tradition orale la 

légitimité d’une ascendance locale et arabe, celle de Qaḥṭān, l’ancêtre mythique 26. Par contre 
Ibn Ḥazm  27 rattache les tribus yéménites judaïsées aux deux grands ascendants Kahlān et 
Ḥimyar, qui se réclamaient tout deux de la descendance de Saba’, l’ancêtre légendaire de cet 
ensemble tribal. Selon Yaʿ qūbī (mort en 897), les Arabes étaient initialement divisés lorsqu’une 
partie d’entre eux se convertirent au judaïsme. Il établit également une distinction entre les 
tribus yéménites converties sur place  28, et celles qui, comme les Aws ou les Ḫazraǧ, émigrèrent 
vers d’autres régions de la péninsule Arabique avant d’embrasser le judaïsme, les excluant ainsi, 
géographiquement, d’un processus de conversion de groupe.
Pour Shelomo Dov Goitein  29, les tribus juives d’Arabie du Nord étaient formées d’un 

mélange de juifs venus de Palestine et d’Arabes convertis, à la différence du Yémen, où ce furent 
essentiellement les membres de la maison royale ḥimyarite et une élite politique qui adoptèrent 
le judaïsme  30. Ces Judéo-Arabes appartenaient donc à un vaste ensemble de communautés 
dispersées dans toute la péninsule Arabique dont les mobiles purement religieux cédèrent 
souvent le pas aux intérêts politiques et économiques. 
Le système d’organisation tribale auquel appartenaient les juifs d’Arabie se caractérisait 

par une désunion chronique 31 ; les interactions complexes existant entre juifs et non-juifs 
permettaient cependant de gérer l’équilibre politico-économique de cette région. La tradition 
arabe de division inter-clanique convenait à une situation d’anarchie tribale générant un type 
de gestion politique qui reprenait à son compte la volonté d’une majorité fortunée, qu’elle fût 
juive, chrétienne ou païenne. Al-Ṭabarī décrit des clans ruraux édifiant leur propre système de 
fortifications, très efficaces dans leurs guerres incessantes avec les tribus voisines  32. 

Les chroniques musulmanes font état de la bravoure de chefs des communautés juives 
arabiques, comme Kaʿ b ibn Ašraf, Abū Rāfiʿ ou Marḥab al-Ḥāriṯ, un des chefs des Ḫaybar, 
et de leurs prouesses guerrières, même si elles se terminèrent invariablement par leur mort 
lorsqu’ils s’opposaient aux compagnons du Prophète  33.
Le récit hagiographique d’Eldad ben Mahali Ha-Dani, dit Eldad le Danite  34, un voyageur 

juif du xe siècle, confirme ces témoignages sur le courage des juifs du Héjaz :

24.  Al-Kalbī, Kitāb al-maṭālib, cité par Michael Lecker dans  « Quraẓiyyāt ».
25.  Serjeant, « Hūd », p. 171.
26.  Tobi, Jews of Yemen, p. 17.
27.  Ibn Ḥazm, Ǧamharat ansāb, p. 475-489.
28.  Al-Yaʿqūbī, Ta’rīḫ 1, p. 257.
29.  Goitein, juifs et Arabe, p. 46.
30.  Robin, « Ḥimyar et Israël », p. 214.
31.  Ibn Hišām , Al-sīra, p. 165. 
32.  Al-Ṭabarī, La Chronique, p. 103.
33.  Ibid, p. 254.
34.  Neubaner , « Eldad the Danite », p. 541-544. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…450

« La tribu d’Éphraïm et la moitié de celle de Manasseh se sont installées dans les montagnes 
prés de la cité de La Mecque, la ville sainte des ismaélites. Ils sont forts et ont un cœur d’acier. Ils 
sont cavaliers, font des razzias et n’ont aucune pitié pour leurs ennemis. Leur principale source 
de revenu est la razzia  35. »

Concernant l’Arabie du Sud, les sources, externes comme internes, attestent le dynamisme 
du judaïsme qui devint la religion majoritaire du royaume de Ḥimyar pendant 150 ans, à partir 
de la conversion du roi Abīkarib, à l’initiative prosélyte de deux rabbins 36. Forte de la domina-
tion ḥimyarite sur toute la moitié méridionale de la péninsule, la monarchie sub-arabique put 
s’imposer comme la puissance régionale incontestée jusque dans les années 380, où un évène-
ment d’une importance capitale pour le royaume de Ḥimyar se produisit : le roi Malkīkarib 
Yuha’min se convertit au judaïsme avec ses fils « cogérants » Abīkarib Asʿ ad et Dhara Amar 
Ayman. Cujus regio, ejus religio : la maison royale fut ensuite suivie par les grands lignages 
princiers et tribaux de Ḥimyar, comme les Banū Hamdān, les Banū Yazān ou les Banū Hasba, 
qui dominaient alors la région. Ce principe d’adhésion au judaïsme demeurant certainement 
imparfait, Christian Robin préfère employer l’expression « incliner vers la religion juive  37 ».
Les témoignages de l’archéologie, et plus précisément ceux des gravures textuelles, livrent, 

pour cette période, un corpus de treize documents rédigés en écriture sabéenne ou en hébreu, 
identifiés comme étant juifs, et de neuf autres qui sont supposés l’être  38. Ces textes nous 
renseignent sur les fondements politiques et religieux du judaïsme sud-arabique, notamment 
sur le rejet du polythéisme au début des années 380  39.
Les textes de langue grecque et syriaque font également état de cette conversion du Yémen 

au judaïsme ; parmi ces auteurs, Procope de Césarée (c. 500-c. 560). Cet historien byzantin, dont 
l’œuvre constitue un récit détaillé du règne de l’empereur  Justinien Ier (527-565), monophysite, 
en relations avec les princes arabes ghassanides, signale la campagne des Éthiopiens contre les 
Ḥimyarites « qui étaient tous juifs  40 ».
Plus d’un siècle après l’arrivée de l’islam, les premières chroniques arabes nous éclairent de 

manière conséquente sur l’état de ces communautés juives du Yémen. Ces sources extérieures 
apportent le témoignage d’un groupe d’auteurs, comme Al-Ṭabarī ou Yaʿ qūbī, qui témoignent 
d’une présence juive au Yémen pendant les ve et vie siècles en rassemblant les biographies 

35.  Adler, Jewish Travellers, p. 8.
36.  Deux rabbins (ou sages, suivant le sens donné à la traduction du mot ḥibr) de Yaṯrib auraient persuadé 
Abīkarib, lors du siège cette oasis, d’embrasser le judaïsme ; voir al-Ṭabarī, La Chronique, p. 254.
37.  Robin , « Cité, royaumes », p. 53.
38.  Robin, « Ḥimyar et Israël », p. 843.
39.  Ibid, p. 854-858.
40.  Procope de Césarée est un historien byzantin du vie siècle (vers 500-560), dont l’œuvre constitue un 
récit détaillé du règne de l’empereur Justinien, De Bello persico I, chap. xx, cité par Cuoq dans L’Islam en 
Éthiopie, p. 19.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 451

des grandes figures du judaïsme sud-arabique, tout en apportant une série de témoignages 
tardifs sur les événements datant de la période sassanide. Le géographe Našwān ibn Saʿ īd 
al-Ḥimyarī (? -1178) écrivit :

« Le judaïsme dans la Ǧāhiliyya était la religion de Ḥimyar, Kinda, Banū al-Ḥāriṯ et Kināna  41. »

À partir de la moitié du ive siècle, le royaume ḥimyarite comprenait un grand nombre de 
clans originaires du Héjaz qui commençaient à se mêler aux tribus sud-arabiques, tendant 
alors à devenir un véritable État binational 42, tout en restant confronté aux problèmes d’une 
société tribale et hétérogène. En se convertissant au judaïsme, le souverain ḥimyarite manifesta 
tant sa volonté d’indépendance par rapport à l’influence de l’Abyssinie, l’alliée de Byzance 
dans la Corne de l’Afrique, que celle de tenter, à partir de 520, d’unifier son peuple dans un 
même creuset religieux, celui de « tribu d’Israël 43 ». De la fin du ive au début du ve siècle, la 
mention « peuple d’Israël », retrouvée sur certaines inscriptions ḥimyarites, était généralement 
celle des auteurs de ces textes  44.

Au début du vie siècle, vers 520, le prétendant au trône, Yūsuf, dit Ḏū Nuwās, prit le pou-
voir et abandonna le titre traditionnel des souverains ḥimyarites pour celui de « roi de toutes 
les tribus  45 », entrainant, par sa politique de persécution contre les chrétiens de son royaume, 
un conflit ouvert avec le royaume chrétien d’Aksoum. 

	 La lutte pour la suprématie

Dès les premières années du vie siècle, le christianisme éthiopien s’opposa au judaïsme 
ḥimyarite, en raison de la lutte entre l’Empire sassanide et celui de Byzance pour le contrôle 
du commerce sud-arabique  46. Un premier texte donne le panorama de la période 500-523 : il 
s’agit du Livre de Ḥim  47, récit hagiographique rédigé en syriaque, et dont la table des matières 
nous renseigne sur les grands moments de cet antagonisme : 

« 1. Récit por[tant sur les juifs et sur] la malignité de leur foi…, en abr[égé].
« [2. Récit] portant sur les Ḥimyar[ites]… qui ils sont et d’où [ils ont reçu] d’abord le judaïsme.
« 3. Démonstration portant s[ur] la manière dont le christ[ianisme] commença à être semé dans 

le pays des [Ḥimyarites] 48. » 

41.  Al-Ḥimyarī, «Muntaḫabāt fī aḫbār», p. 103.
42.  Robin, « Ḥimyar et Israël », p. 81.
43.  Ibid, p. 855.
44.  Ibid, p. 848.
45.  Robin, « Cité, royaumes » p. 53.
46.  Donner, Muhammad, p. 33.
47.  The Book of the Himyarites, traduct. Moberg.
48.  Robin, « Najran vers l’époque », p. 70.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…452

Le texte montre une réalité, celle des premières exactions antijuives, au cours desquelles 
Yūsuf, qui n’était pas encore Ḏū Nuwās, échappa à la mort. Ces manifestations d’anti-judaïsme 
avaient probablement commencé dès les années 520, comme le révèle le témoignage d’une des 
martyres de Naǧrān, en 523 :

« Ḥayyān est mon père, celui qui a brûlé dans le temps vos synagogues  49. »

Les sources étudiées présentent un récit assez précis des persécutions antichrétiennes de 
Naǧrān et de Ẓafār jusqu’au massacre de 523, au cours duquel les troupes de Kāleb Ella Aṣbǝḥa 
(c. 520) défirent celles de Yūsuf Ḏū Nuwās. Cette expédition aksoumite élimina le pouvoir juif 
et le remplaça par des souverains chrétiens, d’origine tout d’abord ḥimyarite, puis éthiopienne.
Ainsi, une inscription découverte à Qāni’, en mai 1834, rapporte qu’un prince, sûrement chré-

tien, Sumuyafa’ Aswa’, acheva la construction de la forteresse Mawiyat en 531. Ce texte sabéen 
relate également la défaite de Yūsuf Ḏū Nuwās et de ses princes face aux armées éthiopiennes : 

« … les Abyssins ont envoyé leur corps expéditionnaire au pays de Ḥimyar, quand ils ont tué le 
roi de Ḥimyar et ses barons, Ḥimyarites et Rahbatites  50. »

Le Martyre de saint Aréthas (MgA) 51 constitue une des sources principales du massacre 
de Naǧrān et de l’expédition éthiopienne de 525. Une des versions arabes de ce texte 52, dans 
sa variante abrégée (Ar 2) rédigée au xie siècle 53, mentionne la présence d’un moine éthiopien 
qui fit tourner l’issue du combat en faveur des Aksoumites.
Le Yémen devint alors officiellement un royaume chrétien 54 , de 525 jusqu’au début des 

années 570, et les juifs, qui dominaient l’Empire ḥimyarite depuis 380, ne comptèrent plus 
guère ; leur nombre et leur influence déclina, après que les armées de Kāleb Ella Aṣbǝḥa en 
massacrèrent un grand nombre. 
Peu de documents s’intéressent au sort des juifs ḥimyarites après la chute du royaume de 

Yūsuf Ḏū Nuwās. Les principales sources hagiographiques sur le massacre de Naǧrān, et sur 
l’expédition éthiopienne qui suivit, passent sous silence cette question, probablement parce 
qu’elles n’étaient pas destinées à une société juive. 

49.  Ibid, p. 75.
50.  Sedov, Robin et Ballet, « Qāni’, port de l’encens », p. 21-31.
51.  Détoraki et Beaucamp, Le martyre de saint Aréthas.
52.  La Spisa, « Les versions arabes », p. 232. Marina Détoraki précise que les deux premières éditions du 
Martyre de saint Aréthas sont celle de Boissonade, en 1833 et de Carpentier, en 1861, dans « Un hagiographe 
à l’œuvre, le martyre de saint Aréthas et ses sources», voir Détoraki, Le martyre de saint Aréthas, p. 177.
53.  Binggeli, « Les versions orientales », p. 163-177. 
54.  Les règnes d’Aksūm (565-568) et de Masrūq (568-570) sont seulement reconnus par les traditions 
arabo-islamiques.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 453

Cependant l’Histoire ecclésiastique de Jean d’Ephèse (507-585), évêque monophysite de langue 
syriaque, donne un bref récit du conflit et de son issue pour les juifs ḥimyarites :

« Quand le roi des Coushites [Ella Aṣbǝḥa]… il se mit en route contre le tyran lui-même, il s’en 
empara et il le tua ; il détruisit aussi ses armées et il extirpa tous les  55… »

Le Livre des Ḥimyarites mentionne brièvement la destruction de la synagogue de Ẓafār et la 
construction d’églises par Kāleb Ella Aṣbǝḥa  56, ainsi que la conversion forcée de la population 
de la ville au christianisme  57. Le Kǝbrä Nägäst  58 peut être considéré comme un apocryphe 

55.  Détoraki, juifs et chrétiens, p. 183.
56.  Des inscriptions parcellaires commémorant la construction d’églises furent retrouvées en Arabie du Sud 
(RIÉ 195 et 191), voir Bausi, « The Massacre of Najran», p. 241, 242.
57.  Moberg, The Book, p. CI-CII et 3b-4a, et Christides , « The Himyarite-Ethiopian War», p. 115-146.
58.  Kǝbrä Nägäst, chap. 115.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…454

destiné à transmettre, à travers un de ses thèmes concernant les rapports entre le judaïsme et 
le christianisme éthiopien, la supériorité de la monarchie éthiopienne sur la royauté d’Israël. 
Ce texte présente, dans un de ses passages relatif au jugement d’Israël, le cas des juifs naǧrānī-s 
qui embrassèrent le christianisme pour éviter d’être massacrés par les Éthiopiens, en précisant 
que seules les conversions sincères permettent d’être sauvé, par allusion aux néo-convertis qui 
retournèrent au judaïsme  59. Cette campagne de violence religieuse dirigée contre les populations 
juives de Ḥimyar eut comme moteur les nombreuses ordinations de prêtres faites par Grégentius, 
évêque de Ẓafār arrivé au Yémen en 526 dans les bagages du corps expéditionnaire éthiopien. 
Mais le Livre des Ḥimyarites mentionne de nombreux cas d’individus qui, s’étant convertis 
pour avoir la vie sauve, continuaient à pratiquer leur religion en secret, pouvant former une 
communauté de crypto-judaïsants  60.
Conscients du danger qui menaçait directement la survie de leur communauté, les digni-

taires de la société juive ḥimyarite acceptèrent le principe d’une dispute publique de quatre 
jours, sur la question de la Trinité, menée entre l’évêque Grégentius et le rabbin Herban, un 
ḥabr ḥimyarite reconnu pour son savoir  61. Ce mot d’origine persane, également utilisé dans 
les académies babyloniennes, désignait un érudit, un enseignant  62 qui devait être un rabbin 
reconnu pour sa connaissance de la tradition et de la Loi  63. De nombreux juifs, effrayés par 
une apparition miraculeuse de Jésus  64 au quatrième jour de la dispute, auraient rejoint l’Église 
en se faisant baptiser  65. Les sources byzantines mentionnent le fait que plus de cinq mille juifs 
auraient alors accepté le christianisme, et que Rabbi Herban aurait été nommé « patricien » 
au Conseil royal 66. Ce récit, raconté dans un texte mi-apologétique, mi-légendaire, tend à 
relever la force de persuasion du christianisme lors de son expansion dans le sud de la pénin-
sule Arabique et le rôle de Grégentius dans la restauration du christianisme, d’abord comme 
bâtisseur de la cathédrale de Ṣanʿ ā’  67, puis comme saint. 
Une source grecque mentionne également une dispute entre des évêques et des juifs à 

« Taphar », c’est-à-dire Ẓafār, dont la datation demeure incertaine  68. Ce genre textuel, à forte 
portée symbolique, se répéta de manière linéaire, un siècle plus tard, en 650, dans l’épisode 
de la conversion en masse d’al-Ǧanad, sur laquelle nous reviendrons. 

59.  Debié, «Le Kebra Nagast », p. 270.
60.  Christides, « The Himyarite-Ethiopian War», p. 127.
61.  Grégentius fut canonisé par l’église orthodoxe. Ce prélat serait originaire de Milan ; il devint évêque de 
la ville d’Aksoum après avoir séjourné à Alexandrie, voir Roger Paret, Vie de Saint Grégantios, s.d.
62.  Schmitz, « Kaʿb al-Aḥbār ».
63.  Twakkal, Kaʿb al-Aḥbār, p. 6-8.
64.  Cet épisode de la « conversion miraculeuse des juifs de Ḥimyar » est commémoré par l’église orthodoxe 
le 1er janvier du calendrier julien. 
65.  Encyclopedia Æthiopica, 3 He/N, p. 35.
66.  Fiaccadori, « Gregentios and the Land », p. 48-82.
67.  Serjeant, Sana, an Arabian Islamic City, p. 47.
68.  Willliams, Adversus Judaeos, p. 141-151.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 455

Un passage des Acts of Gregentius précise que le prélat dit à ʿAbraha, le chef victorieux des 
armées éthiopiennes, cette suggestion :

« After we try to persuade them [the Jews], if they still do not accept baptism, then proceed 
against them as your reign in Christ bids you to do (i.e. slay them) 69. »

Les convertis furent nommés dans le Talmud mishumadim, « ceux qui ont abandonné 
leur foi  70 », à l’encontre desquels les rabbins prirent un certain nombre de mesures. Ainsi, ils 
appliquèrent les directives des académies de Babylone recommandant d’ignorer le converti 
qui, en sortant du judaïsme, rejoignait le monde des Gentils. En effet, la réaction du pouvoir 
rabbinique face à ce phénomène de conversions se plaça sur le terrain tout d’abord religieux, 
puis juridique : la prière des minim, de « malédiction » désignant les déviants, dont faisaient 
partis les convertis, fut introduite en 825 dans le Siddur  71. Puis, les rabbins de l’académie de 
Soura, en Mésopotamie, recommandèrent d’exclure les mishumadim de la loi du lévirat rela-
tive au mariage d’un homme avec sa belle-sœur en cas de veuvage. Par contre, les convertis de 
force furent désignés dans le Talmud sous le terme d’anusim  72, « ceux qu’on a forcés », pour 
qui la loi judaïque prévoyait un cadre légal, les définissant toujours comme juifs, obligés de 
transgresser leur religion par des conditions particulières. 
Des traditions populaires peuvent également témoigner de cette campagne de conversions 

forcées. Les juifs hadramis furent soumis, comme leurs coreligionaires du nord du Yémen, à 
certaines lois restrictives dont les applications varièrent suivant les époques, qu’elles fussent 
abyssines ou islamiques. Ainsi, la tradition hadramie attribue les tatouages portés par cer-
taines femmes juives à une ordonnance prise par le gouverneur abbasside Maʿ n ibn Zā’ida, 
qui aurait ainsi voulu stigmatiser les membres de communautés coupables d’avoir pris part à 
une révolte  73. Que cette tradition soit historique ou non, elle se réfère manifestement à des 
faits très anciens, et aurait également pu être appliquée aux juifs par les Éthiopiens après la 
chute du régime de Ḏū Nuwās  74. Cette pratique est également rapportée par le Livre des 
Ḥimyarites, qui mentionne, au sujet des juifs, au lendemain des massacres de Ẓafār commis 
par les troupes de Kāleb Ella Aṣbǝḥa.  75 :

« Ils se tatouèrent le signe de la croix sur leurs mains. »

69.  Christides, « The Himyarite-Ethiopian War», p. 120.
70.  Talmud de Babylone, Avoda Zara, 60 s.
71.  Le Siddur est un livre de prières contenant un ordre d’ensemble des invocations quotidiennes.
72.  Talmud de Babylone, Avoda Zara, 60 s.
73.  Serjeant, « A Judeo-Arab House-Deed », p. 119.
74.  Ibid.
75.  Christides, «The Himyarite-Ethiopian War», p. 127.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…456

Cependant, aucune source fiable ne cite une quelconque émigration ou déportation de juifs 
de Ḥimyar à la suite à la disparition du royaume de Yūsuf Ḏū Nuwās en 525  76, et le judaïsme 
semblait être cantonné à la péninsule, comme l’écrivit le géographe Našwān ibn Saʿ īd al-Ḥimyarī 
(? -1178) :

«  Le judaïsme durant la Ǧāhiliyya était la religion de Ḥimyar, Kinda, Banū al-Ḥāriṯ et Kināna  77. »

	 La fracture de l’Hégire

À la naissance de Muḥammad, vers 570, les communautés juives de la péninsule Arabique 
connaissaient un déclin économique et politique. Le royaume du roi Yūsuf, au Yémen, avait 
été détruit un demi-siècle auparavant et les tribus juives établies le long de la route de l’encens 
avaient perdu le contrôle des terres irrigables, à l’exception de certaines palmeraies  78.
En 628, l’islam prenait pied au Yémen, et Bāḏān, le satrape perse de Ḥimyar, alors pro-

vince sassanide, se convertissait en échange du maintien de sa charge. De même les abnā’, les 
familles perses installées dans le pays, acceptèrent le nouvel ordre, tout comme la plupart des 
membres des classes dirigeantes  79. La majorité des tribus arabes de la péninsule adhéraient 
collectivement et passivement à l’islam après une soumission (islām) politique et militaire  80. 
Mais après la mort du Prophète, certaines tribus se rétractèrent et leur sécession politique 
fut interprétée, lors de la ridda, comme une apostasie et leur défaite aboutit à un changement 
politique profond du Yémen.

L’islam représenta une véritable révolution politique et sociale pour l’ancienne classe juive 
dirigeante qui se trouva confrontée au statut de ḏimmī. La période contemporaine de la vie 
de Muḥammad et de la conquête califale provoqua, pendant tout le premier siècle de l’hégire, 
une première vague de conversions au sein des communautés juives. Cette islamisation se 
poursuivit de manière régulière pendant près de six siècles après la mort de Muḥammad  81, tout 
en composant, dès le viie siècle, avec certaines poches de résistance : hauts plateaux yéménites, 
Hadramaout et golfe Persique. Il y aurait ainsi eu des juifs yéménites parmi les soldats de 
l’armée de ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb, lors de la prise de Jérusalem en 638  82.
Le phénomène global de conversion à l’islam connut une forte croissance de 670 à la fin du 

ixe siècle, puis déclina jusqu’au xiie siècle où il rebondit sur la vague des persécutions antijuives. 

76.  Hirsch, « Note de lecture », p. 369-376.
77.  Al-Ḥimyarī, Muntaḫabāt fī aḫbār, p. 103
78.  Kister, «Al-Hira», p. 145-149.
79.  Daghfos, Le Yémen islamique.
80.  Levtzion, Conversion to Islam, p. 8-20.
81.  Wasserstein, « Islamisation and the Conversion», p. 53.
82.  Goitein, Palestine Jewry, p. 11.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 457

Ainsi se dégagent trois profils successifs des juifs convertis à l’islam : les précurseurs, puis 
les sympathisants, et enfin les victimes  83. Ces trois profils concernent trois niveaux de cohé-
sion à la nouvelle religion : d’abord celui de la conversion totale, produisant une personnalité 
religieuse active dont l’attitude de vie est dictée par une adhésion totale à l’esprit et aux prin-
cipes de l’islam. Puis la conversion formelle correspondant davantage à une attitude sociale, 
à un mode de vie respectant les devoirs et les obligations de l’islam, qui permet de s’intégrer 
à la nouvelle communauté. Enfin la conversion forcée, ou dirigée, qui perdure par la menace 
de sanctions militaires 84.

	 Les précurseurs et leur signification dans la tradition islamique

Les tribus musulmanes et juives de Médine formaient une structure sociale au travers de 
laquelle s’organisaient les forces politiques et religieuses de l’oasis ; elles furent considérées, lors 
de la rédaction, en 622, de la « Constitution de Médine  85 », comme faisant partie du même 
groupe politique et arabe  86. Puis, au fur et à mesure des nouveaux besoins, un certains nombre 
de clauses vinrent s’ajouter à cette charte initiale, formant un corpus de huit documents ras-
semblés sous le même intitulé. Ibn Isḥāq présente cet accord, véritable acte de naissance  de 
l’islam, comme un modus vivendi passé entre deux partis arabes, les muhāǧirūn (muslimūn) et 
les anṣār auxquels étaient intégrées les tribus juives médinoises  87. En effet, le texte emploi le 
mot yahūd, les juifs étant considérés comme politiquement subordonnés à la seconde partie 
contractante  88. Puis un second accord, plus précis, concernant les juifs, vint s’ajouter au texte 
initial, essentiellement en ce qui concernait les contributions financières et la mobilisation 
guerrière, énumérant huit noms de clans. Ainsi les juifs payaient la nafaqa, l’impôt de contri-
bution, comme tous les autres membres de la communauté de Médine, et l’idée du principe 
de ǧizya ne figurait pas dans ce document, alors qu’elle existait à la même époque dans le 
Yémen sous domination sassanide  89. Cette première communauté médinoise se fondait sur 
une indifférenciation religieuse entre les partisans du Prophète et les juifs qu’elle incluait  90. 
Ce texte semblerait cependant impliquer un nombre limité d’acteurs juifs, clients des Banū 
ʿAwf, des Banū Sāʿida ou des Banū al-Naǧǧār, et ne constituerait pas un accord global conclu 
entre les juifs, les muhāǧirūn et les anṣār  91.
Puis cette vision biconfessionnelle trouva, par la suite, ses limites avec la guerre de conquête 

et la construction politique de l’État mecquois qui se traduisit, notamment, par l’édit d’expulsion 

83.  Isaac, « The Yemenite Step».
84.  Gibb, Studies of the Civilization, p. 5.
85.  Lecker, The « Constitution of Medina ».
86.  Serjeant, « A Judeo-Arab House-Deed », p. 130.
87.  Ibid, p. 12.
88.  Ibid, p. 15.
89.  Potts, « The Sassanian Relationship », p. 208.
90.  Donner, « From the Believers » , p. 9-53.
91.  Barakat, Muḥammad and the Jews, p. 39-43 et Montgomery, Muhamad at Medina, p. 220-225.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…458

décrété, en 635, par le calife ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb, suite logique aux mesures de bannissement 
prises par Muḥammad, notamment après le siège de Ḫaybar qui sonna le glas de la résistance 
armée des juifs d’Arabie  92.

La question de la datation de la séparation avec le judaïsme reste cependant posée. Les 
travaux de Patricia Crone et Michaël Cook  93 sur l’origine et la formation de l’islam 94 montrent 
la complexité de cette chronologie de rupture, qui ne daterait pas du vivant du Prophète, mais 
lui serait postérieure, se situant entre 660 et 680  95. 

	 La dimension religieuse de la rupture

Cependant, dès le début de l’Hégire, Muḥammad prit ses distances avec les communautés 
juives de Médine ; puis il décida, après l’expulsion des Banū Qaynuqāʿ  96, de donner une dimension 
religieuse à cette rupture  97. Ainsi, la décision de changement de direction de la qibla, annoncée  98 
en 624, sembla concrétiser une première ligne de fracture avec le judaïsme. Ibn Isḥāq cite, à ce 
sujet, la démarche entreprise par une délégation de sept rabbins, conduits par Rifāʿa ibn Qays, 
qui se seraient rendus immédiatement auprès de Muḥammad pour lui demander des explications 
sur sa volonté affichée de scission avec ce qui représentait, à leurs yeux, la filiation abrahamique  99. 
Cette évolution de la prière permettait d’offrir « un cadre heuristique  100 » à la pratique religieuse 
tout en en apportant un rituel d’identification au croyant, un nouveau signe de la construction 
communautaire, installant, de fait, une frontière inter-religieuse.

Ce changement de politique explique également le ralliement à l’islam des plus lettrés et 
des rabbins de Médine, ʿ Abd Allāh ibn Salām et Muḫāyriq, se convertirent avec leurs familles 
après avoir rencontré le Prophète  101. Ibn Salām prit le nom de Ṣallā Allāh ʿAlayhi Salām et 
mourut à Médine en l’an 43 de l’hégire. Ce fut également le cas d’une femme qurayšite, nom-
mée Sarah, qui aurait adopté la religion musulmane après une rencontre avec le Prophète  102. 
De même les membres d’une commune juive alliée des Banū Qurayẓa se seraient convertis 

après avoir écouté les prédications d’un juif syrien concernant la venue d’un prophète ; ils 
livrèrent leurs maisons fortes et rejoignirent les rangs des compagnons de Muḥammad lors 
de la bataille des Banū Qurayš  103.

92.  « La défaite militaire des juifs d’Arabie mit un terme à la confrontation entre judaïsme et islam », voir 
Lewis, Sémites et antisémites, p. 147-158.
93.  Crone et Cook, Hagarism, p. 110.
94.  Hoyland, Seeing Islam, p. 308-312.
95.  Crone et Cook , « Hagarism», compte-rendu de lecture de Vajda, p. 108-112.
96.  Al-Ṭabarī, p. 178-179.
97.  Le Coran, S.2, 144 et S.16, 124.
98.  Ibid, S. 2,144 et 185.
99.  Ibn Isḥāq, Mohammad, p. 458.
100.  Décobert, « La prise de Maryūt », p. 157.
101.  Ibn Hišām, Mahomet, p. 68, 69.
102.  Hirschfeld, « Essai sur l’histoire », p. 169.
103.  Ibn Hišām, Mahomet, p. 184.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 459

Un juif yéménite, Kaʿ b al-Aḥbār, se serait converti en 638, sous le règne du calife ʿUmar, 
après avoir accompagné celui-ci jusqu’à Jérusalem lors de la conquête de la Palestine. Comme 
son nom l’indique, il portait le titre de ḥabr, mot d’origine persane désignant un érudit, un 
enseignant, et qui était également utilisé dans les yeshivot babyloniennes  104 ; il devait donc 
être un rabbin reconnu pour sa connaissance de la tradition et de la loi  105. Il serait mort 
vers 656, à Damas, après avoir soutenu le calife ʿUṯmān ibn ʿAffān dans son conflit contre 
ʿAlī ibn Abī Ṭālib. L’historiographie musulmane  106 tend à le présenter sous un jour favorable 
à travers un récit dont le caractère apologétique a été maintes fois souligné  107, bien qu’il fût 
suspecté d’avoir introduit des éléments de la tradition rabbanite dans la sunna, les isrā’īliyyāt  108. 
Généralement issues des midrashim, les isrā’īliyyāt se réfèrent à différents éléments exogènes 
de la littérature de l’Hégire et relatent des points d’interprétation de l’histoire biblique en se 
rapportant à certaines traditions de la période des patriarches et des prophètes 109. 
ʿAbd Allāh ibn Saba’  110, également nommé Ibn al-Sawdā’, originaire de Ṣanʿ ā’, se serait 

converti à l’islam vers 650 ; selon la tradition sunnite, il aurait prit le parti de ʿAlī en le présen-
tant comme étant l’héritier de Muḥammad. Ibn Saba’ répandit également l’idée que le mahdī, 
le messie de l’eschatologie chiite, descendrait de ʿAlī par Fāṭima, et qu’il tomberait des nuages 
à la fin des temps pour instaurer une ère de justice sur terre. 
Un autre yéménite est mentionné par les chroniqueurs arabes : fils d’un juif converti, 

Wahb ibn Munabbih naquit à Ṣanʿ ā’ vers 655, et donc postérieur d’une génération à ses pré-
décesseurs ; il écrivit un ouvrage qui fit référence en matière de judaïsme dans les milieux 
lettrés musulmans, Kitāb al-isrā’īliyyāt  111. 
Dans ces trois exemples, le principe d’adhésion politique fut plus fort que celui de fidélité 

à la structure religieuse existante.  
Al-Ašʿaṯ ibn Qays al-Kinda, chef de la tribu juive des Banū Maʿ dīkarib, adopta l’islam vers 

630 ; cette conversion fut celle d’un homme au prestige immense dont les exploits militaires 
étaient connus dans tout le Hadramaout. Un chroniqueur musulman cite un épisode du 
conflit qui opposa, quelques années auparavant, les Banū Maʿ dīkarib aux Banū Murād, et 
au cours duquel Qays al-Kinda, le père d’al-Ašʿaṯ, refusa de livrer bataille un jour de shabbat 
en reportant le combat au lendemain  112. 
Les chroniques d’al-Ṭabarī 113 font état de nombreux contacts entre les communautés 

juives et les premiers musulmans. Il cite les principaux chefs de clans : Salām ibn Miškam, 

104.  Schmitz, « Kaʿb al-Aḥbār ».
105.  Twakkal, « Kaʿb al-Aḥbār », p. 6-8.
106.  Abel, « Changements politiques ».
107.  Perlmann, « Another Kaʿāb », p. 48-50.   
108.  Albayrak, « Isrā’īliyyāt and Classical Exegetes», p. 39-65.
109.  Twakkal, «Kaʿb al-Aḥbār », p. 9, 10.
110.   Hodgson, « ʿ Abd Allāh ibn Sabaʿ». 
111.  Abbott, « Wahb b. Munabbih», p. 103-112.
112.  Al-Baġdādī, Kitāb al- muḫbar, p. 370.
113.  Al-Ṭabarī, Chroniques, p. 103.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…460

Ibn Aḫṭab, ʿAbd Allāh ibn Ubbay, chef des Banū Qaynuqā ,ʿ ou Kaʿ b ibn Asad, qui aurait 
prononcé l’anathème contre sa propre communauté à Banū Qurayẓa, ou encore Zabīr, l’ami 
de Ṯābit, l’un des compagnons de Muḥammad. Ces interférences demeuraient importantes 
dans une région où les frontières d’affirmation communautaire demeuraient encore floues. Les 
alliances entre les familles et les clans étaient la règle et l’intérêt général du groupe primait 
sur les divisions religieuses. Ainsi, l’identité personnelle laissait le pas à l’adhésion identitaire 
formelle, la solidarité clanique constituant le principal modèle de régulation socio-économique.
Le système politico-religieux mis en place par la révélation de Muḥammad était adapté aux 

particularismes régionaux qu’il rencontra chronologiquement et géographiquement, passant 
ainsi d’une orthodoxie originelle liée à une communauté endogène à une hétérodoxie multiple, 
comme ce fut le cas au Yémen ou en Perse. L’islam ne put exister, dans sa phase de conquête, 
que lorsque la part des conversions fut suffisamment nombreuse pour lui conférer un caractère 
dominant et unifié. Fortement liée à un cadre culturel tribal, la nouvelle religion devint rapi-
dement conquérante et elle dut s’accommoder de la présence du judaïsme et du christianisme. 
Puis, sous la dynastie umayyade, l’islam confirma une phase d’affirmation de sa suprématie. 
Ainsi, à partir de 670, le pouvoir califal voulut établir des références islamiques se situant 

au-dessus et au-delà des autres religions, juive et chrétienne  114. Dès lors, il devenait urgent 
d’oblitérer la mémoire d’une première communauté, celle de la « Constitution de Médine », dans 
laquelle les juifs étaient les bienvenus. Cette volonté d’occulter le régime juridique des origines 
devait confirmer l’impossibilité, désormais intrinsèque à l’islam, de cohabiter avec le judaïsme, 
dans le discours mais également dans l’historiographie. C’est pourquoi il fallut mettre en 
exergue, à la fois le souvenir de l’expulsion des juifs du Héjaz par Muḥammad, et la mémoire du 
ralliement à l’islam des juifs d’Arabie ; lesquels comptèrent parmi les compagnons du Prophète 
ou parmi les premiers lettrés de la communauté musulmane. Suivant cette évolution interne 
à l’islam, la critique postérieure de leurs écrits, les isrā’īliyyāt, correspondit à l’avènement de la 
dynastie abbasside dont l’orthodoxie rejeta non seulement ces sources, mais également leurs 
auteurs eux-mêmes  115. 
Kaʿ b al-Aḥbār devint alors une des figures les plus représentatives de ce moment ambigu 

de l’histoire de la construction de l’islam. Ainsi, les conversions des précurseurs servirent, très 
certainement, d’instrumentalisation, tant à la mise à distance du judaïsme comme témoin 
d’un passé désormais refusé  116 qu’au service d’une politique d’affirmation de supériorité de la 
religion musulmane. 

114.  Crone et Hirsh, God’s Caliph, p. 26.
115.  Albayrak, « Isrā’īliyyāt and Classical Exegetes », p. 39, 40.
116.  Cook et Crone, « Hagarism, », p. 110.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 461

	 Les conversions volontaires et leurs conséquences  
au niveau communautaire

Le prophète Muḥammad envoya, dans un premier temps, le médinois Mu’az ibn Ǧabal au 
Yémen avec pour mission de convertir les juifs et les chrétiens à l’islam  117, puis cette tâche fut 
ensuite confiée à Ziyād ibn Labīd, premier gouverneur musulman du Hadramaout, originaire 
de l’oasis de Médine, où la communauté juive était importante. Il paraissait ainsi qualifié pour 
répandre l’islam dans un environnement majoritairement juif. 

Le premier hadith qui lui fut remis  118 précisait le montant de la ǧizya, soit un dinar par an, 
ou son équivalent en nature, dont l’acquittement constitua, dès le premier siècle de l’islam, un 
signe d’identification communautaire en installant une frontière entre les musulmans rede-
vables de la ṣadaqa et les « protégés » soumis à la ǧizya et au ḫarāǧ  119. Dès 630, Muḥammad 
dépêcha des représentants de l’État mecquois parmi les tribus yéménites, selon deux groupes 
bien distincts. Un premier, composé de collecteurs d’impôts et de fuqahā’, des juristes et des 
théologiens, et un deuxième, constitué de chefs de clans ou de tribus ayant fait allégeance 
au Prophète, qui, en retour, donnait une visibilité à la reconnaissance de leur autorité tribale 
traditionnelle  120. 
Puis, au fil des décennies de l’élaboration de l’islam, le précepte de la ǧizya, comme celui 

de la ṣadaqa, devint un des piliers de la régulation religieuse, sociale et économique du monde 
musulman  121. Un décret du premier imam zaydite du Yémen, al-Hādi Yaḥyā ibn Ḥusayn 
(898-911) en fixait l’assiette selon la répartition suivante : 48 dirhams qafla pour les riches, 
24 pour la classe moyenne et 12 pour les pauvres  122.

Le second hadith remis à Ziyād ibn Labīd explicitait le fait que ses administrés étaient juifs, 
en précisant que les exemptions du paiement de la ǧizya ne devaient pas être accordées dans 
le seul but de les attirer vers l’islam 123. 
L’épisode de la conversion en masse d’al-Ǧanād en 650, raconté dans un récit mi-apologé-

tique, mi-légendaire  124, tend à relever la force de persuasion de l’islam lors de son expansion 
dans le sud de la péninsule Arabique. Les membres d’un clan juif hadrami, apparentés aux 
Banū al-Aswad, auraient adopté la nouvelle religion lors de la prière du premier vendredi du 
mois de raǧab, qui eut lieu dans la mosquée d’al-Ǧanād  125. Cette conversion se serait vrai-
semblablement faite à l’issue d’une dispute organisée entre Muʿaz ibn Ǧabal et des rabbins 
hadramis sur la question de l’accès au Paradis.

117.  Al-Balāḏūrī, Kitāb futūḥ, p. 97.
118.  Al-Ǧādī, Tabaqāt, p. 4.
119.  Décobert, « La prise de Maryūt », p. 157.
120.  Al-Mad’aj, The Yemen in the Early Islam, p. 12.
121.  Décobert, « La prise de Maryūt », p. 158.
122.  Tobi, Jews of Yemen, p. 13.
123.  Al-Ǧādī, Ṭabaqāt, p. 18.
124.  Lecker, Jews and Arabs, p. 129.
125.  La mosquée d’Al-Ǧanād fut construite, avec celle de Ṣanʿā’, du vivant de Muḥammad.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…462

Les conversions à l’islam furent certainement nombreuses, comme celle de ce juif vivant 
dans l’est du Wādī Hadramaout et qui rédigea un poème dédié à Muḥammad :

« Tu es le prophète que nous attendions,
la Bible et les prophètes nous annonçaient cette bonne nouvelle  126. »

	 Les mishumadim

À l’arrivée de l’islam, le judaïsme yéménite se divisait en trois groupes : celui des classes 
dirigeantes, héritières des familles princières et des maisons aristocratiques du vie siècle 127, 
celui des campagnes, des am ha-aretz dans le sens de leur définition palestinienne de « peuple 
de la terre  128 », à la pratique assez élémentaire, et celui des villes, bénéficiaire de l’expansion 
économique des débuts de l’islam  129. 
Les descendants des familles princières de la lignée du roi Yūsuf, dit Ḏū Nuwās, désireux 

de conserver leur rang et leurs privilèges, furent certainement parmi les premiers à accepter 
l’islam, formant ainsi une classe intermédiaire entre les conquérants musulmans et la commu-
nauté juive. Une des premières conversions volontaires fut celle de Zur’ah Ḏū Yazān en 630, 
qui reçut, par la suite, la délégation, conduite par Muʿaz ibn Ǧabal  130, envoyée par Muḥammad 
dans le Hadramaout. Cette conversion des élites semblait obéir à un phénomène d’intérêt, 
au sens le plus large du terme. Cet effet de valeur donnée à une action accéléra un processus 
de variation religieuse qui se situait entre la logique communautaire et l’intérêt personnel. 
Le souci d’ordre et de paix poussa également ces élites à se rallier au dominant, dont elles 
attendaient une protection contre l’insécurité et les différentes occupations étrangères, qu’elles 
fussent abyssines ou perses.

À l’image des daḥāqin  131, les propriétaires fonciers iraniens, l’aristocratie juive ḥimyarite 
choisit le chemin de la conversion contre des garanties fiscales  132 et l’assurance du maintien 
de leur rang social de la part du nouveau pouvoir  133. La solidarité commune cédait le pas à 
l’identité personnelle, privant ainsi les groupements juifs d’Arabie d’une partie de leur pou-
voir décisionnel, celui de la classe dirigeante de l’aristocratie ḥimyarite ou hadramie, dont les 
ancêtres avaient adopté, parfois superficiellement, le judaïsme  134. 

126.  Al-Baġdādī, Kitāb al- muḫbar, p. 80.
127.  Sedov, Robin et Ballet, « Qāni’ », p. 30.
128.  Botticine et Eckstein, « From Farmers », p. 8.
129.  Goitein, juifs et Arabes, p. 100, 101.
130.  Al-Ṭabarī, The Sāsānids, p. 190, n. 483. 
131.  Al-Balaḏūrī, Kitāb futūḥ, p. 357, 358.
132.  Ibid. 
133.  Il est intéressant de considérer, en 1953, le témoignage de R.B. Serjeant concernant un nommé al-Isrā’īl, 
cheikh d’al-Rawḍa, dans le Hadramaout, et qui s’étonne de voir une ascendance juive aussi clairement affichée 
par un membre du « pouvoir religieux » ; voir Serjeant, «Hūd », p. 171.
134.  Tobi, « Conversion to Islam », p. 577.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 463

Mais ce mouvement d’adhésion ne fut que partiel, comme le montre un décret 
d’al-Hādi Yaḥyā ibn Ḥusayn  135 qui imposa une taxe foncière aux juifs et aux chrétiens ; un 
certain nombre de propriétaires fonciers juifs existèrent jusqu’au ixe siècle. 

Les conversions volontaires touchèrent également des groupes d’individus d’origine modeste 
résidants dans les campagnes. 
Une problématique mettant en relation les frais éducatifs et le flux des conversions permet 

de dégager le profil « type » de ce néophyte  136 : il est membre d’une communauté rurale et ses 
revenus sont si bas qu’il ne peut assurer une instruction religieuse à ses fils. Il s’agit d’un am 
ha-aretz, dont la définition se doubla, à partir du iiie siècle, d’une seconde signification, celle 
de am ha-aretz la Tora, « d’ignorant de la Tora », c’est-à-dire d’illettré. Ce fut sous l’influence 
de Rabbi Juda ha-Nassi  137 que se généralisa le besoin d’étudier la Tora afin de donner une 
éducation religieuse aux jeunes garçons. Selon la tradition rabbinique, un am ha-aretz se sou-
ciait peu de l’éducation de ses enfants et négligeait les lois de pureté  138. Dès lors, demeurer 
illettré devenait un objet de mépris et d’exclusion. Ainsi, la mise en relation du fait religieux 
et du fait éducatif peut permettre de mieux saisir l’effet déstructurant des conversions sur les 
communautés rurales à partir du viie siècle. 
La conversion à l’islam, de laquelle découlait l’accès au savoir  139, pourrait être un effet 

pervers du système éducatif interne au judaïsme 140 dont le coût de l’éducation était équivalent 
au revenu mensuel d’un paysan  141.
À l’inverse, les populations urbaines, ou péri-urbaines, se recentrèrent sur leurs commu-

nautés et sur les structures éducatives qu’elles finançaient en généralisant la scolarisation des 
enfants juifs, ce qui constitua probablement une barrière efficace contre le passage d’un groupe 
religieux à un autre, emboîtant le pas aux stratégies matrimoniales et aux interactions de 
groupes  142. Ainsi les communautés juives demeuraient suffisamment structurées pour faire 
du principe de survie, et de sa transmission par l’éducation des garçons, un fait de cohérence 
interne. Il est également intéressant de souligner que les différences de taux de paiement des 
taxes douanières ou commerciales entre juifs et musulmans purent parfois constituer un 
argument suffisant pour aboutir à une conversion. 

Ce processus de conversion contribua fortement à dépeupler les campagnes  143, bon nombre 
de paysans quittant leurs terres pour aller s’établir en ville en tant que commerçants ou 

135.  Tobi, Jews of Yemen, p. 17.
136.  Botticine et Eckstein, « From Farmers »,p. 8-10.
137.  Les autorités romaines reconnurent Rabbi Juda ha-Nassi comme chef spirituel de la communauté juive 
de Palestine vers 170. Il rédigea la Mishna entre 200 et 220.
138.  Talmud de Babylone, 22a.
139.  Berkey, The Transmission of Knowledge.
140.  Botticine et Eckstein, « From Farmers », p. 10.
141.  Ibid, p. 17.
142.  Décobert, «La prise de Maryūt», p. 161.
143.  Botticine et Eckstein estiment que la population juive de la Mésopotamie, de la Perse et de la péninsule 
Arabique aurait diminuée de 87% entre le viiie et le xve siècles, voir « From Farmers », p. 24.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…464

artisans. À titre d’exemple, al-Ḥamdānī (932-968) signale l’existence d’une communauté juive 
de 200 personnes dans la région de Médine ; d’après le géographe, ceux-ci se seraient « autrefois 
comptés en milliers de personnes  144 ». L’arrivée de l’islam et le mouvement de conversion qui 
suivit marquèrent une rupture radicale et définitive avec la civilisation ḥimyarite ; la transfor-
mation du judaïsme arabique fut alors profonde et irréversible. L’islam, en tant que structure 
politique, marqua le point de départ d’une urbanisation importante de toutes les populations 
de la péninsule Arabique, permettant aux juifs de compléter une transition qui les conduisit 
du statut de rural à celui de citadin. 
La période d’autonomie de la société civile allant de l’Hégire, en 622, jusqu’à l’avènement de 

la dynastie abbasside, en 750, permit la mise en place d’un pouvoir politique, mais également 
communautaire, qui s’appuya avant tout sur les notables dont le rôle devint alors primordial. 
L’émergence de cette élite intellectuelle, et non plus uniquement aristocratique et patrimoniale, 
affirma non seulement un désir de modernisme, mais entérina également une première cassure 
entre la définition patrimoniale de notable communautaire et celle d’élite  145.
Les conversions individuelles suscitèrent de vives réactions au sein des communautés, sur-

tout lorsqu’il s’agissait de notables. Ce processus d’islamisation obéissait également à plusieurs 
facteurs, dont les mariages mixtes, les opportunités de contacts humains ou les choix sociaux 
de certains acteurs. Shelomo Dov Goitein cite de nombreux exemples, comme celui de cette 
femme juive qui demanda le divorce de son mari, commerçant à Aden et converti à l’islam, 
afin de pouvoir se remarier. Sa demande fut d’abord adressée au qāḍī avant d’être renvoyée 
devant une cour rabbinique. Les réflexes culturels continuaient à fonctionner bien après la 
conversion, comme ce couple de convertis qui demandèrent que leur fils fût circoncis selon la 
tradition juive, au huitième jour, et non selon les principes de la sunna  146. 

	 Les mawālī

Le califat s’installa, en 661, hors de la péninsule Arabique. Le statut de la ḏimma était en 
cours d’élaboration (il prit sa forme canonique au viiie siècle avec la formalisation du droit 
musulman comme base du système social du califat) et le maintien des non-musulmans dans 
leurs propres structures communautaires apparaissait comme indispensable au fonctionne-
ment de la société. Dès lors, les conditions de l’adhésion à l’islam se modifièrent. En effet, si 
le choix des deux premiers califes rāšidūn fut dicté par l’ancienneté de leur conversion et les 
liens familiaux qui les unissaient à Muḥammad, le cadre politico-religieux changea à partir 
de 644. Le choix controversé de ʿUṯmān ibn ʿAffān comme troisième calife provoqua des 
divergences qui débouchèrent, à partir de 656, sur la première rupture de la communauté avec 
la dissidence prêchée par ʿAlī.

144.  Al-Ḥamdānī, Ṣifat ǧazīrat al-ʿArab, cité par Miquel, p. 86.
145.  Faü, Les juifs de la Péninsule, p. 8.
146.  Goitein, A Mediterranean Society, p. 299-311.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 465

Les néo-musulmans furent d’abord des non-Arabes, à l’exemple des Perses, et la propaga-
tion de la religion du Coran donna naissance à une troisième catégorie sociale, à mi-chemin 
entre celle du ḏimmī et celle du musulman d’ascendance arabe : le mawlā, ou client. Les mawālī, 
qu’ils fussent d’origine juive, chrétienne, samaritaine ou zoroastrienne, furent très tôt victimes 
de discriminations, et ce pour deux raisons principales : tout d’abord, le fait qu’ils ne fussent 
pas Arabes, ces derniers voulant protéger leurs privilèges politiques et économiques ; ensuite, 
le ressentiment qu’éprouvait le vainqueur par rapport au vaincu. 
Mais la conversion des juifs de la péninsule compliquait sérieusement les choses. Étant de 

souche arabe et tribale, ils ne pouvaient pas être assimilés aux mawālī, mais aux musulmans 
d’origine arabe. Cette accession directe à ce qui forma l’aristocratie du monde musulman 
encouragea bon nombre des membres des communautés juives de la péninsule Arabique à 
franchir le pas de la conversion.
Ce nombre alla croissant, de génération en génération, du viie au xiie siècle. Le succès de 

l’islam dans les communautés juives de la péninsule obéissait, certes, à des raisons tactiques, 
mais également à des motivations d’ordre symbolique. Adhérer au monde des vainqueurs, à 
celui du dār al-islām, ne leur permettait-il pas d’intégrer symboliquement la caste des kohanim, 
des prêtres du Temple descendants d’Aaron, issus de la tribu de Lévi, c’est-à-dire celle des 
dirigeants ? 

La majorité de ces conversions demeurait le fruit d’une démarche personnelle ou fami-
liale  147. L’explication donnée à ce phénomène peut s’articuler autour de deux points : le pre-
mier est l’isolement relatif dans lequel vivaient les communautés yéménites. L’influence des 
académies iraqiennes toucha certes les élites religieuses du Yémen et du Hadramaout, mais 
ne fut certainement pas suffisante pour prévenir les individus de l’attrait que présentait l’islam 
à leurs yeux. Le second concerne la position des académies de Babylone, dont les directives 
demeuraient assez éloignées des problèmes quotidiens, alors que la šarīʿa était en mesure de 
répondre concrètement au questionnement de la vie de tous les jours. 
Un dernier élément à prendre en considération demeure certainement le facteur linguistique. 

La suprématie de la langue arabe au sein de la société yéménite a permis d’affermir, à partir 
du viiie siècle, une particularité culturelle arabe née d’une fusion bédouine et ḥimyarite  148. 
L’arabisation progressive du Yémen a sapé les anciennes structures en introduisant un nouveau 
système, celui même qui prévalait chez les Bédouins du Héjaz, qui avaient désormais pour 
eux le pouvoir politique. De plus, le clivage existant entre, d’une part, la langue arabe, devenue 
au Yémen langue de culture, et l’hébreu d’autre part, langue cultuelle, produisit un effet de 
rétrécissement communautaire tant religieux que social. 
Mais, d’autre part, ce phénomène de repli des communautés sur elles-mêmes et la recherche 

d’une nouvelle affirmation identitaire encouragea un retour à l’hébreu, qui, au-delà de sa dimen-
sion de langue sacrée, devint une langue de témoignage en apparaissant sur les épitaphes et les 
inscriptions où il suppléa le grec et le sabéen, employés jusque-là. La force de cette nouvelle 

147.  Wasserstein, « Islamisation and Conversion », p. 49-60.
148.  Chelhod, Arabie du Sud, p. 43.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…466

identité culturelle yéménite 149 a sûrement constitué un pôle d’attraction important dans les 
cas de conversions individuelles, dès lors que le néophyte perdait son identité de juif. 

Le changement de statut lié à la conversion à l’islam n’allait pas sans problèmes pour celui 
qui abjurait le judaïsme. Ainsi le nouveau converti perdait la protection de l’Imam car il n’était 
plus « protégé » et il sortait du pacte de la ǧizya. D’un point de vue strictement social, il perdait 
la confiance de sa communauté d’origine, sans pour autant gagner celle des musulmans, et seul 
le mariage mixte lui ouvrait la porte de l’intégration et de l’assimilation, qui restait cependant 
partielle. Dans le Yémen zaydite, un juif converti était souvent désigné sous le nom de muhtadī, 
« guidé 150 » ou de musilmānī, « petit musulman  151 ». Malgré le poids de ces préjugés populaires, 
les conversions demeurèrent une réalité qui laminait peu à peu les communautés juives.
L’État musulman, en organisant une administration capable d’assurer la levée d’une fisca-

lité nouvelle dans les pays soumis, a contribué à démanteler un certain nombre d’institutions 
locales qui constituaient des structures phares, comme ce fut le cas des monastères chrétiens 
en Égypte  152. La question est de savoir si les rouages institutionnels du judaïsme arabique 
ont effectivement subi un tel phénomène, ce qui aurait également poussé les juifs à se tour-
ner vers l’islam. La figure du converti tend à montrer que les communautés juives urbaines 
demeuraient suffisamment structurées par la tradition rabbanite pour faire du principe de son 
maintien et de sa transmission par l’éducation un fait de cohérence interne. Ce principe ne 
fut cependant pas suffisant pour protéger l’ensemble des communautés arabiques qui n’avaient 
plus les moyens intellectuels de se protéger d’une adhésion à une autre tradition religieuse, la 
tradition islamique. Il révèle, cependant, moins un phénomène de déstructuration au sein des 
communautés juives arabiques, qu’un phénomène d’ossification de ces structures, leur efficacité 
devenant obsolète face à l’attirance d’un islam triomphant. 
Puis ce processus renforça, par effet de contrecoup, la force du pouvoir rabbinique qui prit 

conscience de la pérennité d’un nouvel ordre politique régi en termes islamiques en lui donnant 
cependant les moyens de s’affirmer. Après avoir promulgué une série de mesures destinées à 
freiner l’ardeur des prosélytes  153, le pouvoir rabbinique fut en mesure d’apporter des réponses 
aux grandes questions sociales et religieuses qui, dans un premier temps, firent le succès des 
conversions. Ainsi, au xiie siècle, Natana’el Ibn al-Fayyumi, sur qui nous reviendrons, affirma ce 
renouveau en présentant son introduction à une nouvelle philosophie juive, Bustān al-ʿ Uqūl  154, 
comme un outil de modernisation du système éducatif en usage dans les yeshivot. 
L’attrait pour l’islam s’infléchit à partir du xiie siècle et le judaïsme arabique conserva encore 

une place importante, représentant la première confession non musulmane, et demeurait encore 
majoritaire dans certaines régions, comme dans l’oasis de Wādī al-Qurā  155.

149.  Crone et Cook, Hagarism, the Landing, p. 112.
150.  Serjeant, « Omani Naval Activities », p. 83, note 68.
151.  Rossi, « Il diritto consuetodinario », p. 136.
152.  Décobert, «La prise de Maryūt », p. 159.
153.  Tobi, « Conversion to Islam », p. 577.
154.  Ibn al-Fayyumi, Bustān al-ʿUqūl.
155.  Al-Muqaddasī, Aḥsan al-taqāsīm, p. 84, 95.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 467

Un philosophe juif du xiiie siècle dressa, sur un ton humoristique, la liste des motifs non 
religieux de la conversion à l’islam :

« Il (le converti) est mû par la peur et l’ambition.
« Il doit au Trésor une grosse somme d’argent.
« Il désire échapper à la condition d’opprimé.
« Il est condamné à une peine de prison.
« Il tombe amoureux d’une musulmane, 
« Ou bien il a quelques motifs de ce genre 156. »

156.  Manṣūr, Ibn Kammuna’s Examination, p. 102.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…468

	 Les conversions forcées à l’aune des mouvements  
de messianisme juif  157

Les conversions forcées constituèrent un aspect original de la réalité yéménite. Le chro-
niqueur Ibn Aʿ ṯam rapporte que, sous le califat de ʿAlī, un groupe d’apostats de la région de 
Ṣanʿ ā’, membres de la tribu juive des Qaws et convertis dans un premier temps à l’islam, revint 
ensuite au judaïsme :

« Les Qaws de Ṣanʿ ā’ adoptèrent le judaïsme après qu’ils eurent reconnu le Coran et accepté 
l’islam. Il [ʿ Alī] les tua tous et fit brûler leurs corps dans un bûcher  158. »

L’analyse des persécutions et des conversions forcées subséquentes nous amène à considérer 
la délicate question des mouvements messianiques du judaïsme sub-arabique. L’intensification 
de certains courants de la mystique juive représentait un danger pour les autorités musul-
manes car les idées de syncrétisme religieux liées à une perspective eschatologique brouillaient 
les frontières religieuses. Le pouvoir califal réagit en réaffirmant le plus fermement possible 
la distinction entre les religions et en imposant l’absolue supériorité de l’islam. Une des voies 
classiques de l’application de cette politique de contrôle passait par la discrimination reli-
gieuse, appliquée aux ḏimmī-s les plus nombreux, les chrétiens, et par la persécution, suivie 
de l’obligation violente, mais ponctuelle, de la conversion, appliquée aux petites communautés 
de ḏimmī-s, dont les juifs. 

Ce messianisme constitua une particularité du judaïsme oriental en général et arabique en 
particulier, au même titre que les conversions forcées, les deux étant souvent complémentaires, 
comme ce fut le cas sous l’administration du gouverneur ayyubide d’al-Muʿizz Ismā’īl, dans les 
dernières années du xiie siècle. Cette utopie messianique semblait cependant être en relation 
avec une demande populaire de renouveau religieux, entretenue par des campagnes de pré-
dications, notamment en 968, en 1068, en 1107 et en 1186. Ces prédications furent en général 
le fruit du travail de petites sectes juives apparues au Moyen-Orient à partir du viie siècle. 
Chaque mouvement messianique mit invariablement en scène des individus charismatiques, 
ayant une personnalité suffisante pour défier l’autorité rabbinique, et, au-dessus d’elle, celle du 
pouvoir princier. Cette tension entre les tenants de la tradition et de l’ordre communautaire, et 
les révolutionnaires de la prédication messianique demeura une constante de ces mouvements 
populaires dont l’émotion était entretenue par la diffusion régulière de contes légendaires 
mettant en scène des catastrophes apocalyptiques. 

157.  La prétention juive à la messianité post-exilitique correspond à des mouvements religieux non reconnus 
par les religions abrahamiques, ou une de leurs composantes.
158.  Ibn Aʿṯam, Kitāb al- futūḥ, p. 71.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 469

Ce fut précisément cet élément populaire que voulut combattre Maïmonide en formu-
lant une doctrine eschatologique qui rejetait tout élément d’utopie populaire, notamment en 
insistant sur des assertions anti-apocalyptiques qui étaient avant tout destinées à atténuer la 
dynamique sociale de ces mouvements spontanés de messianisme  159. 

	 L’émergence des groupes hétérodoxes juifs orientaux

La déshérence sociale des classes pauvres, la misère, la ferveur religieuse mais également 
l’influence d’un milieu ambiant zaydite qui vivait dans l’attente du retour du mahdī al-muntaẓar, 
le messie attendu de l’eschatologie chiite, peuvent expliquer les différents mouvements mes-
sianiques qui touchèrent et déstabilisèrent la communauté juive yéménite. Ce désir de chan-
gement se nourrissait également de la tradition messianique de l’islam, celle du mahdisme. 
Les juifs étaient réceptifs aux images et idées apocalyptiques développées par le chiisme, mais 
ce phénomène ne fut pas à sens unique, les musulmans étant, à leur tour, attirés par ceux 
qui, parmi les juifs, se proclamaient messies. Les juifs yéménites vivaient dans l’attente de la 
venue du Messie, mais leurs croyances relatives à la conception du messianisme demeuraient 
généralement assez contradictoires et variaient fréquemment. 

La chronologie du messianisme juif en Arabie montre une pérennité intéressante.
Dès la période de l’hégire, un juif du Héjaz nommé Ibn Sayyād se proclama « apôtre de 

Dieu » tout en prônant le mysticisme  160 et fut présenté par les sources musulmanes comme 
l’incarnation du daǧǧāl, du « faux messie ». La tradition musulmane  161 relate sa rencontre 
avec Muḥammad dans une palmeraie, à proximité de la forteresse des Banū Maabā, où le 
Prophète était en pleine méditation. Le Coran fait référence à ces courants mystiques  162 dont 
la pérennité constituait une réalité de la vie du judaïsme arabe au viie siècle. David Halperin 
relie Ibn Sayyād à un courant mystique hérétique du judaïsme présent dans le Héjaz au viie siècle  163.

Au viie siècle, un juif nommé Haggabar ibn Tsa’hār annonça sur le marché de Yaṯrib la 
venue prochaine du messie Yocha’a al-Akhbari qui allait se révéler au-delà du fleuve Sambatyon : 
le promis monterait un âne blanc lors de sa prochaine venue et ferait cesser les autres cultes 
pour répandre le message de la Bible sur terre  164.
Un passage de la relation de voyage de Nāsir-i-Khosrō  165 (1004-1074[?]) mentionne la région 

de Yamāma comme étant la patrie d’un Messie qui y prêcha vers 1035.
Puis, à partir du xiie siècle les deux communautés, juive et musulmane, furent régulière-

ment agitées par de nouveaux soubresauts messianiques.

159.  Leaman, Maïmonide.
160.  Helperin, « The Ibn Sayyad », p. 213-225.
161.  Ibid.
162.  Le Coran S, 2 , 78, 79 et 80.
163.  Helperin, « The Ibn Sayyad », p. 213-225.
164.  Adler, « Obadia », p. 133.
165.  Nāsir-i Khosrō, Safer nāmeh, p. 224. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…470

Les chroniques syriaques mentionnent, en 1153, un homme d’origine yéménite qui portait 
le nom de Mabarqā, surnommé Abū al-Ḥarb, qui se proclama roi :

« Il y eut en Palestine un homme appelé Tamīn et surnommé Abou al-Ḥarb, un yéménite qui 
prit le nom de Mabarqā, et qui se proclama roi. Trente mille affamés et dénudés se joignirent à 
lui. Son visage était couvert d’un voile  166. »

Ce prédicateur affirmait la vérité de la révélation coranique et l’amalgame avec le judaïsme, 
affirmant que la véracité de ses affirmations était citée dans la Bible ; il fut exécuté sur ordre 
de l’imam. 
La proximité de l’Iran facilita également, à partir de l’arrivée de l’islam, la diffusion des écrits 

de plusieurs messies perses. Ainsi la communauté de Bayhān, dans le sud du Yémen, restait 
convaincue que le Messie était déjà venu, rendant ainsi plausible l’hypothèse d’une influence 
des idées d’Isḥāq ibn Yaʿ qūb Abū ʿĪsā al-Iṣfahānī, fondateur d’un mouvement dissident en 
Perse au viiie siècle, après la conversion à l’islam des juifs de Ḥirā’  167. Ce tailleur, originaire 
d’Iṣfahān, que certains de ses disciples présentaient comme analphabète, vécut entre 680 et 705, 
sous le règne du calife ʿAbd al-Malik ibn Marwān. Ses prédictions sortirent rapidement des 
limites de la Perse. Abū ʿĪsā se présentait comme le dernier des cinq précurseurs du Messie  168, 
tout en reconnaissant le don de prophétie à Jésus et à Muḥammad. Il soutenait que chacun avait 
été envoyé par Dieu à son peuple respectif et il recommandait à ses disciples la lecture du Coran 
et des Évangiles, ainsi que l’étude de leurs commentaires. 

« Il disait que les musulmans, comme les chrétiens, doivent chacun pratiquer leur religion à 
laquelle ils ont désormais adhéré, tout comme les juifs doivent pratiquer la religion qu’ils professent 
maintenant. Cela veut dire probablement que toutes les religions sont authentiques et aucune 
n’est meilleure que l’autre  169. »

Un des disciples d’Abū ʿĪsā se nommait Yudġān. Il vécut, dans la première moitié du 
viiie siècle, à Hamadan, où il connut un important succès populaire :

«Yudġān prétendait être également un prophète. Ses disciples affirmèrent qu’il était le Messie et 
qu’il n’est pas mort ; ils attendaient son retour d’un moment à l’autre. Les Yudġānites interdisent la 
viande et les boissons alcoolisées et observent la pratique de très nombreuses prières et jeûnes. Ils 
déclarent que les shabbats et les jours de fête ne sont plus obligatoires, mais doivent être respectés 
comme jours du souvenir. Certains caraïtes partagent cette opinion  170. »

166.  Chronique, traduite par Chabot, , p. 103.
167.  Gil, Jews, p. 511.
168.  Talmud de Babylone, Soukka, 52b.
169.  Al-Qirqisānī, « Account to the Jewish », p. 382.
170.  Ibid, p. 383.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 471

Ces groupes hétérodoxes réformateurs étaient souvent marqués par une accentuation res-
trictive du mode de vie quotidien, notamment en ce qui concerne l’alimentation et les règles de 
mariage. Mais la pauvreté intellectuelle des chefs de ces mouvements contribua à réduire leur 
influence, et, excepté les caraïtes, aucune de ces hérésies n’a survécu à la mort de son fondateur. 
La disparition de ces sectes juives s’est accomplie soit par une élimination physique, comme 
celle d’Abū ʿĪsā al-Iṣfahānī, soit par une assimilation progressive aux théories rabbanites ou 
caraïtes. L’effort intellectuel incomparable qui s’est déployé autour de l’étude talmudique a fini 
par s’imposer à tous ceux qui, parmi les dissidents, s’étaient peu à peu éloignés du judaïsme. 
Deux facteurs se sont conjugués pour réduire, puis effacer l’influence des sectes juives des 

premiers siècles de l’islam : le premier est constitué par le rôle fondamental joué par l’exilarque 
dans la consolidation de l’autorité rabbinique, dans le contexte particulier de l’arrivée au pouvoir 
de l’islam triomphant de la période rassulide. L’exilarque avait réussi à mettre fin aux que-
relles internes du rabbanisme qui devint le judaïsme officiel auprès des autorités musulmanes, 
éliminant ainsi de facto le caraïsme. En effet, l’islam a reconnu officiellement deux courants 
du judaïsme - le rabbanisme et le samaritanisme - et a toujours ignoré les caraïtes en tant 
que communauté représentative. Le rôle spirituel de l’exilarque était renforcé par sa position 
politique de garant de la communauté auprès de l’autorité califale puisqu’il avait le droit de 
dispenser du paiement de la ǧizya ceux qu’il jugeait incapable de s’en acquitter. 
Le second facteur d’affaiblissement de ces sectes  171 juives fut l’effet de fuite en avant vers 

une zone de non-droit théologique, dont l’attente messianique était renforcée par l’abondance 
des images mises en scène par les prophètes, et en particulier Isaïe : descriptions apocalyptiques 
de séismes, de déluges, de fournaises et de désolation ; Israël n’étant pas épargné, mais purifié. 

La conséquence immédiate de ces mouvements déstabilisateurs de l’ordre social fut la per-
sécution ouverte et l’obligation, brève ou définitive, de la conversion. En effet, en sortant du 
cadre strict de la ḏimma, le judaïsme sud-arabique s’exposa à la réaction du pouvoir califal  172 ; 
la répression toucha les communautés de manière inégale et déboucha sur une politique de 
conversion forcée dont la chronologie yéménite, jusqu’au xiiie siècle demeure, cependant, assez 
succincte :
– 1172 : l’imam ʿAbd al-Nabī ibn Mahdī mit en place une politique de conversions forcées des 

juifs du Yémen. Il fut influencé par un de ses conseillers, Samuel ibn ʿAbbās, un juif converti 
à l’islam et auteur d’un certain nombre de polémiques contre le judaïsme. L’imam entendait 
ainsi lutter contre un mouvement messianique mené par un illuminé qui se proclamait « roi 
d’Israël », semant le désarroi dans la communauté juive sanʿ ā’nite. Les sources arabes ne font 
que peu de références à ʿAbd al-Nabī ibn Mahdī qui se faisait fort de convertir, par la force 
s’il le fallait, les juifs à l’islam  173. 

171.  Alobaidi, Le commentaire des psaumes, p. 82-84.
172.  Lewis, Sémites et antisémites, p. 147-158.
173.  Ibn Furāt, Tārīḫ, p. 198 et Cassel, Yeman, p. 164.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…472

	 Le manifeste eschatologique de Maimonide

Conscients du danger que représentait ce genre de manifestation pour la survie de leur 
communauté, les dignitaires, sous la conduite de Jacob ibn Natan’el al-Fayyumi, se tournèrent 
vers celui qui faisait référence en matière de législation talmudique, Moïse Maïmonide qui leur 
envoya une réponse connue sous le nom d’Iggeret Teman, « Épître au Yémen  174 ». Maïmonide 
entretenait des contacts avec le Yémen, puisqu’il avait déjà reçu, avant la rédaction de son épître, 
un don de 100 dinars de la part de la communauté de ʿAden.
L’« Épître au Yémen » fut écrite en arabe par Maïmonide, au Caire, en 1172, et s’adressait 

directement aux juifs yéménites, en leur donnant les arguments théologiques pour se protéger 
de toute agitation messianique.
Le texte de Maïmonide se réfère au climat de ferveur messianique qui régnait au Yémen, où 

ces mouvements  175 entretenaient paradoxalement une contradiction dans leurs approches res-
pectives d’un messianisme à tendance réaliste, ou au contraire, apocalyptique, intégrant parfois 
ce dualisme dans le même message. 
La mise en garde de Maïmonide contre la tentation de l’hérésie s’adressait directement 

aux adeptes de ce messianisme :

« Ils pensent que le Yémen est le lieu de la révélation comme leur a dit celui qui l’introduit en 
erreur  176 ».

Mais tout se passait comme si, face à l’urgence de la situation des juifs du Yémen, piégés 
entre l’apostasie et le martyre, Maïmonide, conscient de son rôle de guide spirituel, laissait 
de côté ses convictions philosophiques. Il tenta alors de trouver une solution pragmatique qui 
permettrait de sauver cette communauté des représailles éventuelles du pouvoir politique et 
de la soustraire à la tentation de suivre le premier pseudo-messie venu. Ainsi, au-delà de l’idée 
du messianisme, Maïmonide développa ensuite, dans l’« Épître sur l’astrologie  177 », le thème de 
la survie de la communauté yéménite, qui passe par la neutralisation de ce prétendu sauveur.
Un Messie se manifesta à la même époque, plus au nord, sur les hauts plateaux yéménites. 

Il réforma les prières et le rituel, prêchant l’aumône en organisant d’immenses campagnes de 
charité au cours desquelles les adeptes partageaient tous leurs biens. Son écho fut tel que de 
nombreux musulmans se joignirent à lui. Devant l’agitation provoquée, l’imam le fit arrêter. 
Convoqué devant le dīwān, il maintint ses affirmations messianiques et proclama que si l’on 
tentait de le tuer, il ressusciterait aussitôt ; amusé, l’imam tenta l’expérience et le fit décapiter. 

174.  Maïmonide, Épîtres.
175.  Klorman, « Jewish and Muslim », p. 301-333.
176.  Maïmonide, Épîtres, p. 98.
177.  Kraemer, Maimonides, p. 428.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 473

Maïmonide préconisa que cet imposteur fût enfermé avec le maximum de publicité auprès 
des musulmans afin de sauver la communauté de représailles qu’un tel débordement à l’ordre 
public ne manquerait de provoquer  178.
Un autre Messie apparut ultérieurement dans le Hadramaout, prêchant une sorte de 

syncrétisme entre judaïsme et islam, proclamant que la Bible avait prédit sa venue comme 
Messie. Moïse Maïmonide reporta également cet épisode messianique dans « l’Épître sur 
l’astrologie  179 », en citant la présence d’un personnage dans le Hadramaout prétendant être 
le messager du Messie qui devait apparaître au Yémen, alors que dans « l’Épître au Yémen », 
Maïmonide présente l’homme en question comme étant lui-même le Messie. Cette ambiguïté 
entre les deux textes est confirmée par un autre passage de « l’Épître sur l’astrologie » dans 
laquelle Maïmonide précise que des musulmans commencèrent à suivre ce « messager  180 ». 
L’homme fut finalement arrêté par les troupes califales et exécuté, laissant derrière lui la 
légende de son retour après le miracle de sa résurrection. La proximité de l’eschatologie chiʿite 
avec la doctrine du retour du mahdī al-muntaẓar est ici palpable.
Moïse Maïmonide dénonça, dans son « Épître au Yémen  181 », les persécutions et la campagne 

de conversion forcée qui fit suite au mouvement messianique :

« Vraiment, ce que tu rappelles à propos de celui qui règne sur le Yémen, qui a décrété la persé-
cution contre Israël et a obligé toutes les localités sous sa souveraineté d’abandonner leur religion 
est une nouvelle qui nous a fait blêmir  182 ».

Il tenta de minimiser le nombre des convertis : « Tu m’as dit qu’un petit nombre écartait 
ce doute (de la conversion [n.d.l]) 183 », tout en conseillant aux juifs menacés de mort de fuir 
vers des terres plus accueillantes. 
Maïmonide prit une position pragmatique face au phénomène de conversion forcée. Témoin 

en son temps des violences exercées par les Almohades sur les juifs d’Espagne musulmane, il 
expliquait qu’il n’y avait ni honte, ni disgrâce à se convertir sous la contrainte, car il préférait 
voir un juif converti pratiquant en secret sa religion qu’un bon croyant mort. Pour lui, la 
force du croyant est de refuser 184 la loi du dominant tout en affichant une pratique extérieure. 
Maïmonide restait persuadé, à l’aune de sa propre expérience, que ces conversions forcées 
n’étaient pas le résultat d’un certain arbitraire politique de quelques dynasties musulmanes, mais 
demeuraient intrinsèques à leurs principes religieux. Se référant volontiers à son propre passé 
et aux destructions des communautés juives d’Andalousie et du Maghreb par les Almohades, 

178.  Ibid.
179.  Ibid, p. 427, 428.
180.  Ibid.
181.  Ibid, p. 235.
182.  Maïmonide, Épîtres , p. 53.
183.  Ibid, p. 75.
184.  Kraemer, Maimonides , p. 156.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…474

il considérait les événements du Yémen comme une possible période de transition entre le 
statut de ḏimmī et l’assimilation  185 à la religion de la puissance dominante. 
Maïmonide considéra les anusim comme faisant toujours parti intégrante du judaïsme  186, 

s’opposant sur ce point aux psikot, les directives religieuses, prises plus d’un siècle auparavant 
par les écoles talmudiques rhénanes  187, qui condamnaient indifféremment les mishumadim 
et les anusim au herem, à l’anathème. La prise de position de Natan’el ibn al-Fayyumi 188 est 
également révélatrice d’un certain pragmatisme en matière de conversions forcées : il jugeait 
que la récitation de la šahāda, la profession de foi, ne liait pas son auteur à l’islam qui avait été 
envoyée par Dieu « uniquement pour les Arabes  189 ». 
Ces deux autorités officielles du judaïsme entérinaient ainsi l’idée d’une crypto-appartenance 

au judaïsme, d’une distinction entre l’adhésion officielle et l’appartenance privée. En effet, en 
présence d’un régime de communauté restreinte, encore suffisamment structuré, la crypto-
appartenance religieuse demeurait possible, du moins à court terme. Mais l’existence, dans 
la péninsule Arabique, d’une ou plusieurs communautés crypto-judaïsantes, telles qu’elles 
existèrent dans l’Andalousie almohade décrite par Maïmonide, ne peut pas, à l’heure actuelle, 
être vérifiée par les sources connues  190.

	 De la persécution à la conciliation

– 1198 : Al-Muʿ izz Ismāʿīl, ordonna une conversion forcée des juifs et des chrétiens de la 
péninsule  191. Il restait convaincu que le succès de sa politique de contrôle du pouvoir devait 
passer par la stricte application de l’édit d’expulsion promulgué par Muḥammad à l’encontre 
des juifs du Héjaz. Saladin, puis la dynastie ayyoubide, affirmèrent leur opposition à cette 
perception de la šarīʿa en réactivant les mesures discriminatoires établies par le calife al-Ḥakīm 
(996-1021) qui imposèrent notamment les signes particuliers aux ḏimmī-s. 
Al-Muʿ izz Ismāʿīl s’autoproclama calife en 1197 et prit, très rapidement, des mesures de 

conversions forcées à l’encontre des communautés juives yéménites. 
L’épisode de la conversion forcée de 1198 est rapporté dans deux lettres de marchands 

juifs d’Aden. Un premier courrier  192, daté de 1198, ne mentionne pas le mouvement messia-
nique qui secoua le sud du Yémen à cette période, en s’attardant sur la brutalité et la rapidité 

185.  Ibid, p. 241.Talmud de Babylone , 52b. Kraemer, Maimonides, p. 99-100. Levine, The Bustan, p. viii. 
Kraemer, Maimonides, p. 92-94. Bates, Yemen and its Conquest, p. 304.
186.  Kraemer, Maimonides, p. 99-100.
187.  Plus précisément l’école talmudique de Rabbi Salomon Izhaki, davantage connu sous l’acronyme de 
Rachi de Troyes (1040-1105), auteur d’une exégèse de la Bible, et qui décréta un certain nombre de psikot 
lors des massacres anti-juifs inhérents à la 1re croisade, en 1095.
188.  Natan’el ibn al-Fayyumi  était le fils de Jacob ibn Natan’el al-Fayyumi.
189.  Levine, The Bustan al-Ukul, p. 73.
190.  Kraemer, Maimonides, p. 62-94.
191.  Bates, « Yemen and its Conquest», p. 304.
192.  Goitein, Letters of Medieval, n°43-45.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 475

de la persécution qui y fit suite. L’ordre fut donné aux juifs adénites d’embrasser l’islam sous 
peine d’être exécutés. Ce document précise que les communautés du nord du Yémen, celles 
des montagnes, avaient déjà apostasié. Maḍmūn ibn Dāwūd, le chef de la communauté, se 
convertit à l’islam, sous la menace de mort, le 25 août 1198. 
Le vendredi 27 août 1198, le crieur public de la ville communiqua le message suivant :

« À tous les juifs ! 
Quiconque se présentera en retard 
À l’audience du dīwān de cet après-midi sera exécuté !  193 »

L’ensemble de la communauté se présenta à l’audience, ses membres prononcèrent la pro-
fession de foi qui faisait d’eux des musulmans, puis le calife proclama que toute tentative 
d’apostasie serait punie de mort. Quelques-uns, parmi les plus religieux, refusèrent cette 
conversion et furent décapités.
Un second courrier  194, daté du mois de juillet 1202, émanant de Maḍmūn ibn Dāwūd, 

le chef de la communauté adénite, précise que les juifs purent revenir à la religion de leurs 
pères après l’assassinat du pseudo-calife. Il indique également que la fête de Pentecôte s’était 
déroulée de façon correcte, cette précision n’aurait eu aucun sens dans une période normale. 
L’auteur n’indique à aucun moment le changement de religion, ce qui pourrait signifier que 
la communauté adénite pratiqua un crypto-judaïsme pendant les quatre années de règne 
d’al- Muʿ izz Ismāʿīl.
Maḍmūn ibn Dāwūd demanda audience au sultan Sayf al-Dīn Sunqūr, régent 

d’al-Malik al-Nāṣir Ayyūb, successeur d’al-Muʿ izz Ismāʿīl, pour demander l’annulation du 
décret de conversion. Le jugement du tribunal religieux fut favorable à la requête de Ben David 
et autorisa officiellement l’ensemble de la communauté juive du Yémen à retourner au judaïsme. 
Le calife accorda également sa protection aux juifs étrangers de passage à ʿ Aden en interdisant 
que l’on puisse porter atteinte à leur vie. Il leur demanda de payer le tiers du montant de la 
ǧizya bien que cette mesure fût illégale car la capitation n’était redevable que sur son lieu de 
résidence.
Le fait d’avoir porté le différend devant le tribunal religieux, et non devant le tribunal 

administratif, permit à Ben David d’exposer sa requête à ses compatriotes musulmans qui 
en composaient les membres. Car, à la différence du tribunal administratif qui était composé 
d’officiers de justice issus des troupes étrangères, syriens pour la plupart, le tribunal religieux, 
qu’il fût musulman ou juif, était composé de notables locaux  195.
Cette période confuse, durant laquelle l’agressivité de la propagande musulmane se heurta 

à une forte attente messianique des communautés juives du Yémen, se termina avec la dispa-
rition du sultan d’al- Muʿ izz Ismāʿīl, en 1201. 

193.  Goitein, «Letters », nº 43.
194.  Goitein, « From the Mediterranean ».
195.  Ibid, note 9.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…476

Ce fut trois siècles plus tard, au xvie siècle, que le processus de conversion devint irréversible. 
Un manuscrit de Dar al-maḫṭūṭāt, à Ṣanʿā’, décrit un mouvement messianique qui réapparut à 
Bayhān  196 vers 1495. Cette chronique hagiographique met en scène un mystérieux personnage, 
nommé Yahūdī, qui enflamma le Wādī Hadramaout, et qui fut suivi par un bon nombre de 
juifs et de musulmans  197 :

« Dans le royaume est apparu un juif qui a effrayé la population de cette région. Le sultan partit 
à sa rencontre. Ce juif montait des chevaux de race, était entouré d’une escorte armée et n’avait 
pas peur de la nuit. Il dénigrait le Coran et défiait les musulmans, et nombreux furent ceux qui 
l’accompagnaient en réfutant les principes de l’islam. Mais, grâce à une ruse, le sultan le captura 
et le fit exécuter  198. »

La répression menée fut terrible. Elle engendra une campagne de conversions forcées et 
d’expulsions au sein des communautés juives du Hadramaout 199, qui aboutirent, au bout de 
quelques mois, à la disparition du judaïsme dans cette région. Rabbi Zacharia az-Zaihirir, 
un rabbin-voyageur yéménite du début du xvie siècle  200, témoigna que seuls quelques îlots 
communautaires, comme celui de Ḥabbān  201, existaient encore.

	 Conclusion

Les divers processus de conversion des communautés juives de la péninsule Arabique modi-
fièrent de manière significative le tableau religieux de cette région jusqu’à la fin du xiiie siècle  202, 
redéfinissant les frontières identitaires entre individus et communautés. 
Les conversions au christianisme furent brutales, imposées et révocables ; celles à l’islam, à 

l’exception de conversions forcées de 1198, étaient choisies, proposées et exclusives. La religion 
musulmane fut alors en mesure d’offrir à ses néophytes un point d’ancrage social, économique, 
culturel et politique dans le monde extérieur de la tribu, celui du dār al-islām.
Ainsi, une grande partie de la population juive se tourna vers le Coran, non seulement 

parmi les anciennes classes dirigeantes, perméables aux nouvelles idées, mais également parmi 
les couches les plus modestes de la société sub-arabique. 

L’arrivée d’un nouvel ordre social composé d’opportunités de contacts humains et d’inte-
ractions économiques semble avoir favorisé le processus d’adhésion à l’islam. La majorité 
des conversions forcées ou dirigées perdurèrent essentiellement par la menace de sanctions 
militaires de la part du pouvoir califal.

196.  Serjeant, « Material », p. 294.
197.  Goitein, «Ha-mashiah ».
198.  « Al-Laṭā’if as-suniyya », p. 62.
199.  Habshush, « Qôrôt Yisra’el », p. 248, 249.
200.  Az-Zaihiri, Sefer Hammusar, p. 220.
201.  Serjeant, « A Judeo-Arab House-Deed », p. 117-131.
202.  Botticini et Eckstein, « From Farmers to Merchants », p. 24.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 477

Il ne faut pas, toutefois, écarter les critères d’ordre purement subjectifs correspondant à 
des mobiles religieux sincères, et laisser en suspens la question de la survie de groupes de néo-
convertis restés fidèles à un judaïsme privé, tel que le décrit Maïmonide 203.

203.  Kraemer, Maimonides, p. 110.

	 Bibliographie

	 Références religieuses

La Bible, texte hébraïque d’après la version 
massorétique, traduit sous la direction du 
Grand Rabbin Zadoc Khan, Tel Aviv, 1994.

Talmud de Babylone, traduit par Moïse Gabrielle, 
Jérusalem, 1975.

Talmud de Jérusalem, traduit par Moïse Schwab, Paris, 
1969.

Le Coran, traduit par Denise Masson, Beyrouth, 1980.

	 Sources

«Al-Laṭā’if al-suniyya fī āḫbār al-Mamālīk 
al-yamaniyya», ms. 2560, Dār al-maḫṭūṭāt, 
Ṣanʿā’.

Al-Baġdādī, Muḥammad ibn Saʿd ibn Ḥabīb, Kitāb 
al-muḫbar, Hyderabad, 1942.

Al-Balāḏūrī, Ahmad ibn Yaḥyā, Kitāb futūḥ al buldān, 
Beyrouth, 1987. 

Chronique de Michel le Syrien, traduite par Jean Baptiste 
Chabot, tome III, Bruxelles, 1963.

Ibn al Fayyumi, Bustān al-ʿUqūl, traduit par D. Lurine, 
New Yourk, 1966.

Ibn Furāt, Assad, Tārīḫ IV, Le Caire, 1904.
Al-Ǧādī, ʿUmar ibn ʿAlī, Ṭabaqāt fuqāha’ al-Yaman, Le 

Caire, 1957.
Ibn Ḥazm, Abū Muḥammad ʿAlī, Ǧamharat ansāb 

al-ʿArab, Le Caire, 1962.
Al-Ḥimyarī, Našwān ibn Saʿīd, «Muntaḫabāt fī aḫbār 

al-Yaman », Mašrūʿ al-kitāb 8/3, Ṣanʿā’, 1981.
Ibn Hišām, Abū Muḥammad ʿAbd al-Malik, Al-sīra 

al-nabawiyya, Le Caire, 1937.
Ibn Isḥāq, Ibn Yasār Muḥammad, Al-sīra al-nabawīyya, 

Le Caire, 1937.
Kǝbrä Nägäst : deux traductions, celle de Gérard 

Colin, La gloire des rois (Kǝbrä Nägäst). Épopée 
nationale de l’Éthiopie, Genève, 2002, et celle de 
Robert Beylot, La gloire des rois ou l’histoire de 
Salomon et de la reine de Saba, Brépols, 2008.

Manṣūr, Saad b., Ibn Kammuna’s Examination of the 
Inquiries into the three Faiths, Berkeley, 1967.

Al-Masʿūdī, Abū al-Ḥasan ʿAlī, Murūǧ al-ḏahab wa 
maʿādin al-ǧawhar, Le Caire, 1998.

Ibn al-Muǧāwir, Muḥammad, Tārīkh al-Mustabṣir 1, 
Leyde, 1954.

Al-Muqāddasī, Muḥammad ibn Ahmad Šams al-Dīn, 
Aḥsan al-taqāsīm fī maʿrifat al-aqālīm, Le Caire, 
1988.

Nāsir-i Khosrō, Safer nāmeh, 8e édition, Téhéran, 2005.
Al-Nīsābūrī, Abū al-Ḥusayn, Al-Ṭabaqāt, 2 vol., Riyāḍ, 

1991.
Al-Qirqisānī, Yaʿqūb, Kitāb al-anwār wa-l-marāqib, 

édit. Nemoy, New York, 1939-1943.
Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Yazīd al-Imām abū Ǧaʿfar, 

Chronique II, Paris, 1983.
Al-Tamīmī, al-ʿArab, Kitāb al miḥan, Beyrouth, 1963.
Al-Yaʿqūbī, Aḥmad Abū, Ta’rīḫ, Beyrouth, 1960.
Yāqūt al-Rūmī, ibn ʿAbd Allāh, Muʿǧam al-buldān IV, 

Le Caire, 1956.
Al-Zūviri, Maḥǧūb, Tāvūs-e-yamāni, Téhéran, 2001.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…478

	 Études

Abbink, Jan, «The Irrevocable Past : History and Image 
of the Beta Isra’el », Cahiers d’études africaines, 
v. 34, cahier 136, Ehess, Paris, 1994.

Abbott, Nabia, « Wahb b. Munabbih , A Review 
Article », JNES 36, Chicago, 1977, p. 103-112.

Abel, Armand, « Changements politiques et littérature 
eschatologique dans le monde musulman », 
StuIsl 2, Paris,1954, p. 23-43.

Adler, Nathan, « Obadia le prosélyte », REJ 69, Paris, 
1879, p. 133-141.

—, Jewish Travellers, Londres, 1930.
Albayrak, Ismail, « Isrā’īliyyāt and Classical Exegetes’ 

Comments on the Calf with a Hollow Sound 
Q. 20 , 83-98/7 , 147-155 with Special Reference 
to Ibn ʿAṭiyya», JSS 47/1, Manchester, 2002, 
p. 39-65.

Alobaidi, Joseph, Le commentaire des psaumes par 
le qaraïte Salmon ben Yeruham, Bern, 1996.

Barakat, Ahmed, Muḥammad and the Jews, 
A Reaxamination, New Delhi, 1979. 

Bates, Mary, Yemen and its Conquest by the Ayyubids of 
Egypt, thèse de l’université de Chicago, 1975.

Beaucamp, Joëlle, Briquel-Chatonnet, Françoise et 
Robin, Christian Julien, Juifs et chrétiens en 
Arabie aux ve et vie siècles : Regards croisés sur 
les sources, Centre de recherche d’histoire et de 
civilisation de Byzance, Monographies 32, Paris, 
2012.

Ben Sasson, Haim Hilel, A History of the Jewish People, 
Harvard, 1969.

Berkey, Jonathan, The Transmission of Knowledge in 
Medieval Cairo, A Social History of Islamic 
Education, Princeton, 1992.

Botticine, Maristella et Eckstein, Zvi, « From Farmers 
to Merchants, Volontary Conversions and 
Diaspora: « A Human Capital Interpretation 
of Jewish History », JEL 27, Pittsburg, 2005, 
p. 885-926.

Cahen, Claude, « Le commerce musulman dans 
l’océan Indien au Moyen Âge », dans Sociétés et 
compagnies de commerce en Orient et dans l’océan 
Indien, Paris, 1970.

Cassel, Henry, Yemen, its Early Medieval History, 
Londres, 1892.

Chelhod, Joseph, Arabie du Sud 3, Paris, 1997.
Christides, Vassilios, « The Himyarite-Ethiopian 

War and the Ethiopian Occupation of South 
Arabia in the Acts of Gregentius (ca. 53 A.D.) », 
AnEt, v. 9, Paris, année 1972, p. 115-146.

Cook, Michaël et Crone, Patricia, Hagarism, 
the Landing of the Islamic World, Londres, 1977.

Crone, Patricia et Hind, Martin, God’s Caliph, 
Cambridge University Press, 1986.

Cuoq, Joseph, L’islam en Éthiopie, des origines au 
xvie siècle, Paris, 1981.

Daghfos, Radhi, Le Yémen islamique, des origines 
jusqu’à l’avènement des dynasties autonomes 
(viiie-ixe siècles), 2 volumes, Tunis, 1995.

Décobert, Christian, Le Prophète et le combattant, Paris, 
1991.

—, « Conversion, tradition et institution », Archives des 
sciences sociales et des religions 116, Paris, 2001, 
p. 67-90.

—, « La prise de Maryūt par les Arabes, conquête 
et conversions religieuses », dans Alexandrie 
médiévale 3, Ifao, Le Caire, 2008.

Dennet, Daniel, Conversion and the Poll Tax in 
the Early Islam, Delhi, 1950.

Détoraki, Marina et Beaucamp, Joëlle (éd. et trad.), 
appendice sur les versions orientales par 
André Binggeli, Le martyre de saint Aréthas et de 
ses compagnons (BHG166), Centre de recherche 
et de civilisation de Byzance, Monographies 27, 
Paris, 2007.

Derat, Marie-Laure, Le domaine des rois éthiopiens 
(1270-1527), Paris, 2003.

Donner, Fred, « From the Believers to Muslim : 
Confessionnal Self-Identity in the Early Islamic 
Community », Al-Abḥāth 50-51, 2002-2003, 
p. 9-53.

—, Muhammad and the Believers, at the Origins of Islam, 
Harvard, 2012.

Doresse, Jean, Au pays de la reine de Saba. L’Éthiopie 
antique et moderne, Paris, 1956.

Faü, Jean-François, Les juifs dans la péninsule Arabique, 
du viie au xive siècle, Paris, 2008.

Fiaccadori, Gianfranco, « Gregentios and the 
Land of the Homerites », Life and Works 
of Saint Gregentios, Archbishop of Taphar, 
Berlin-New York, 2006.

Garcia-Arnal, Mercedes, Conversions islamiques, Paris, 
2001.

Gibb , Hamilton, Alexander, Rosskeen, Studies of 
th Civilization of Islam, London, 1962.

Gil, Moshe, Jews in Islamic Countries in the Middle Age, 
Leyde, 2004.

Goitein, Shelomo Dov, «Ha-Mashiah mi-Behān », 
Ha’ares 17, 1950, p. 23-36.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-franç ois  faü 479

—, « Newlight on the beginnings of 
the Kārim merchants », JESHO 1/2, Leyde, 1958, 
p. 175-184.

—, « Evidence of the Muslim Poll Tax from 
Non-Muslim Sources, a Geniza Study», 
JESHO 6, Leyde, 1963, p. 278-295. 

—, Arabia and the Arabs from Bronze Age to the coming 
of Islam, Londres et New York, 2001.

—, Letters of Medieval Jewish Traders, Princeton, 1974.
—, From the Land of Sheba, New York, 1973.
—, « From the Mediterranean to India », Speculum, 

JMRS 29, nº 2/1, Durham-NC, avril 1954, 
p. 181-197.

—, A Mediterranean Society, Los Angeles, 1971.
—, Palestine Jewry in Early Islamic and Crusader Times, 

Jérusalem, 1980.
Graetz, Heinrich, A History of the Jews 3, Philadelphie, 

1967.
Habshush, Haim, « Qôrôt Yisra’el be-Têman », Sefûnôt, 

v.2, Jérusalem, 1958, p. 246-286.
Hailé, Getachew, « Ras ʿAmdu : His and his Ancestors’ 

Role in Ethiopian History», Proceedings of 
the XVth Internatioanal Conference of Ethiopian 
Studies, 206, Wiesbaden, 2006.

Helperin, David, « The Ibn Sayyâd Traditions and 
the Legends of al-Dajjal », JAOS 96, New 
Haven, 1976, p. 213-225.

Hirsch, Bernard, « Note de lecture, de Joseph Halévy 
à Flavius Josèphe », AE 16, Paris, 2000, 
p. 369-376.

Hirschfeld, Hartweg, « Essai sur l’histoire des Juifs de 
Médine », REJ 7, Paris,1883, p. 167-193.

Hodgson, Marshall Goodwin Simms, 
« ʿ Abd Allāh ibn Sabaʿ » EI, seconde édition, 
Brill online,©2010.

Hoyland, Robert, « Seeing Islam as Others saw it. 
A survey and Evaluation of Christian, Jewish 
and Zoroastrian Writings on early Islam », 
Studies in Late Antiquity and Early Islam, 13, 
Princeton, 1997, p. xviii, 872. 

Isaac, Ephraïm, « The Yemenite step, Judaism and 
Islam in Yemen », Midstream, nov-dec. 2003, 
p. 46-48.

Jaussen, Antonin et Savignac, Raphaël, Mission 
archéologique en Arabie 1, Ifao, le Caire, 1997.

JES III/ 2, Addis Abeba, Juillet 1965.
Kaplan, Steven, « Eldad Ha- Dānī », dans EncÆth 2, 

Wiesbaden, 2005, p. 252.
—, « Falāshā’ Religion : Ancient Judaism or Evolving 

Ethiopian Tradition ? A Review Article », 
JQR 74/1, Philadelphie,1988, p. 49-65.

Kay, Henry, Yaman, its Early Medieval History, 
Farnborough, 1968.

Kister, Meir, «Al-Hira», Arabica 15, 1968, p. 143-169.
Klorman, Eraqi, « Jewish and Muslim Messianism 

in Yemen », AJSS 24/2, Cambridge, 1999, 
p. 201-228.

Kobishanov, Yuri, Axum, Londres, 1979.
Kraemer, Joel, Maïmonides , New York, 2004.
Leaman, Oliver, Moses Maïmonide, AUC Press, 

Le Caire, 1990.
Lecker, Michael, « Muslims, Jews and Pagans, Studies 

on Early Islamic Medina », Islamic History and 
Civilisation, Studies and Texts 13, Leyde, 1995.

—, « Jews and Arabs in pre and early Islamic Arabia », 
Ashgate, 1999.

—, « The “ Constitution of Medina ”. Muḥammad’s First 
Legal Document », Studies in Late Antiquity 
and Early Islam, Princeton, 2004.

—, People, tribes and Society in Arabia Around the Time 
of Muḥammad, Aldershot, Ashgate, Variorum, 
2005.

—, « Hūd and other Pre-Islamic prophets of 
Ḥaḍramawt », Le Museon 67, 1954, p. 171-175 ; 
réédition dans Studies in Arabian History and 
Civilisation, Variorum, Londres, 1981.

—, « Quraẓiyyāt : On three survivors from the Qurayẓa 
massacre », dans From Jāhiliyya to Islam, 
Jérusalem, 6-10 juillet 2003.

Levtzion, Nehemie, Conversion to Islam, NewYork et 
Londres, 1979.

Lewis, Bernard, Sémitisme et Antisémitisme, Paris, 1987.
al-Mad’aj, Abd al Muhsin, The Yemen in the Early Islam, 

9-233/630-847, A Political History, Université de 
Durham, 1988.

Maïmonide, Moïse, Épîtres, traduit de l’hébreu par  
J. de Hulster, Paris, 1983.

Margariti, Roxani, Aden & the Indian Ocean Trade, 
University of North Carolina, 2007.

—, « Martyre de S. Aréthas et ses compagnons », 
traduction de J. Beaucamp, dans Le Martyre de 
saint Aréthas et de ses compagnons (BHG 166), 
Monographies 27, Paris, 2007.

al-Mawardī, Abū al-Hasan ʿAlī ibn Ḥabīb, Les 
statuts gouvernementaux, traduit de l’arabe par 
Edmond Fagnan, Alger, 1925.

Meissner, Renate, « Dhimmah and Juwārah : 
jewish-muslim relations in East South Yemen », 
Tema 7, Netanya, 2001, s.p. 

Miquel, André, La géographie humaine du monde 
musulman 4, Paris, 1988.

Moberg, Axel (éd. et trad.), The book of the Himyarites, 
Fragments of a Hitherto Unknown Syriac Work 
(Skrifter utgivna av Kunl.Humanistiska 
Vetenskapssamfundeeti Lund, VII), Lund, 1924.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  p hénomène de  c onversions  au  christianisme puis  à  l’ isl am…480

Montgomery, Watt, Muhamad at Medina, Oxford, 
1994.

Neubaner, Adheler, « Eldad the Danite », JQR 3, Leyde, 
1891, p. 8-16.

Newby, Gordon Darnell, A History of the Jews of 
Arabia, University of South Carolina, 1988.

Paret, Roger, Vie de Saint Grégantios, Paris, s.d.
Perlman, Shmuel, « Another Kaāb al-Ahbār Story », 

JQR 14, Philadelphie, 1954, p. 48-50.
Potts, Daniel, « The Sassanian Relationship with 

South Arabia, Literary, Epigraphic and Oral 
Historical Perspectives», StudIr, v. 37, nº 2, 
Louvain, 2008.

Prémare, (de) Alfred Louis, « Le premier islam et les 
juifs d’Arabie », Les Juifs dans l’Histoire, Paris, 
2011, p. 197-213.

Robin, Christian Julien, « Cité, royaumes et empires 
de l’Arabie avant l’islam », RMMM 61, 
Aix-en-Provence, 1991, p. 45-54.

—, « Ḥimyar et Israël » dans Académie des inscriptions 
et belles-lettres, Comptes-rendus des séances de 
l’année 2004, 148e année, nº 2, p. 315-339.

Rossi, Ettore, « Il diritto consuetodinario delle tribù 
arabe del Yemen », RSO 23, Rome, 1948, 
p. 136-143.

Saad ben Manṣūr, Ibn Kammuna’s Examination of 
the Inquiries into the Three Faiths, Berkeley, 1967.

Saphir, Ya’akov, Even Saphir 2, Mayence, 1874.
Sayyid, Ayman Fu’ād, Sources de l’histoire du Yémen à 

l’époque musulmane, Ifao, Le Caire, 1974.
Schmitz, M., « Kaʿb al-Aḥbār », EI, seconde édition, 

Brill online, © 2010.
Sedov, Alexander et Robin, Christian Julien, « Qāni’, 

port de l’encens », Hadramawt, la vallée inspirée, 
Bruxelles, 1997. 

Sellassié, Sergew Hable, Ancient and Medieval 
Ethiopian History to 1270, Addis Abeba, 1972.

Serjeant, Robert Bertram, « A Judeo-Arab 
House-Deed from Habbān », JRAS, oct. 1953, 
Leyde, p. 117-131.

—, « The Sunnah Jāmi’ah Pact with the Yathrib Jews, 
and the Tahrīm of Yathrib : Analysis and 
Translation of the Document Comprised 
in the So-Called Constitution of Medina », 
BSOAS 61/1, Londres, 1978, p. 1-42.

—, « Hūd and Other Pre-Islamic Prophets of 
Ḥaḍramawt », Le Museon 67, 1954, p. 171-175 ; 
réédition dans Studies in Arabian History and 
Civilisation, Variorum, Londres, 1981, p. 121-179.

—, « Omani Naval Activities off the Southern Arabian 
Coast in the Late 11th/17th Century from 
Yemeni Chronicles», The Journal of Oman 
Studies, v. 6, part. 1, Mascate, 1983, p. 77-89.

—, «Material for South Arabian History», BSOAS 13, 
Londres, 1950, p. 292-295.

—, Sana, an Arabian Islamic City, Londres, 1983. 
Tillier, Mathieu (sous la direction de), Les débuts 

du monde musulman (viie-xe siècle). De 
Muhammad aux dynasties autonomes, Paris, 2011.

Tobi, Yosef, Jews of Yemen, Studies in their History and 
Culture, Leyde, 1999.

—, « Conversion to Islam among Yemenite Jews 
under Zaydi Rule », The Legacy of Islamic 
Antisemitism, New York, 2007.

Twakkal, Abd Alfatah, Kaʿb al-Aḥbār and the 
Isrā’iliyyāt in the Tafsīr Literature, Institute of 
Islamic Studies, Mc Gill University, Montreal, 
2007.

Volkoff, Oleg, D’où vient le reine de Saba ?, Ifao, 
Le Caire, 1971.

Wasserstein, David, « Islamisation and Conversion of 
the Jews », Conversions islamiques, Paris, 2001.

Widengren, Geo, « The Status of the Jews in 
the Sassanian Empire », IrAnt 1, Leyde, 1961, 
p. 142-143.

Willliams, Arthur Lukyn, Adversus Judaeos, a Bird’s-Eye 
View of Christian Apologiae until the 
Rennaissance, Cambridge, 2012.

Yule, Paul Alan, «Zafar, Capital of Himyar, 
Rehabilitation of a ‘Decadent’ Society, 
Excavations of the Ruprecht-Karls-Universität 
Heidelberg 1998–2010 in the Highlands 
of the Yemen», Abhandlungen Deutsche 
Orient-Gesellschaft, Wiesbaden, 2013.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 445-480    Jean-François Faü
Le phénomène de conversions au christianisme puis à l’islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-XIIIe siècles
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

