MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 47 (2014), p. 393-424
Julie Bonnéric

Une archéologie de la lumiere en Islam. Conditions d’étude d’'un phénomene
immatériel dans les mosquées médiévales

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC®

Une archéologie de la lumiére en Islam

Conditions d’étude d’'un phénoméne immatériel
dans les mosquées médiévales

+ RESUME

Le theme de la lumiére se retrouve au fondement des trois grandes religions monothéistes.
Principalement abordée comme symbole du divin, la lumiére, phénomeéne immatériel et
évanescent, a rarement été étudiée d'un point de vue archéologique. Différentes sources —
principalement photométriques, archéologiques et textuelles — invitent cependant A considérer
la lumiére comme un fait qu'il est possible d’exploiter, a travers 'étude des outils qui la trans-
forment ou la détournent et 4 travers I'analyse et la collection des références quila mentionnent
et,  l'occasion, en exaltent la signification.

Les mosquées prennent en compte la lumiére sous ses trois dimensions: la lumiére comme
vecteur de la perception, comme organisateur d’espace et comme symbole signifiant. La lumiére
y est en effet travaillée pour exalter le rapport 4 Dieu, mais également pour ses vertus fonc-
tionnelles. Le travail architectural de la lumiére a pour objectif de procurer un certain confort
visuel, comme dans n'importe quel édifice profane. La lumiére invite en outre A créer un espace
particulier qui en affirme le caractére sacré, contrastant avec l'espace profane qui baigne quant
3 lui dans une lumiére naturelle, brute et uniformément distribuée. La lumiére peut concourir
a la création d'une architecture « immatérielle » qui va se surimposer a l'architecture concréte
des édifices religieux.

Mots-clés: Lumiére — lampes — islam — mosquées — archéologie — photométrie

* Julie Bonnéric, chercheur associé ' Institut frangais du Proche-Orient (Beyrouth), j.bonneric@ifporient.org

) o ANNALES ISLAMOLOGIQUES 47 — 2013
Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric

Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

394 UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

+ ABSTRACT

Light is foundational for all three monotheistic religions. Mostly studied as a symbol of the
divine, light has rarely been addressed archeologically owing to its immaterial and evanescent
nature. However, different sources—photometrical, archeological, and textual—point to the
possibilities of exploiting light, through objects that transform or redirect it and through
references that mention it, and occasionally exalt its signification.

Mosques take light into account in its three dimensions: as a vector of perception, spatial
organizer, and significant symbol. In the mosque, light is used both to exalt God and for its
functional virtues. The architectural use of light obtains a certain visual comfort, as in any
secular construction. Light also helps create a particular space affirming its sacred character,
contrasting to natural, raw and uniformly distributed light of secular space. Light can indeed
participate in the creation of an immaterial architecture, one that superimposes itself on the
concrete architecture of religious edifices.

Keywords: Light — lamps — mosques — islam — archaeology — photometry

A lumiére est un théme universel quon retrouve au fondement des trois grandes religions
monothéistes. Si ce théeme a été fréquemment abordé d'un point de vue théosophique,
comme symbole du divin, il I'a rarement été en tant que fait archéologique exploitable.

Cette perspective de recherche a été récemment rendue possible grice A une spécialité de l'op-
tique, la photométrie. Les outils photométriques ont d’abord été employés par les architectes et
les ingénieurs qui désiraient évaluer les performances des édifices a construire. Ces méthodes
ont ensuite été employées dans une perspective historique, notamment par le Laboratoire des
Sciences de I'Habitat (Département Génie Civil et Bitiment de 'ENTPE, Ecole Nationale
des Travaux Publics de I'Etat), dont le directeur, Marc Fontoynont, a lancé un programme
pionnier relatif 3 I'éclairement d’édifices européens (églises, habitats, etc.) datant d’époques
variées'. A partir de I'exemple de la cathédrale Saint-Jean de Lyon, Nicolas Reveyron a quant
4 lui proposé de placer I'éclairement au nombre des problématiques pouvant étre abordées par
l'archéologie du bati, discipline dédiée a 1'étude archéologique des élévations architecturales .
La constitution d’une archéologie globale de la lumiére invite & compléter ce projet, centré
principalement sur le travail architectural de la lumiére naturelle, par une étude de la lumiére
artificielle produite par les luminaires.

Lalumiére est un objet d’étude foncierement équivoque que 'on peut appréhender de nom-

breuses facons. Au niveau le plus élémentaire, la photométrie visuelle se nourrit de concepts

1. Fontoynont (éd.), Daylight Performance of Buildings.
2. Reveyron, « Lumiéres gothiques », « Espace et lumiére », « Nouvelles orientations méthodologiques ».

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC I 395

qui appréhendent la lumiére comme phénomene percu : la notion d'« éclairement », par exemple,
traduit la quantité de lumiére percue et traitée par l'ceil humain. Mais la lumiére n'est pas
seulement percue, elle est également vecteur de la perception et organisateur d’espaces: elle
donne 2 voir, et, ce faisant, contribue A ordonner l'espace en secteurs qui peuvent témoigner
d’une gestion motivée soit par des contraintes d’'ordre pratique ou fonctionnel, soit par des
raisons spirituelles, religieuses ou mystiques. Subissant des distorsions qui la dissimulent ou
l'exaltent, la lumiére, référence qui symbolise, peut alors donner 4 voir ce qui, précisément, reléve
de l'invisible, du sacré, de I'immatériel.

Dans l'architecture, la lumiére présente un intérét immédiat, presque intuitif. Elle est en effet
une composante essentielle que l'architecte ne peut négliger : comme le souligne Le Corbusier,
l'architecture n'est au final que le « jeu savant, correct et magnifique des volumes assemblés sous
la lumiére3». D'un point de vue esthétique, la lumiére et son pendant, 'ombre, contribuent
au travail des volumes, tandis que, d'un point de vue pratique, ombre et lumiére ordonnent
l'espace du bati ainsi que la maniére dont ce dernier va étre occupé. Labsence ou la présence
de contrastes, mais également la quantité ou la qualité d’éclairement, sont des indices concrets
témoignant de la fonction du lieu concerné et participent de facto de son identité. Pourtant,
si la lumiére fait exister l'architecture, l'architecture ne recoit pas passivement le phénomeéne
lumineux: elle le transforme en l'exaltant, non pas comme réalité purement physique, mais
comme un matériau doué de propriétés singulieres avec lesquelles I'architecte doit composer.
Dans le chemin quelle emprunte 4 travers I'édifice, la lumiére gagne ainsi une certaine identité
matérielle, identité que Louis Kahn traduisit dans cette belle formule: « La lumiére du soleil
ne savait pas ce quelle était avant de venir frapper un mur“». Ce travail architectural de la
lumiére se trouve en général subordonné aux fonctions que I'édifice remplit ou au confort
visuel de ses occupants. Aussi la gestion de I'éclairage est-elle d'une importance cruciale pour
certains artisanats de précision, ou pour I’habitat domestique lui-méme : la lumiére, vecteur de
la perception, est ainsi travaillée pour les possibilités quelle offre en matiére d'aménagement
de l'espace — espace de travail ou espace de vie.

Dans l'architecture religieuse, cette transformation de l'espace architectural par la lumiere
est également un sujet d’intérét majeur que les chercheurs se sont employés 4 mettre en évi-
dence dans de nombreuses architectures — temples pharaoniques®, grecs ou romains®, églises
gothiques?, églises byzantines®, etc. Que la lumiére dans les édifices religieux ait fait 3 ce point
l'objet d'un soin particulier n'est pas surprenant. La raison en est double: prenant sa source
dans le ciel, la lumiére naturelle matérialise souvent le divin. Jouant sur l'appareil oculaire, elle

3. Le Corbusier, Vers une architecture, p. 16.

4. Kahn, Choix de conférences et d'entretiens 1955-1974, p. 165.

5. Zignani, Enseignement d’un temple égyptien; Zignani et Aubourg, « Espaces, lumiéres et composition
architecturale. »

6. Heilmeyer et Hoepfner , Licht und architektur.

7. Soulard, « Une architecture immatérielle. »

8. Stiegemann, Byzanz: das Licht aus dem Osten.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

396

UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

peut ainsi contribuer a transformer l'expérience du lieu lui-méme en une expérience religieuse,
extatique et parfaitement singuliére. Ce travail de la lumiére invite i créer, dans I'édifice reli-
gieux, un espace particulier qui en affirme le caractére sacré, contrastant avec l'espace profane
qui, situé devant (pro) ou  l'extérieur du batiment « consacré » (fanum), baigne dans la lumieére
naturelle, brute et uniformément distribuée. Dans |'édifice religieux, la lumiére naturelle peut
donc étre l'occasion d'un détournement, d'une réduction ou d'une amplification destinés a
clore le lieu lui-méme en le séparant nettement de l'espace public, pour symboliser un autre
espace, immatériel, qui entretient une aflinité particuliére avec la sphére du divin et du sacré.

La signification symbolique de la lumiére — non plus seulement réalité physique, vecteur
de la perception ou organisateur d'espace, mais symbole qui donne 2 voir autre chose — est
naturellement attestée dans de nombreux écrits, poétiques, philosophiques et religieux, qu'ils
soient juifs, chrétiens ou musulmans®. Dans la religion musulmane, le Coran lui-méme se
trouve assimilé a la lumiére (IV, 174; V, 15; XLII, 52). En effet la Révélation fait sortir les
incroyants des ténébres pour les introduire dans la lumiére, comme l'indique a plusieurs
reprises le Livre Sacré. Les temps de I'ignorance (§ahiliyya), assimilés aux ténebres, englobent
par contraste toute I'époque antéislamique. Le « verset de la Lumiére » (XXIV, 35) synthétise
le message coranique — Allah est lumiére et il a éclairé les hommes en leur envoyant le prophéte

Muhammad — en ces termes:

« Dieu est la lumiére des cieux et de la terre! Lumiére sur Lumiére!
Sa lumiére est comparable & une niche o se Dieu guide, vers sa lumiére, qui il veut.
trouve une lampe. Dieu propose aux hommes des paraboles.
La lampe est dans un verre; Dieu connait toute chose.

le verre est semblable a une étoile brillante.
Cette lampe se trouve

Cette lampe est allumée & un arbre béni: dans la maison que Dieu a permis d’élever,
lolivier qui ne provient ni de I'Orient, ni de ot son nom est invoqué,
I'Occident, ot des hommes célébrent ses louanges
et dont 'huile est prés d’éclairer a laube et au crépuscule. »

sans que le feu la touche.

Cette double identification — de la Lumiére 4 Dieu, de la lampe au Prophéte — est signifi-
cative du réle que joue la lumiére dans la société musulmane . La lumiére naturelle incarne en
effet 'image de la force divine et de sa toute-puissante, et,  ce titre, elle pourra étre travaillée
en architecture afin de figurer, au sein de I'édifice, la présence divine. Le luminaire est quant
3 lui fréquemment associé 4 la personne du Prophéte™. Plus généralement, il convient de

9. Masson, Leau, le feu, la lumiére; Weightman, « Sacred Landscapes. »

10. Gobillot, « Quelques stéréotypes cosmologiques »id., « Les mystiques musulmans » ; Zine, « Linterprétation
symbolique du verset de la lumiére, »

11. Coran, XXXIII, 46 ; Bonnéric, « Symboliser et figurer le divin en Islam classique. »

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC I 397

souligner que la lumiére se trouve profondément ancrée dans la vie du fidéle, dont elle rythme
le quotidien. Le début et la fin du jetine rituel du mois de ramadan, par exemple, sont déter-
minés par le lever et le coucher du soleil, tout comme les moments de la priere sont chaque
jour fixés par un systéme fondé sur la position du soleil.

La lumiére est un phénoméne immatériel, qui laisse néanmoins des traces architecturales
et matérielles. Quels sont les outils permettant dappréhender la lumiére et d’en faire un objet
archéologiquement exploitable ? Cet article tentera de mettre en place une méthodologie des-
tinée A promouvoir la lumiére, naturelle et artificielle, comme sujet d’étude historique pouvant
étre abordé de maniére globale, 2 la fois sous ses dimensions fonctionnelles et symboliques.
Différentes sources — principalement photométriques, archéologiques et textuelles — invitent
en effet a considérer la lumiére comme un fait qu'il est possible d’exploiter, soit directement,
a travers |'étude des outils qui la transforment ou la détournent, soit indirectement, a travers
I'analyse et la collection des références qui la mentionnent et, a I'occasion, en exaltent la signi-
fication. Lanalyse des sources disponibles sera l'occasion d’établir plusieurs pistes de recherche
et hypothéses concernant I'étude du phénoméne lumineux au sein des mosquées construites
en Egypte et dans le Bilad al-Sam médiévaux. Cette étude couvrira une période qui débute
avec les conquétes arabes, 4 partir de 634, et se termine avec la fin de la dynastie ayyoubide,
aux alentours de 1250 . Une rupture semble se dessiner en effet, a partir du milieu du x111¢s,,
dans l'usage qui est fait de la lumiére en architecture, rupture qui se traduit par la substitution
progressive d'un travail qualitatif 3 un travail quantitatif de la lumiére. A partir de la dynastie
mamelouke, les architectes paraissent rechercher un éclairage maximal des édifices, via une
pénétration massive de la lumiére naturelle et la multiplication des sources de lumiére artifi-
cielle. Lémergence de dispositifs destinés a accroitre la quantité de lumiére dans les édifices de
cette période pourrait, incidemment, expliquer 'intérét accru des chercheurs pour la lumiére
dans l'architecture ottomane. La richesse du travail de la lumiére est néanmoins attestée dés
les origines de I'Islam, par la grande variété des éléments architecturaux et du mobilier lumi-
naire employés pour moduler, ou exalter, le fait lumineux, ainsi que par le nombre important
de références littéraires ou théosophiques 2 la lumiére.

La photométrie, en premier lieu, offre aujourd’hui les outils nécessaires pour étudier la
lumiére naturelle dans les édifices encore en élévation, et propose en particulier des outils pour
quantifier de maniére objective I'éclairement. Depuis certaines études photométriques a visée
historique et la mise en place de protocoles de mesure spécifiques, la lumiére est devenue un
fait exploitable: son travail dans les édifices religieux laisse en effet des traces perceptibles

12. Cet article constitue la premiére publication d'un travail de thése en cours, réalisé sous la direction
de J.-M. Mouton 4 I'Ecole Pratique des Hautes Etudes, intitulé: « Lumiére et mosquées en Egypte et en
Syrie médiévales, des conquétes arabes 4 la fin de la dynastie ayyoubide (634-1260) : gestion de l'éclairage et
portée symbolique.» Ce sont les lumineux cours d’archéologie du bati du Pr. Nicolas Reveyron qui ont fait
germer en moi l'idée de ce sujet. Toutefois, sa problématisation n‘aurait pu se faire sans les conseils avisés
du Pr. Jean-Michel Mouton. Enfin, je suis également redevable au Pr. Marc Fontoynont qui ma initiée aux
mysteéres de la photométrie et m'a prété le matériel nécessaire 3 ma premieére étude photométrique, & Bosra.
Que tous trois en soient remerciés.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

308 1 UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

qu'il est désormais possible d’étudier. Les sources architecturales et photométriques ont donc
pour objet la lumiére naturelle dont elles étudient la transformation, par filtrage et/ou par
coloration, ainsi que la capacité d’éclairement ou la distribution dans les édifices.

Les sources archéologiques représentent quant  elles un point d’entrée privilégié pour
'étude de la lumiére artificielle, dont la gestion est généralement assurée par le mobilier lumi-
naire, en céramique, en verre ou en métal. La fonction des luminaires est de nature variée: en
plus d’éclairer la nuit ou de suppléer un déficit de lumiére naturelle le jour, ils peuvent éga-
lement avoir pour fonction de mettre en valeur certaines zones ou de renforcer le cérémoniel
de célébrations.

Les sources textuelles offrent enfin des informations complémentaires sur le travail de la
lumiére, aussi bien naturelle qu'artificielle. Elles contribuent 4 une meilleure connaissance des
modalités concrétes de 'éclairage et de la portée symbolique de la lumiére. Elles offrent en
outre l'occasion d’évaluer le caractére intentionnel du travail de la lumiére et son incidence
dans le quotidien des musulmans.

L’architecture: travail de la lumiére naturelle et fonction de I’édifice

Comme nous le soulignions en introduction, I'intérét de la lumiére en architecture semble
évident tant il parait difficile pour l'architecte de négliger le fait lumineux, phénomene ubiqui-
taire et omniprésent. La lumiére est un phénomene physique inévitable, qui s'impose naturel-
lement dans les édifices. Les architectes ont a leur disposition divers moyens pour travailler
I'ambiance lumineuse d'un édifice. Les baies a vitraux™ ou a transennes ¥, les arcades ou les
coupoles favorisent la pénétration de la lumiére et sa transformation. Divers éléments incidents
peuvent également contribuer 3 moduler ou 4 rehausser la qualité des ambiances lumineuses,
tels les bassins ou les revétements™, en mosaique ou en céramique principalement. Tous ces
éléments concourent A faire de la lumiére une «architecture immatérielle »*%, qui fait sens
au-deld du matériau brut. La lumiére génére un second espace, immatériel, qui se surimpose
a la matiére et la transcende. Elle pourra étre utilisée dans les sociétés arabo-musulmanes
pour réaménager l'espace, public comme privé, ou pour matérialiser, dans les édifices religieux
comme funéraires, l'espace sacré du divin.

En raison de son caractére complexe, la lumiére naturelle est un phénomeéne fonci¢rement
instable et difficile 4 quantifier. A ce titre, elle a longtemps été mentionnée d'un point de vue
subjectif, sur la foi des seules « impressions » de I'observateur. Les progrés de la physique, et
de la photométrie en particulier, ont néanmoins contribué a la mise au point de mesures
objectives de ce phénomeéne, dont il est désormais possible de quantifier certaines propriétés,
de les comparer entre elles et de prédire leur influence sur les perceptions de 'observateur.

13. Foy, «Le verre a vitre », « Létude du vitrage », « Les vitrages de couleur. »
14. Creswell, Early Muslim Architecture.

15. Porter, Islamic Tiles; Degeorge et Porter, Lart de la céramique.

16. Soulard, « Une architecture immatérielle. »

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC © 399

La photométrie présente donc l'avantage de fournir une mesure quantifiée de I'éclairement
d'un bitiment, cest-3-dire du pourcentage de lumiére extérieure diffusée a 'intérieur de I'édifice
et percu par 'occupant. Quoiqu'elles puissent faire l'objet de critiques diverses, les mesures
photométriques fournissent toutefois des indications précieuses et relativement inédites dans
le champ de l'archéologie. Nous présenterons ici un exemple d‘analyse photométrique, reposant
sur deux mosquées de la ville de Bosra en Syrie. Les mesures ont été collectées puis analysées
selon le protocole d’étude de 1'éclairement ™ établi par 'ENTPE®. Ces deux études de cas
seront l'occasion d’exposer la méthodologie applicable 4 I'analyse de I'éclairement dans les
ouvrages d’architecture et d’évaluer la pertinence du lien entre la fonction du lieu et le travail
architectural de la lumiére. Il convient de souligner que ces deux études sont le résultat d'un
travail préliminaire, dont les conclusions, provisoires, demandent 4 étre complétées, et validées,
par les résultats d’études photométriques convergentes réalisées sur d’autres édifices.

Les édifices : une mosquée de quartier et une mosquée du vendredi

La mosquée de Fatima, située au nord-est de la ville de Bosra, dans le sud de la Syrie, est
une petite mosquée de plan rectangulaire, mesurant II X 21 m. Sa construction, caractérisée
par des arcs transversaux couverts de dalles horizontales, s'inscrit tout a fait dans la tradi-
tion du Hawran: six arcs surbaissés séparent la piéce en sept travées. Un coup de sabre sur
chaque mur longitudinal constitue la trace archéologique d'une construction en deux phases:
la premiére, au nord, est caractérisée par l'agencement irrégulier de ses moellons et par la pré-
sence de remplois tandis que la seconde, au sud, est caractérisée par un appareillage régulier
et l'absence de remplois™. Un minaret a été construit séparément au nord-est de la mosquée.
Trois phases successives de construction ont été restituées (fig. 1) : construction d'une mosquée
carrée A I'époque ayyoubide (premiére moitié du x111° s.), construction d'un minaret carré a
'époque mamelouk (1306), agrandissement de la mosquée vers le sud au xx°s.2°.

17. Les mesures ont été quantifiées au moyen d'un luxmeétre, qui est un appareil de mesure de l'éclairement,
équipé d’une cellule photoélectrique permettant de convertir I'énergie du rayonnement en énergie électrique.
Un filtre restitue ensuite les valeurs mesurées sur une courbe de réponse identique a celle de I'ceil humain
standard, afin que la lecture ne se fasse pas en courant électrique. Enfin, la surface de la cellule est également
revétue d’un filtre diffusant, jouant le role de correcteur d'incidence. Le plan des mesures est régulier (intervalles
réguliers), précis (trame de mesure suffisamment dense) et réaliste (éliminant les obstructions a la lumiére,
comme les colonnes). Les mesures sont exprimées en Facteur de Lumiére du Jour (FL]J), qui est le rapport
entre l'éclairement intérieur et l'éclairage extérieur et qui permet d’établir des comparaisons en disposant de
mesures indépendantes de I'horaire, de la saison ou encore de la latitude.

18. Fontoynont (éd.), Daylight Performance of Buildings.

19. Meinecke et Aalund, Bosra.

20. Dentzer-Feydy et al., Bosra.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

400 UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

- Aménagements ayyoubides
I:l Aménagements mamelouks

———— .
0 I:l Aménagements du xx° s.

5m

D’aprés Dentzer-Feydy et al., Bosra, p. 162

Fig. 1. Mosquée de Fatima: étapes de construction et éclairement exprimé
en facteur de lumiére du jour.

La mosquée de ‘Umar est la mosquée du vendredi de la ville de Bosra. La présence de deux
inscriptions omeyyades, ainsi que le type de construction (a cour, 2 axe médian et A quatre
arcades ou riwdq) clairement influencé par le modéle de la Grande mosquée de Damas, ont
longtemps laissé penser que cette mosquée avait été construite 3 I'époque omeyyade . Les
missions allemandes ont néanmoins permis de réévaluer la datation du batiment, les principales
phases de construction (fig. 2) se situant respectivement aux époques omeyyade, seldjoukide
et ayyoubide (1221-1222). Il est malaisé de déterminer quelles parties de la mosquée datent des
périodes omeyyade ou seldjoukide, & I'exception des fenétres (fenétres omeyyades en plein
cintre), bien quelles aient pu étre réemployées lors de la reconstruction/rénovation (tagdid) en
112-1113. Au contraire, les modifications du x111° s. — agrandissement de la mosquée au nord
et construction du minaret — sont sans équivoque. C'est probablement 4 1'époque mamelouke
que le toit & deux pentes a laissé place 4 une couverture plate en poutres de basalte.

21. Creswell, Early Muslim Architecture, 1/2, p. 489-490.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC 401

I:l Aménagements du vii® s.et/ou du xi° siecle
- Aménagements ayyoubides

= - Aménagements mamelouks
0 10m

D’apres Dentzer-Feydy et al., Bosra, p. 284

Fig. 2. Mosquée de ‘Umar: étapes de construction et éclairement exprimé en facteur de lumiére du jour .

Interprétation des résultats

Les mesures prises a intervalles réguliers sur le plan de ces deux mosquées ont permis
de mettre en évidence plusieurs faits d'importance. Dans la salle de priere de la mosquée de
Fatima, on reléve 'existence d'un cheminement lumineux assez contrasté avec le passage de
modules lumineux d’'intensités variables (fig.1). La zone la plus lumineuse est la partie méri-
dionale de la mosquée (travées I-IV): cest elle qui comporte le plus de fenétres. L'éclairement
moyen y est de 3,01 % FLJ. La partie septentrionale (travée V-VII) est au contraire la zone la
moins éclairée avec une moyenne de 1 % FLJ. Fait notable, clest la partie la plus ancienne de la
mosquée — la partie nord — qui est actuellement la plus sombre. Cela ne signifie pas nécessai-
rement que la mosquée originelle était aussi sombre puisque des fenétres pouvaient encadrer le
mibrab dans la facade sud de la premiére mosquée, fagade détruite lors de l'agrandissement. La
présence de telles fenétres aurait contribué i rehausser I'éclairement total du bitiment originel.
Toutefois I'absence de fenétres latérales dans la partie conservée indique que le bitiment devait
étre  l'origine trés sombre. Lagrandissement du xx¢s. a permis le percement de six fenétres,
lesquelles ont largement contribué a4 augmenter I'éclairement général de la mosquée. Dans le
sens longitudinal, 'axe central de la mosquée — qui conduit au mihrab — est le plus sombre,
puisqu'il n'excéde pas 2,68 % FLJ. Cette diminution de la luminosité témoigne du fait qu'il sagit
de la zone la plus éloignée des sources d’éclairement latérales. Pénétrant dans la mosquée,

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiere en Islam. Conditions d'étude d’un phénomene immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

402 UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

le fidé¢le entre dans une zone relativement claire (travée VII: 1,95 % FLJ), puis traverse une
zone trés sombre (travées V et VI: 0,46 % FLJ) avant d’atteindre une zone plus claire qui le
conduit vers la partie la plus lumineuse de la mosquée (travée I). Dans cette partie, le mibrab,
figuré par un renfoncement dans la paroi sud, est I'endroit le plus sombre de toute la mosquée.

La cour centrale de la mosquée de ‘Umar, partiellement recouverte d'une toiture moderne,
représente la principale source d’éclairement (fig. 2). Cette cour, caractéristique des mosquées
du vendredji, favorise la diffusion du flux lumineux dans des proportions bien supérieures aux
contributions respectives des baies. La partie sud-est de la cour est la plus lumineuse mais
ne culmine qu'a 11,5 % FLJ. Cette distribution est tributaire de la toiture moderne, qui réduit
considérablement le flux lumineux et l'oriente vers le sud. La construction de cette toiture a
donc contribué 4 assombrir considérablement la mosquée. Naturellement, les zones les plus
éloignées de la cour sont également les plus sombres, puisque l'intensité du flux lumineux dimi-
nue avec la distance qu'il parcourt. Il convient de noter que les fenétres ne suffisent pas toujours
a compenser la déperdition de lumiére consécutive a I'éloignement de la cour. Ce phénoméne
sexplique en partie par la hauteur  laquelle sont situées les fenétres, hauteur qui contribue 4
la perte d'intensité du flux lumineux. Méme dans de faibles proportions, les baies participent
néanmoins de |'éclairement de la mosquée : en effet, lorsqu'elles sont partiellement masquées,
la zone est significativement moins éclairée, comme en témoigne la différence d’éclairement
entre les riwdg-s ouest (sans masque extérieur) et est (masque important du hammam Mangak).

De méme, si I'éclairement de la salle de priére est relativement homogéne (éclairement
variant de 1,5 22,5 % FLJ), on reléve que sa partie ouest est plus éclairée que sa partie est. Deux
raisons peuvent étre invoquées pour expliquer cette différence. D'une part, alors que l'apport
lumineux est contrarié a l'est par la présence d'un hammam en face de la mosquée, la pénétration
de la lumiére n'est au contraire pas amoindrie A l'ouest puisque l'espace voisin de la mosquée
y est vierge de toute construction. Cette répartition résulte d’autre part de la situation des
baies: dans la partie ouest, les fenétres sont plus éloignées de l'angle du bitiment que dans
la partie est, ce qui assure une meilleure diffusion du flux lumineux, qui se répartit sur une
surface plus large. Dans la salle de priére, la zone du mibrab est, comme dans la mosquée de
Fatima, la plus sombre (1 % FLJ). Toutefois le contraste entre le reste de la salle de priére et la
zone du mibrab est moindre que dans la mosquée de Fatima.

Enfin l'axe central nord-sud de la mosquée trace les contours d'un parcours lumineux assez
particulier. Tandis que les extrémités nord et sud de cet axe sont assez sombres (1 % FLJ), le
centre, qui traverse la cour, recoit une quantité importante de lumiére. Léclairement de la cour
centrale lui-méme décroit en progressant vers le sud. Dans la salle de priére, la luminosité
chute brutalement (de 4,5 % a 2 % FLJ) pour atteindre son niveau le plus bas dans la zone du
mibrab (0,5 % FLJ).

Contrairement a ce que le plan de la mosquée suggére, l'entrée principale du bitiment
n'est pas située face au mibrab: en effet 'entrée la plus ancienne de la mosquée de ‘Umar était
latérale. Les portes de la fagcade nord datent, comme cette fagade, de I'époque mamelouke >2,

22. Dentzer-Feydy et al., Bosra.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC I 403

Or, il est difficile de déterminer si la fagade nord originelle était, ou non, percée de portes et
de fenétres. Lentrée principale de la mosquée était située dans la facade est afin de pouvoir
s'introduire dans la mosquée depuis 'un des axes principaux de la ville. Lentrée latérale ouvre
sur une zone assez sombre qui gagne en luminosité 3 mesure que l'on progresse vers la cour
centrale. Si l'entrée principale de la mosquée (porte centrale de la fagade est) laisse place a un
cheminement semblable A celui de l'axe central nord-sud de la mosquée (sombre, lumineux
puis sombre A nouveau), ce gradient est toutefois moins lumineux puisque le riwadq est (deux
travées) est plus large que le riwaq nord (une travée) et que la circulation dans la cour est plus
réduite. Ce cheminement est également plus progressif: sur I'axe nord-sud de la mosquée,
I'éclairement subit une augmentation massive, passant directement de 1 4 8,5 % FLJ, tandis
que sur son axe est-ouest, I'éclairement augmente par paliers successifs de 0,5 2 4,5 % FL] (2 %
puis 2,5 %, puis 3,5 %).

Des géograpbies lumineuses différentes

Les mosquées de Fitima et de ‘Umar, dont les fonctions différent puisque I'une est une
mosquée de quartier (masgid) tandis que l'autre est une mosquée du vendredi (gami‘), pré-
sentent une structure lumineuse assez différente. En premier lieu, il convient dinsister sur les
différences relevées en termes de sources de luminance: dans le cas de la mosquée de Fatima,
les fenétres sont les sources principales de luminance, tandis que dans le cas de la mosquée
de ‘Umar, la cour est le principal facteur de lumiére. Concernant la géographie lumineuse des
deux mosquées, on constate que la mosquée de Fatima se caractérise par un cheminement
lumineux-sombre-lumineux tandis que la mosquée de ‘Umar présente le gradient inverse,
sombre-lumineux-sombre. Enfin, on reléve un traitement différent de I'éclairement de l'espace
le plus sacré de la mosquée, la zone du mihrab: tandis que dans la mosquée de quartier, le
contraste entre le mibrab et son environnement est trés accentué, dans la mosquée du ven-
dredi, en revanche, la zone du mibrab ne se distingue pas particuliéerement du reste de la salle
de priére. Larchitecture du mur de gibla est pourtant la méme dans les deux cas: la zone du
mihrab est éclairée par des fenétres latérales qui encadrent la niche sacrée. Etant donné que le
mibrab n'est pas surmonté d'une fenétre, la travée sud de la mosquée est plus lumineuse a ses
extrémités queen son centre ol se situe le mibrab. La zone située devant le mihrab demeure donc
la plus sombre. Toutefois, dans la mosquée de ‘Umar, les conséquences de cet aménagement
sont bouleversées par l'existence d'une cour centrale, qui éclaire la salle de priére de maniere
homogéne. Comme nous l'avons déja souligné, le percement des fenétres a peu d'influence sur
I'éclairement total de I'édifice. Il est toutefois possible de tracer un paralléle entre les mibrabs
de ces deux mosquées: en effet I'éclairement de la niche est quasiment similaire dans les deux
batiments (0,57 % FL] dans la mosquée de Fatima contre 0,51 % FL] dans la mosquée de ‘Umar).
Du fait méme de sa forme — renfoncement concave dans le mur —, le mibrab est naturellement
trés sombre, C'est méme le point le plus sombre des deux mosquées.

Ces différences invitent naturellement 2 interroger le rapport que la luminosité d'un bati-
ment entretient avec sa fonction : si la mosquée du vendredi — la mosquée de “‘Umar dans le cas

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

404

UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

présent — est un lieu de priére, elle est également un lieu public d’étude, de lecture ou de débat.
Ces fonctions annexes nécessitent de fait un confort visuel important et l'on peut sattendre 2
ce que I'éclairement soit rehaussé en conséquence. En revanche la mosquée de quartier — de
Fatima — ne remplit pas de fonction publique particuliére, si ce n'est celle d'oratoire. Quoique
cette mosquée joue un rédle social non négligeable, l'accent est avant tout placé sur le rapport
individuel 4 la foi: le fidéle se rend dans la mosquée de Fatima pour prier et communier avec
Dieu, sans qu’interférent dautres activités secondaires. Cette proximité avec Dieu réclame
une ambiance lumineuse particuliére, que figure naturellement la semi-obscurité. En revanche,
lorsque la priére est collective, comme clest le cas dans la Grande mosquée, le recueillement ne
prime plus et I'obscurité céde alors le pas A des zones d’éclairement intermédiaires.

La différence de traitement de 'ambiance lumineuse entourant le mibrab nous parait
également constituer un fait notable. Dans la mosquée de “‘Umar, l'espace du mibrab semble
banalisé puisqu'il n'est marqué par aucune variation importante d’éclairement (environ 1 %
FLJ] d’écart entre le centre de la salle de priére et ses extrémités), tandis que le contraste est
particuliérement marqué dans la mosquée de Fatima (environ 3 % FLJ). Ce phénoméne semble
A nouveau pouvoir étre associé aux différentes fonctions que remplissent ces deux mosquées.
Dans la mosquée du vendredi, la priére est collective : les fidéles prient ensemble, alignés face
au mur de gibla, et cet alignement signifie leur égalité. Il se pourrait donc que la zone du mibrab
ne soit pas plus éclairée et ne subisse aucun traitement lumineux particulier afin de ne pas
mettre en lumiére certains fidéles au détriment des autres. L'éclairement de la mosquée de
‘Umar, dans son ensemble, est 2 ce titre relativement homogeéne — 4 l'exception bien entendu
de la cour. Au contraire, dans la mosquée de quartier de Fatima, les extrémités nord et sud,
plus claires, contrastent avec l'espace sombre aménagé au centre. Cet aménagement semble
traduire la volonté de réduire I'éblouissement consécutif au passage de l'extérieur vers l'inté-
rieur de la mosquée. La lumiére, diffusée dans le sens de la longueur du bitiment, trace ici les
contours d'un cheminement lumineux relativement homogene : les contrastes sont atténués
et on parvient progressivement jusqu'a la travée sud, la plus lumineuse; cette zone est celle de
la gibla, qui donne l'orientation de la priére vers La Mecque. En revanche la zone du mibrab
est plongée dans une semi-obscurité qui la confine: se trouve ainsi protégé le lieu intime du
rapport a4 Dieu et au divin.

Lanalyse de la lumiére en architecture est sans doute 'une des problématiques les plus
riches de I'archéologie de la lumiére. Nos hypotheses, fondées sur deux cas seulement, devront
étre confrontées, et, le cas échéant, validées, infirmées ou nuancées, par les résultats d'analyses
photométriques complémentaires réalisées sur d'autres mosquées. S'ils sont encore explora-
toires, les résultats que nous présentons ici nen soulévent pas moins des pistes de recherche
intéressantes — en particulier pour la question du rapport que la luminosité d'un bitiment
entretient avec sa fonction —, pistes qui mériteraient une analyse approfondie. Cette approche,
particuliérement riche pour la connaissance de I'éclairement des mosquées, pourrait en outre
savérer fructueuse pour I'étude d’autres types de construction. La topographie lumineuse de
I'habitat, par exemple, gagnerait 4 étre mise en perspective avec la fonctionnalité des piéces, ou,
plus généralement, avec I'occupation de l'espace. La lumiére peut en effet contribuer, comme

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC I 405

cest le cas dans certaines maisons contemporaines de Sanaa?®3, 4 hiérarchiser les espaces, en
imprimant des distinctions parfois trés nettes entre espaces public et privé. L'éclairement
des bains répond quant 4 lui 4 des exigences tout a fait spécifiques: les petits oculi percés
dans les coupoles ou les vofites visaient 2 disposer d'un éclairage naturel suffisant au confort
des usagers, sans que cela n'occasionne une déperdition de chaleur trop importante*#. Dans
l'architecture militaire, le percement de baies est particuliérement problématique puisqu’il
fragilise les murs de défense et autorise plus facilement le franchissement d'objets offensifs.
Le mobilier luminaire devait donc étre particuliérement important dans les fortifications
ol le bon déroulement de certaines activités stratégiques — surveiller, viser, ou s’équiper —
nécessitait de pallier ce manque de lumiére naturelle®. Dans l'architecture religieuse enfin,
les sources photométriques suggerent que la lumiére est a I'occasion utilisée pour circonscrire,
au sein méme de la mosquée, des modules aux fonctionnalités distinctes. Léclairement de ces
différents modules dépendra alors d'un rapport a la foi qui emprunte, soit au registre de la
communion entre fidéles, avec des espaces plus larges et plus clairs, soit au recueillement, avec
des espaces semi-obscurs et partiellement clos. Létude comparative des mosquées syriennes
et égyptiennes que nous sommes en train de conduire devrait par ailleurs nous permettre de
dresser différents scenarii lumineux et d’établir l'existence de constantes entre les mosquées,
selon leur fonction, leur datation ou leur doctrine.

Loutil de la photométrie est essentiel car il est le seul & fournir des mesures objectives
de I'éclairement. Les données photométriques doivent toutefois étre maniées et interprétées
avec précaution, a la fois pour des raisons liées a la nature des mesures effectuées, et pour des
raisons extérieures a la technique elle-méme. Il n'en demeure pas moins que ces mesures sont
plus significatives que les impressions subjectives collectées lors d'une visite. Cette objectivité
seule peut étre le support de comparaisons entre les édifices. Les données photométriques
autorisent ainsi I'élaboration d’hypothéses de travail particuliérement riches.

Lors des prises de mesure et, plus tard, lors de leur analyse, certains éléments doivent impé-
rativement étre pris en compte. A titre d'exemple, il est nécessaire de préter attention aux ouver-
tures ou fermetures de portes et de fenétres, a la présence de volets, de rideaux, d’appareils de
climatisation, ou de masques extérieurs. Dans la mosquée, un secteur réservé aux femmes sera
en effet presque systématiquement équipé d'un rideau qui perturbe la diffusion de la lumiere
et, incidemment, affecte le résultat des relevés photométriques. La mosquée de ‘Umar, qui a
connu l'ajout d'un toit au-dessus de la cour, constitue également un bon exemple des difficultés
auxquelles les analyses photométriques peuvent se heurter. En outre, le bitiment étudié — en
particulier lorsque ce bitiment est ancien — n'est jamais conservé dans son intégrité originelle,
et peut comporter des modifications récentes qu'il est impératif de prendre en compte pour

23, Bonnenfant, Sanaa.

24. Foy, «Le verre 4 vitre » ; Mossakowska, « Le bain de lumiére »; Creswell, Early Muslim Architecture, I,
P-393-394.

25. Creswell, Early Muslim Architecture, I1, p. 55.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

406 UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

une correction ad hoc éventuelle des mesures collectées. La plupart du temps, 'édifice a en effet

subi des réaménagements qui peuvent avoir modifié sa géographie lumineuse. Les résultats

photométriques doivent donc étre réévalués a la lumiére de |'histoire du bati lorsque celle-ci est

disponible. Cette restitution est parfois extrémement difficile A réaliser en cas de reconstruc-
tion totale de I'édifice, comme pour la partie sud de la mosquée de Fatima. Un autre probleme

d’importance est celui de I'intégration du bitiment 4 un réseau urbain. Les mosquées, en effet,
étaient la plupart du temps situées au centre de l'espace bati, et elles le sont restées. Or, la resti-
tution des édifices originels voisins de la mosquée, susceptibles de perturber la pénétration de

la lumiére, est un exercice délicat. De nos jours, les mosquées s'inscrivent dans un parcellaire

urbain sensiblement différent de celui de la période médiévale. La présence d’édifices voisins de

la mosquée doit naturellement étre considérée dans I'analyse des données photométriques. La

mosquée de Fatima, par exemple, est relativement isolée au sein du parcellaire urbain, tandis

que la mosquée de “Umar subit I'influence de plusieurs masques urbains.

Enfin les données obtenues aprés analyse minutieuse doivent étre relativisées a la lumieére
d’un corpus représentatif du type d’édifice étudié. Par ailleurs, les analyses photométriques
ne prétendent pas fournir une image parfaite, et inchangée, de 'éclairage d'un édifice. En
particulier, la qualité de la lumiére naturelle est susceptible de varier au cours des saisons,
a la fois en couleur et en intensité. La blancheur d’un soleil d’hiver, par exemple, contraste
avec |'éclat des rayons estivaux, tandis que la constance de la lumiére du nord contraste avec
l'effervescence de la lumiére du sud. La lumiére est un phénoméne variable et mouvant, et cest
12 I'une des plus belles propriétés de la lumiére: elle se métamorphose en effet au cours de la
journée, des saisons et de son orientation.

Larchéologie : lumiére artificielle et luminaires

Si les agencements architecturaux constituent un point d’entrée privilégié pour I'étude du
travail de la lumiére naturelle, I'éclairage d un bitiment mobilise toutefois d‘autres éléments, qui
ne relévent pas directement du registre architectural: les luminaires contribuent efficacement
a pallier le manque de lumiére, la nuit en particulier, ou lorsque I'éclairement intérieur est trop
faible pour autoriser certaines activités qui requiérent un confort visuel important, comme la
lecture ou le tissage. Ils permettent également de mettre en valeur certains emplacements ou
d’enrichir le cérémoniel de célébrations religieuses ou politiques. Les luminaires mis au jour
sur les chantiers de fouilles représentent donc des indices importants, quoique indirects, de
la qualité d’éclairement d'un bitiment — bitiment qui peut étre aujourd’hui détruit et dont
les vestiges ne suffisent pas 4 retracer la géographie lumineuse.

Les luminaires, source de production artificielle de lumiére, fournissent en cela des infor-
mations distinctes de celles véhiculées par l'architecture, qui compose principalement avec la
lumiére naturelle. Si la lumiére naturelle savere difficile 2 contrdler apres la construction de
I'édifice, le mobilier luminaire reléve quant 4 lui d'une maitrise modulable et plus manifestement
intentionnelle de la lumiére. L'éclairage des lampes, lanternes et bougeoirs, rythme I'espace en
modules lumineux qui peuvent étre aisément réorganisés. La diffusion circulaire et maitrisée

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC

de la lumieére artificielle, distincte de la diffusion transversale du flux de lumiére naturelle,
favorise A ce titre la spheére du privé, de I'intime, et le recueillement.

L'étude de I'éclairage artificiel se heurte naturellement a des contraintes d'ordre pratique,
liées au caractére éphémeére et mobile de son mobilier. Nous disposons toutefois d'un levier pour
mener 3 bien cette étude: la forme du luminaire, souvent liée 4 sa fonction, et le ou les matériaux

— argile, verre et métal principalement — employés pour sa fabrication. Leur étude conjointe
permet en effet de reconstruire a posteriori les modulations imprimées au flux de lumiére et de
reconsidérer la fonction du luminaire au sein de I'édifice. La forme générale et les matériaux de
fabrication des luminaires étant relativement homogénes dans le monde arabo-musulman pré-
mamelouk, nos analyses préliminaires reposeront a la fois sur du matériel égyptien et proche-
oriental, et sur des exemplaires maghrébins et iraniens. Notons que les typologies associées a
chacune de ces périodes présentent des différences qui, pour étre essentiellement stylistiques, ne
sont pas fondamentales du point de vue qui nous intéresse ici: celui de la production de lumiére.

Des formes multiples

Les luminaires ont trois fonctions principales, qui, nous le verrons, dépendent trés souvent
de leur forme. Ils sont employés comme lumiére d’appoint pour une activité particuliére, visent
Y
A travailler qualitativement 'ambiance lumineuse d'un espace clos, ou contribuent 3 augmenter
q g
quantitativement la lumiére au sein de I'édifice afin de I'éclairer dans son ensemble.

NS

0=
A

Fig. 3. Lampes moulées: les deux lampes de gauche, provenant du site de Jérash, en Jordanie,
sont byzantino-omeyyades tandis que les deux lampes de droite, découvertes 4 Tinnis, en Egypte, sont fatimides.

Les bougies et les lampes munies d'un bec (fig. 3), méme disposées sur des bougeoirs>® ou
des porte-lampes?” (fig. 4), et placées 2 mi-hauteur, ne sont pas destinées 2 illuminer toute
une piéce, mais a circonscrire un espace réduit. Les bougeoirs et les porteSalampes sont des
supports congus pour disposer la lampe et la bougie 4 la hauteur d'un homme assis. Les
lampes 4 bec et les bougies procurent un éclairage satisfaisant pour des activités qui nécessitent

26. AbuKhalaf M., « Three Candlesticks » ; Rice, « Oldest Dated » ; Demaison, « Le musée des Arts décoratifs. »
27. Bear, Metalwork; Ziffer, Islamic Metalwork ; Wiet, Objets en cuivre.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424

Julie Bonnéric

Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

407


http://www.tcpdf.org

408

UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

un certain confort visuel, comme la lecture par exemple. Le bec de la lampe dispose la flamme
en périphérie de 'objet, ce qui atténue I'inconvénient de 'ombre portée des bords de la lampe
sans bec. La saillie du bec permet en outre d'orienter la lumiére plus facilement et de concen-
trer ainsi le flux lumineux sur la zone d’intérét.

D’aprés Demaison, «Le musée des Arts décoratifs», p. 38. Dapres Wiet, Objets en cuivre, pl. XXV.

Fig. 4. Bougeoir a base tronconique réalisé en 646/1248-49 par Da'ad b. Salama al-Mawsili et porte-lampe tripode égyptien datant
des xrre-x111° 8, et signé par Ibn al-Makki.

Au contraire, les lampes sans bec, qui sont souvent des lampes ouvertes, n'ont pas cette
qualité d’éclairement ciblé. La méche est en effet disposée au centre de la nappe d’huile : de fait,
lalumiére parcourt une distance plus importante, qui occasionne une diminution de I'intensité
du flux lumineux. La lampe sans bec est sans doute employée davantage pour rehausser qua-
litativement la luminosité générale d'une piece ou pour favoriser I'éclairage de certaines zones.

8 en céramique ou en métal, avaient une fonction presque

De la méme maniére, les lanternes?
exclusivement décorative: la perforation de leurs parois étant somme toute assez réduite, leur
efficacité lumineuse était en effet probablement limitée (fig. 5).

Leslustres 9, en revanche, permettent de rehausser la quantité générale de lumiére dans1'édifice

danslamesure otiils sont précisément équipés de plusieurs lampes en verre (fig, 6). La transparence

28. Allan, Nishapur. Metalwork; Bear, Metalwork; Behrens-Abouseif, Mamluk and Post-Mamluk Metal
Lamps; Lane-Poole, The Art of the Sarcens in Egypt ; Lester et al., « Fatimid Hoard from Caesarea » ; Margais
et Poinssot, Objets kairouanais ; Rice « Studies in Islamic Metal Work, V ».

29. Margais et Poinssot, Objets kairouanais.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiere en Islam. Conditions d'étude d’un phénomene immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC I 409

du verre annule en effet les ombres portées et autorise la suspension de la lampe qui ne constitue
plus un obstacle pour le trajet descendant de la lumiére. Destinés a étre suspendus, les lustres

projettent de fait lalumiére dans un volume plus important — souvent la piéce toute entiére (fig. 6).

D'aprés Lane-Pool, The Art of the Sarcens in Egypt, fig. 90. Fig. 5. Lanterne globulaire du Louvre
(Ddme du Rocher, x11°s.?).

Fig. 6. Luminaires en verre:

lustre et ses lumignons, lampe globulaire, R ) ) ) )
N D’apres Fremersdorf, Antikes, Islamisches und Mittelalterliches glas, pls. 60 et 61.
lampe-coupe 4 anses.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiere en Islam. Conditions d'étude d’un phénomene immatériel dans les mosquées médiévales

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

410 UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

Les lampes en céramique?°® étaient au final, sans doute en raison de leur faible cotit de
fabrication mais également de leur caractére pratique, les luminaires les plus employés dans
les sociétés arabo-musulmanes, comme l'atteste leur abondance sur les sites archéologiques.
En effet, contrairement aux lustres ou aux lanternes, les lampes sont aisément transportables.
La plupart sont dailleurs équipées a cet effet d'anses, dont I'évolution semble refléter une
amélioration du systéme de préhension des lampes tournées. Lanse, de plus en plus grande,
gagne ainsi une forme recourbée qui permet une préhension en crochet.

Des matériaux aux potentialités diverses

Le matériau le plus employé dans la fabrication de luminaires est sans aucun doute l'argile,
comme l'atteste la présence de lampes en céramique sur tous les types de site exploré, en par-
ticulier dans I'habitat ou dans les zones artisanales ou elles sont majoritaires, voire exclusives.
Les luminaires sont en effet des objets indispensables, d usage quotidien. Ils sont naturellement
employés la nuit afin de pallier I'absence de lumiére naturelle, mais aussi le jour, car les baies,
souvent petites et peu nombreuses — pour des raisons de construction et également de climat —,
laissaient difficilement entrer la lumiére du soleil. La lampe, qui représente le luminaire le plus
pratique et sans doute le plus employé, est en outre un objet des plus communs. Or, 'argile est
le matériau privilégié pour la fabrication d'ustensiles domestiques. Les lampes en céramique
étaient donc des luminaires réalisés 3 moindre cofit. Il convient de souligner que l'argile était
également employée pour fabriquer des bougeoirs et des lanternes.

En examinant I'évolution des lampes en céramique, il apparait que celle-ci concorde avec
I'histoire générale de la céramique islamique : en effet une céramique non glagurée laisse place
a I'emploi quasi exclusif de la glagure . Pourtant, si les lampes tendent 4 étre recouvertes de
glagure, la plupart des céramiques communes demeurent quant 2 elles dénuées de revéte-
ment. En outre les céramiques moulées, qui ne sont pas glacurées, faisaient déja 'objet d'un
soin particulier, méme employées dans un contexte artisanal ot la fonctionnalité de l'objet
I'emporte largement sur ses qualités esthétiques. Ce phénomeéne ne nous semble pas fortuit
et il témoigne sans doute de la valeur des lampes, ainsi que de I'importance particuliére qui
leur est accordée. Les lampes ne sont en effet pas de simples ustensiles: elles apportent la
lumiére, donc la vie, et elles possédent aussi une symbolique marquée, que traduit dans le
Coran l'identification de la lampe au Prophéte 3>, Revétir les lampes de glagure ou décorer les
céramiques moulées est un moyen de les distinguer des autres céramiques communes, de les
embellir et de signaler leur spécificité.

Limportance des luminaires aux yeux des musulmans est en outre attestée par une autre
pratique. En effet, quoique le verre soit un matériau onéreux, on choisit assez souvent de

30. Hadad « Oil Lamps » ; Kubiak, « Medieval Ceramic Oil Lamps » ; Sodini et Orssaud, « Lampes tournées » ;
Da Costa, « Byzantine and Early Islamic Lamps. »

31. Soustiel, La céramique islamique.

32. Bonnéric, « Symboliser le divin. »

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC ' 4II

I'employer pour la fabrication des lampes, dans la mesure ot il offre de meilleures opportu-
nités au travail de la lumiére. II est toutefois difficile de déterminer si le verre était principa-
lement employé pour la fabrication d'objets luxueux ou d'objets quotidiens. Il est en revanche
certain que les plus belles piéces étaient destinées A de trés hauts commanditaires. Les piéces
de qualité moindre, quoique nécessitant un investissement financier probablement important,
sont relativement répandues et on les retrouve parfois en contexte domestique. Le choix du
matériau de fabrication ne ressortit donc pas seulement de critéres purement économiques. Si
le cotit de production était sans doute déterminant dans le choix du matériau de fabrication,
les potentialités lumineuses des matériaux employés avaient une importance qu'il convient
de ne pas négliger: le verre semble souvent utilisé pour la fabrication de lampes parce que
les possibilités qu'il offre en matiére de travail de la lumiére n'ont pas d’équivalent parmi les
autres matériaux employés.

En matiére d’éclairage, le verre présente un avantage significatif sur les matériaux concur-
rents en raison de deux caractéristiques principales: il est transparent, et il peut étre coloré.
Parce qu'il est transparent, le verre laisse filtrer la lumiére. Pour les lampes, cette propriété est
bénéfique a plusieurs égards. Tout d’abord, la durée de vie de la flamme est plus importante.
En effet, la flamme n'est pas disposée de la méme maniére qu'elle l'est dans les lampes en céra-
mique ou en métal. La meéche peut en outre étre placée dans le réservoir de la lampe puisque les
parois n'obstruent pas, ou peu, la diffusion lumineuse. Cette disposition particuliére protege
la flamme du vent, puisqu'elle ne dépasse plus du corps de la lampe. La transparence du verre
annule également les ombres portées et autorise la suspension de la lampe que le trajet de la
lumiére, descendant, n'a donc plus a contourner. Enfin, le verre permet non seulement de filtrer,
mais aussi de colorer la lumiére, au contraire des matériaux destinés i la seule fabrication de
réceptacles, tels la céramique et le métal. Ces derniers ne peuvent en effet filtrer la lumiére que
lorsqu'ils sont ajourés pour la fabrication de lanternes ou de lustres. Seul le verre, lorsqu'il est
teint avec des pigments plus ou moins sophistiqués, filtre la lumiére et la colore, produisant
ainsi de subtiles variations de couleurs. En raison de ses propriétés de transparence, ce matériau
est ainsi celui qui se préte le mieux au travail de la lumiére: il joue a la fois le role de conte-
nant — pour le combustible destiné A produire la lumiére —, et celui de filtre, ou de colorant
lumineux; ce n'est pas le cas des lampes en céramique ou en métal qui, elles, ne diffusent la
lumiére que dans le volume réduit du trou de méche, sans la moduler. Les vertus lumineuses
du verre ne sexpriment toutefois pleinement que lorsque le luminaire est suspendu dans le vide,
lalumiére diffusant abondamment tout autour de lui. Cette caractéristique explique pourquoi
la majorité des types de lampes en verre étaient destinés A étre suspendus (lampes-coupes 2
anse, lampes 2 pied tubulaire, lampes globulaires). Une autre raison, d'ordre pratique, justifie
encore la suspension fréquente des lampes en verre : particuli¢rement fragile, le verre a moins
de chance d’étre brisé lorsqu'il est placé en hauteur, cest-a-dire hors de portée des occupants.

33. Foy, « Lampes de verre fatimides », « La verrerie islamique », « Un atelier de verrier », « Lampes en verre »;
Goldstein, Glass; Kroger, Nishapour. Glass.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

412 UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

Le métal est quant a lui principalement employé pour fabriquer des supports de lampes,
puisque, hormis les bougeoirs et les lampes, les luminaires métalliques tels les lustres, les
lanternes et les porte-lampes, ne sont pas réellement générateurs de lumiére. Le lustre prend
le plus souvent la forme d’'un polycandelon ou couronne de lumiére, plateau métallique ajouré
de vides circulaires servant a disposer de petites lampes en verre de forme conique. Les porte-
lampes comportent, sur un long corps tubulaire, un plateau destiné i recevoir une lampe. Les
lanternes, hexagonales ou octogonales, protégent la lampe du vent et permettent de la suspendre.
Des perforations dans ses parois laissent passer la lumiére et l'affaiblissent plus qu'elles ne la
travaillent. Toutefois les luminaires métalliques sont trés mal connus et, par conséquent, trés
mal datés. La refonte des objets, en particulier, explique le nombre restreint de luminaires
métalliques connus. Cette carence refléte aussi I'usage sans doute limité du métal dans la fabri-
cation des luminaires: d'une part, il ne permet pas, comme le verre, de travailler la lumiére par
transparence, d'autre part, son prix élevé est un frein a son emploi comme luminaire quotidien.
De fait, les luminaires métalliques sont en général des luminaires luxueux, dont les formes et
les décors font 'objet d'un soin particulier qui compense la faiblesse de leur potentiel lumineux.
Laspect esthétique semble en effet l'emporter ici sur l'aspect fonctionnel, comme l'attestent
les lampes zoomorphes, dont la confection est extrémement soignée.

Forme et matériau des luminaires constituent deux facteurs déterminants, a la fois pour
la qualité du luminaire et pour sa fonction. Ils offrent des indices concrets de la gestion de la
lumiére artificielle. Une archéologie de la lumiére en Islam ne peut toutefois se satisfaire des
connaissances actuelles sur les luminaires islamiques. La lacune la plus importante — dont
découlent toutes les problématiques a explorer — s'énonce assez simplement: les luminaires
nont jamais été étudiés du point de vue de leur fonction, mais seulement en tant qu'éléments
de datation (lampes en céramique principalement), ou en tant quobjets d’art (luminaires en
verre et en métal). Cette approche typo-chronologique ou stylistique des lampes, quoique
nécessaire, est insuffisante et doit étre complétée par une étude fonctionnelle détaillée du
mobilier mis au jour.

Cette étude pourrait recevoir le renfort de l'archéologie expérimentale 34, A partir d’ana-
lyses et d'outils innovants comme ceux de la photométrie: en reproduisant I'éclairage d'une
lampe A partir de fac-similés et en recourant aux outils de mesures photométriques, il doit
étre possible de tester expérimentalement l'eflicacité des luminaires, selon leurs matériaux
de fabrication, leur taille et leur forme, ainsi que les méches et les huiles. Les résultats de ce
type d’étude pourraient ainsi fournir des indications précieuses sur la surface éclairée par un
luminaire, le rendement des lampes et la consommation du combustible. De telles mesures
permettraient en outre de distinguer, sur la foi de leur efficacité, les différents matériaux
employés pour |'éclairage.

Naturellement, il est aussi possible d’établir des différences fonctionnelles sans recourir 4
I'emploi d'outils objectifs. Un affinage des typologies, parallélement 4 un affinage chronologique,

34. Wunderlich, « Eclairage antique high-tech.»

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC I 4I3

constituerait un atout précieux pour mettre en évidence des évolutions dans l'usage des lumi-
naires, reflets probables d'une évolution anthropologique de la lumiére. A ce titre, il conviendrait
de déterminer sil’évolution des luminaires suit I'évolution générale des techniques ou si cette
évolution correspond 4 des bouleversements dans les meeurs ou dans les habitudes.

Par ailleurs, la question de I'emplacement des luminaires, actuellement difficilement abor-
dable, est une problématique dont le traitement pourrait savérer précieux. Ce traitement néces-
siterait |'élaboration d'un corpus complet et bien défini, associé & une fouille rigoureusement
conduite. Des contraintes d'ordre pratique sont toutefois susceptibles de freiner la réalisation
de ce type d’étude : en raison des problématiques abordées et du rendement imposé, les fouilles
archéologiques se prétent rarement, et cest légitime, A ce genre d'analyse. En outre, rares sont
les sites fournissant un mobilier en place. Une cartographie précise du lieu de découverte des
luminaires procurerait cependant des informations cruciales pour la détermination de topo-
graphies lumineuses. La matiére, la forme et la fonction des lampes mises au jour pourraient
ainsi étre étudiées en relation avec I'emplacement de leur découverte, informations que les
sources textuelles et iconographiques pourraient étre en mesure de révéler.

Les textes:
gestion courante de I’éclairage, portée symbolique et perceptions

Outre I'étude du mobilier luminaire, la constitution d'une archéologie globale de la lumiére
ne peut faire I'économie d'une étude approfondie des textes médiévaux. Ces textes, profanes ou
sacrés, constituent une source d'informations précieuses qui peut savérer cruciale pour le trai-
tement de questions aussi variées que la gestion courante de I’éclairage ou la portée symbolique
de la lumiére. Le plus souvent, cet intérét se manifeste indirectement: en effet, rares sont les
textes médiévaux a avoir étudié la lumiére pour elle-méme, si ce n'est sous 'angle des sciences
physiques et de l'optique *. Les types d'ouvrages susceptibles d'enrichir notre documentation
sur la lumiére sont principalement les textes géographiques, historiques, juridiques, littéraires
ainsi que philosophiques et religieux. Ces sources fournissent en effet des informations de
nature diverse, purement documentaires —, sur la gestion technique de I'éclairage —, théoso-
phiques — relatives a la portée symbolique de la lumiére —, ou anthropologiques — relatives a
la maniére dont la lumiére et I'éclairage des mosquées étaient appréhendés 3 1'époque étudiée.

Informations documentaires : gestion technique de la lumiére

Les textes ont en particulier cet intérét qu'ils peuvent contribuer 4 compléter le portrait
du paysage lumineux des mosquées fourni par la photométrie et I'archéologie. Aux ouvrages
cités plus haut s'ajoutent, bien que leur usage s'avére plus exceptionnel, les traités d'agriculture,
de botanique ou de médecine qui sont également susceptibles d’enrichir notre documentation
sur la lumiére. La difficulté réside ici dans I'éparpillement des informations, souvent délivrées

35. Ibn al-Haytam par exemple.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

414 UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

de maniére fortuite et occasionnelle. Ces informations peuvent aussi bien concerner la nature
des combustibles et des méches, la forme, le mode de suspension, l'emplacement et la dispo-
sition des luminaires, que les horaires d’éclairage, la description de fenétres et de vitraux, etc.

La question de I'huile d’éclairage est un exemple caractéristique du type d'informations
que seuls les textes sont en mesure de procurer. De nombreuses lampes, suspendues aux
arcs des salles de priere, éclairent en effet les édifices religieux en terre d'Islam. Lhuile étant
nécessaire au fonctionnement quotidien des mosquées, des espaces pouvaient étre réservés au
stockage des lampes et des jarres d’huile *°, Lalimentation des mosquées en huile était assurée
par l'autorité politique 37, ainsi que par les particuliers 3®, Loffrande d’huile pour I'éclairage de
la mosquée aurait, d'aprés le Prophéte, la valeur d’une priére dans le lieu le plus saint de I'islam
(al'époque, Jérusalem), priere qui vaut elle-méme mille prieres 3. Pour assurer l'alimentation
de la mosquée en huile, des oliviers étaient, au x° s. et d'aprés al-Mugaddasi, plantés dans la
cour méme de la mosquée d’Acre #°. Cette importance de I'huile et de I'éclairage dans les lieux
saints est la marque d'une perpétuation de la tradition antique d’illumination des édifices sacrés.

Lhuile est, 2 n'en pas douter, le premier des combustibles employés dans les lampes en Islam.
Al-Idrisi confirme indirectement cette suprématie lorsqu'il s'étonne, au x11° 5., de l'usage chez
les Turcs de I'huile comme cosmétique uniquement, et non comme combustible: « Chez ces
peuples I'huile (dubn min al-zayt) est employée comme cosmétique, mais pour I'éclairage, dans
les lanternes, on fait usage de suif. »# Lhuile lampante, denrée indispensable, est essentielle
pour s'éclairer au quotidien. Le littérateur al—Gihiz, par exemple, décrit les procédés grotesques
employés pour réduire la consommation des lampes. Cette volonté d’épargne serait un indice
caractéristique de la ladrerie de certains hommes, sujet de son Livre des avares*. Sil'écono-
mie d’huile est un signe d’avarice, c'est parce que ce matériau est de premiére nécessité, mais
également parce que les huiles lampantes sont peu onéreuses (huiles de qualités inférieures
et/ou productions locales). D'aprés les textes, le choix de I'huile ne se fait pas en fonction
d’une propriété particuliére et d'un usage propre. Il semblerait en effet que ce choix dépende
principalement de contraintes d'ordre économique ou géographique.

A ce jour, aucune analyse n'a encore permis de déterminer la nature des huiles employées
comme combustibles dans les lampes islamiques. Les seules informations disponibles sont
fournies par les textes ¥, Lhuile la plus employée comme combustible est I'huile d'olive (zayt),
probablement de qualité inférieure. Les textes, toutefois, mentionnent a l'occasion d’autres
huiles concurrentes. Bien qu'elle soit certainement employée en terre d'Islam, I'huile de sésame

36. Par exemple: Ibn Rustah, éd. p. 77 et trad. p. 84 ; al-Wansarisi, éd. VIII, p. 441 et trad. p. 312.

37. Par exemple: Ibn Hawgqal, éd. p. 340 et trad. p. 333; Nasir-i Husraw, trad. p. 160.

38. Par exemple: al-Wansarisi, éd. IX, p. 580 et trad. Lagardére p. 389, al-Wansarisi, éd. VI, p. 112 et trad.
Lagardeére p. 280, etc.

39. Al-Hamadani, éd. p. 96 et trad. p. 118.

40. Al-Mugqaddasi, éd. p. 162 et trad. p. 181.

41, Al-Idrisi, éd., fasc. VI, p. 722 et trad., vol. II, p. 225,

42. Al-Gihig, éd. p. 21 et trad. p. 28-29.

43. Bonnéric, « Les huiles et leurs usages. »

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC I 415

nest en revanche jamais évoquée comme huile lampante dans I'état actuel de notre corpus.
Le terme de sirig, qui désigne parfois I'huile de sésame, est toutefois associé A une racine liée
a la fonction d’éclairage (S‘R‘G que l'on retrouve dans sirag, «lampe », et saraga, « allumer »).
Lhuile d'argan (zayt al-argan) parait particuliérement appréciée en Afrique occidentale, pour
I'éclairage en particulier, comme en témoigne al-Idrisi*# au x11°s. Sa production a Sas et
a Agmat était déja soulignée par al-Bakri au x1°s.: d'apres celui-ci, «les habitants ont chez
eux une telle abondance de ce fruit qu'ils peuvent, au besoin, se passer de toutes les autres
espéces d’huile » 4%, Cette remarque suggére que le choix de I'huile d’éclairage dépend de la
production locale disponible : I'huile employée devait étre, en général, 'huile la moins onéreuse.
La production de certaines huiles plus originales est parfois consacrée a I'éclairage. D'apreés
al-Bagdadi, au x11°s., « on extrait en Egypte I'huile des semences de rave (dubn bazr al-fugl), de
colza (al-salgam) et de laitue (al-hass), et l'on sen sert pour l'entretien des lampes » 4°, Lusage
d’une huile de rave et de navet pour I'éclairage était déja mentionné par un voyageur persan
du x1° 5., Nasir-i Husraw, lors de son passage au Caire : les usagers auraient désignés ces huiles
par le terme d'« huile chaude » (zayt harr). A cette occasion, il reléve en outre que «le sésame
est peu abondant en Egypte et 'huile en est chére; I'huile d'olive se donne 3 bon marché » 47,
Il semblerait donc que soient favorisées I'huile d'olive en Ifrigiyya et dans le Bilid al-Sim
et I'huile de sésame en Irak, parce qulelles y étaient produites en grande quantité. Dans les
régions productrices d’huiles spécifiques, les huiles d'olive et de sésame sont probablement
délaissées, au profit de I'huile d'argan dans la région de Sas, ou de I'huile de graine de divers
raves ou laitues en Egypte. Les médecins ou les agronomes, quant 4 eux, évoquent 3 l'occa-
sion l'existence d’huiles destinées 4 I'éclairage. Lhuile de Zakkoum (dubn zaq(q)am al-sami)
produirait, d’aprés Ibn al-Baytar 4%, une flamme plus importante que les autres huiles. Enfin,
lorsqu'ils mentionnent le katam, Ibn al-“Awwam et Ibn al-Baytar signalent que I'huile extraite
de la graine de cette sorte de buis (dubn al-katam)+° est également employée pour I'éclairage.
Certaines huiles lampantes antiques ne sont pas mentionnées dans les textes. Lhuile de ricin
(dubn al-hirwa®), par exemple, employée durant ’Antiquité pour I'éclairage 5°, est mentionnée
par Ibn al-Baytar pour I'éclairage, et non pour la cuisine *', mais le médecin médiéval cite ici en
réalité le fameux médecin grec du 1" s,, Dioscoride. Lemploi de I'huile de ricin pour I'éclairage
ne sest donc peut-étre pas perpétué.

Les sources textuelles fournissent des informations inédites sur les huiles d’éclairage

et contribuent, d'une maniére qui nous semble cruciale, A rectifier ou réévaluer les données

44. Al-Idrisi, éd. fasc. III, p. 231 et trad. vol. I, p. 211-212.

45. Al-Bakri, éd. p. 163 et trad. p. 309.

46. Al-Bagdadi, éd. p. 118 et trad. p. 311.

47. Nasir-i Husraw, trad., p. 153-154.

48. Ibn al-Baytar, éd. vol. II, p.266 et trad. vol. II, p.214; éd. vol. II, p.114 et trad. p.123.

49. Ibn al-Baytar, éd., vol. IV, p. 53; non traduit par Leclerc dans sa notice sur le « katam » (III, p. 144-145);
Ibn al-‘Awwam, trad. p.79.

50. Brothwell, Food in Antiquity, p. 153.

51. Ibn al-Baytar, éd. vol. II, p. 53 ; non traduit par Leclerc dans sa notice sur le « ricin » (II, p. 19-20).

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

416 UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

matérielles. A titre d'exemple, si les découvertes archéologiques laissent supposer que les
hommes, en terre d'Islam, s'éclairaient principalement grice aux lampes, les sources textuelles
mentionnent plus fréquemment l'usage des bougies, en contexte quotidien ou a 'occasion de
fétes. Les textes littéraires comme les Mille et une nuits, par exemple, évoquent plus souvent la
p q
bougie (Sam® ou sama) que la lampe (sirag, misbah ou gandil). Comme la cire ne laisse quasiment
g q p g, misoar q q
jamais de trace archéologique, il n'est pas impossible que notre perception ait été ici faussée
par l'absence de donnée exploitable.

Informations théologiques : portée symbolique du théme de la lumiére

D'autres types de textes, religieux et philosophiques principalement, représentent des
points d'entrée privilégiés pour I'étude symbolique de la lumiére : dans le Coran, par exemple,
Dieu est lumiére et se manifeste comme lumiére dans le monde et dans I'Homme (Coran,
XXI1V, 35). Dans les sociétés arabo-musulmanes, la lumiére n'est pas seulement une question
de construction puisque la lumiére, qui a une place centrale dans leur texte fondateur, est
aussi signifiante *>, Le rapport entre lumiére et texte sacré peut étre de deux natures: rapport
exotérique, dont la signification est explicite, ou rapport ésotérique, dont la signification est
dissimulée. Cette approche double, littérale et symbolique, était déja celle des philosophes
médiévaux: le Coran aurait ainsi une apparence extérieure et une profondeur cachée .

Une approche exotérique — Dans le Coran, le champ lexical de la lumiére est assez large. La
lumiére qualifie parfois les astres solaires et lunaires: la lune est comparée A une «lumiére »
(nar, X, 5; LXXI, 6) et le soleil 2 une « clarté » (diya, X, 5) ou d un « flambeau » (sirag, XXV, 61;
LXXI, 6). Par ailleurs, le terme de lumiére, nar, apparait fréquemment en relation avec les
ténébres (I, 257; V, 16; XIV, 1, 5; XXXIII, 43; LVIL, 9; LXV, 11) pour signifier le plus sou-
vent le passage « des ténebres A la lumiére» (min al-zulumat ila al-nar). La lumiére est souvent
clairement synonyme de vision, et les ténébres, de cécité (IL, 17; XIIL 16; XXIV, 40; XXXV,
19-21). De cette capacité qua la lumiére de permettre la vue, découle une autre synonymie: la
lumiére est connaissance puisquelle permet de «voir » clairement la vérité du monde. Ainsi
les deux livres saints précédant le Coran — la Torah et les Evangiles — sont-ils comparés 2
«une direction et 2 une lumiére » (huda wa nir 'V, 44, 46; VI, 1), de méme que le livre donné
3 Moise est identifié 3 une «lumiére/clarté» (diya, XXI, 48). Bien entendu, la Révélation
recue par le prophéte Muhammad est elle aussi lumiére (nar: IV, 174; XLII, 52; LXIV, 8).
Toutefois la lumiére est plus souvent associée a la Révélation quau Coran lui-méme: « Une
lumiére et un Livre clair vous sont venus de Dieu.» (§aakum min Allah nar wa-kitab mubin,
V, 15 ainsi que VII, 157). Enfin, le Coran référe explicitement au Prophéte comme source de
lumiére: « O toi, le Prophéte! Nous tavons envoyé comme (...) un brillant luminaire (sirag

munir) » (XXXIII, 46).

52. Bonnéric, « Symboliser le divin. »
53. Corbin, Histoire de la philosophie islamique.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC ' 417

Au sein du texte sacré, trois versets font précisément référence 2 la lumiére de Dieu (« La
terre brillera de la lumiére de son Seigneur », XXXIX, 69 ainsi que IX, 32 et LXI, 8) tandis
que dans le fameux verset XXIV, 35, Dieu est lui-méme lumiére. Ce verset (cf. supra), qui fait
partie de la sarat al-nir, est communément nommé verset de la lumiére (ayat al-nar) et repré-
sente sans aucun doute la référence coranique a la lumiére la plus importante et la plus connue.

Une approche ésotérique — Ce verset de la lumiére a donné lieu a de multiples interprétations
métaphoriques et commentaires mystiques **. La lumiére de Dieu a pu étre interprétée comme
la lumiére originelle donnant vie au monde en le sortant du pur néant, mais aussi comme la
lumiére de la connaissance religieuse guidant les hommes. Les philosophes, mystiques ou exé-
gétes ont exploité le symbole de la lumiére de diverses maniéres **. Nous nous appuierons sur
deux exemples : la philosophie prophétique shi‘ite et la philosophie orientale de Suhrawardi.

Dans la philosophie prophétique shi‘ite, ce théme est particulierement important car la
Lumiére y représente I'Intelligence, le Calame, ou 'Esprit, et renvoie a la Réalité prophétique
éternelle. Le Prophéte énonce, 4 la premiére personne, son épiphanie terrestre en ayant recours
al'image de la lumiére: « La premiére chose que Dieu créa fut ma Lumiére °, » La lumiére est
souvent attribuée 3 Muhammad ainsi qu'a ‘Alj, le second étant la face ésotérique du premier
qui, lui, en figure la dimension exotérique. Ainsi, le Prophéte aurait-il déclaré: « Moi et ‘Alj,
nous sommes une seule et méme Lumiére » %7, Cette nature lumineuse s'étend par ailleurs
a tous les Imams, considérés comme des épiphanies divines — des théophanies. Les Imams
sont en effet ceux qui illuminent le cceur des croyants, tandis que Dieu voile cette lumiere
aux cceurs enténébrés, LImam devient le support du Temple de Lumiére deés qu'il est investi
et son imamat — sa « divinité » — est constituée de toutes les formes de lumiére de ses adeptes.

La philosophie de Suhrawardi, quant 2 elle entretient un rapport si étroit avec la lumiére
quon estime quelle ressuscita «la philosophie ou la théosophie de la Lumiére de l'ancienne
Perse 5® ». Suhrawardi fonde au x11° s. une « théosophie orientale » essentiellement articulée
autour d'une métaphysique de la lumiére et d'un systéme de hiérarchies angéliques. Dans son
Livre de la sagesse orientale, il rend compte d’'une expérience extatique de Dieu décrit comme
« Lumiére des Lumiéres ». Pour ce philosophe iranien, la Lumiére est de fait I'origine intérieure
de l'acte de présence au monde. Elle est au-dela de l'existence comme de l'essence, qulelle a
toutes deux engendrées. Cette lumiére n'est cependant pas indivise, mais multiple: chaque
lumiére, dépendant de la « Lumiére des Lumiéres », est source, en méme temps que reflet; elle
fonde la connaissance et délivre une image de celle-ci que le philosophe peut 4 l'occasion saisir
a travers la pratique de la dialectique platonicienne. Cet emprunt au vocabulaire de la lumieére
n'est pas nouveau et se trouve ici directement hérité de Platon, qui consacre, dans sa fameuse

54. Philosophes, exégétes ou mystiques comme Ibn Sina (M. 1037), al-Hasali (M. 1111), Suhrawardi (M. 1191),
Ibn ‘Arabi (M. 1240), etc., ou méme, plus tardivement, Mulla Sadra Shirazi (m.1640).

55. Zine, « Linterprétation symbolique du verset de la lumiére », Gobillot, « Les mystiques musulmans » ;
id., « Quelques stéréotypes cosmologiques. »

56. Cité par Corbin, Histoire de la philosophie islamique, p. 72.

57. Cité ibid., p. 73.

58, Ibid.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

418 UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

allégorie de la Caverne (La République, VII), un traitement particulier 4 la lumiére — ou au
Soleil, principe de toutes choses — et aux ombres, figures dégradées de cette Lumiére souve-
raine, du Bien ou de Dieu.

Toutefois, si les interprétations théosophiques du verset de la lumiére sont riches et abon-
dantes, il n'est pas évident d’évaluer I'impact que ces diverses théories, élaborées par une élite,
pouvaient avoir sur l'ensemble de la communauté musulmane. Il parait donc primordial de
déterminer plus avant le role que pouvait jouer ce symbole dans la société musulmane médiévale.

Informations anthropologiques :
perception de la lumiére, matérielle ou symbolique

Les sources écrites offrent I'occasion d’interroger la maniére dont était percue la lumiére et
de reconsidérer la raison de certains choix d’éclairage. Certaines constantes photométriques,
ou archéologiques, nous l'avons vu, peuvent traduire un travail architectural explicite, lui-méme
influencé par des impératifs d'ordre culturel. Toutefois, les textes seuls sont en mesure de
garantir que le travail de la lumiére était authentiquement intentionnel, et que les occupants
des édifices étudiés avaient une conscience réelle de ce travail. De tels indices ne sont malheu-
reusement pas fréquents. Les exemples qui suivent illustrent le type d'indices anthropologiques
que les textes peuvent fournir sur la perception de la lumiére par les hommes en terre d'Islam.

Ibn Gubayr (m. 1217) témoigne en ces termes du travail extraordinaire effectué dans la
Grande mosquée de Damas: « La qibla de cette mosquée bénie, les trois coupoles qui l'avoisinent,
I"éclatante lumiére qu’y projettent les claustras dorées et polychromes, les rayons du soleil qui viennent
s’y rejoindre et qui se changent en reflets de diverses couleurs frappant les regards de rayons chan-
geants, tout cela qui s’ étend sur tout le mur méridional forme un merveilleux ensemble qui échappe
a toute description: nulle expression ne peut rejoindre une partie méme de ce qui se forme dans la
pensée du visiteur. »*® Dans cet extrait de sa Ribla, le voyageur céde 2 une facilité rhétorique
bien connue en nous affirmant qu'il est impossible de décrire avec justesse la profondeur des
émotions ressenties. S'il n'exprime pas les sentiments exacts que lui inspire la beauté du lieu,
le visiteur reste cependant conscient du rdle que joue la lumiére : son travail, effectué au moyen
de vitraux notamment, concourt  la beauté du lieu. Lauteur manifeste ici une certaine sen-
sibilité, sinon une certaine compréhension du travail de l'architecte.

Certains témoignages ou anecdotes révélent par ailleurs que le verset de la lumiére avait
un sens et une certaine résonnance pour le croyant. Un avare fait explicitement référence,
chez le littérateur al-Gihiz, au verset de la Lumiére. Il affirme que «I’huile dans une lampe
de verre, «cest lumiére sur lumiére (nir ‘ala nir) », cest une clarté sur une clarté double
(daw’ ‘ala daw” muda‘af).»°° Dans le verset de la lumiére, Dieu est assimilé 3 la lumiére et
Son Prophéte 4 une lampe. Lhuile d'olive qui alimente cette lampe diffuse la lumiére sans
méme étre touchée par le feu (wa law lam tamsashu nar). Lhuile est donc lumiére et, de fait,

59. Ibn Gubayr, éd. p. 268 et trad. p. 309.
60. Al-Gihiz, éd. p. 21 et trad. p. 31.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC ' 4I9

symbole du divin. Huile et lampe sont deux facettes de la lumiére: la premiere est la lumiére
de Dieu, et la seconde, la lumiére du Prophéte. Que l'auteur de cette référence au verset de la
lumiére soit ici un homme du peuple laisse penser que, pour al—Gihiz, ce verset était connu
et avait, dans une certaine mesure, pénétré les consciences collectives. Pour les hommes du
Moyen Age, au moins 2 partir du 1x° s., I'huile d’éclairage pouvait donc revétir une fonction
symbolique, et pas seulement pratique. Au sein de la mosquée, la symbolique de la lumiére,
qui traduit la présence du divin dans l'architecture elle-méme, pouvait trouver un écho dans
la perception du visiteur et transformer ainsi son rapport a l'espace lui-méme. Al-Isfahani,
par exemple, en témoigne lorsqu'il décrit la sabra au moment du réaménagement ou de la ré-
islamisation du Déme du Rocher, apres la reconquéte de Jérusalem par Saladin en 1187. La
sabra est alors dénudée des éléments chrétiens qui lui avaient été imposés et se trouve remise
en valeur grice  la suspension de lampes. Al-Isfahini, témoin de cet événement notable, fait
le constat suivant: «les lampes répandirent, au-dessus d'elle [la sabra], lumiére sur lumiére» .
I1 s'agit 13 d’'une référence manifeste qui refléte le poids de la symbolique de ce verset sur la
représentation que les musulmans avaient du monde et de leurs lieux de culte.

Cette référence a la symbolique de la lumiére divine est toutefois indirecte, et se fait par
l'intermédiaire du verset de la lumiére. En revanche, l'allégorie suivante est une assimilation
directe de la lumiére émise par les lampes 4 Dieu. Lorsqu'il relate les festivités organisées a
La Mecque pour la nuit du milieu de $a‘ban de 'année 1183, Ibn Gubayr décrit la célébration
de cette féte au moyen de nombreux cierges (al-suma), de torches (al-masail) et de lampes
(al-masabib). D'aprés lui, « en ce noble sanctuaire, les lumiéres ménent vers Celui qui par essence
est lumiére® ». Les luminaires et la lumiére jouent ici un rdle primordial dans I'établissement
d’un rapport de communion a Dieu. Dans la mosquée, la lumiére semble étre une voie d'accés
privilégiée au divin puisquelle permet de figurer, au sein de 'édifice, la présence divine.

Lensemble de ces références suggére, d'une part, une conscience du travail architectural
de la lumiére et de ses effets sur 'ambiance générale de la mosquée, et, d'autre part, laisse
penser quune lecture symbolique du travail de la lumiére n'est pas illégitime. La lumiére n'est
pas seulement une question d’architecture, elle est également un symbole signifiant pour les
musulmans au Moyen Age. Parce qu'elle incarne 'image du divin et endosse une certaine
sacralité, la lumiére parait étre un symbole vivant en Islam, non seulement chez les intellec-
tuels, mais également dans la vie quotidienne des musulmans. Les textes théosophiques et
profanes sont A ce titre complémentaires des sources architecturales et archéologiques en ce
qu'ils introduisent une meilleure compréhension du rapport de I'Islam a la lumiére, comme
symbole signifiant I'infigurable, cest-a-dire ce qui fait sens au-dela de ce que la lumiére, para-
doxalement, donne 2 voir immédiatement,

61. Al-Isfahani, éd. p. 65 et trad. p. 55.
62. Ibn Gubayr, éd. p. 141 et trad. p. 165.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

420 UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

Conclusion

Lintérét des sociétés arabo-musulmanes pour la lumiére se manifestait au Moyen Age 4
travers une pluralité foisonnante de formes et de matériaux (architecture et mobilier luminaire),
mais également de références ou de symboles (littéraires ou théosophiques). Nous avons vu
que cette pluralité coincide avec la variété des outils mobilisés pour travailler la lumiére, afin
de l'exalter, de l'infléchir et de lui donner sens. Ce travail seffectuait sur toutes les dimensions
de la lumiére, quelle soit comprise comme réalité physique, vecteur de la perception, ou sym-

q P physiq percep Y
bole qui donne a voir I'invisible. Si la maitrise délibérée de la production lumineuse témoigne
d’un intérét majeur pour le phénomeéne lumineux, cet intérét, en outre, culmine dans l'usage
métaphorique et théosophique du champ lexical de la lumiére : non seulement la lumiére éclaire,
aménage et ordonne l'espace percu, mais elle symbolise également, cest-a-dire renvoie a des
significations dissimulées ou 4 des espaces que les yeux ne peuvent percevoir.

Les nombreuses sources sur I'Islam classique qui s'offrent au chercheur — sources architec-
turales, archéologiques ou textuelles, mais également iconographiques — représentent des voies
dacces privilégiées A ce phénomeéne ubiquitaire et immatériel quest la lumiére. Apportant des
informations de nature distincte, elles se complétent pour permettre 2 I'historien et a l'archéo-
logue d’esquisser le portrait de multiples ambiances lumineuses. La lumiére devient ainsi un
fait archéologique qui peut étre étudié dans des contextes divers, dont celui des mosquées

gique qui p q
médiévales. La mise en perspective de ces différentes approches — photométriques, archéo-
logiques, historiques et anthropologiques — concourt alors, aprés analyse de ces sources, a la
création d'une archéologie globale de la lumiere. Lobjectif de cet article était d'ouvrir des pistes
d’approche de ce phénomeéne quest la lumiére et d’établir des méthodes de travail. Dautres
éléments, comme la place des sources iconographiques, I'intérét de 'archéologie expérimentale
ou le poids des impératifs techniques — dans les choix architecturaux par exemple —, n'ont
toutefois pas été abordés dans le cadre de cet article préliminaire.

Un grand nombre de batiments (habitat, bains, mausolées, ...) peuvent se préter  une étude

g p p
archéologique delalumiére. Sila mosquée a été convoquée en exemple, cest parce queelle représente
un objet d’étude privilégié: elle semble en effet cristalliser, dans la société arabo-musulmane, la
. RS . . o N ISRT) . )

plupart des enjeux associés ala question du travail delalumiére. Ce dernier y faitI'objet d une atten-
tion particuliére, liée aux fonctions mémes de la mosquée. En effet, cet édifice n'est pas seulement
un lieu ot I'on célébre Dieu, cest également un espace de vie et de socialisation. La lumiére y est
donc modulée pour ses vertus fonctionnelles. Elle est, d'autre part, un moyen d'exalter le rapport
dufidélea Dieuetalafoi. En effet, I'architecture sacrée met fréquemment en scéne lalumiére pour
symboliser un autre espace, se soustrayant a la perception naturelle, l'espace du sacré et du divin.

Les mosquées sont précisément les seuls édifices islamiques 4 prendre en compte la lumiére

q p q p P
sous ses trois dimensions: la lumiére comme vecteur de la perception, comme organisateur
d’espace et comme symbole signifiant. Non seulement la lumiére éclaire, aménage et ordonne
‘espace de la mosquée, mais elle symbolise également, cest-a-dire renvoie i des significations
lesp q y g g
dissimulées ou 4 des espaces que les yeux ne peuvent percevoir. C'est A ce titre que la lumiére
peut devenir un élément structurant de la mosquée et de la vie religieuse du musulman.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIE BONNERIC 421

Une étude spécifique de la lumiére dans les mosquées, parce quelle est susceptible de

répondre A cette question, devrait contribuer 4 approfondir notre connaissance du rapport de

I'’homme 2 la lumiére, 4 son environnement, et a l'espace du sacré. Dans les mosquées, lieux

de culte, mais également espace de vie, de socialisation et d’'enseignement, sexprime en effet

pleinement l'universalité du théme de la lumiére, si fructueux dans le développement de la

culture islamique et pour I'évolution de la pensée arabe du Moyen Age.

Bibliographie
Sources primaires

La Bible : Traduction cecuménique de la Bible comprenant
[Ancien et le Nouveau Testament, traduits sur les
textes originaux hébreu et grec, Paris, 2010.

al-Quran: trad. D. Masson, Le Coran, 2 vol., Paris, 1967.

al-Bagdadi, Kitab al-ifada wa-l-i‘tibar, éd.“Abd Allah
al-Sayh, Riblat ‘Abd al-Latif al-Bagdadi fi Misr,
Le Caire, 1998, trad. S. de Sacy, Relation de
I'Egypte, Paris, 1810.

al-Bakri, Kitab al-masalik wa-l-mamalik, éd. et trad.
W.M.G. de Slane, Description de IAfrique
Septentrionale, Paris, 1858 (rééd. 1965).

al-Gahiz, Kitab al-bubald, éd. al-Hagiri T., Kitab
al-bubala li‘l‘Gdbiz, Le Caire, 1990; trad. Pellat
Ch., Le livre des avares de Jahiz, Paris, 1997.

al-Hamadani, Mubtasar Kitab al-buldan, éd. M.-]. de
Geeje, B.G.A., V, Leyde, 1885, trad. H. Massé,
Abrégé du livre des pays, Damas, 1973.

Ibn al-‘Awwam, Kitab al-filiba, éd.J.A. Banqueri,
Libro de agricultura, 2 vol., Madrid, 1802 et 1878,
trad. J.J. Clément Mullet, Le livre de lagriculture,
réed., Frankfurt, 2001.

Ibn al-Baytar, Kitab al-gami® li-mufradat al-adwiya wa
al-agdiya, éd. Kitab al-Jami li-mufradat l-adwiya
wa l-aghdiya, 4 vol., Francfort-sur-le-Main, 1996,
trad. L. Lecler, Traité des simples, 3 vol., Paris,
1991.

Ibn Gubayr, Ribla, éd. W. Wright et M.-]. de Geeje,
Leyde-Londres, 1907, trad. M. Gaudefroy-
Demombynes, Voyages, 2 vol., Paris, 1949.

Ibn Hawqal, Kitab sarat al-ard, éd. J.H. Kramers,
B.G.A. 11, Leyde, 1939, trad. J.H. Kramers
et G. Wiet, Configuration de la terre, 2 vol.,
Beyrouth-Paris, 1964.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric

Ibn al-Haytam, Kitab al-manazir, éd. A.H. Sabra,
Koweit, 1983, trad. all. J. Baarmann, ZDMG,
XXXVI, 1882, p. 195-237.

Ibn Rustah, Kitab al-alaq al-nafisa, éd. M.-]. de Geeje,
B.G.A., VII, Leyde, 1801 (rééd. 1967), trad.

G. Wiet, Les atours précieux, Le Caire, 1955
(Francfort-sur-le-Main, rééd. 2008).

al-Idrisi, Kitab nuzhat al-mustaq fi ibtiraq al-afaq,
éd. E. Cerulli, E. Gabrieli, G. Levi Della Vida,
L. Petech, G. Tucci, Opus geographicum,

6 vol., Naples-Rome, 1978, trad. P.-A. Jaubert,
La géographie d’Edrisi, Amsterdam, 1975
(réimp. 1836).

al-Isfahani, al-Fath al-qussi fi al-fath al-qudsi, éd.

C. de Landberg, Leyde, 1888, trad. H. Massé,
Congquéte de la Syrie et de la Palestine par Saladin,
Paris, 1972.

al-Muqaddasi, Absan al-taqasim fi ma‘rifat al-aqalim,
éd. M.-]. de Goeje, B.G.A., III, 2° éd., Leyde,
1906, trad. partielle A. Miquel, La meilleur
répartition pour la connaissance des provinces,
Damas, 1963.

Nasir-i Husraw, Safar-nama, éd. et trad. Ch. Scheffer,
Sefer nameh, Paris, 1881.

al-Wansarisi, Kitab al-mi‘yar al-mugrib wa-l-gami‘
al-mu‘rib “an fatawa abl Ifrigiyya wa-l-Andalus
wa al-Magrib, éd. Rabat, 12 vol., 1981-1982,
trad. partielle V. Lagardére, Histoire et société en
Occident musulman au Moyen Age. Analyse du
Mi‘yar d'al-Wansarisi, Madrid, 1995.

Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

422 UNE ARCHEOLOGIE DE LA LUMIERE EN ISLAM

Sources secondaires

Abu Khalaf, M., « Three Candlesticks from the Islamic
Museum of Al-Haram Al-Sharif, Jerusalem »,
Levant 20/1, 1988, p. 238-243.

Allan, J. W,, Nishapur. Metalwork of the Early Islamic
Period, New-York, 1982.

Baer, E., Metalwork in Medieval Islamic Art, Albany, 1983.

Behrens-Abouseif, D., Mamluk and Post-Mamluk Petal
Lamps, Le Caire, 1995.

Bonnenfant, P. (éd.), Sanaa. Architecture domestique et
société, Paris, 1995.

Bonnéric, J., « Les huiles et leurs usages en terre
d'Islam & partir du vii®s.», dans D. Frere
et L. Hugot (éd.), Les huiles parfumées en
Méditerranée occidentale et en Gaule (viir® siécle
av.-viI® siecle apr. J.-C.), Rennes 2012, p. 307-314.

—, « Symboliser et figurer le divin en Islam classique:
entre lumiére naturelle et lumiére artificielle »,
]ournal Asiatique 300/2, 2012, p- 761-775.

Brothwell, D. et P, Food in Antiquity: A Survey of the
Diet of Early Peoples, Londres, 1969.

Corbin, H., Histoire de la philosophie islamique, Paris,
1986.

Creswell, K.A.C., Early Muslim Architecture, New-York,
1969.

Da Costa, K., « Byzantine and Early Islamic
Lamps: Typology and Distribution », dans
E. Villeneuve et P. Watson, La céramique
byzantine et proto-islamique en Syrie-Jordanie
(1ve-virr® siecles apr. J.-C.), BAH 159, p. 241-257.

Degeorge, G. et Porter, Y., Lart de la céramique dans
larchitecture musulmane, Paris, 2001.

Demaison, M., « Le Musée des Arts Décoratifs »,

Les Arts: revue des musées, collections,
expositions 48, 1905, p. I-45.

Dentzer-Feydy, J., Vellerien M., Fournet Th., Mukdad
R.et A., Bosra. Aux portes de [Arabie, Damas,
2007.

Fontoynont, M. (éd.), Daylight Performance of Buildings,
Hong Kong, 1999.

Foy, D., « Lampes de verre fatimides 4 Fostat: le
mobilier des fouilles de Istabl ‘Antar », dans
Barrucand M. (éd.), LEgypte fatimide : son art et
son histoire, Actes du colloque organisé 3 Paris
les 28, 29, 30 mai 1998, Paris, 1999, p- 279-296.

—, « Lhéritage antique et byzantin dans la verrerie
islamique: exemples d'Istabl “Antar-Fostat »,
Anlsl 34, 2000, p. 151-178.

—, «Un atelier de verrier 2 Beyrouth au début de la
conquéte islamique », Syria 77, 2000, p. 239-290.

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric

—, « Lapport des fouilles d'Istabl ‘Antar [Fostat-

Le Caire] 4 Iétude du vitrage de Iépoque
omeyyade 4 Iépoque fatimide », dans De
transparentes spéculations : vitres de lantiquité et
du Haut Moyen Age (Occident-Orient), Bavay,
2005, p. 131-137.

—, « De l'autre coté de la Méditerranée: le verre A vitre
ala fin de lantiquité et au début de Iépoque
islamique », dans De transparentes spéculations:
vitres de lantiquité et du Haut Moyen Age
(Occident-Orient), Bavay, 2005, p. 111-117.

—,«Lampes en verre coniques et  pied tubulaire »,
dans Chrzanovski L. (éd.), Lychnological Acts
1: Actes du 17 Congrés international d'études
sur le luminaire antique (Nyon-Genéve, 29.IX -
4.X.2003), Montagnac, 2005, p.107-113.

—, «Sabra al-Manstriyya: les vitrages de couleur
d'une ville califale », dans De transparentes
spéculations: vitres de lantiquité et du Haut
Moyen Age (Occident-Orient), Bavay, 2005,

p. 141-147.

Fremersdorf, F., Antikes, islamisches und mittelalterliches
Glas : sowie kleinere Arbeiten aus Stein, Gagat
und verwandten Stoffen in den vatikanischen
Sammlungen Roms (Museo Sacro, Museo
Profano, Museo Egizio, Antiquarium Romanum),
Citta del Vaticano, 1975.

Gobillot, G., « Quelques stéréotypes cosmologiques
dlorigine pythagoricienne chez les penseurs
musulmans au Moyen Age (I) », RHR 219/1,
2002, p. 55-87.

—, «Les mystiques musulmans entre Coran et tradition
prophétique. A propos de quelques thémes
chrétiens », RHR 222/1, 2005, p. 43-87.

Goldstein, S.M., Glass: From Sasanian Antecedents to
European Imitations, Londres, 2005.

Hadad, S., Oil Lamps from the Hebrew University
Excavations at Bet Shean, Jérusalem, 2002.

Heilmeyer, W.-D. et Hoepfner, W. (éds.), Licht und
Architektur, Tiibingen, 1990.

Kahn, L., Choix de conférences et dentretiens 1955-1974,
Paris, 1996.

Krdger, J., Nishapour. Glass of the Early Islamic Period,
New-York, 1995.

Kubiak, W. B., « Medieval Ceramic Oil Lamps form
Fustit», ArsOr 8, 1970, p. 1-18.

Lane-Poole, The Art of the Saracens in Egypt, Londres,
1886.

Le Corbusier, Vers une architecture, Paris, 1924.

Une archéologie de la lumiere en Islam. Conditions d'étude d’un phénomene immatériel dans les mosquées médiévales

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Lester, A., Arnon, Y., Polak, R., « The Fatimid Hoard
from Caesarea: A Preliminary Report», dans
M. Barrucand (éd.), LEgypte fatimide: son art et
son histoire, Actes du colloque organisé 4 Paris
les 28, 29, 30 mai 1998, Paris, 1999, p. 233-248.

Marcais, G. et Poinssot, L., Objets kairouanais, 1x° au
X111 siécle : reliures, verreries, cuivres et bronzes,
bijoux, Tunis, 1952.

Masson, D., Leau, le feu, la lumiére: dapres la Bible,
le Coran et les traditions monothéistes, Paris, 1985.

Meinecke, M. et Aalund, E, Bosra. Islamische Kunst
und Archiologie, Orient-Archiologie, 17,
Rahden, 2005.

Mossakowska, M., « “Le bain de lumiére”: le hammam
du gouverneur de la forteresse de Sadr au
centre du Sinai», dans De transparentes
spéculations : vitres de lantiquité et du Haut
Moyen Age (Occident-Orient), Bavay, 2005,

p- 139-140.

Porter, V., Islamic Tiles, Londres, 1999.

Reveyron, N., « Lumiéres gothiques. Evolution du
voiitement et de léclairement dans la cathédrale
de Lyon au x111° siécle », dans Mélanges Prache:
Pierre, lumiére et couleur, Paris, 1999, p. 165-184.

—, «Espace et lumiére. La dynamique de léclairement
dans l'architecture médiévale », dans Ch. Sapin
(éd.) Archéologie du vitrail et du décor de verre en
France, Auxerre, 2006.

—, « Les nouvelles orientations méthodologiques et
thématiques de l'archéologie du bati en France
4 la fin du XX siécle », dans IV Congrés
darchéologie médiévale et moderne, Paris, 2007.

Rice, D.S., « The Oldest Dated ‘Mosul’ Candlestick
AD 12255, The Burlington Magazine 91/561,
1949, p. 334-341.

—, «Studies in Islamic Metal Work, V », BSOAS 17,
1955, p. 206-230.

JULIE BONNERIC

Sodini, J.-P. et Orssaud, D., « Les lampes tournées de
Qal‘at Sem‘an et leurs paralléles dans le bassin
méditerranéen », dans Démians d’Archimbaud
G., La céramique médiévale en Méditerranée,
Actes du VI* congres de TAIECM2,
Aix-en-Provence (13-18 novembre 1995),
Aix-en-Provence, 1997, p. 63-72.

Soulard, Th., « Une architecture immatérielle », in
Dossiers dArchéologie, n° 319, 2007, p. 70-79.

Soustiel, J., La céramique islamique, Paris, 1985.

Stiegemann, Ch. (éd.), Byzanz: das Licht aus dem
Osten : Kult and Alltag im Byzantinischen
Reich vom 4. bis 15. Jahrhundert : Katalog der
Ausstellung im Erzbischiflichen Didzesanmuseum
Paderborn, Paderborn, 2001.

Weightman, B.A., « Sacred Landscapes and the
Phenomenon of Light », GeoRev 86/1, 1996,

p. 59-71.

Wiet, G., Catalogue général du Musée arabe du Caire.
Objets en cuivre, Le Caire, 1932.

Waundetlich, Ch., « Eclairage antique high-tech », dans
L. Chrzanovsky (éd.), Lumiére! Léclairage dans
Antiquité, Lausanne, 2006, p. 40-45.

Zignani, P, Enseignement d'un temple égyptien :
conception architectonique du temple d’ Hathor a
Dendara, Lausanne, 2008.

Zignani, P. et Aubourg, E., « Espaces, lumiéres
et composition architecturale au temple
d’'Hathor 4 Dendara. Résultats préliminaires »,
BIFAOQ 100, Le Caire, 2000, p. 47-78.

Zifter, L., Islamic Metalwork, Tel Aviv, 1996.

Zine, M. C,, « Linterprétation symbolique du verset de
la lumiére chez Ibn Sina, Gazali et Ibn ‘Arabi
et ses implications doctrinales », Arabica 56/6,

2009, p. 543-595.

423

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiére en Islam. Conditions d’étude d’un phénoméne immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 47 (2014), p. 393-424 Julie Bonnéric
Une archéologie de la lumiere en Islam. Conditions d'étude d’'un phénomene immatériel dans les mosquées médiévales
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

