
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 47 (2014), p. 255-282

Vanessa Van Renterghem

Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de
la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amol o giques  47   −   2013

•   résumé
Cet article s’intéresse à la vie conjugale et familiale du lettré hanbalite bagdadien Ibn al-Ǧawzī 

(m. 597/1201). Fondé sur des passages autobiographiques de ses œuvres (Ṣayd al-ḫāṭir, Laftat 
al-kabad, Kitāb al-Muntaẓam) ainsi que sur des sources biographiques variées, il retrace tout 
d’abord l’univers familial au sein duquel évoluait Ibn al-Ǧawzī, orphelin de père tôt dévolu 
aux études, et lui-même père de famille nombreuse dont la descendance peut être suivie sur 
plusieurs générations. Des mariages stratégiquement choisis permirent à cet influent wā iʿẓ de 
renforcer ses liens avec les milieux du pouvoir abbasside ainsi que sa position éminente dans 
le milieu hanbalite bagdadien. Dans un second temps, l’analyse se porte sur la théorie de la 
vie familiale formulée par Ibn al-Ǧawzī dans le Ṣayd al-ḫāṭir et cherche à confronter conseils 
pratiques, principes éthiques et recommandations livrées par ce ʿ ālim avec les éléments connus 
par ailleurs de sa vie personnelle. Choix de l’épouse, recettes pour une vie conjugale har-
monieuse, satisfaction sexuelle des époux, devoirs du père de famille et éducation des enfants 
sont notamment au cœur des réflexions du célèbre hanbalite de Bagdad, lui-même père d’au 
moins douze enfants.

Mots-clés : Famille – hanbalisme – Ibn al-Ǧawzī – mariage – concubinage – esclaves 
domestiques – enfants – démographie historique – anthropologie historique.

Vanessa Van Renterghem*

Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles 
et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale 

chez un Bagdadien du vie/xiie siècle

 *  Vanessa Van Renterghem, IFPO Beyrouth, Inalco Paris, vanessa.vanrenterghem@gmail.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »256

•   abstract
This article analyses the family life of the Hanbali scholar of Baghdad Ibn al-Ǧawzī 

(d. 597/1201). Based on autobiographical material included in some of his works (Ṣayd al-ḫāṭir, 
Laftat al-kabad, Kitāb al-Muntaẓam) and on biographical sources, the study first considers 
Ibn al-Ǧawzī’s family. Having lost his father at a young age, the Hanbali master founded a family 
of many children, which destiny can be traced over several generations. Matrimonial strategies 
helped him to enforce his links with the ʿ Abbasid milieu and to strengthen his leading position 
in the Hanbali Baghdadi circles. The second part of the study focuses on the theory of family 
life as contained in Ibn al-Ǧawzī’s Ṣayd al-ḫāṭir. It aims to confront the practical advices, ethical 
principles and varied recommendations given by the famous Hanbali preacher with the known 
facets of his private life. Among the questions addressed by Ibn al-Ǧawzī, himself the father of 
twelve children or more, appear the choice of the right wife, advices for an harmonious cohabi-
tation, sexual satisfaction of both spouses, husband and father duties and children’s education.

Keywords: Family – Hanbalism – Ibn al-Ǧawzī – marriage – concubinage – domestic slaves – 
children – historical demography – historical anthropology.

*  *  *

Vie conjugale et parentale, sentiments, sexualité : pour entrer dans l’intimité des familles 
du monde islamique médiéval, l’historien doit élargir l’horizon de ses sources habituelles. 
Chroniques et autres textes historiographiques ou même biographiques offrent rarement 

un point de vue personnel et ne s’intéressent que peu à la sphère des relations privées ; quant 
aux traités juridiques ou éthiques et aux textes légaux, plus nombreux à évoquer les relations 
familiales, plane sur eux le soupçon de la normativité prescriptive et théorique, déconnectée des 
pratiques et donc historiquement invérifiable. Il est cependant possible de fonder une analyse 
sur les témoignages et récits personnels que l’on trouve dans le corpus, plus abondant qu’on 
ne l’a longtemps cru, des textes autobiographiques arabes médiévaux 1. Cependant, même ces 
textes n’offrent pas tous une plongée au cœur de la sphère privée. La plupart des autobiogra-
phies d’ulémas se focalisent sur l’éducation et la formation de leur auteur (le rôle des maîtres 
surpassant souvent celui des pères ou des autres membres de la famille proche dans l’orientation 
du futur āʿlim), sur sa carrière de savant et sur les étapes de sa vie publique à l’âge adulte. Les 
mariages et la descendance, mâle surtout, y sont parfois signalés en raison de leur importance 
dans les stratégies familiales de reproduction et d’ascension sociale, mais les confidences y 
restent rares et l’expression des sentiments aussi.

1.  Les textes autobiographiques arabes de la période médiévale ont fait l’objet d’études renouvelées depuis les 
années 1990. Voir par exemple Kilpatrick, « Autobiography », et surtout Reynolds (dir.), Interpreting the Self.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 257

On trouve cependant, dans certaines de ces autobiographies, des passages plus personnels, 
qui mettent en scène leurs auteurs dans les moments les plus privés de leur vie intime et reflètent 
leurs sentiments envers leurs proches. C’est le cas pour l’un des lettrés les plus prolixes du 
vie/xiie siècle, le hanbalite bagdadien Ibn al-Ǧawzī (m. 597/1201), polygraphe accompli qui laissa 
plusieurs centaines d’ouvrages touchant à de nombreux domaines du savoir, de la médecine au 
waʿẓ (sermon public) et de l’histoire à la littérature. Parmi cette œuvre abondante, au moins 
trois textes sont, entièrement ou partiellement, de nature autobiographique et retiendront ici 
notre attention. D’une part, de nombreux passages de sa monumentale Histoire universelle, 
le Kitāb al-Muntaẓam fī ta’rīḫ al-mulūk wa-l-umam, sont consacrés à sa carrière de āʿlim, à 
ses rapports avec le milieu du pouvoir mais aussi à certains événements de sa vie familiale, 
comme les fiançailles et le mariage de sa fille. Ces événements couvrent le milieu de la vie 
d’Ibn al-Ǧawzī, de l’âge de 30 ans à celui de 60 ans environ 2. D’autre part, deux autres de ses 
ouvrages contiennent des éléments autobiographiques plus développés. Le premier, intitulé 
Laftat al-kabad ilā naṣīḥat al-walad, est un court traité d’admonestation écrit vers la fin de sa 
vie, adressé à l’un de ses fils qui n’avait pas suivi l’exemple paternel ; Ibn al-Ǧawzī y retrace 
son histoire familiale, son itinéraire et sa formation, avant de passer à une série de conseils 
et d’exhortations destinés au fils récalcitrant. Le second, beaucoup plus important en volume, 
est le Ṣayd al-ḫāṭir, ouvrage dans lequel l’auteur hanbalite note ses pensées les plus person-
nelles et les plus disparates, sans se soucier des répétitions ou des contradictions. Une place 
importante y est dévolue à sa vie conjugale et familiale, sujet lui tenant visiblement à cœur. Les 
informations livrées par ces passages parfois très personnels peuvent aussi être comparées aux 
détails concernant la vie d’Ibn al-Ǧawzī contenus dans les abondantes notices biographiques 
qui lui sont consacrées 3. Son petit-fils Sibṭ ibn al-Ǧawzī (m. 654/1256), en particulier, offre des 
informations de première main sur son grand-père maternel dans sa chronique et obituaire, 
le Mir’āt al-zamān fī ta’rīḫ al-aʿyān 4.

Il devient ainsi possible, en croisant les données offertes par ces différentes sources, de retra-
cer la morphologie de la cellule familiale au sein de laquelle vivait Ibn al-Ǧawzī. Par ailleurs, le 
Ṣayd al-ḫāṭir regorge de considérations sur les questions conjugales (âge au mariage, choix et 
nombre des épouses, rôle des relations sexuelles, recettes pour une bonne entente conjugale…) 

2.  Voir les années 552-555/1157-1160 et 570-574/1174-1178 de la chronique (XVIII, p. 111-143 et 211-253). Les 
références complètes des sources utilisées sont présentées en bibliographie, en fin d’article.
3.  Notamment dans les ouvrages hanbalites comme le Ḏayl ʿ alā ṭabaqāt al-ḥanābila d’Ibn Raǧab (m. 795/1392 ; 
I, p. 399-433, notice nº 205). Voir aussi Ibn Ḫallikān (m. 681/1282), Wafayāt al-aʿyān III, p. 140-142, 
notice nº 370 ; al-Ḏahabī (m. 748/1347), Taḏkirat al-ḥuffāẓ, ṭabaqa 17/2, IV, p. 1342-1347, notice nº 1098 ; 
Ibn al-Dimyāṭī, al-Mustafād min ḏayl ta’rīḫ Baġdād XXI, p. 116, notice nº 110 ; Ibn Kaṯīr (m. 774/1373), al-Bidāya 
wa-l-nihāya XVI, p. 706-711 ; Ibn al-ʿImād (m. 1089/1678), Šaḏarāt al-ḏahab VI, p. 537-540. Toutes ces sources 
ont été utilisées par Merlin Swartz pour reconstituer le parcours de vie d’Ibn al-Ǧawzī : « Ibn al-Jawzī : 
A Biographical Sketch », 2002. Swartz y donne aussi une liste des études récentes sur la vie d’Ibn al-Ǧawzī 
(p. 4, n. 6). Certaines des informations qu’il livre sur la famille d’Ibn al-Ǧawzī sont cependant à corriger (voir 
ci-dessous). Sur la vie, la carrière et l’œuvre d’Ibn al-Ǧawzī, voir également Hartmann, « Les ambivalences 
d’un sermonnaire hanbalite ».
4.  Voir notamment l’évocation d’Ibn al-Ǧawzī à la date de sa mort : Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 481-503.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »258

et familiales (objectif de l’enfantement, éducation des enfants, amour filial, responsabilités 
matérielles du chef de famille…). À l’image d’une bonne partie de l’œuvre d’Ibn al-Ǧawzī, et 
sans doute de sa personnalité, ces recommandations sont parfois contradictoires, mais semblent 
presque toujours inspirées par la situation personnelle, vécue, du célèbre savant hanbalite. Il 
est donc instructif d’utiliser ces textes afin de confronter la théorie et la pratique de l’équilibre 
conjugal et familial chez Ibn al-Ǧawzī. Il est cependant difficile de se prononcer sur la valeur 
d’exemple des remarques que l’on peut formuler à son propos : son appréciation complexe et 
changeante de sa vie familiale laisse plutôt subodorer la singularité radicale du personnage. Il 
n’en reste pas moins que la vie privée d’Ibn al-Ǧawzī s’inscrit, sans soupçon d’excentricité, dans le 
contexte social de son époque, et témoigne en cela de situations et de pratiques fort certainement 
partagées par ses contemporains. Seule l’analyse qu’en fait le lettré bagdadien lui reste sans aucun 
doute personnelle, sans qu’il soit possible de déterminer si de telles vues étaient ou non répandues.

	 Morphologie d’une famille nombreuse

Dans ses différents écrits, Ibn al-Ǧawzī évoque les principaux protagonistes de son entou-
rage familial : sa famille paternelle, ses nombreux enfants et leurs conjoints, et, de façon plus 
évasive, son ou plutôt ses épouses. Il mentionne en tout une quinzaine de personnes, dont huit 
femmes, et quelques autres peuvent être identifiées grâce à des sources postérieures.

	 Un orphelin de père, tôt dévoué aux études

L’histoire familiale d’Ibn al-Ǧawzī, retracée par lui-même, est également bien connue de 
ses biographes. Issu d’une famille de commerçants d’objets en cuivre, parmi lesquels, de son 
propre aveu, personne n’avait jusque-là montré de véritable aptitude à l’étude 5, Abū al-Faraǧ 

ʿAbd al-Raḥmān ibn al-Ǧawzī naquit à Bagdad vers 510 ou 511/1116-1117 6. Il perdit très tôt son 
père, Abū al-Ḥasan ʿAlī, à l’âge de trois ans, et fut confié à sa mère et à sa tante paternelle 
(ʿ amma) 7. Cette tante prit en charge son éducation : ce fut elle qui porta le jeune Abū al-Faraǧ 
auprès du āʿlim Abū al-Faḍl ibn Nāṣir 8. Ce dernier accepta de l’instruire en ḥadīṯ et sciences 
coraniques et resta son maître jusqu’à ce qu’il mourût, en 550/1155 9. Dans ce récit, la tante 

5.  Laftat al-kabad, p. 58.
6.  Sa date de naissance exacte est discutée par ses biographes, voir en particulier Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 400.
7.  Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 400-401.
8.  Ibid., p. 401. Célèbre lettré bagdadien, Ibn Nāṣir avait commencé sa carrière en tant que šāfiʿite ašʿarite avant 
de se rallier au maḏhab hanbalite. Voir ses biographies chez Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVIII, p. 103-104, 
notice nº 4201 ; Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil IX, p. 401 ; Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 225-226 ; 
Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān IV, p. 293-294, notice nº 624 ; Ibn al-Dimyāṭī, al-Mustafād min ḏayl ta’rīḫ 
Baġdād XXI, p. 27, notice nº 30 ; Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 225-229, notice nº 113 ; al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, 
ṭabaqa 16/1 IV, p. 1289-1292, notice nº 1079 ; Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 374-375 ; Ibn al-ʿImād, 
Šaḏarāt al-ḏahab VI, p. 256-258. 
9.  Dans la notice qu’il consacre à Ibn al-Ǧawzī, Ibn al-ʿImād ajoute qu’Ibn Nāṣir était l’oncle maternel 
d’Ibn al-Ǧawzī (wa-huwa ḫāluhu, Šaḏarāt al-ḏahab VI, p. 538). En dehors de cette précision, ce passage est 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 259

paternelle joue le rôle traditionnellement dévolu au père, celui de l’initiateur des études de 
l’enfant 10. Pour autant, le nom de cette femme reste inconnu.

Les renseignements concernant la mère d’Ibn al-Ǧawzī sont encore plus ténus, puisque la 
seule information que l’on possède est qu’elle était encore en vie lors de la mort de son époux et 
qu’elle partagea avec sa belle-sœur le soin d’élever l’enfant et, sans doute, ses deux frères 11. Elle ne 
semble, par contre, avoir joué aucun rôle précis dans l’incitation aux études de son jeune fils ni de 
ses autres enfants. Cette veuve, sans doute encore assez jeune, se remaria, car certains biographes 
mentionnent l’existence d’une sœur utérine d’Ibn al-Ǧawzī, Fāṭima Umm al-Bahā’, qui transmit 
le ḥadīṯ et mourut à un âge avancé, en 605/1208 12. Au vu de cette date, il est difficile de penser 
qu’elle était née avant Ibn al-Ǧawzī. Son père, le second époux de la mère d’Ibn al-Ǧawzī, était 

calqué mot pour mot sur un extrait de la notice biographique d’Ibn al-Ǧawzī chez Sibṭ ibn al-Ǧawzī (Mir’āt 
al-zamān, éd. Hyderabad, p. 481), également repris par Ibn Raǧab (Ḏayl I, p. 401), et l’on peut donc penser qu’il 
s’agit d’un ajout d’Ibn al-ʿImād ou d’un copiste. Il est par ailleurs surprenant, si Ibn Nāṣir était véritablement 
l’oncle d’Ibn al-Ǧawzī, qu’aucune des sources plus anciennes ne mentionne ce lien familial, et au premier 
titre Ibn al-Ǧawzī et Sibṭ ibn al-Ǧawzī eux-mêmes. Dans les nombreuses occasions où Ibn al-Ǧawzī évoque 
Ibn Nāṣir, il le désigne sous le terme de šayḫunā, « mon maître », et n’évoque en aucun cas un quelconque 
lien de famille avec lui. Le wāʿiẓ hanbalite aurait pourtant certainement tiré gloire d’un lien de proximité 
familiale avec son maître bien-aimé ; il semble donc qu’on ne puisse tenir pour acquis qu’Ibn Nāṣir ait 
été son oncle. Swartz reprend pourtant cette affirmation, sans citer de source à l’appui (« Ibn al-Jawzī: A 
Biographical Sketch », p. 6, et p. 9, n. 24). Il en déduit qu’Ibn al-Ǧawzī était de triple ascendance : arabe 
par son père, turque et persane par sa mère, qui aurait donc été la sœur d’Ibn Nāṣir (p. 6-8). Il fait ainsi 
des membres connus de la famille d’Ibn Nāṣir (sa mère Rābiʿa (m. 512/1119), sa tante maternelle Fāṭima 
(m. 534/1140) et son grand-père maternel Abū Ḥakīm ʿAbd Allāh b. Ibrāhīm al-Ḫabrī (m. 489/1096)), les 
ascendants d’Ibn al-Ǧawzī par sa mère (voir l’arbre généalogique joint à son étude, p. 7). Swartz insiste sur 
la triple appartenance culturelle ainsi assignée au hanbalite bagdadien et sur les conséquences qu’elle put 
avoir sur lui et sur son œuvre, allant jusqu’à affirmer que « the most important religious and intellectual 
influences that shaped the young Ibn al-Jawzī where a legacy inherited from the mother’s side of the family » 
(p. 8). Outre les critiques que l’on pourrait adresser à cette déclaration quelque peu essentialiste, une preuve 
supplémentaire du caractère spéculatif de ce rattachement familial peut être vue dans le fait qu’Ibn al-Ǧawzī, 
qui consacre une notice biographique à chacun de ces trois personnages (par ordre de décès : Abū Ḥakīm : 
al-Muntaẓam XVII, p. 34, notice nº 3661 ; Rābiʿa : XVII, p. 167, notice nº 3869 ; Fāṭima : XVIII, p. 7, notice 
nº 4064) et cite les deux femmes, ainsi qu’Ibn Nāṣir, dans sa mašyaḫa, ne mentionne aucun lien de famille 
avec eux. Enfin, faire des descendants d’Abū Ḥakīm al-Ḫabrī, tous transmetteurs de ḥadīṯ, des parents d’Ibn 
al-Ǧawzī, est contradictoire avec l’affirmation de ce dernier qu’il fut le premier de son lignage à s’intéresser 
à la science. Il me semble donc nécessaire de réfuter l’idée d’une parenté entre Ibn Nāṣir et Ibn al-Ǧawzī. 
L’arbre généalogique fourni en fin d’article tient compte de ce point.
10.  Ibn al-Dimyāṭī, lui, attribue ce rôle à un certain Abū al-Barakāt, qui aurait été l’oncle (ʿamm) d’Ibn al-Ǧawzī 
(al-Mustafād XXI, p. 116). Je n’ai pu identifier ce dernier personnage.
11.  Ces derniers, ʿAbd Allāh et ʿAbd al-Rāziq, qui ne semblent pas avoir fait carrière comme lettrés, ne 
sont qu’incidemment mentionnés par Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 400. D’après l’ordre de présentation des noms, 
il semblerait qu’Ibn al-Ǧawzī ait été le cadet de sa fratrie. L’arbre généalogique dressé par Swartz attribue à 
Ibn al-Ǧawzī quatre frères et une sœur, sans cependant citer ses sources (« Ibn al-Jawzī », p. 7).
12.  Mentionnée sous le nom de Fāṭima bint al-Nā’ir ibn al-Ṭarīra al-bazzāz, Sitt al-Aʿadd (sic. ; sans doute 
Sitt al-Aʿazz) par Sibṭ ibn al-Ǧawzī (Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 540), et sous celui de Fāṭima bint 
Abī al-Fā’iz ʿAbd Allāh b. Aḥmad b. Ṭuwayr al-bazzāz, Umm al-Bahā’, par al-Ḏahabī (Ta’rīḫ al-islām XLIII, 
p. 186, notice nº 260).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »260

sans doute, tout comme le premier mari de celle-ci, issu d’un milieu commerçant, car il porte la 
nisba professionnelle d’al-bazzāz (« le vendeur d’étoffes ») et ne fait l’objet d’aucune notice dans 
les ouvrages de l’époque, ce qui laisse penser qu’il ne s’illustra ni dans le domaine des sciences 
ou de la littérature, ni dans la sphère politico-administrative ou militaire.

L’itinéraire de lettré d’Ibn al-Ǧawzī est encore mieux connu que son entourage familial, et 
ressemble au parcours classique de l’apprenti āʿlim, tel qu’il nous est décrit par les biographies 
et autobiographies de l’époque 13. Le jeune orphelin fut tôt incité à l’étude : d’après Ibn Raǧab, 
ses premières séances d’audition du ḥadīṯ (samāʿa) eurent lieu alors qu’il était âgé de cinq ou 
six ans 14. Ibn al-Ǧawzī recommande d’ailleurs dans le Ṣayd al-ḫāṭir d’enseigner Coran, ḥadīṯ 
et fiqh aux enfants de cinq à quinze ans, pour éviter la distraction qui accompagne l’arrivée 
de « l’âge nubile » 15. Lui-même évoque dans le Laftat al-kabad son enfance dédiée à l’étude, et 
indique avoir fréquenté l’école coranique à l’âge de six ans et commencé l’étude du ḥadīṯ à sept 
ans 16. Avec l’immodestie qui lui est coutumière, il trace son autoportrait sous les traits d’un 
jeune garçon déjà doté d’un esprit brillant, « dépassant celui de bien des hommes mûrs » 17, ne 
s’attardant pas pour jouer dans les rues avec les enfants de son âge, et passant ses journées sur 
l’esplanade de la mosquée, à écouter le ḥadīṯ puis à le mettre par écrit une fois rentré chez lui. 
Tandis que les autres enfants se divertissaient le long du Tigre ou sur le pont, lui-même se 
plongeait dans la lecture et dans l’étude, au milieu des adultes 18. Dans toute cette description, 
il n’est pas fait mention de ses frères ou sœurs, et le rôle principal est joué par son premier 
maître, Ibn Nāṣir, figure quasi-paternelle comme c’est souvent le cas dans les autobiographies 
de savants de l’époque 19. C’est en effet Ibn Nāṣir qui conduisit le jeune Ibn al-Ǧawzī auprès 
d’autres maîtres réputés pour qu’il en entendît le ḥadīṯ et d’autres sciences traditionnelles 20, 
et qui alla jusqu’à changer son nom (ism) d’al-Mubārak en ʿAbd al-Raḥmān 21.

13.  Sur les étapes de la formation d’Ibn al-Ǧawzī en sciences traditionnelles et pour le détail de ses principaux 
maîtres, voir la synthèse dressée par Swartz, « Ibn al-Jawzī », p. 8-14.
14.  Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 401.
15.  Iḏā balaġa ; Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 172, p. 241 ; trad. Reig, § 104, p. 217.
16.  Laftat al-kabad, p. 35-36.
17.  Yazīd ʿalā ʿaql al-šuyūḫ. Ibid., p. 36.
18.  Ibid.
19.  Comparer par exemple avec l’autobiographie du lettré ʿAbd al-Laṭīf al-Baġdādī (m. 629/1231), qui, au 
contraire d’Ibn al-Ǧawzī, insiste sur les difficultés qu’il éprouvait, très jeune enfant, à se consacrer à l’étude. 
Son récit autobiographique est inséré dans le dictionnaire des médecins dû à Ibn Abī Uṣaybiʿa (m. 668/1270), 

ʿUyūn al-anbā’, p. 683-686, trad. F. Micheau dans L’Orient au temps des Croisades, p. 280-286. Sur la récurrence 
du motif de l’échec et des difficultés d’apprentissage enfantines dans les autobiographies arabes médiévales, 
voir Reynolds, Interpreting the Self, p. 83-88. Ibn al-Ǧawzī, lui, se démarque nettement de cette tradition en 
insistant au contraire sur ses succès.
20.  Ce détail est livré par Ibn al-Ǧawzī lui-même dans sa mašyaḫa, citée par Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 401.
21.  Ibn al-Ǧawzī, cité par Ibn Raǧab, précise qu’Ibn Nāṣir lui attribua un ism ainsi qu’à ses deux frères, qu’il 
nomma ʿAbd Allāh et ʿAbd al-Rāziq, alors que jusque-là, on ne les désignait que par leur kunya ; d’après 
Ibn al-Qaṭīʿī, cité au même endroit, Ibn al-Ǧawzī aurait porté le ism d’al-Mubārak jusqu’à l’âge d’environ 
neuf ans, en 520/1126 (Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 400). On ne connaît pas la motivation de ce changement de 
nom, mais on peut en noter la portée symbolique, le ism étant, si l’on en croit Jacqueline Sublet, l’élément le 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 261

	 Un père de famille nombreuse

Une fois adulte, Ibn al-Ǧawzī mena une carrière brillante et écrivit de nombreux ouvrages 22. 
Il fonda également une famille nombreuse, sur laquelle des fragments de son œuvre et des 
biographies qui lui sont consacrées nous renseignent. Il indique dans le Laftat avoir « obte-
nu de Dieu » dix enfants, cinq filles et cinq garçons, dont six moururent de son vivant 23 ; à 
l’époque de rédaction de cette épître, ne restaient en vie que trois filles et un unique garçon, 
Abū al-Qāsim ʿAlī, à qui l’opuscule était destiné afin de le remettre dans le « droit chemin » 
de l’étude et de la piété 24. Un garçon et une fille supplémentaires naquirent après l’époque 
de rédaction du Laftat, alors qu’Ibn al-Ǧawzī était âgé d’environ 70 ans 25, ce qui porte à au 
moins douze le nombre total de ses enfants. On connaît le nom de chacune de ses filles, mais 
pas leur ordre de naissance. L’aînée était nommée Sitt al-ʿ Ulamā’ al-kubrā (« l’aînée »), les sui-
vantes Rābiʿa (nom porté par la mère de son šayḫ bien aimé, Ibn Nāṣir), Šaraf al-Nisā’, Zaynab, 
Ǧawhar et Sitt al-ʿ Ulamā’ al-ṣuġrā (« la benjamine ») 26. En dehors de leur destin matrimonial, 
on ne connaît pas grand chose de leur vie, mais Sibṭ ibn al-Ǧawzī précise que son grand-père 
eut soin que toutes ses filles reçoivent un enseignement en ḥadīṯ 27.

Le nom de ses trois fils morts en bas âge n’est pas précisé dans les sources, mais on connaît le 
nom et la carrière des trois qui survécurent 28. L’aîné, Abū Bakr ʿ Abd al-ʿAzīz, suivit des études 
de fiqh hanbalite et étudia auprès des maîtres de son père. Comme celui-ci, il prêchait le waʿẓ. Il 
mourut tôt mais déjà adulte, alors que son père n’était âgé que de 43 ans, en 554/1159 ; son neveu 
Sibṭ ibn al-Ǧawzī affirme qu’il fut empoisonné à Mossoul par la famille des Šahrazūrī 29,  jalouse 
de son succès. Le deuxième fils, Abū al-Qāsim ʿ Alī, futur destinataire du Laftat al-kabad, avait 
été poussé par son père à entendre le ḥadīṯ, mais ne montra aucune inclination pour les études. 
Copiste de condition modeste, il s’illustra en dérobant les livres de son père pour les revendre à 

plus intime du groupe onomastique arabe (Le voile du nom). Annemarie Schimmel suppose qu’un événement 
malheureux dans l’histoire de la famille pouvait conduire à modifier le ism d’un enfant (Islamic Names, p. 72). 
Ce pourrait être le cas ici, le ism al-Mubārak (« le béni ») ayant pu être considéré comme ironique ou de 
mauvais augure, porté par un orphelin.
22.  Sur ces aspects, voir Swartz, « Ibn al-Jawzī », p. 16-23.
23.  Voir l’arbre généalogique de la famille d’Ibn al-Ǧawzī, en fin d’article.
24.  Laftat al-kabad, p. 21.
25.  Il s’agit de 70 années du calendrier hégirien, donc lunaires, correspondant à environ 67 années du 
calendrier solaire.
26.  Le nom Sitt al-ʿUlamā’ peut être traduit par « Maîtresse des savants », Šaraf al-Nisā’ signifie « Honneur 
des femmes » et Ǧawhar « Joyau ». Zaynab était le prénom de deux des femmes et de l’une des filles de 
Muḥammad.
27.  Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 503.
28.  Sauf précision contraire, les renseignements sur les fils d’Ibn al-Ǧawzī sont tirés d’un passage intitulé 
« Les enfants de mon grand-père » chez Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 502-503.
29.  Sur ce lignage de juristes et cadis šāfiʿites du vie/xiie siècle, voir Ben Abdesselem, « al-Shahrazūrī », p. 219.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »262

bas prix, ce qui lui valut la disgrâce paternelle 30. Il devait être né peu de temps avant le décès de 
son frère aîné, car Sibṭ ibn al-Ǧawzī précise qu’il mourut en 630/1232, âgé de 80 ans 31.

Enfin, le troisième fils survivant d’Ibn al-Ǧawzī portait pour nom Abū Muḥammad Yūsuf 32 ; 
il naquit en 580/1185, alors que son père allait bientôt devenir septuagénaire. Il dut faire la joie 
de celui-ci en suivant la carrière de lettré qu’il avait rêvée pour ses fils : ayant suivi une solide 
formation en sciences religieuses et juridiques, comprenant l’étude du Coran, du ḥadīṯ et du 
fiqh hanbalite (uṣūl et ḫilāf), il enseignait ces dernières matières, pratiquait la discussion juri-
dique (munāẓara), rendait des fatwas, et fut rapidement certifié comme témoin instrumentaire 
du droit musulman (šāhid) 33. Il prêchait aussi le waʿẓ, et reçut de ses contemporains le sur-
nom honorifique de Muḥyī al-Dīn (« Revivificateur de la religion »). Ses biographes précisent 
qu’Ibn al-Ǧawzī, pourtant déjà âgé à sa naissance, s’occupa en personne de son instruction, 
lui faisant entendre le ḥadīṯ et l’entraînant lui-même au waʿẓ 34. Ayant grandi, à l’âge de 15 ans, 
Abū Muḥammad Yūsuf obtint l’aide de Zumurrud Ḫātūn, la mère du calife abbasside al-Nāṣir. 
Elle intercéda auprès de son fils afin d’obtenir la libération d’Ibn al-Ǧawzī qui, tombé en 
disgrâce, avait été exilé de Bagdad et assigné à résidence à Wāsiṭ quelques années plus tôt 35. 
Ibn al-Ǧawzī mourut en 597/1201, deux ans après son retour à Bagdad. Muḥyī al-Dīn n’avait 
alors que 17 ans, et continua à jouir de la protection de Zumurrud Ḫātūn, qui l’installa comme 
wā iʿẓ dans la turba qu’elle s’était fait construire sur la rive occidentale de Bagdad, et où avait 
prêché son père avant lui, à son retour en grâce 36.

Muḥyī al-Dīn effectua par la suite une brillante carrière dans les milieux abbassides : il fut 
successivement muḥtasib des deux rives de Bagdad à l’âge de 23 ans 37, inspecteur des waqf-s 
(nāẓir al-awqāf) 38, envoyé du calife auprès des princes ayyoubides et, à la fin de sa carrière, 
chambellan (ustāḏ al-dār) d’al-Mustaʿ ṣim, le dernier calife abbasside de Bagdad 39. Malgré 
quelques années de disgrâce 40, il s’enrichit considérablement et put fonder une madrasa 

30.  Voir entre autres Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 710.
31.  Voir l’obituaire qu’il lui consacre dans le Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 678-679.
32.  Sur ce personnage, voir Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān III, p. 142 ; al-Yūnīnī, Ḏayl Mir’āt al-zamān I, 
p. 332-340 ; Ibn Raǧab, Ḏayl II, p. 258-261, notice nº 365 ; Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 710, et Ibn 
al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VII, p. 494-496. La source principale d’Ibn Raǧab et d’Ibn Ḫallikān est Ibn al-Sāʿī 
(m. 674/1275), dont l’œuvre est malheureusement perdue.
33.  Ibn Raǧab, Ḏayl II, p. 258.
34.  Ibid., p. 259, et Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VII, p. 495.
35.  Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 427 ; al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ IV, p. 1346. La disgrâce et l’exil d’Ibn al-Ǧawzī, 
présentés par ses biographes comme une « mise à l’épreuve » (miḥna), durèrent de 590/1194 à 595/1198. Sur 
le détail de cet épisode et sur la fin de la vie d’Ibn al-Ǧawzī, voir Swartz, « Ibn al-Jawzī », p. 23-27.
36.  Ibn Raǧab, Ḏayl II, p. 259, et Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VII, p. 495.
37.  Al-Yūnīnī, Ḏayl I, p. 334, et Ibn Raǧab, Ḏayl II, p. 258-259.
38.  Ibn Raǧab, Ḏayl II, p. 258.
39.  Al-Yūnīnī, Ḏayl I, p. 333 ; Ibn Raǧab, Ḏayl II, p. 258-259 ; Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VII, p. 494.
40.  De 609/1212 à 615/1218 ; voir Ibn Raǧab, Ḏayl  II, p. 258, et Sibṭ ibn al-Ǧāwzī, Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, 
p. 592.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 263

hanbalite à Damas 41, une autre à Bagdad (qui resta cependant inachevée) ainsi qu’un lieu d’étude 
du Coran (dār Qur’ān) jouxtant son futur tombeau (madfan), dans le quartier d’al-Ḥarbiyya, 
sur la rive occidentale 42. Il enseignait également le droit hanbalite à la prestigieuse madrasa 
Mustanṣiriyya 43. Ses biographes précisent qu’il mourut en martyr en même temps que ses 
trois fils, de l’épée des Mongols infidèles, lors de la prise de Bagdad par les troupes d’Hülegü, 
en 656/1258 44. Il est difficile de savoir ce que serait devenue la famille d’Ibn al-Ǧawzī sans 
la fin brutale qui fut donnée à sa branche bagdadienne par la conquête mongole, mais le fait 
que l’on puisse suivre sur trois générations la carrière de ses descendants prouve le succès du 
lignage de lettrés et hauts dignitaires engendré par le āʿlim hanbalite.

	 Épouse, concubine et domestiques

Malgré son intérêt certain pour les questions conjugales, Ibn al-Ǧawzī donne très peu de 
renseignements sur les femmes qui lui offrirent cette abondante progéniture. Il est cependant 
possible de comprendre que ses nombreux enfants étaient issus d’au moins deux femmes : une 
épouse légitime et une esclave-concubine.

Qu’il ait fallu au moins deux mères à ces enfants nés à un très grand intervalle de temps, c’est 
une évidence. Le fils aîné d’Ibn al-Ǧawzī, Abū Bakr ʿAbd al-ʿAzīz, mourut adulte en 554/1159, 
alors que son père n’était qu’un jeune quadragénaire. Au vu de ses activités de wā iʿẓ et faqīh, et 
de son départ pour Mossoul, on peut déduire qu’il avait plus de 20 ans et qu’Ibn al-Ǧawzī avait 
donc une vingtaine d’années à sa naissance. Il en avait près de 70 lorsque naquit son dernier 
fils, Abū Muḥammad Yūsuf, en 580/1184, ce qui implique déjà l’existence de plusieurs mères. 
De plus, Ibn al-Ǧawzī évoque très brièvement son (ou sa première) épouse légitime (zawǧa), 
avec qui il accomplit le pèlerinage à La Mecque, en compagnie de leurs enfants (al-aṭfāl), en 
541/1147 45. Il ne précise malheureusement pas combien d’enfants lui étaient déjà nés, alors qu’il 
avait lui-même à peine trente ans ; mais si l’on en croit la forme plurielle, plusieurs (au moins 
trois ?) étaient déjà en âge d’accompagner leurs parents pour ce long voyage.

41.  La madrasa al-Ǧawziyya, située dans Damas intra-muros, signalée par Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, 
p. 710, et par Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VII, p. 495. Ibn Qayyim al-Ǧawziyya (m. 751/1350), célèbre 
disciple d’Ibn Taymiyya, était le fils du directeur (qayyim) de cette madrasa.
42.  Ibn Raǧab, Ḏayl II, p. 259.
43.  Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān III, p. 142, et Ibn Raǧab, Ḏayl II, p. 259.
44.  Ibn Raǧab, Ḏayl II, p. 259 ; Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VII, p. 495. Les biographes de Muḥyī al-Dīn Yūsuf 
livrent quelques informations sur ses trois fils, qui moururent en même temps que lui, et qui tous trois avaient 
enseigné le fiqh hanbalite (al-Yūnīnī, Ḏayl I, p. 340-341 ; Ibn Raǧab, Ḏayl II, p. 261-262 ; Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt 
al-ḏahab VII, p. 495). L’aîné, Ǧamāl al-Dīn Abū al-Faraǧ ʿAbd al-Raḥmān, était wāʿiẓ et muḥtasib comme 
son père et avait enseigné à la Mustanṣiriyya ; il mourut à plus de 50 ans. Le cadet, Šaraf al-Dīn ʿAbd Allāh, 
fut également muḥtasib de Bagdad ; lorsqu’il abandonna cette fonction, il fut remplacé par son jeune frère 
Tāǧ al-Dīn ʿAbd al-Karīm, qui mourut alors qu’il n’avait pas encore vingt ans. Šaraf al-Dīn avait été envoyé 
par le calife al-Mustaʿṣim comme émissaire auprès de Hülegü lors de la marche de ce dernier sur Bagdad.
45.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVIII, p. 50.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »264

La mère de son dernier fils Abū Muḥammad Yūsuf, elle, était, du témoignage de 
Sibṭ ibn al-Ǧawzī, une umm walad ou « mère d’enfant », à savoir une esclave-concubine sus-
ceptible d’être affranchie à la mort de son maître en raison de la naissance de ce fils 46. Sibṭ 
indique même son nom : Ḫātūn bint ʿ Abd Allāh. Le bref nasab confirme son caractère d’esclave 
(ou d’ancienne esclave) sans doute convertie à l’islam, et le ism Ḫātūn peut (sans aucune 
certitude) la laisser penser d’origine turque 47. Sibṭ précise que son grand-père éprouvait une 
vive attirance pour elle, et qu’elle mourut un jour et une nuit exactement après le décès de 
son maître. Il ajoute que tout l’entourage de sa famille en fut fortement étonné, au point de 
considérer son décès comme un effet des karāmāt d’Ibn al-Ǧawzī, car elle se trouvait en très 
bonne santé, ce qui peut laisser penser qu’elle était beaucoup plus jeune que lui.

Dans la très sérieuse notice biographique consacrée à Ibn al-Ǧawzī par le hanbalite 
Ibn Raǧab, celui-ci recopie une citation de son disciple ʿ Abd al-Laṭīf al-Baġdādī indiquant qu’il 
était difficile de séparer l’illustre hanbalite d’une « belle esclave-concubine » (ǧāriya ḥusnā) 48. 
Sibṭ ibn al-Ǧawzī, de son côté, précise qu’il était « plein de désir » (muġrā bihā) 49 pour la concu-
bine qui lui donna ses derniers enfants. Malgré ces détails, aucune indication précise, dans les 
sources, ne permet de savoir si Ibn al-Ǧawzī possédait plus d’une concubine. On ne sait pas non 
plus si d’autres enfants d’Ibn al-Ǧawzī, en particulier sa dernière fille, Sitt al-ʿ Ulamā’ al-ṣuġrā, 
étaient eux aussi issus de Ḫātūn bint ʿAbd Allāh, de même que l’on ignore si d’autres épouses 
ou concubines furent les mères de quelques-uns de ses autres enfants. Si c’est fort probable, en 
raison notamment de la longue période de fertilité d’Ibn al-Ǧawzī (un demi-siècle environ), 
il est cependant impossible d’en acquérir la certitude au vu du peu de détails que les textes 
offrent sur ses femmes. Tout au plus peut-on déduire du silence des sources qu’aucune de ses 
épouses ne fut versée en sciences traditionnelles, car une femme lettrée aurait sans doute fait 
l’objet d’une notice dans les dictionnaires biographiques de l’époque 50.

Il est particulièrement difficile de comprendre si Ibn al-Ǧawzī eut plusieurs épouses et/ou 
concubines de façon contemporaine ; tout au plus peut-on noter la récurrence, dans un texte 
à forte résonance autobiographique comme le Ṣayd al-ḫāṭir, des interrogations et des conseils 
concernant la gestion par un époux des situations de polygamie.

On ne sait rien non plus, en dehors de cette concubine qui accompagna les vieux jours 
d’Ibn al-Ǧawzī, des éventuels domestiques qui auraient pu vivre à son foyer. Tout au plus 
comprend-on que le savant hanbalite, à l’instar sans doute de la plupart de ses semblables, 
n’était pas familier des tâches domestiques, puisque ses biographes soulignent avec indignation 
que, lorsqu’il fut assigné à résidence à Wāsiṭ pendant les cinq années que dura sa disgrâce 

46.  Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 501.
47.  Le terme ḫātūn, d’origine sogdienne, était porté comme titre par les femmes des familles régnantes turques, 
et notamment par les princesses seldjoukides (Boyle, « Khātūn », p. 1133).
48.  Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 412, et al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, t. 4, p. 1347.
49.  Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 501.
50.  Comme c’est le cas d’une douzaine de femmes bagdadiennes décédées au cours du vie/xiie siècle et 
mentionnées par les sources biographiques arabes, et au premier titre par Ibn al-Ǧawzī lui-même, pour leurs 
connaissances en ḥadīṯ ou, plus rarement, en sciences coraniques.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 265

politique, ce vieil homme âgé de plus de 80 ans devait s’occuper lui-même de sa lessive, de 
sa cuisine et même de tirer l’eau du puits 51. Cependant, rien n’indique si en temps ordinaire 
ces tâches étaient assumées par son ou ses épouses ou concubines ou si le foyer disposait de 
serviteurs, qu’ils soient de condition libre ou esclaves. Ce dernier cas est cependant le plus 
probable, dans le cadre du foyer relativement aisé d’Ibn al-Ǧawzī. Ce dernier donne d’ailleurs 
dans le Ṣayd al-ḫāṭir des conseils sur le choix des esclaves 52 et y évoque ses serviteurs (ḫādim, 
pl. ḫadam) aux côtés de ses fils et de ses disciples 53.

Il reste en définitive difficile de se faire une idée du nombre de personnes, membres de 
la famille et domestiques, résidant au foyer d’Ibn al-Ǧawzī. On ignore, notamment, si les 
enfants adultes continuaient à vivre sous le toit de leurs parents jusqu’à leur mariage : c’était 
très certainement le cas des filles, mais pas nécessairement celui des garçons qui pouvaient 
poursuivre leurs études en madrasa ou les compléter par des voyages dans d’autres villes. Au 
final, rien ne nous indique combien de personnes, adultes, vieillards ou enfants, hommes ou 
femmes, membres de la famille ou domestiques, libres ou esclaves, partageaient l’espace de 
vie du lettré hanbalite.

	 Alliances matrimoniales et stratégie sociale : 
gendres, belles-filles et beaux-frères

Au-delà de la famille proche peuplant la sphère domestique, il faut, pour donner une vision 
complète de l’étendue des relations nouées par Ibn al-Ǧawzī à travers sa descendance, reconsti-
tuer le réseau d’alliances stratégiques dessiné par les mariages de ses fils et de ses filles 54. Le wā iʿẓ 
bagdadien choisissait visiblement avec soin les familles auxquelles ses propres rejetons seraient 
alliés, afin de renforcer sa position personnelle au sein de deux milieux différents : celui des ulé-
mas hanbalites, d’une part, et celui des dignitaires politiques favorables à son maḏhab, d’autre part.

Grâce aux passages autobiographiques de ses œuvres, et grâce également aux infor-
mations apportées par son petit-fils Sibṭ ibn al-Ǧawzī, on connaît cinq des conjoints des 
six enfants d’Ibn al-Ǧawzī ayant dépassé la puberté (deux garçons et quatre filles). Sa fille 
aînée, Sitt al-ʿ Ulamā’ al-kubrā, épousa un riche faqīh hanbalite, Abū al-ʿAbbās ibn Bakrūs al-
Ḥamāmī 55, qui était le voisin d’Ibn al-Ǧawzī dans son quartier de Darb al-Qayyār, sur la rive 
orientale de Bagdad. La date de cette union n’est pas connue, mais les sources notent l’opulence 
du mari, suffisamment aisé pour avoir été le fondateur d’une madrasa hanbalite et d’un oratoire 
(masǧid) dans ce même quartier. On ne sait pas grand chose de plus de ce ʿ ālim bagdadien versé 

51.  Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 426-27 ; al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ IV, p. 1346.
52.  « Les esclaves jeunes sont les meilleurs, – il en est de même des épouses d’ailleurs – car ils ont ainsi le 
temps de s’habituer au caractère de l’acquéreur » (Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 172, p. 241 ; trad. Reig, § 104, p. 216).
53.  Ibid., éd. arabe, § 241, p. 333 ; trad. Reig, § 137, p. 257.
54.  Voir l’arbre généalogique joint.
55.  Sur ce faqīh qui mourut en 573/1177, voir Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVIII, p. 243, notice nº 4319 ; 
Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 338, notice nº 158 ; Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VI, p. 406 ; Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mir’āt 
al-zamān, éd. Hyderabad, p. 344.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »266

en fiqh, en Coran et en ḥadīṯ, si ce n’est qu’il avait huit à neuf ans de plus qu’Ibn al-Ǧawzī et 
que tous deux, ainsi que le frère cadet d’Abū al-ʿAbbās, avaient étudié le droit hanbalite auprès 
d’Abū Bakr al-Dīnawarī 56. Il était donc nettement plus âgé que sa femme (et cela, malgré 
les recommandations répétées données par Ibn al-Ǧawzī dans le Ṣayd al-ḫāṭir de ne pas marier 
un homme âgé à une jeune femme 57), et il s’agit fort évidemment d’un mariage arrangé par le 
père de Sitt al-ʿ Ulamā’ afin de s’allier à l’un des puissants hanbalites de son voisinage, qui plus 
est sans doute anciennement compagnon d’études 58. Il s’agit là d’une alliance de proximité, à la 
fois communautaire (par l’appartenance au maḏhab hanbalite) et géographique (par la résidence 
dans le même petit quartier de la rive orientale de Bagdad), autant que d’intérêt.

Toujours dans le même milieu, une autre des filles d’Ibn al-Ǧawzī (on ignore laquelle) épousa 
un récitateur du Coran (muqri’) hanbalite nommé ʿAbd al-Wahhāb ibn al-ʿ Iyabī 59. Né vers 
543/1148, il n’était pas de la génération d’Ibn al-Ǧawzī et avait étudié le Coran, le ḥadīṯ et le droit 
hanbalite (uṣūl et ḫilāf) auprès des plus grands maîtres bagdadiens de son époque, dont certains 
avaient également eu son futur beau-père comme disciple. Ibn al-ʿ Iyabī avait des connaissances 
en waʿẓ. S’il n’enseignait pas en madrasa, il dirigeait la prière en tant qu’imam à l’oratoire (masǧid) 
du marché des boulangers (sūq al-ḫabbāzīn), sur la rive orientale. Il avait été nommé à ce poste 
par le calife al-Mustaḍī’ lui-même, qui avait commandité la construction de ce grand masǧid en 
573/1177 et demandé à Ibn al-Ǧawzī d’y tenir une séance nocturne pour en célébrer l’ouverture 60. 
Lorsqu’Ibn al-ʿ Iyabī mourut, son beau-frère Muḥyī al-Dīn Yūsuf, fils d’Ibn al-Ǧawzī, dirigea la 
prière funéraire qui eut lieu dans sa propre madrasa. Ibn al-ʿ Iyabī était pauvre, et partageait avec 
son beau-père un goût pour l’ascétisme ; il dut visiblement son ascension auprès du calife abbas-
side à la renommée d’Ibn al-Ǧawzī. Son alliance avec la famille de ce dernier n’en était pas moins 
fondée sur l’appartenance au même maḏhab et, sans doute, sur sa réputation de lettré.

Les autres alliances connues des enfants d’Ibn al-Ǧawzī se firent, de façon plus ou moins 
directe, avec la famille de l’influent vizir pro-hanbalite Ibn Hubayra. Ce personnage 61, plus âgé 
qu’Ibn al-Ǧawzī d’une dizaine d’années, avait étudié les sciences traditionnelles (Coran et ḥadīṯ), le 
fiqh hanbalite et plusieurs matières littéraires (grammaire, adab, histoire et poésie) ; Ibn al-Ǧawzī et 
lui avaient en commun plusieurs maîtres. Ibn Hubayra était également l’auteur de plusieurs traités, 

56.  Faqīh hanbalite bagdadien mort en 532/1138 ; voir Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVII, p. 328-329, notice 
nº 4030 ; Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 190-191, notice nº 89 ; Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil IX, p. 308 ; Ibn Kaṯīr, al-Bidāya 
wa-l-nihāya XVI, p. 316-317 ; Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VI, p. 162-163.
57.  Voir par exemple Ibn al-Ǧawzī, Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 235, p. 324 et § 244, p. 336 ; trad. Reig, § 133, 
p. 250 et § 139, p. 260 ; éd. arabe, § 368, p. 491 (paragraphe ne figurant pas dans la traduction de D. Reig).
58.  Si l’on sait que les deux lettrés avaient étudié avec le même maître, on ignore s’ils le firent de façon 
contemporaine.
59.  Décédé en 612/1216. Voir Ibn al-Naǧǧār (qui fut son disciple), Ḏayl ta’rīḫ Baġdād XVI, p. 329-331, notice 
nº 199 ; Ibn Raǧab, Ḏayl II, p. 88-89, notice nº 250 ; Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VII, p. 95.
60.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVIII, p. 239.
61.  Sur lequel voir notamment Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVIII, p. 166-170, notice nº 4257 ; Ibn Ḫallikān, 
Wafayāt al-aʿyān VI, p. 230-244, notice nº 807 ; Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 255-262 ; 
Ibn al-Dimyāṭī, al-Mustafād XXI, p. 197, notice nº 202 ; Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 251-289, notice nº 131 ; Ibn Kaṯīr, 
al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 415-417 ; Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VI, p. 319-327.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 267

dont un imposant commentaire des recueils de ḥadīṯ-s d’al-Buḫārī et de Muslim. Parmi les nom-
breux disciples qui en entendirent le ḥadīṯ, on retrouve Ibn al-Ǧawzī lui-même. Outre son itinéraire 
de lettré, il fit carrière dans les dīwān-s califaux où il occupa plusieurs postes, dont ceux de chargé 
du Trésor public (mušrif al-maḫzan) et de secrétaire du bureau de supervision des services califaux 
(kātib dīwān al-zimām). En 544/1149, le calife al-Muqtafī le nomma vizir, poste qu’il conserva sous 
son successeur al-Mustanǧid, jusqu’à son propre décès en 560/1165. Durant son vizirat, il se montra 
très favorable aux hanbalites en général et à Ibn al-Ǧawzī en particulier, et fonda à Bāb al-Baṣra, 
sur la rive occidentale, une madrasa dédiée au maḏhab d’Aḥmad ibn Ḥanbal. Ayant souffert de la 
pauvreté au début de sa carrière, il s’était par la suite considérablement enrichi au service du calife, 
et ses biographes soulignent à l’envi la libéralité de ses aumônes 62.

Ibn al-Ǧawzī, qui entretenait déjà avec ce puissant personnage des liens intellectuels, puisqu’il 
fréquentait régulièrement le cercle d’études (maǧlis) du vizir 63, fit épouser la fille de ce dernier 
à son fils rétif aux sciences, Abū al-Qāsim ʿAlī, qui était alors âgé d’une vingtaine d’années et 
occupait la modeste position de copiste. Le mariage eut lieu en rabīʿ II 571/octobre 1175, au sein 
des palais califaux, en présence de hauts dignitaires parmi lesquels le qāḍī al-quḍāt, le naqīb 
al-nuqabā’ et d’autres notables bagdadiens 64 ; il représentait pour Abū al-Qāsim une importante 
ascension sociale, rendue possible par le prestige intellectuel de son père. Le même jour, sa sœur 
Rābiʿa se fiançait à un dénommé Abū al-Fatḥ ibn al-Rašīd al-Ṭabarī 65 ; le mariage à proprement 
parler eut lieu quelques mois plus tard, en muḥarram 572/juillet 1176 66. La jeune fille avait été 
richement dotée par la concubine du calife al-Mustaḍī’, Banafšā (« violette », en persan) 67, qui fut 
à de nombreuses reprises mécène de son père, à qui elle avait, deux ans plus tôt, confié la direction 
de la madrasa hanbalite dont elle était la fondatrice 68. Le mariage eut lieu dans le palais de la 
concubine, à Darb al-Dawābb, sur la rive orientale de Bagdad. Abū al-Fatḥ al-Ṭabarī devait mourir 
peu de temps après, et Ibn al-Ǧawzī remaria alors sa fille à l’un des mamelouks turcs affranchis 
d’Ibn Hubayra, du nom de Ḥusām al-Dīn Kizuġlī (du turc Kızoğlu, « fils d’une femme ») 69.

62.  Par exemple : en ramadan 552/1157, le vizir offrit aux pauvres pour 3000 dinars de plats d’ifṭār, surpassant 
largement les offrandes de ses prédécesseurs (Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVIII, p. 119) ; l’année suivante, il 
dépensa 5000 dinars en aumônes dans l’espoir de guérir de la maladie qui l’avait frappé (ibid. XVIII, p. 125).
63.  Plus encore, si l’on en croit Ibn al-Ǧawzī lui-même, Ibn Hubayra instaura à son propre domicile un maǧlis 
hebdomadaire dédié au célèbre hanbalite, après que celui-ci lui eut expliqué un ḥadīṯ qu’il ne comprenait pas. 
Le vizir, précise orgueilleusement Ibn al-Ǧawzī, assistait en personne à ce maǧlis, qu’il avait également ouvert 
au grand public (al-Muntaẓam XVIII, p. 168).
64.  Ibid. XVIII, p. 219.
65.  Je n’ai pu identifier ce personnage dans les dictionnaires biographiques de l’époque.
66.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVIII, p. 226.
67.  Quelques notices sont dédiées à cette ǧāriya du calife qui mourut en 598/1201 ; la plus détaillée est 
celle d’Ibn al-Sāʿī, Nisā’ al-ḫulafā’, p. 111-115. Voir aussi Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil X, p. 280 ; Sibṭ ibn al-Ǧawzī, 
Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 510-511, et Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 719-720. Ces notices 
peuvent être complétées par les passages qu’Ibn al-Ǧawzī lui consacre dans sa chronique, aux années 
570-573/1174-1178 (XVIII, voir en particulier les p. 214, 220 et 238).
68.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVIII, p. 214 et 220.
69.  Le remariage de Rābiʿa est évoqué par son fils Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 332, 
et par le biographe de ce dernier, al-Yūnīnī, Ḏayl I, p. 39-40.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »268

Ibn al-Ǧawzī reste discret sur la qualité d’ancien mamelouk du second époux de sa fille, 
tout comme sur son ascendance turque 70. Avait-il accepté de gaîté de cœur cette union ? Si l’on 
en croît al-Yūnīnī (m. 726/1326), Kızoğlu était particulièrement proche d’Ibn Hubayra, qui le 
considérait comme son fils 71 et l’avait affranchi. Lorsque Rābiʿa perdit son mari, le vizir demanda 
à Ibn al-Ǧawzī qu’elle prenne son ancien mamelouk pour époux, et le célèbre hanbalite (dont 
le fils, rappelons-le, avait épousé une fille du vizir, mécène et protecteur de son maḏhab) ne put 
refuser 72. Il est difficile de savoir si la réticence du savant bagdadien envers son gendre était 
de nature sociale, ethnique, ou encore découlait du fait que Kızoğlu n’avait rien d’un lettré. Il 
n’en reste pas moins que le mariage fut célébré ; si l’on n’en connaît pas la date, on en connaît 
le fruit, puisque de cette union devait naître vers 581/1185 le plus célèbre descendant du savant 
hanbalite, son petit-fils Šams al-Dīn Abū al-Muẓaffar Yūsuf, plus connu sous le nom de Sibṭ 
ibn al-Ǧawzī 73. L’enfant avait à quelques mois près l’âge de son benjamin Muḥyī al-Dīn Yūsuf ; 
lorsqu’il fut en âge d’étudier, Ibn al-Ǧawzī le prit en charge et lui fit entendre le ḥadīṯ comme il 
l’avait fait pour ses fils et ses filles 74. Il lui fit également étudier le fiqh hanbalite et, par la suite, 
Sibṭ devint un wā iʿẓ aussi renommé que son grand-père. Celui-ci était entre-temps décédé en 
597/1201, et quelques années après sa mort, Sibṭ se fixa à Damas où il embrassa, sur les instances 
du souverain ayyoubide de cette ville, al-Malik al-Muʿaẓẓam, le maḏhab hanafite 75.

	 Cas particulier ou valeur d’exemple ?

La famille proche d’Ibn al-Ǧawzī était ainsi une famille nombreuse, avec pour particu-
larité une très grande amplitude de l’âge de procréation du chef de famille (environ 50 ans), 
un nombre élevé d’enfants (au moins douze, ce qui ne représente après tout qu’une naissance 
tous les 4 ans en moyenne sur cette longue durée), nés de plusieurs mères, dont au moins une 
épouse légitime et une esclave-concubine. Il faut aussi noter la forte proportion (50 %) d’enfants 
décédés avant d’accéder à l’âge adulte ou bien dans la fleur de l’âge, comme son premier fils, 
dont le décès, il est vrai, ne fut pas naturel.

Ce cas particulier a-t-il valeur d’exemple ? Plusieurs éléments doivent être pris en compte pour 
répondre à cette question. D’une part, les données sont biaisées par la longévité du personnage qui 
atteignit l’âge de 86 années lunaires (environ 83 années solaires) ; cependant, cet âge respectable 

70.  Il en reste cependant une preuve onomastique chez Ibn al-ʿImād, qui décerne la double nisba d’al-Turkī 
al-Hubayrī (« le Turc, mamelouk d’Ibn Hubayra ») à Sibṭ dans la notice qu’il lui consacre (Šaḏarāt al-ḏahab VII, 
p. 460). Le nom du gendre d’Ibn al-Ǧawzī et sa qualité de mamelouk du vizir sont aussi précisés par 
Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān VI, p. 239, dans la notice dédiée à Ibn Hubayra, et par al-Yūnīnī, Ḏayl I, p. 39.
71.  Kāna ʿindahu fī manzilat al-walad, al-Yūnīnī, Ḏayl I, p. 39.
72.  Ibid., p. 40.
73.  Pour la biographie de Sibṭ ibn al-Ǧawzī, voir Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān III, p. 142 ; al-Yūnīnī, Ḏayl I, 
p. 39-43 ; Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VII, p. 460-461.
74.  Al-Yūnīnī, Ḏayl I, p. 40.
75.  Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VII, p. 461.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 269

n’est pas excessivement plus élevé que l’âge moyen au décès des lettrés bagdadiens de l’époque 76. 
D’autre part, les familles nombreuses n’étaient pas rares, et les hommes voyaient fréquemment 
des enfants leur naître alors qu’ils étaient déjà quinquagénaires, voire plus âgés. Le benjamin 
d’Ibn al-Ǧawzī, Abū Muḥammad Yūsuf, avait lui-même près de soixante ans lors de la naissance 
de son dernier fils Tāǧ al-Dīn ʿAbd al-Karīm 77. Plus largement, les exemples de familles nom-
breuses et de paternités tardives fourmillent parmi les ulémas bagdadiens de la période. Sept fils 
sont par exemple signalés au naqīb al-nuqabā’ Abū al-Ḥasan al-Zaynabī, mort en 428/1036 78 ; trois 
fils et une fille sont mentionnés parmi la descendance du célèbre hanbalite Abū Yaʿ lā ibn al-Farrā’, 
mort en 458/1066 79, le père étant âgé de respectivement 63, 71 et 77 ans à la naissance de ses fils ; 
quatre fils sont connus au vizir Abū al-Fatḥ ibn al-Muslima, mort en 491/1098 80 ; quatre fils et 
une fille du qāḍī al-quḍāt hanafite Abū al-Ḥasan al-Dāmaġānī, mort en 513/1119 81, sont signalés, et 
ainsi de suite. Encore faut-il rappeler que ne sont mentionnés, dans les sources biographiques qui 
sont les nôtres, que des enfants ayant atteint l’âge adulte : fils ayant connu une carrière intéres-
sante, filles ayant transmis le ḥadīṯ ou fait un mariage digne d’être noté. On peut donc supposer 
que, comme dans le cas d’Ibn al-Ǧawzī pour lequel des détails sont donnés à propos de trois de 
ses fils seulement, alors qu’il eut au moins douze enfants, les naissances étaient en réalité beau-
coup plus nombreuses que les sources biographiques ne nous le laissent entrevoir.

En effet, les décès d’enfants, d’adolescents et même de jeunes adultes étaient fréquents à 
l’époque 82, et il est probable qu’un nombre important de savants avaient enduré de leur vivant 
la perte d’un ou de plusieurs de leurs enfants. Le cas le plus connu, car explicitement évoqué 
dans les sources, est celui du lettré hanbalite Abū al-Wafā’ ibn ʿAqīl, qui perdit en 488/1095 et 
510/1116 deux fils âgés respectivement de 13 et de 28 ans. Le premier mourut suite à une longue 

76.  Un corpus de plus de 1000 ulémas mentionnés par les dictionnaires biographiques avec précision de leur 
âge, décédés entre le milieu du ve/xie et la fin du vie/xiie siècle, donne un âge moyen au décès de 75,3 années 
lunaires, soit environ 72 années solaires. Ce chiffre, en revanche, n’informe en aucun cas sur l’espérance de 
vie à Bagdad à cette époque, car il s’agit de l’âge moyen au décès de personnages ayant survécu à la mortalité 
infantile et ayant atteint l’âge de la transmission des sciences traditionnelles, sans quoi ils ne feraient pas 
l’objet d’une notice biographique.
77.  Puisque lui-même était né en 580/1184 et que son fils mourut, âgé de moins de vingt ans, en 656/1258 ; 
voir note 32.
78.  Évoqué par Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 260, notice nº 3207.
79.  Sur lequel voir Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVI, p. 98-99, notice nº 3390 ; al-Ḫaṭīb al-Baġdādī, Ta’rīḫ 
Baġdād II, p. 252, notice nº 730 ; Ibn Abī Yaʿlā, Ṭabaqāt al-ḥanābila II, p. 166-195 ; Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VIII, 
p. 378 ; Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 10-11 ; Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab V, p. 252.
80.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVII, p. 46, notice nº 3681 ; Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil IX, p. 17 ; Sibṭ ibn al-Ǧawzī, 
Mir’āt al-zamān I, éd. La Mecque, p. 317 ; Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 165.
81.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVII, p. 175-179, notice nº 3881 ; Ibn al-Naǧǧār, Ḏayl ta’rīḫ Baġdād XIX, 
p. 3, notice nº 804 ; al-Qurašī, al-Ǧawāhir al-muḍiyya II, p. 599-600, notice nº 1001 ; Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil IX, 
p. 189 ; Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mir’āt al-zamān II, éd. La Mecque, p. 685-691 ; Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-l-nihāya 
XVI, p. 242-243 ; Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VI, p. 66.
82.  Voir à ce sujet Giladi, Children of Islam, en particulier la troisième partie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »270

maladie ; le second, qui commençait à peine sa carrière de āʿlim, était né alors que son père 
avait plus de 50 ans. Lui-même mourut peu de temps après ce second fils, en 513/1119 83.

Plusieurs des caractéristiques de la famille d’Ibn al-Ǧawzī étaient donc partagées par nombre 
de ses contemporains. Par ailleurs, le fait que le prédicateur hanbalite ait laissé, à travers ses 
textes « intimes » (le Ṣayd al-ḫāṭir, le Laftat al-kabad) comme dans les passages autobiographiques 
insérés dans d’autres œuvres, des évocations directes de sa situation personnelle et familiale 
et ses réflexions sur celle-ci, permet une plongée dans son univers intime. Les considérations 
d’Ibn al-Ǧawzī sur sa vie familiale, qui réfèrent visiblement à des situations pratiques, y sont 
mêlées à des réflexions d’ordre éthique ou religieux, et assorties de conseils inspirés de sa propre 
expérience, bien que parfois contradictoires avec celle-ci ou même entre eux. Le Ṣayd al-ḫāṭir, 
en particulier, inclut un grand nombre de réflexions et de recommandations pour réussir sa vie 
conjugale et familiale, ou en éviter les écueils les plus douloureusement ressentis ou observés 
par l’auteur à partir de son propre cas et de l’étude de ses contemporains.

	 Recettes pour la vie conjugale : théorie et pratique

À la fin de sa monumentale Histoire universelle, parmi les événements de l’année 574/1178, 
Ibn al-Ǧawzī se livre à un auto-satisfecit concernant sa carrière de wā iʿẓ et de lettré. Il est, dé-
clare-t-il, le seul de ses contemporains à avoir obtenu d’enseigner dans cinq madrasas de façon 
concomitante ; ses sermons (waʿẓ) ont entraîné le repentir de plus de 100 000 personnes, et il 
ajoute fièrement qu’il est le seul wā iʿẓ à avoir réuni dans son cercle d’étude (maǧlis) le calife, le 
vizir, le responsable du Trésor public (ṣāḥib al-maḫzan) et les plus grands ulémas de son époque 84. 
Dans le Ṣayd al-ḫāṭir, il affirme également vivre, au sein de sa famille, dans une parfaite sérénité 85. 
Pourtant, ailleurs dans le même ouvrage, il porte ce regard amer sur sa vie personnelle :

Quand je réfléchis sur moi-même, je constate que je suis plongé dans un échec total. Je cherche 
à m’appuyer sur mon épouse, mais elle n’est pas comme je le voudrais, si son aspect est agréable, 
son caractère n’est pas parfait et s’il l’est, elle aspire à satisfaire son intérêt plutôt que le mien et 
peut-être même attend-elle ma mort ! / Lorsque c’est sur mon fils que je désire m’appuyer, il en 
est de même ainsi que pour mon esclave et mon disciple: (sic) s’ils ne trouvaient en moi une utilité 
quelconque, ils ne me suivraient pas ! / Quant à l’ami ? Il n’est pas là ! Au frère en Dieu ? Il est plus 
rare que le griffon fabuleux ! Aux relations que cherchent les gens de bien et croient les trouver en 
elles-mêmes (sic) ? Il n’y en a plus ! / Et je reste seul ! 86 

83.  Sur Ibn ʿ Aqīl et ses fils, voir Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVII, p. 179-182, notice nº 3882 ; Ibn al-Dimyāṭī, 
al-Mustafād XXI, p. 145, notice nº 147 ; Ibn Abī Yaʿlā, Ṭabaqāt al-ḥanābila II, p. 222, notice nº 705 ; Ibn Raǧab, 
Ḏayl I, p. 142-164, notice nº 66 ; Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil IX, p. 190 ; Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mir’āt al-zamān II, éd. 
La Mecque, p. 691-700 ; Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 241-242 ; Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab VI, 
p. 58-66. La notice la plus détaillée, qui évoque la perte de ses fils, est celle donnée par Ibn Raǧab.
84.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVIII, p. 249-250.
85.  Ibn al-Ǧawzī, Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 21, p. 36 ; trad. Reig, § 16, p. 67.
86.  Ibid., éd. arabe, § 241, p. 333 ; trad. Reig, § 137, p. 257.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 271

Ce qui le conduit à conclure, quelques paragraphes plus loin, qu’« il ne faut pas mettre sa 
confiance dans une femme, ni dans l’affection d’un être humain ! » 87.

En raison du peu d’informations disponibles, il est difficile de savoir quelles furent les sources 
de difficultés ou de conflits dans la vie privée d’Ibn al-Ǧawzī ayant pu le conduire à formuler 
un si sombre constat. On peut en revanche reconstituer, à travers le cheminement discontinu 
de ses pensées, son raisonnement concernant le fonctionnement théorique d’une famille, les 
conseils à suivre et les écueils à éviter. Ce raisonnement, imprégné d’exigences éthiques plus 
encore que de pensée légale 88, se fonde sur l’expérience propre de l’auteur hanbalite en matière 
familiale, ce qui lui confère une importante dimension à la fois pragmatique et personnelle. 
Si, en matière de vie familiale et conjugale, les thèmes traités par Ibn al-Ǧawzī n’ont rien de 
différent par rapport aux traités juridiques produits par ses contemporains 89 ou même par 
lui-même 90, c’est l’approche subjective et la construction décousue (voire même l’absence de 
construction) du Ṣayd al-ḫāṭir qui en font un texte profondément original, offrant au lecteur 
d’aujourd’hui un point de vue unique sur la vie intime de son auteur.

	 Licéité du mariage et de la reproduction, 
mais dangers du mariage précoce

Tout d’abord, Ibn al-Ǧawzī, à l’instar de ses collègues juristes 91, défend le droit de l’homme 
à se marier, que le but de cette union soit de lui assurer une descendance ou même simplement 
de lui garantir l’accès licite aux plaisirs de la chair :

87.  Ibid., éd. arabe, § 245, p. 338 ; trad. Reig, § 140, p. 262.
88.  La pensée légale, bien entendu, est loin d’être absente du Ṣayd al-ḫāṭir, mais elle n’y est pas centrale ; le droit 
(fiqh) n’y est que rarement convoqué, et si injonctions coraniques ou traditions prophétiques sont utilisées 
pour rappeler les contraintes imposées aux croyants dans leurs actes, la réflexion d’Ibn al-Ǧawzī conserve 
un aspect pragmatique et intégrant son expérience personnelle. En conséquence, la Loi y constitue un repère 
fixant des limites, ou même un élément d’argumentation, au même titre que les arguments médicaux par 
exemple, mais n’est pas au fondement de la réflexion de l’auteur. Ce fait est logique si l’on considère la nature 
même de l’ouvrage ; voir à ce propos l’introduction de D. Reig à sa traduction du Ṣayd, p. 11-38.
89.  Les thèmes abordés, moins d’un siècle plus tôt, par al-Ġazālī (m. 505/1111) dans le douzième livre du 
Iḥyā’ ʿulūm al-dīn, le Kitāb al-nikāḥ ou « Livre du mariage », sont semblables à ceux qui intéressent Ibn al-Ǧawzī 
dans le Ṣayd al-ḫāṭir : caractère licite et recommandé du mariage, rôle du mariage dans l’apaisement des désirs 
charnels, choix et missions domestiques de l’épouse, devoirs des époux l’un envers l’autre, etc. Cependant, 
malgré cette proximité thématique, la construction structurée du Iḥyā’, son argumentation juridique fondée 
sur les versets coraniques, les traditions prophétiques et les exemples des Compagnons, l’objectif même de 
l’ouvrage, tout le sépare du Ṣayd en termes de nature et de style.
90.  Comparer par exemple avec l’un des traités juridico-éthiques d’Ibn al-Ǧawzī, le Aḥkām al-nisā’ (« Règles 
concernant les femmes »), dont les préoccupations sont proches, bien que plus variées car réglementant 
l’ensemble du comportement féminin, mais dont les recommandations sont beaucoup plus restrictives que 
l’approche du Ṣayd.
91.  Voir la discussion sur les avantages et les inconvénients du mariage chez al-Ġazālī, Iḥyā’, livre 12, chapitre 1. 
À la différence d’Ibn al-Ǧawzī, al-Ġazālī offre aussi des arguments contre le mariage, avant de conclure que 
dans la majorité des cas, il est recommandé de se marier.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »272

Si l’on se marie pour avoir des enfants, c’est là la forme la plus parfaite de la dévotion et si c’est 
pour y chercher le plaisir et la jouissance, la loi l’autorise 92.

Plus encore qu’un droit, le mariage est même un devoir du croyant ; il a alors pour but 
ultime l’enfantement, afin de donner naissance à des créatures révérant Dieu 93. Le croyant 
qui enfante est enfin assuré de laisser une trace de son passage sur terre, comparable, selon le 
raisonnement d’Ibn al-Ǧawzī, au fait de fonder un waqf, de creuser un canal, de planter un 
arbre ou d’écrire un livre 94 : il s’agit d’engendrer une postérité bénéfique, utile à la communauté, 
autant que d’assurer la survie de l’espèce 95.

Ibn al-Ǧawzī met cependant en garde le jeune lettré qui éprouve souvent le désir de se 
marier trop tôt, car il supporte mal d’être célibataire. L’éminent hanbalite, également auteur 
de plusieurs traités de médecine, justifie ce désir de façon physiologique. En effet, indique-t-il, 
il est nécessaire à l’homme d’éliminer régulièrement le sperme que son corps produit, sans quoi 
l’excédent de substance risquerait de monter au cerveau et d’en troubler le fonctionnement :

Une grande accumulation de liquide séminal et sa longue rétention causent en effet de graves 
maladies car les vapeurs du sperme montent au cerveau et y causent des troubles et parfois même 
un empoisonnement 96.

Il s’agit là d’un thème classique de la médecine gréco-arabe 97, bien connu donc d’Ibn al-Ǧawzī. 
L’auteur du Ṣayd ajoute qu’en fonction de son tempérament, l’homme a plus ou moins besoin 
d’évacuer son sperme. Si l’on en croit son propre témoignage, il se situait lui-même du côté 
des hommes aux appétits conséquents, car son âme le sermonne ainsi : « Toi tu n’as qu’un seul 
penchant qui te porte à manger des plats appétissants et à faire l’amour à de jolies femmes » 98. 
En effet, l’éjaculation parfaite, et donc l’élimination complète du sperme, seule à même de 
garantir un bon fonctionnement cérébral, ne s’obtiennent, selon la théorie d’Ibn al-Ǧawzī, que 
lors du rapport charnel entretenu avec une jolie femme 99 ; c’est donc certainement pour cette 
raison que notre auteur recherchait de préférence des partenaires d’aspect plaisant.

Le paradoxe est ici que le jeune lettré qui se marierait trop tôt risquerait de se retrouver 
très vite soutien de famille, et de ne plus pouvoir se consacrer intégralement à la science car 

92.  Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 19, p. 28 ; trad. Reig, § 14, p. 56.
93.  Puisqu’il constitue le cadre licite du coït qui vise l’enfantement : ibid., éd. arabe, § 316, p. 424 ; trad. Reig, 
§ 170, p. 291. Sur le thème de l’enfantement comme étant l’objectif premier du mariage pour les juristes 
musulmans médiévaux, voir Giladi, « Ṣaghīr », p. 822.
94.  Ibn al-Ǧawzī, Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 14, p. 23, et § 114, p. 183 ; trad. Reig, § 10, p. 50, et § 77, p. 179.
95.  Ibid., éd. arabe, § 28, p. 46, § 75, p. 127, § 316, p. 423, et § 348, p. 361 ; trad. Reig, § 23, p. 80, § 60, p. 152, 
§ 170, p. 290, et § 182, p. 299.
96.  Ibid., éd. arabe, § 28, p. 46 ; trad. Reig, § 23, p. 81.
97.  Je remercie Pauline Koetschet pour ses précisions à ce propos.
98.  Ibn al-Ǧawzī, Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 82, p. 133 ; trad. Reig, § 63, p. 156.
99.  Ibid., éd. arabe, § 82, p. 133 ; trad. Reig, § 63, p. 157.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 273

contraint de subvenir aux besoins matériels de sa progéniture. Ibn al-Ǧawzī met donc en garde 
ses jeunes confrères, leur conseillant d’attendre le plus longtemps possible avant de se marier :

Je conseille au novice dans la recherche de la science de ne se marier que le plus tard possible.  
/ Ahmad b. Hanbal ne se maria que lorsqu’il eut atteint quarante ans pleins. Cela pour conserver 
sa concentration d’esprit. / Mais, s’il ne peut faire autrement, que le jeune homme se marie donc en 
s’efforçant de résister au désir de l’acte sexuel, pour consacrer l’intégrité de ses forces à l’étude 100.

Effort sans aucun doute considérable, puisqu’il ramène le jeune marié à son ancienne 
situation de célibataire, avec cependant une bouche de plus à nourrir, à savoir son épouse.

	 Choix de la bonne partenaire et recettes 
pour une bonne entente conjugale

Reste à savoir comment choisir l’épouse idéale. Le sujet devait tenir à cœur à Ibn al-Ǧawzī, 
qui lui consacre de longs développements dans le Ṣayd al-ḫāṭir. Il est nécessaire, affirme-t-il, de 
trouver un juste milieu entre la passion, qui disparaît vite avec la vie commune, et le manque 
d’inclination 101. Pour cela, il faut aimer sa femme, non seulement pour sa beauté – car il 
faut qu’elle soit belle, pour garantir un coït de bonne qualité et donc une bonne évacuation 
du sperme –, mais aussi pour son esprit 102. L’élue doit aussi posséder des qualités qui lui 
permettront de répondre aux attentes de son époux, à savoir de lui donner des enfants et de 
s’occuper du « gouvernement de son foyer » 103. Elle ne doit donc être ni prodigue, ni stérile, 
mais belle, intelligente et chaste 104, pour éviter à son mari de souffrir de la jalousie et de passer 
son temps à la surveiller. La femme idéale, aux yeux d’Ibn al-Ǧawzī, possède de nombreuses 
qualités, parmi lesquelles il cite la religion (dīn) et l’intelligence (ʿ aql), la tendresse (maḥabba) et 
l’initiative (tadbīr), la décence (sitr) et la modération (qanāʿa) 105. Toutes ces qualités semblent, 
à ses yeux, garantir ou du moins favoriser la fondation d’un ménage harmonieux.

100.  Ibid., éd. arabe, § 121, p. 181 ; trad. Reig, § 83, p. 186.
101.  Ibid., éd. arabe, § 169, p. 234-235 ; trad. Reig, § 103, p. 214.
102.  Ibid., éd. arabe, § 28, p. 49 ; trad. Reig, § 23, p. 84.
103.  Tadbīr al-manzil ; ibid., éd. arabe, § 172, p. 240 ; trad. Reig, § 104, p. 215. Le thème de la responsabilité de 
l’épouse en matière de gouvernement du foyer est récurrent dans les traités arabes médiévaux concernant le 
mariage en islam ; sur ces questions, voir Rapoport et Swain, « The Islamic Family », p. 354-358. Ces auteurs 
voient dans la diffusion de ce thème dans les textes arabo-musulmans à partir du ive/xe siècle l’influence de 
la version arabe du traité d’économie domestique de Bryson, l’Oikonomikos Logos, texte grec du premier siècle 
de l’ère chrétienne. Le thème du tadbīr al-manzil, absent du corpus des traditions prophétiques, se retrouve en 
effet sous la plume d’auteurs comme al-Māwardī (m. 450/1058) ou al-Ġazālī (voir le Kitāb al-nikāḥ déjà cité), 
comme étant l’un des buts premiers du mariage, aux côtés du fait de s’assurer une descendance. Ibn al-Ǧawzī 
s’inscrit donc ici dans une tradition déjà longue concernant les objectifs du mariage.
104.  Ibn al-Ǧawzī, Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 172, p. 240 ; trad. Reig, § 104, p. 216.
105.  Ibid., éd. arabe, § 216, p. 297-298 ; trad. Reig, § 125, p. 239. Les termes français sont ceux de D. Reig, 
qui a ici choisi de traduire par « initiative » le mot arabe tadbīr, rendu dans la référence citée précédemment 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »274

Ce n’est là que théorie, et si l’on en croît les nombreux conseils visant à assurer une bonne 
entente au sein du couple contenus dans le Ṣayd al-ḫāṭir, l’équilibre conjugal se révèle fragile 
et difficile à conserver. La recommandation principale d’Ibn al-Ǧawzī est de conserver une 
certaine distance entre les époux : éviter de trop se côtoyer permettrait d’éviter la lassitude 
inhérente à la vie commune. Cependant, ici encore, tout est affaire de juste milieu, et les époux 
doivent éviter une trop grande familiarité autant qu’un trop grand éloignement qui pourrait 
conduire à l’adultère 106.

Afin de garantir des interactions agréables, époux comme épouse doivent soigner leur 
hygiène corporelle et en particulier veiller à conserver une odeur plaisante. Il est probable 
qu’Ibn al-Ǧawzī avait l’odorat sensible, car il déclare également dans le Ṣayd qu’il est insuppor-
table de fréquenter ses contemporains en raison de leur mauvaise haleine 107. Au sein du foyer 
conjugal, précise le savant hanbalite, l’homme comme la femme doivent toujours chercher à se 
présenter sous un parfum agréable. Certaines femmes possèdent à merveille cet art ; « quant 
aux sottes elles ne s’en préoccupent pas, aussi leurs maris se détournent-ils vite d’elles ! 108 ». De 
son côté, l’homme doit suivre les recommandations d’hygiène corporelle suivantes : « se couper 
les ongles, s’épiler les aisselles, se raser le pubis. Il faut éviter de manger de l’ail et l’oignon 
frais (sic) à cause de l’odeur… 109 ». Le modèle convoqué est, cela n’est pas pour surprendre, le 
Prophète en personne qui, rappelle Ibn al-Ǧawzī, prenait soin de lui, se lavait les dents et se 
parfumait agréablement 110.

Odeurs plaisantes et pilosité maîtrisée ne suffisent cependant pas à garantir sur la durée 
le caractère agréable de la vie commune. Afin d’éviter toute familiarité trop grande, nuisible, 
selon notre auteur, au respect mutuel que les époux se doivent, mari et femme(s) doivent 
faire lit à part, s’apprêter tout spécialement pour l’amour, et ne pas chercher à voir les parties 
intimes de l’autre 111. Quant à l’acte sexuel, il ne doit pas se dérouler ailleurs que dans un lit, 
sans doute pour mieux garantir la pudeur des époux et la dissimulation des parties honteuses.

Le corps humain est laid : les époux ne devront pas se montrer entièrement dénudés, et l’accou-
plement n’aura lieu que dans un lit. / […] Chacun des deux époux doit dormir dans un lit séparé et 
ils ne doivent s’unir qu’étant, l’un et l’autre, parfaitement préparés. Certains qui trouvent que ces 
choses n’ont aucune importance s’exposent à s’entendre dire par leur femme: « Comment ? C’est ça 
le père de mes enfants ? » car ils sont, l’un et l’autre, négligés et chacun voit dans l’autre des choses 
repoussantes, alors le cœur se détache et la vie continue, sans amour. / C’est là un chapitre qu’il 
faut examiner de près et dont il faut s’inspirer car il est essentiel 112.

par « gouvernement du foyer ».
106.  Ibid., éd. arabe, § 28, p. 49 ; trad. Reig, § 23, p. 83.
107.  Ibid., éd. arabe, § 21, p. 38 ; trad. Reig, § 16, p. 71.
108.  Ibid., éd. arabe, § 28, p. 49 ; trad. Reig, § 23, p. 83.
109.  Ibid., éd. arabe, § 108, p. 164 ; trad. Reig, § 73, p. 169.
110.   Ibid., éd. arabe, § 52, p. 89-91 ; trad. Reig, § 41, p. 122-124.
111.  Sur ce dernier point, voir ibid., éd. arabe, § 141, p. 201 ; trad. Reig, § 93, p. 198.
112.  Ibid., éd. arabe, § 369, p. 491 ; trad. Reig, § 189, p. 304-305.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 275

On ne sait rien, cependant, du nombre, de la taille et de la configuration des pièces de la 
maison habitée par Ibn al-Ǧawzī 113, ni de la façon dont elles étaient occupées par les différents 
membres de la famille.

	 La satisfaction sexuelle : un droit des deux époux

L’insistance sur l’acte sexuel, dans le Ṣayd al-ḫāṭir, s’explique par le fait que la satisfaction 
des appétits charnels est présentée comme l’un des buts premiers du mariage et de l’union 
avec les concubines. Ce point est loin de concerner le seul époux, et l’épouse possède aussi 
des droits sur son mari, en particulier celui de la satisfaction sexuelle. C’est pourquoi, précise 
Ibn al-Ǧawzī, un homme ne doit jamais épouser une femme qu’il ne pourrait satisfaire. Deux 
cas en particulier sont à proscrire : celui du vieillard impuissant épousant une très jeune femme 
ou achetant une jeune esclave 114, et celui du dévot ayant choisi l’abstinence et l’imposant indû-
ment à son épouse 115. Ibn al-Ǧawzī, lui-même déjà âgé alors qu’il rédige l’ouvrage et visiblement 
préoccupé par le sujet, donne les conseils suivants aux époux de soixante ans et plus :

Il est dangereux, pour un homme qui a passé la soixantaine, de s’embarrasser de nombreuses 
femmes. Si, par chance, il a déjà une compagne pieuse, il devra lui conserver son intimité et 
compenser ce qu’il ne peut lui donner en lui faisant des cadeaux, ou en lui témoignant de l’affection 116.

Par ailleurs, il n’est pas interdit à l’homme d’âge mûr de continuer à procréer, ce qui, d’après 
Ibn al-Ǧawzī, constitue une façon efficace d’occuper sa jeune épouse afin, peut-être, qu’elle 
exige moins de son mari :

Et s’il peut, par une grossesse, lui donner de l’occupation, et l’empêtrer dans les soins à donner à 
un enfant, il réussira à récupérer ses forces pendant qu’elle sera ainsi distraite. / S’il a un rapport avec 
elle, qu’il se retienne d’éjaculer pour conserver sa force et satisfaire le plaisir auquel elle a droit 117.

La différence majeure entre l’époux et l’épouse réside dans le fait que l’homme peut prendre 
d’autres femmes si son désir reste insuffisamment satisfait. Ibn al-Ǧawzī conseille cependant à 
ses lecteurs de se contenter d’une seule épouse légitime, car la cohabitation n’est pas toujours 
aisée, et d’avoir recours à des concubines serviles, qu’il considère comme plus faciles à vivre et 
plus à même de respecter le chef de famille :

113.  Ibn al-Ǧawzī résidait sur la rive orientale de Bagdad, à l’intérieur de l’enceinte construite sous le 
règne du calife al-Mustaẓhir en 488/1095. Il signale dans le Muntaẓam que la maison (dār) qu’il habitait à 
Darb al-Qayyār s’effondra lors de l’inondation qui suivit la grande crue du Tigre en 554/1159 (XVIII, p. 135).
114.  Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 244, p. 337 ; trad. Reig, § 139, p. 260-261. 
115.  Ibid., éd. arabe, § 162, p. 221 ; trad. Reig, § 100, p. 207.
116.  Ibid., éd. arabe, § 235, p. 324 ; trad. Reig, § 133, p. 250.
117.  Ibid., éd. arabe, § 235, p. 325 ; trad. Reig, § 133, p. 251.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »276

Si l’homme craint la jalousie, il devra prendre des esclaves concubines car elles sont moins 
jalouses et éprouvent, plus facilement que les épouses, de l’admiration pour les hommes 118.

[…] S’il découvre en sa nature un vif désir de se livrer au commerce charnel, qu’il choisisse des 
concubines car les épouses légitimes sont le plus souvent des carcans. / Qu’il se contienne quand 
il aura des rapports charnels avec les esclaves jusqu’au moment où il aura pu avoir une expérience 
de leur caractère et de leur foi. S’il en est satisfait, il en aura des enfants sinon il pourra facilement 
en changer. / Il n’épousera une femme de condition libre que lorsqu’il saura qu’elle peut accepter 
de lui voir prendre une autre femme ou des concubines 119.

Il est par ailleurs impossible de savoir si ces conseils se fondent sur des pratiques person-
nelles de l’auteur ou représentent de simples recommandations théoriques.

	 De la difficulté d’être un lettré soutien de famille

Une fois marié, à moins qu’il ne suive les conseils d’abstinence dédiés au jeune lettré à la 
situation économique précaire, et par ailleurs contradictoires avec le droit de son épouse à 
une vie sexuelle satisfaisante, l’époux, quel que soit son âge, se trouvera bientôt doté d’une 
progéniture qu’il lui incombe de faire vivre, ainsi que l’ensemble de la maisonnée. Ibn al-Ǧawzī 
insiste en effet sur le fait que le chef de famille se doit de pourvoir à l’entretien matériel des 
membres de la famille, citation prophétique à l’appui :

Comme a dit le Prophète : « C’est un péché suffisant pour l’homme que d’abandonner ceux qu’il 
doit nourrir 120. »

La situation du lettré devient alors difficile, car la science rémunère peu, et le jeune père de 
famille doit s’humilier devant les puissants pour faire subsister sa famille, ou se trouver réduit à 
faire subir à ses proches les rigueurs de la pauvreté 121. Il n’est pas question de se livrer à la men-
dicité, comme ces ascètes pratiquant le tawakkul, qu’Ibn al-Ǧawzī dénonce 122. La seule solution 
est donc de chercher à restreindre le nombre d’enfants du ménage en pratiquant l’abstinence 123 :

Le croyant qui connaît la modicité de ses ressources doit tout faire pour éviter les rapports 
conjugaux et, si des enfants lui arrivent, pour limiter ses dépenses et se contenter du minimum 124.

118.  Ibid., éd. arabe, § 28, p. 49 ; trad. Reig, § 23, p. 85.
119.  Ibid., éd. arabe, § 120, p. 179 ; trad. Reig, § 82, p. 184.
120.  Ibid., éd. arabe, § 34, p. 60 ; trad. Reig, § 28, p. 96.
121.  Ibid., éd. arabe, § 21, p. 37-38 ; trad. Reig, § 16, p. 70.
122.  Ibid., éd. arabe, § 34, p. 59 ; trad. Reig, § 28, p. 94.
123.  Seul moyen de contraception ouvertement prôné dans l’ouvrage, aux côtés du coitus interruptus 
implicitement évoqué dans le passage cité ci-dessus à propos des esclaves concubines.
124.  Ibid., éd. arabe, § 296, p. 397 ; trad. Reig, § 159, p. 278.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 277

L’auteur de ces lignes eut lui-même, comme signalé plus haut, au moins douze enfants, 
répartis il est vrai sur plus d’un demi-siècle d’activité conjugale. Faut-il en déduire son inca-
pacité à appliquer ses propres conseils, ou bien y lire le signe de la prospérité de sa situation 
financière, lui permettant d’entretenir une descendance nombreuse ?

Ibn al-Ǧawzī provenait d’une famille de commerçants aisés, mais les renseignements qu’il 
donne sur sa situation matérielle ne sont pas dépourvus de contradictions. Enfant, il hérita de 
son père plusieurs milliers de dinars, mais tout fut dépensé pour l’élever et, lorsqu’il fut devenu 
adulte, son patrimoine se réduisait à deux maisons : il habitait l’une et touchait le loyer de la 
seconde 125. Tantôt il insiste sur le très petit patrimoine qui lui revint sur la fortune paternelle 
(vingt dinars, dépensés en achat de livres, et deux maisons qu’il vendit afin de poursuivre ses 
études) 126 et sur la nécessité qu’il connut, assez tôt, de gagner sa vie, tantôt il se félicite de n’avoir 
pas dû s’humilier dans des tâches ingrates afin de nourrir sa famille 127. Ces passages autobiogra-
phiques contradictoires obéissent cependant à la recommandation formulée dans le Ṣayd al-ḫāṭir : 
l’homme sage ne doit pas informer son épouse ou ses enfants de l’étendue de sa fortune, sous 
peine de les voir devenir intéressés, attendant impatiemment sa mort pour toucher leur héri-
tage 128. On ne sait d’ailleurs rien de la transmission du patrimoine matériel d’Ibn al-Ǧawzī 
à ses fils et filles. Tout au plus sait-on que son dernier fils, Muḥyī al-Dīn Yūsuf, avait amassé 
suffisamment d’argent pour financer la fondation de trois institutions scientifiques ; mais il est 
plus que probable que ce capital fut réuni au cours de sa carrière politico-administrative marquée 
par le succès. Il n’en reste pas moins que les questions financières et matérielles contribuent à 
déterminer, dans la pensée d’Ibn al-Ǧawzī, la nature des relations entre époux d’une part, entre 
parents et enfants d’autre part. L’auteur du Ṣayd al-ḫāṭir évoque notamment le cas d’un époux 
ne pouvant divorcer d’avec sa femme en raison des dettes qu’il avait contractées envers elle 129.

	 De l’amour paternel et de la difficulté de réussir une éducation

Les devoirs matériels du chef de famille envers ses femmes et ses enfants s’accompagnent 
de sentiments puissants, dont le plus fort est sans doute l’amour inconditionnel qui saisit le 
jeune père presque malgré lui :

Des choses qui ne sont pas de son fait s’emparent de lui, comme l’amour de la famille, [ou] 
l’attachement aux enfants par toutes les fibres du cœur 130.

125.  Laftat al-kabad, p. 59-60.
126.  Ibid., p. 47.
127.  Ibid., p. 37-38.
128.  Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 186, p. 259, et § 245, p. 338 ; trad. Reig, § 111, p. 224, et § 140, p. 262.
129.  Ibid., éd. arabe, § 297, p. 399 ; trad. Reig, § 160, p. 279. Sur les rapports entre patrimoine de l’époux, 
patrimoine de l’épouse, mariage et divorce à l’époque mamelouke, voir Rapoport, Marriage, Money and Divorce.
130.  Ibn al-Ǧawzī, Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 42, p. 73 ; trad. Reig, § 33, p. 107.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »278

Ibn al-Ǧawzī ne s’étend pas sur l’affection qu’il ressentait pour ses propres enfants, mais 
plusieurs indices attestent la puissance de ses sentiments paternels. D’après son biographe 
Ibn Raǧab, au cours de la période de disgrâce qu’il subit à la fin de sa vie, Ibn al-Ǧawzī, exilé à 
Wāsiṭ et séparé de tous les membres de sa famille, récitait chaque jour une version entière du 
Coran. Il omettait cependant la sourate de Joseph, en raison du chagrin que lui inspirait la sépa-
ration d’avec son plus jeune fils, Yūsuf (Joseph), alors âgé d’entre 10 et 15 ans 131. Quelques années 
plus tôt, dans le Ṣayd al-ḫāṭir, il classait parmi les injustices qui pourraient faire douter le croyant 
de la bonté divine les souffrances infligées aux enfants, le sacrifice des animaux 132, et la douleur 
des parents ayant perdu un enfant. Au nombre des choses impossibles à comprendre, il citait :

[…] le cas de cet enfant arraché aux bras de ses parents qui se débattent vainement dans leur 
douleur, car la raison de cet enlèvement ne leur apparaît pas puisque Dieu pouvait se passer de le 
prendre et qu’eux-mêmes avaient le plus grand besoin de sa présence 133.

Si l’amour pour ses jeunes enfants s’empare du père dès leur naissance, il lui reste à prendre 
en charge l’éducation de sa progéniture. Ibn al-Ǧawzī donne de nombreux conseils en la matière, 
de l’âge auquel il faut commencer à donner de l’instruction aux enfants aux méthodes éduca-
tives à suivre, une alternance de récompenses et de punitions physiques étant prônée 134. Un 
sujet douloureux sous-tendait visiblement ces recommandations : celui des mauvaises relations 
qu’Ibn al-Ǧawzī entretenait avec le seul fils qui lui restait, avant la naissance de son benjamin 
Yūsuf en 580/1184. En effet, son deuxième fils, Abū al-Qāsim ʿ Alī, né en 551/1156, avait provoqué 
le courroux de son père au point de susciter une rupture définitive. Comme signalé plus haut, 
Abū al-Qāsim avait commencé une carrière de lettré, étudiant le ḥadīṯ et gagnant sa vie en 
tant que copiste ; adulte, il déroba pour les revendre les livres de son père. Ce geste lui valut la 
vindicte paternelle, et Ibn al-Ǧawzī le tint à distance et mourut sans l’avoir revu. Il lui avait 
entre-temps dédié le Laftat al-kabad, qui ne parvint visiblement pas à le remettre dans le droit 
chemin, ni tout au moins à le réconcilier avec son père. Son neveu Sibṭ ibn al-Ǧawzī, qui avait 
étudié le ḥadīṯ auprès d’Abū al-Qāsim, prit sa défense et mit son action sur le compte de son 
extrême pauvreté : le fils d’Ibn al-Ǧawzī n’aurait en effet possédé que son nécessaire de copiste, 
refusant les dons que le calife souhaitait lui faire 135. Son père lui avait pourtant assuré un beau 
mariage, puisque, comme précisé plus haut, il avait épousé, âgé d’à peine vingt ans, la fille 
du vizir Ibn Hubayra, mais on ne sait rien de la postérité de ce mariage, de ses conséquences 
sociales ou du statut matériel qu’il put assurer au fils du célèbre hanbalite.

Il n’en reste pas moins qu’Ibn al-Ǧawzī considérait visiblement l’évolution de ses relations 
avec ce fils comme un échec et qu’il en éprouvait une profonde contrariété. Il se dédouane de 

131.  Ibn Raǧab, Ḏayl I, p. 427.
132.  Ibn al-Ǧawzī, Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 13, p. 22, § 21, p. 36, et § 54, p. 93 ; trad. Reig, § 9, p. 49, § 16, 
p. 68, et § 43, p. 126.
133.  Ibid., éd. arabe, § 27, p. 45 ; trad. Reig, § 22, p. 79.
134.  Ibid., éd. arabe, § 172, p. 241 ; trad. Reig, § 104, p. 217.
135.  Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 678-679.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 279

cet échec dans le Ṣayd al-ḫāṭir, en précisant que les desseins divins sont plus puissants que les 
efforts d’un père pour éduquer son enfant :

Par Dieu, l’éducation que donne un père à son fils sera vaine si elle n’est précédée du choix qu’a 
fait Dieu de cet enfant 136.

L’œuvre d’Ibn al-Ǧawzī, on l’aura compris, mêle de façon tellement intriquée expérience 
personnelle, perceptions contradictoires de celle-ci et principes théoriques, moraux et même 
médicaux ayant cours à son époque, qu’il est difficile de se forger une image univoque de son 
expérience familiale, qu’il s’agisse de sa situation concrète ou de l’appréciation visiblement 
mouvante que lui-même s’en faisait. Jeune lettré tôt marié et soutien de famille, amateur de 
belles femmes et apôtre de la bonne entente conjugale, père de famille nombreuse aimant 
profondément ses enfants mais ulcéré et déçu par son fils adulte : cette complexité, voire 
ces contradictions, mettent en lumière une facette profondément humaine et singulière du 
prédicateur hanbalite, par ailleurs fort strict dans ses condamnations des conduites jugées 
mauvaises ou excessives de ses contemporains.

Le témoignage que les textes d’Ibn al-Ǧawzī offrent sur sa situation familiale et personnelle 
dessine ainsi la configuration d’une famille qui ne peut être considérée comme un modèle, 
mais que rien non plus ne permet de penser exceptionnelle ou hors normes dans son contexte. 
Seule la comparaison avec d’autres études détaillées permettrait de juger de la singularité de la 
famille d’Ibn al-Ǧawzī ou, au contraire, de sa « normalité » pour l’époque. Ce qui n’empêche pas 
que le personnage au centre de cet univers, lui, se caractérise par l’originalité de sa pensée ou 
peut-être plus encore de son caractère, sans se démarquer pour autant du contexte intellectuel 
et religieux dans lequel il s’épanouit, à savoir le courant hanbalite bagdadien du vie/xiie siècle.

Ibn al-Ǧawzī, si satisfait de sa carrière de āʿlim et de son influence auprès du pouvoir cali-
fal, était-il heureux en ménage et en famille ? Il est difficile d’en juger, mais il est tentant de 
laisser le dernier mot à notre sévère et éminent hanbalite, pour une fois optimiste et confiant 
dans les relations conjugales, malgré d’autres jugements parfois amers sur sa propre situation :

L’homme heureux, lorsqu’une femme ou une concubine lui est donnée, est celui qui a de l’affection 
pour elle et qui est payé de retour, qui connaît sa conduite et sa foi, l’homme heureux est celui qui 
sait apprécier sa compagnie à sa juste valeur 137.

136.  Ibn al-Ǧawzī, Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 180, p. 250 ; trad. Reig, § 108, p. 219.
137.  Ibid., éd. arabe, § 235, p. 323 ; trad. Reig, § 133, p. 249.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »280

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Al-Ḏahabī (M. 748/1347), Taḏkirat al-ḥuffāẓ, sans 
nom d’éditeur, Dā’irat al-maʿārif al-ʿuṯmāniyya, 
Hyderabad, 1376/1957, 4 vol.

—, Ta’rīḫ al-islām, éd. ʿUmar ʿAbd al-Salām 
Tadmurī, Dār al-kitāb al-ʿarabī, Beyrouth, 
1410-1421/1990-2000, 52 vol.

Al-Ġazālī (m. 503/1111), Iḥyā’ ʿulūm al-dīn, 
éd. Sayyid Ibrāhīm, Dār al-ḥadīṯ , Le Caire, 
1414/1994, 4 vol. (livre 12 : Kitāb al-nikāḥ) ; trad. 
fr. annotée par L. Bercher et G.-H. Bousquet, 
Ghazâlî, Le livre des bons usages en matière de 
mariage (extrait de l’Ih’ya’ ʿouloûm ed-Dîn ou : 
Vivification des Sciences de la foi), Maisonneuve-
Thornton, Paris-Oxford, 1953.

Al-Ḫaṭīb al-Baġdādī (m. 463/1071), Ta’rīḫ Baġdād aw 
madīnat al-salām, éd. Muṣṭafā ʿ Abd al-Qādir ʿ Aṭā, 
Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1997, 14 vol.

Ibn Abī Uṣaybiʿa (m. 668/1270), ʿUyūn al-anbā’ fī 
ṭabaqāt al-aṭibbā’, éd. Nizār Riḍā, Dār maktabat 
al-ḥayā, Beyrouth, 1965, 1 vol.

Ibn Abī Yaʿlā (m. 526/1132), Ṭabaqāt al-ḥanābila, 
éd. Abū Ḥāzim Usāma b. Ḥasan et Abū 
al-Zahrā’ Ḥāzim ʿAlī Bahǧat, Dār al-kutub 
al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1997, 2 vol.

Ibn al-Aṯīr (m. 630/1232), al-Kāmil fī al-ta’rīḫ, 
éd. Muḥammad Yūsuf al-Daqqāq et 
Ibrāhīm Šams al-Dīn, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 
Beyrouth, 1474/2003, 11 vol.

Ibn al-Ḍimyāṭī (m. 749/1348), al-Mustafād min ḏayl 
ta’rīḫ Baġdād li-l-ḥāfiẓ Ibn al-Naǧǧār al-Baġdādī, 
éd. Muṣṭafā ʿAbd al-Qādir ʿAṭā, Dār al-kutub 
al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1997, 1 vol. (Ḏuyūl Ta’rīḫ 
Baġdād, vol. 21).

Ibn al-Ǧawzī (m. 597/1201), Laftat al-kabad ilā 
naṣīḥat al-walad, éd. ʿAbd al-Ġaffār Sulaymān 
al-Bundārī, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 
1407/1987, 1 vol.

—, Ṣayd al-ḫāṭir, éd. ʿAbd al-Qādir Aḥmad ʿAṭā, 
Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1412/1992, 
1 vol. ; trad. fr. partielle de Daniel Reig, 
Ibn al-Jawzî, La pensée vigile, Sayd al-Khâtir, 
Sindbad, Paris, 1986.

—, al-Muntaẓam fī ta’rīḫ al-mulūk wa-l-umam, 
éd. Muḥammad et Muṣṭafā ʿAbd al-Qādir ʿAṭā, 
Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1412/1992, 
18 vol.

Ibn Ḫallikān (m. 681/1282), Wafayāt al-aʿyān wa-anbā’ 
abnā’ al-zamān, éd. Iḥsān ʿAbbās, Dār al-ṯaqāfa, 
Beyrouth, s. d. [1968], 8 vol.

Ibn al-ʿImād (m. 1089/1678), Šaḏarāt al-ḏahab 
fī aḫbār man ḏahab, éd. ʿAbd al-Qādir 
et Maḥmūd al-Arnā’ūṭ, Dār Ibn Kaṯīr, 
Damas-Beyrouth, 1410/1989, 10 vol.

Ibn Kaṯīr (m. 774/1373), al-Bidāya wa-l-nihāya, 
éd. ʿAbd Allāh b. ʿAbd al-Muḥsin al-Turkī, 
Dār Haǧr, Le Caire, 1417-1419/1997-1998, 17 vol.

Ibn al-Naǧǧār (m. 643/1245), Ḏayl ta’rīḫ Baġdād, 
éd. Muṣṭafā ʿAbd al-Qādir ʿAṭā, Dār al-kutub 
al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1997, 5 vol. (Ḏuyūl Ta’rīḫ 
Baġdād, vol. 16-20).

Ibn Raǧab (m. 795/1392), Ḏayl ʿ alā ṭabaqāt al-ḥanābila, 
éd. Muḥammad Ḥāmid al-Fiqī, Maṭbaʿat 
al-sunna al-nahḍiyya, Le Caire, 1372-1373/1952, 
2 vol.

Ibn al-Sāʿī (m. 674/1276), Nisā’ al-ḫulafā’ (Ǧihāt 
al-a’imma al-ḫulafā’ min al-ḥarā’ir wa-l-imā’), 
éd. Muṣṭafā Ǧawād, Dār al-maʿārif, Silsilat 
Ḏaḫā’ir al-ʿArab 28, Le Caire, s. d., 1 vol.

Al-Qurašī (m. 775/1375), al-Ǧawāhir al-muḍiyya 
fī ṭabaqāt al-ḥanafiyya, éd. ʿAbd al-Fattāḥ 
Muḥammad al-Ḥalū, Dār Haǧr, Le Caire, 
1413/1993, 5 vol. [2e édition].

Sibṭ ibn al-Ǧawzī (m. 654/1256), Mir’āt al-zamān 
fī ta’rīḫ al-aʿyān :

  – éd. sans lieu ni date ni nom d’éditeur [Hyderabad, 
1955], 1 vol.

  – éd. Musfir b. Sālim b. ʿArīǧ al-Ġāmirī, Ǧāmiʿat 
Umm al-qurā, Silsilat buḥūṯ iḥyā’ al-turāṯ 
al-islāmī 9, La Mecque, 1407/1987, 2 vol.

  Al-Yūnīnī (m. 726/1326), Ḏayl Mir’āt al-zamān, 
sans nom d’éditeur, Maṭbaʿat Maǧlis dā’irat 
al-maʿārif al-ʿuṯmāniyya, Hyderabad, 
1374-1380/1954-1960, 3 vol.

Encyclopédie de l’Islam, 2e éd., 12 vol., Brill, Leyde, 1960-
2007

Ben Abdesselem, A., « al-Shahrazūrī », IX, p. 219.

Boyle, J. A., « Khātūn », IV, p. 1133.
Giladi, Avner, « Ṣaghīr », VIII, p. 821-827.
Laoust, Henri, « Ibn al-Djawzī », III, p. 751-752.

	 Sources

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 281

	 Sources traduites

L’Orient au temps des Croisades, textes présentés 
par A.-M. Eddé et F. Micheau, Paris, 
Garnier-Flammarion, 2002.

	 Études

Bray, Julia, « Men, Women and Slaves in 
Abbasid Society », in Leslie Brubacker, et 
Julia M. H. Smith, Gender in the Early Medieval 
World, East and West, 300-900, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2004, p. 121-146.

Enderwitz, Susanne, « From curriculum vitæ 
to Self-Narration. Fiction in Arabic 
Autobiography », in Stefen Leder (dir.), 
Story-telling in the Framework of Non-fictional 
Arabic Literature, Otto Harrassowitz Verlag, 
Wiesbaden, 1998, p. 1-19.

Gil’adi, Avner, Children of Islam. Concepts of Childhood 
in Medieval Muslim Society, Palgrave Macmillan, 
St Antony’s College Series, Basingstoke-
Londres, 1992.

Hartmann, Angelika, « Les ambivalences d’un 
sermonnaire hanbalite – Ibn al-Ǧawzī 
(m. 597/1201), sa carrière et son ouvrage 
autographe, le Kitāb al-Ḫawātīm », AnIsl XXII, 
1986, p. 51-115.

Kilpatrick, Hilary, « Autobiography and Classical 
Arabic Literature », JAL 22/1, 1991, p. 1-20.

Rapoport, Yossef, Marriage, Money and Divorce in 
Medieval Islamic Society, Cambridge University 
Press, Cambridge, 2005.

Rapoport, Yossef, et Swain, Simon, « The Islamic 
Family: Aspects of Bryson’s Influence », 
in Simon Swain (dir.), Economy, Family 
and Society from Rome to Islam. A Critical 
Edition, English Translation, and Study of 
Bryson’s Management of the Estate, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2013, p. 349-362.

Reig, Daniel, « Le Ṣayd al-ḫāṭir d’Abū l-Faraǧ 
ibn al-Ǧawzī », StudIsl 34, 1971, p. 89-123.

Reynolds, Dwight Fletcher (dir.), Interpreting the Self: 
Autobiography in the Arabic Literary Tradition, 
University of California Press, Berkeley-
Los Angeles, 2001.

Schimmel, Annemarie, Islamic Names, Edinburgh 
University Press, New Edinburgh Islamic 
Surveys Series 25, Edimbourg, 1989.

Sublet, Jacqueline, Le voile du nom. Essai sur le nom 
propre arabe, PUF, Écriture, Paris, 1991.

Swartz, Merlin, « Ibn al-Jawzī: A Biographical Sketch », 
in Merlin Swartz, A Medieval Critique of 
Anthropomorphism, Brill, Leyde, 2002, p. 3-32.

Van Renterghem, Vanessa, Les élites bagdadiennes 
au temps des Seldjoukides, thèse de doctorat 
en Histoire, université Paris 1 – Panthéon 
Sorbonne, 2004 (à paraître, Presses de l’Ifpo, 
Beyrouth, 2014).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


«  ibn  al-Ǧawzī , ses  femmes, ses  f ils ,  ses  f illes  et  ses  gendres… »282

ta
nt

e
m

èr
e

pa
te

rn
el

le
co

m
m

er
ça

nt
 e

n 
cu

iv
re

Ḫ
āt

ūn

pr
em

iè
re

(s
)

du
 c

al
ife

ép
ou

se
(s

)

49
9 

- 5
60

ve
rs

 5
11

 - 
59

7

 

57
1

M
uḥ

yī
 a

l-D
īn

fil
le

ʿA
lī

3 
fil

s

co
pi

st
e

m
or

ts
 je

un
es

55
1-

63
0

ve
rs

 5
80

 - 
ap

rè
s 

64
0

57
1

Rā
bi

ʿa
a

l-
ṣu

ġr
ā

50
2 

- 5
73

né
e 

ap
rè

s 
58

0 
?

av
an

t 
58

0

ve
rs

 5
43

 –
 6

12

hi
st

or
ie

n,
 p

ol
yg

ra
ph

e

ve
rs

 5
81

-6
54

Tā
ǧ 

al
-D

īn

fil
s

60
6 

–
 6

56
m

. 6
56

ap
rè

s 
63

6 
- 6

56

w
ā

ʿi
ẓ

né
 v

er
s 

65
0 

A
bū

 B
ak

r 
al

-Ṣ
id

dī
q

A
bū

 a
l-Ḥ

as
an

 ʿA
lī

A
bū

 a
l-F

āʾ
iz

 ʿA
bd

 A
llā

h

al
-Q

ur
ay

šī
 a

l-B
ak

rī
b.

 A
ḥm

ad

Ib
n 

Ṭ
uw

ay
r

m
. 5

14
a

l-
b

a
zz

ā
z

Ib
n 

H
ub

ay
ra

A
bū

 a
l-F

ar
aǧ

Fā
ṭi

m
a

vi
zi

r 
ha

nb
al

it
e

ʿA
bd

 A
llā

h
ʿA

bd
 a

l-R
aḥ

m
ān

ʿA
bd

 a
l-R

āz
iq

bi
nt

 ʿA
bd

al
lā

h
U

m
m

 a
l-B

ah
āʾ

Ib
n 

al
-Ǧ

aw
zī

u
m

m
 w

a
la

d
m

u
ḥ

a
d

d
iṯ

a

m
. 5

97
m

. 6
05

A
bū

 B
ak

r
A

bū
 a

l-Q
ās

im

ʿA
bd

 a
l-ʿ

A
zī

z
A

bū
 M

uḥ
am

m
ad

 Y
ūs

uf

w
ā

ʿi
ẓ 

et
 fa

q
īh

m
u

ḥ
ta

si
b

, u
st

ā
ḏ

 a
l-

d
ā

r

m
. 5

54

A
bū

 a
l-F

at
ḥ

A
bū

 a
l-ʿ

A
bb

ās
ib

n 
al

-R
aš

īd
Ib

n 
Ba

kr
ūs

 a
l-Ḥ

am
ām

ī
Si

tt
 a

l-ʿ
U

la
m

āʾ
al

-Ṭ
ab

ar
ī

Ša
ra

f a
l-N

is
āʾ

Z
ay

na
b

Ǧ
aw

ha
r

Si
tt

 a
l-ʿ

U
la

m
āʾ

fa
q

īh
 h

an
ba

lit
e

a
l-

ku
b

rā
m

. v
er

s 
57

2 
?

K
ız

oğ
lu

m
am

el
ou

k 
tu

rc
 a

ff
ra

nc
hi

A
bū

 B
ak

r 
M

uḥ
am

m
ad

du
 v

iz
ir

 Ib
n 

H
ub

ay
ra

m
u

ḥ
a

d
d

iṯ
 h

an
ba

lit
e

D
eu

x 
d'

en
tr

e 
el

le
s 

dé
cè

de
nt

 je
un

es
.  

ʿA
bd

 a
l-W

ah
hā

b

m
or

t 
je

un
e,

 e
n 

59
3

   
   

   
   

   
  L

'u
ne

 d
'e

nt
re

 e
lle

s 
ép

ou
se

  
Ib

n 
al

-ʿ
ly

ab
ī

Ša
m

s 
al

-D
īn

m
u

d
a

rr
is

 h
an

ba
lit

e

A
bū

 a
l-M

uẓ
aff

ar

Si
bṭ

 ib
n 

al
-Ǧ

aw
zī

Ǧ
am

āl
 a

l-D
īn

Ša
ra

f a
l-D

īn

A
bū

 a
l-F

ar
aǧ

 ʿA
bd

 a
l-R

aḥ
m

ān
ʿA

bd
 A

llā
h

ʿA
bd

 a
l-K

ar
īm

w
ā

ʿi
ẓ,

 m
u

ḥ
ta

si
b

, m
u

d
a

rr
is

m
u

ḥ
ta

si
b

, m
u

d
a

rr
is

m
u

ḥ
ta

si
b

, m
u

d
a

rr
is

ʿI
zz

 a
l-D

īn
 

kā
ti

b

Fi
g.

 «
 L

a 
fa

m
ill

e 
d’

Ib
n 

al
-Ǧ

aw
zī

 (B
ag

da
d-

D
am

as
, v

ie -
vi

ie /
xi

ie -
xi

ii
e  s

iè
cl

es
) :

 d
es

ce
nd

an
ce

 e
t a

lli
an

ce
s m

at
ri

m
on

ia
le

s. 
»

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 255-282    Vanessa Van Renterghem
Ibn al-Ǧawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

