MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 46 (2013), p. 387-408
Nadjet Zouggar

La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

NADJET ZOUGGAR

La prophétologie d’Averroés
dans le Kasf ‘an manabig al-adilla

A PROPHETOLOGIE (al-nubuwwat) constitue un traité a part entiére dans la théologie
spéculative de l'islam (le kalam). Une grande partie des discussions de ce traité est
consacrée 2 la justification de l'existence des prophétes. Dans cette justification, les

sources scripturaires d’autorité que constituent le Coran et les hadit attribués au prophéte et
a ses compagnons comportent un argument principal : le miracle.

Adossés au postulat d'un Dieu bienveillant qui ne peut laisser ses créatures sans la
guidance d'un prophéte vertueux, des arguments rationnels vont toutefois étre élaborés par
les écoles rationalistes. Au sein de 'a§‘arisme, ce sont des théologiens tardifs tels Gazali
(m. 505/1111) et Fahr al-Din al-Razi (m. 606/1210) qui tenteront d’élaborer une argumentation
plus démonstrative. Mais cette argumentation ne pourra faire I'économie d'intégrer les miracles
a la somme des preuves de la véracité des hommes qui se sont déclarés prophétes.

Le texte que nous allons étudier est une dissertation extraite du Kitab al-Kasf ‘an manahig
al-adilla fi ‘aqa’id al-milla (Dévoilement des méthodes de démonstration des dogmes de la religion)"
d’Averroés (m. 595/1198) qui prolonge la discussion théologique au sujet de I'établissement du
fait prophétique. Lobjectif annoncé dans cette dissertation est de réfuter la méthode élaborée
par des théologiens ag‘arites pour démontrer la possibilité (§awaz) de l'existence des prophétes.
Dans cette réfutation, Averroés énonce un certain nombre d'opinions relatives i la prophétologie
que nous nous proposons de mettre au jour.

1. [Kasf] Pour cette étude nous utilisons I'édition critique de M. A. al-Jabiri: Ibn Rusd, al-Kasf, p. 173-185.
Ce texte a été traduit en espagnol par Manuel Alonso dans Teologia, p. 304-321. Il est également disponible
en anglais dans Averroés, Faith and Reason, p. 92-104.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 46 — 2012
Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar

La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

388 ¥ LA PROPHETOLOGIE D' AVERROES DANS LE KASF ‘AN MANAHIG AL-ADILLA

Louvrage dont il est question ici est composé sur le modele classique des traités de théologie
spéculative dans lesquels les théses sont formulées au moyen de raisonnements qui sappuient
indifféremment sur des données spéculatives et sur lalettre coranique. A I'égal du Tuhafut al-tabafut
oudelacélebre fatwa connue sous le titre de Fasl al-magqal (Le Traité décisif), le Kasfest doncun écrit
que les spécialistes d’Averroés saccordent  définir par le mode dialectique de ses raisonnements.

Etant donné sa longueur, nous avons jugé utile d'aborder ce texte de fagon linéaire en
maintenant autant que possible l'ordre de ses parties. Ainsi, la question qui nous intéresse, celle
«de l'envoi des prophétes », telle que formulée, est le deuxiéme sujet abordé dans la cinquiéme
partie du livre, elle-méme consacrée 4 la connaissance des actes de Dieu.

Nous exposerons dans un premier temps ['argumentation d’Averroés contre la démonstration
des théologiens as‘arites ; nous montrerons aussi sa propre démonstration de la validité du fait
prophétique qui fait suite A cette réfutation ; nous confronterons enfin ce discours avec des éléments
de noétique et de philosophie politique formulés par Averroés dans ses écrits philosophiques .

Critique de la méthode des anciens a$‘arites

Largumentation classique des premiers théologiens a§‘arites dans leur distinction entre
un vrai prophéte et un imposteur sest longtemps appuyée de maniére exclusive sur les
miracles attribués aux prophétes par la tradition musulmane?. Visant ce point précis de leur
démonstration, Averroés disséque leur raisonnement. Il énonce d'abord que:

«Lexamen de cette question [celle de I'envoi des prophétes] porte sur deux points; l'un consiste
a établir [l'existence des] prophétes (itbat al-rusul); le second concerne ce qui démontre que cet

individu (Sahs) qui se revendique prophéte en est un, et non un menteur % »

I1 dit ensuite que les mutakallimin entendent démontrer le premier point, soit 'établissement
(itbat) de 'existence de cette espéce (sinf) d’hommes que sont les propheétes, par le syllogisme
(qiyas) suivant:

« Ils postulent d'abord qu'il est établi que Dieu est souverain en rapport A ses créatures,
et qu'Il est doté de parole et de volonté;

« Ils disent ensuite qu'il est concevable (§d’iz), dans le cas témoin (fi [-4ahid), 4 savoir chez
les étres humains, que 1'étre doté de parole, de volonté et qui, en outre, est souverain, soit
capable d’envoyer un messager 2 ses sujets;

2. Bien des études ont été consacrées i la prophétologie d’Averroés sans épuiser le sujet. Les plus exhaustives
sont: Davidson, Alfarabi, Avicenna and Averroes, et Arfa-Mansia, «Malamih », p. 219-259. Ces auteurs
limitent leurs champs d'investigation  la noétique sans aborder la dimension politique de la prophétologie.
3. Par la suite, au sein d'une théologie ag‘arite plus tardive dans laquelle des éléments de philosophie
avicennienne avaient été introduits, nous observons une évolution de la démonstration du prophétisme qui
comptera dorénavant cette autre catégorie de preuves que sont les vertus morales attribuées aux prophétes
parmi lesquelles on retrouve la notion d'impeccabilité (‘isma). Cf. Griffel, « Al-Gazali’s », p.101-114.

4. Kasf, p.173.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NADJET ZOUGGAR © 389

« Par conséquent, cela impliquerait que I'envoi d'un messager soit chose possible dans le
cas absent (fi [-§a’ib), cest-a-dire pour celui dont on parle, & savoir Dieu®.

Averroés résume ainsi la démonstration avancée par les as‘arites pour réfuter les objections
attribuées aux barahima® qui sont réguliérement mis en scéne par les théologiens dés qu'il sagit
de réfuter les objections rationalistes 4 la possibilité de I'envoi par Dieu de prophétes législateurs.

Cette démonstration est étayée, nous dit-il, par une analogie entre un cas connu : I'émissaire
d’un roi qui prouverait sa sincérité en montrant des signes propres au roi, signes qui prouveraient
nécessairement l'origine du message qu'il a pour mission de transmettre; et le prophéte qui
prouverait sa véracité par des signes qui ne seraient autre que des miracles.

Avant de juger ce raisonnement d'un point de vue logique, Averroés affirme que cette
méthode est convaincante (muqni‘a) et satisfaisante pour la multitude (Ia’iga bi-l-gumbir), mais
quexaminée de plus pres, elle révele beaucoup de failles.

A cetitre, il note d'abord que nous ne pouvons admettre la sincérité de celui qui se prévaut
d’étre I'envoyé d'un roi que si l'on sait que le signe qu'il porte est bien celui dudit roi. Ce qui
n'est possible que si le roi informe ses sujets de ce que les porteurs de ce signe particulier sont
nécessairement ses envoyés, ou alors, sil'on sait qu'il est dans la coutume de ce roi que ses signes
ne soient portés que par ses envoyés. Ce disant, Averroeés s'offre la possibilité de poser la question
suivante:

« Comment établir que l'apparition des miracles chez certaines personnes est le signe exclusif

des prophétes” 2 »

La réponse A cette question, nous dit-il, releve forcément de I'une des deux sources suivantes:
la religion (al-8ar‘) ou la raison (al-“aql). Or, il n'est pas possible d'y répondre en se fondant
sur religion car celle-ci n'est pas encore établie au moment de l'envoi du prophéte. Quant a
la raison, elle n'est pas en mesure de juger que tel signe est le propre des prophetes, sauf s'il
lui était donné d'en constater l'existence A plusieurs reprises, chez ceux dont on a reconnu la
prophétie, sans que cela ne se réalise chez d’autres queux.

A ce stade de sa réfutation, Averroés reproche aux partisans de cette méthode d'aller un
peu trop vite en besogne lorsqu'ils valident le syllogisme suivant:

1. Celui-ci qui prétend étre prophete a accompli un miracle;

2. Toute personne accomplissant un miracle est un prophete.

I1 est donc nécessaire que cette personne soit un prophéte.

5. Ces deux notions de cas témoin ou présent (3Ghid) et absent (§a'ib) sont caractéristiques du raisonnement
dialectique 4 deux termes dépourvu de medium universel. Cf. Gardet, Anawati, Introduction, p. 365.

6. Les barahima sont un groupe dont l'origine est discutée par les historiens. Dans I'hérésiologie musulmane,
ils représentent les négateurs du prophétisme par excellence. Cf. Stroumsa, Freethinkers, p. 145.

7. Kasf, p.174.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

300 " LA PROPHETOLOGIE D'AVERROES DANS LE KASF ‘AN MANAHIG AL-ADILLA

Notre auteur explique que si la proposition « celui-ci qui prétend étre prophéte a accompli
un miracle » pouvait étre percue par les sens, elle ne serait valide, d'une part, que sil'on consent
que les miracles sont des faits produits par des étres humains, et de l'autre, si l'on atteste que
ces actes ne sont ni des subterfuges ni des produits de I'imagination.

Quant 2 la deuxiéme proposition « Toute personne ayant accompli un miracle est un
prophéte », elle ne serait valable qu'a deux conditions: d'une part, il faudrait reconnaitre
l'existence des prophétes, de l'autre, il faudrait reconnaitre que les miracles ne sont réalisables
que par les véritables prophétes. En réalité, dit-il, cette proposition n'est valable que pour
ceux qui reconnaissent déja l'existence de la prophétie et du miracle®. Averroés invalide ici la
démonstration quia ou existentielle (burhan al-inna) des théologiens as‘arites dans laquelle le
jugement [cette personne est un prophéte] surgit sans référence causale entre les prémisses et
le moyen terme, ce que notre auteur va mettre au jour en répondant a la question suivante:

« Comment pouvons-nous affirmer la validité de notre énoncé [lorsque nous disons] que toute
personne qui accomplit un miracle est un prophéte, alors que nous n‘avons pas encore prouvé
I'existence de la prophétie ? en admetant également I'existence du miracle congu de telle sorte qu'il
est nécessairement un miracle (Hada in sallamna bi-wugiad al-mu§iz aydan “ala l-sifa llati yalzamu

bi-ha an yakana mu‘gizan)®. »

Averroes propose d'analyser la validité de la deuxiéme proposition en afirmant qu'il est
nécessaire que l'existence des deux parties de I'énoncé, A savoir le sujet (al-mubtada’): «les
prophetes » et le prédicat (al-habar): « accomplissent des miracles », ait été démontrée avant de
pouvoir déduire I'existence de I'une d'elles par l'autre.

De méme, continue-t-il, on ne peut pas soutenir, comme le font certains théologiens, que
« Lexistence des prophétes (wugiad al-rusul) est démontrée par la raison (yadullu ‘alaybi [“aql)
au motif que cette existence est possible en raison (§4’iz fi [“aql) » *°. Car la possibilité (al-gawaiz)
qu'ils évoquent, dit-il, est une ignorance (gahl), il ne sagit pas de la possibilité inhérente 2 la
nature des existants (fi tabi‘at al-mawgadat), comme celle dont on parle lorsquon dit que la
pluie « peut » tomber ou ne pas tomber, et qui doit étre saisie par les sens au moins une fois".

Lauteur ajoute que si l'adversaire des théologiens reconnaissait l'existence d'un prophete
3 un moment donné de I'histoire, la prophétie apparaitrait comme une chose possible. Mais
l'adversaire prétend que cela n'a jamais encore été saisi par les sens. Donc, conclut-l, la possibilité

8. Ibid., p.175.

9. Ibid.

10. Ibid.

11. Ibid. Lauteur explique que la possibilité inhérente 4 la nature de l'existant sétablit lors de la saisie par
les sens tantdt de l'existence d'une chose, et tantdt de l'inexistence de cette méme chose, comme cest le cas
pour la pluie. La raison juge alors cette nature « possible » de facon universelle, quant A ce qui est nécessaire
(al-wagib), cest ce dont on saisit l'existence par les sens A tout moment. Cf. Averroés, Commentaire moyen
sur le De Interpretatione, p. 102-106 et 140-141.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NADJET ZOUGGAR 391

qui est invoquée ici traduit en réalité notre ignorance de I'un des deux contraires (gahl bi-abad
al-mutaqabilayn) : la possibilité (al-imkan) ou 'impossibilité (al-imtina).

Avant d'examiner de plus preés la nature de la possibilité que les théologiens attribuent
a l'envoi de prophete de par Dieu, l'auteur rappelle que l'authentification de l'existence des
prophétes est tributaire de I'information A sources multiples et ininterrompues (al-tawatur) :
Nous avons validé la possibilité de I'existence des prophétes parce que des hommes ont validé
cette possiblité et nous avons saisi l'existence des prophétes par le biais de ces hommes (adrakna
wugiad al-rusul minhum)™. Ce qui revient a dire, ajoute-t-il, que la saisie par les sens (ihsas) de
l'existence des prophétes par ces hommes prouve la possibilité de leur existence par l'effet du
Créateur. Ce qui serait aussi problématique que de dire: I'existence d'un homme envoyé par
‘Amr témoigne de la possibilité que Zayd ait envoyé un homme, impliquant I'égalité des deux
natures de ‘Amr et Zayd, ce qui est incorrect.

Maintenant sil'on postule (faradna) cette possibilité en elle-méme et dans le futur, ce serait
une possibilité que le fait en lui-méme (al-amr fi nafsihi) advienne, et non une possibilité que I'on
ait connaissance de ce fait (‘ilmana). Et & moins que l'un des deux contraires inhérent a cette
possibilité ne soit venu a I'étre, cette possibilité ne concerne que notre connaissance du fait.
Quant a l'existence de ce fai, elle est toujours établie selon I'un des deux contraires, cest-a-dire,
l'envoi ou le non-envoi, sans que 'on sache lequel. Par exemple, le doute quant 4 savoir si ‘Amr
a envoyé un messager dans le passé, n'est pas de la méme nature que de savoir sil enverra ou
non un messager dans le futur. Car si l'on ignore si Zayd a envoyé un prophéte dans le passé
ou non, nous sommes dans I'impossibilité d'affirmer que quiconque porte la marque de Zayd
est son messager, sauf si l'on sait que cette marque est celle de son messager, ce que nous ne
pouvons savoir que si I'on sait qu'il a envoyé un messager.

Ici, notre auteur évalue la possibilité invoquée par les théologiens: est-elle par rapport a
notre connaissance (ma‘rifatuna) ou au fait en lui-méme (al-amr) et en rapport au passé (al-madh)
ou bien au futur (al-mustaqbal), et en conclut que la possibilité invoquée par les théologiens est
une possibilité en rapport a notre connaissance et au passé.

Revenant sur le caracteére circulaire du raisonnement visé, Averroés utilise ses derniers
arguments contre la preuve par le miracle  partir de la question suivante:

«Lorsque l'on a consenti que 'envoi d'un messager existe et que le miracle existe, comment

pouvons-nous attester que quiconque accomplit un miracle est prophéte 2 »

Ce jugement (hukm), nous dit-il, ne peut étre fondé ex auditu (al-sam®), puisque |'établissement
des données ex auditu est nécessairement ultérieur a I'établissement d'un tel fondement, sinon
cela reviendrait A I'inanité de prouver la validité d'une chose par elle-méme.

I n'est pas non plus possible d'invoquer l'expérience (al-tagriba) et I'habitude (al“ada)
afin de valider cette proposition, sauf si les miracles ont été observés chez des prophétes, soit

12. Kadf, p.176.
13. Ibid.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

392 " LA PROPHETOLOGIE D' AVERROES DANS LE KASF ‘AN MANAHIG AL-ADILLA

chez ceux dont il est admis (yu‘tarafu) qu'ils sont des messagers de Dieu; et si, de maniére
concomitante, ces miracles n'ont jamais été observés chez d'autres queeux; dés lors, ce serait
un critére décisif (‘alama gati‘a) pour distinguer qui est I'envoyé de Dieu de qui ne l'est pas,
cest-a-dire ceux dont la prétention d’étre prophéte est véridique et les menteurs'.

Partant, dit-il, il apparait que cet aspect de la démonstration par le miracle a échappé
aux théologiens parce qu'ils ont substitué i «l'existence » cette « possibilité » qui n'est quune
ignorance; 4 la suite de quoi, ils ont validé cette proposition: « Tous ceux qui accomplissent
un miracle sont des messagers de Dieu», proposition qui ne peut se vérifier que si le miracle
est la preuve du message en lui-méme ainsi que la preuve de la véracité de l'envoyé ™.

Lauteur dévoile enfin son dernier argument:

En admettant l'existence des prophétes conformément A la méthode de ses adversaires,
cest-a-dire que si l'on substituait, tel qu'ils I'ont fait, & l'existence des prophétes cette possiblité
— qui en réalité est une ignorance — et si 'on érigeait le miracle en preuve de la sincérité de
la personne qui revendique sa qualité d’envoyé, alors il ne faudrait absolument pas que cette
preuve soit suffisante pour ceux qui, 2 I'instar de ses adversaires, congoivent que les miracles
puissent étre produits par des étres humains qui ne sont pas prophétes, notamment, par les
sorciers et les saints.

Lauteur ajoute que certains parmi ceux qui attribuent des miracles & d’autres catégories
d’humains que les prophétes ont anticipé cette objection en disant que le miracle natteste de
la qualité de prophéte que lorsqu'il est concomitant 2 la revendication d’'une révélation (bi-
muqaranat da‘wat al-risala) par ce dernier, de telle sorte que si cette qualité est revendiquée par
un homme qui n'est pas un vrai prophéte et qui d’habitude peut accomplir des miracles, cet
homme se retrouve dans l'incapacité de produire un miracle dans le contexte de sa revendication
mensongeére, mais cette théorie n'est attestée ni par la raison ni par la tradition®. Ce dernier
aspect affaiblissant davantage leur méthode, conclut Averroés, certains de ces théologiens ont
senti qu'il était plus prudent de croire (yu‘tagadu) que les miracles ne peuvent étre réalisés que
par des prophétes, la sorcellerie n'étant selon eux quaffaire d’imagination et non de faits réels 7.

La justification du prophétisme selon Averroés

Aprés avoir invalidé le discours de ses adversaires, I'auteur aborde 2 présent l'exposé de sa
propre démonstration du prophétisme de Muhammad.

Il invite tout d’abord 4 considérer l'exemple de celui qu'il désigne A présent par le législateur
(al-34ri) qui n'a jamais exhorté personne en accompagnant son appel, tant aux individus quaux

14. Ibid.

15. Ibid., p.177.

16. Ibid.

17. D’aucuns auraient méme renié l'existence des prodiges (karamat) pour corroborer leur théorie nous dit
l'auteur. Ibid., p. 178.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NADJET ZOUGGAR I 393

communautés, par le type de miracle qui consiste A transformer une chose en une autre (qalb ‘ayn
min al-a“yan ila ‘ayn ubra) . Notre auteur veut bien reconnaitre que de tels miracles et prodiges
ont été accomplis par Muhammad, mais preuves coraniques a l'appui, il afirme qu'ils I'ont été
sans étrel'objet d'un défi car: «le miracle aveclequel [le prophéte] a défiéles hommes et qu'il a érigé
en preuve de sa véridicité en ce qu'il a rapporté dans son message n'est autre que le Livre sacré >, »

Averroés formule alors l'objection suivante:

« Clest évident, mais comment pouvons-nous savoir que le Livre saint est un miracle prouvant
qu'il s'agit [bien] d'un messager alors que vous avez montré la faiblesse de la démonstration de
l'existence de la révélation et l'identification du prophéte par le miracle? Sans compter que les

hommes sont en désaccord sur le fait que le Coran soit un miracle*. »

Avant de répondre, l'auteur expose deux points de vue différents en théologie islamique
sur le caractére miraculeux du Coran. Il évoque en premier lieu ceux qui considérent que le
propre du miracle est de ne pas appartenir aux faits habituels, alors que selon eux, le Coran
appartient aux faits habituels, car il sagit d'un discours, bien qu'il surpasse tout discours créé.
Ces théologiens disent qu'il est un miracle en vertu d'une action divine qui consiste & détourner
(al-sarf) les hommes de toute volonté d'imiter le Coran, de sorte que personne ne le fasse. Le
miracle en lui-méme réside dans ce détournement?*. Ce qui revient a dire que si les hommes
ne peuvent I'égaler ce n'est pas parce qu'il se situe au niveau supréme de I'éloquence, puisqu'il
ne peut pas en étre ainsi, cela voudrait dire, dans ce cas, qu'il ne se distinguerait de la norme
que par degré et non par nature.

Etensecondlieu, l'auteur décrit ceux qui considérent le Coran comme un miracle en lui-méme,
et non par le truchement du « détournement ». Ces derniers ne soutiennent pas que le miracle
doit étre différent des faits habituels quant a sa nature, pour eux, il suffit qu'il soit miraculeux
quantalamodalité oul'intensité avec laquelle il est accompli (fi §aya yagsuru ‘anha gami‘ al-nas) 3.

18. Ibid.

19. Notamment, Cor. 17, 90-93 (nous utilisons la traduction de Régis Blachére tout au long de l'article):
« [Les infidéles] ont dit: Nous nauront pas foi en toi jusqu’a ce que tu fasses jaillir de terre une source.»
«Réponds [-leur]: Gloire & mon seigneur! [Que] suis-je sinon un mortel, [et] un apdtre?»; et Cor. 17, 59:
« Seul Nous a empéché denvoyer les signes [miraculeux aux impies de La Mecque] le fait que les anciens
aient traité ces signes de mensonges. »

20. Cf. Kasf, p. 179. Pour étayer son affirmation l'auteur cite Cor. 17, 88: « Dis: “Certes, si les Humains et
les Djinns s'unissaient pour produire une [révélation] pareille 4 cette prédication, ils ne sauraient produire
[rien de pareil], fussent-ils les uns pour les autres des auxiliaires”» ; et Cor. 11, 13 : « Apportez dix sourates
semblables 2 ceci, forgées [par vous].» Averroés n'invente pas cette doctrine puisqu'elle fait 'unanimité en
théologie sunnite, mais comme nous allons le voir par la suite, son originalité réside dans le peu d'importance
qu’il accorde aux autres miracles.

21. Ibid.

22. Telle estla doctrine que l'on attribue au théologien mu‘tazilite al-Nazzam (m. 221/836), qui sera adoptée
par le penseur zahirite Ibn Hazm (m. 456/1064). Cf. Audebert, Al-Hattabi, p. 8o.

23. Clesten substance ce que disent les premiers a§arites. Cf. Baqillani, Kitab al-bayan, p. 8-9 et al-Guwayni,
al-Irsad, p. 307-309.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

3904 ©" LA PROPHETOLOGIE D' AVERROES DANS LE KASF ‘AN MANAHIG AL-ADILLA

Averroés répond ensuite  'objection en précisant que 'adversaire a raison et que les choses
ne sont pas telles que les théologiens les ont imaginées. Pour lui, la démonstration de ce que
le Coran est la preuve de la véracité de la révélation de Muhammad se situe ailleurs, et repose
sur deux arguments corroborés par le Livre sacré de I'islam

1. «un des deux [arguments] est que l'existence de l'espéce (al-sinf) que l'on appelle
« prophétes » et « envoyés » est connue en elle-méme (ma‘lam wugadubum bi-nafsibi) ; et que cette
catégorie d'étres humains est celle qui institue des religions pour les hommes par révélation
divine et non par apprentissage humain (bi-ta‘allum insani). De sorte que leur existence n'est niée
que par ceux qui nient [également] l'existence des choses connues par chaines de transmissions
multiples et ininterrompues (al-umir al-mutawatira) telles que le sont les especes (anwa®) que
nous navons pas observées [directement] ou bien les hommes célébres par leur sagesse ou
autre, Car, hormis les matérialistes (al-dabriyya), du discours (qawl) de qui on ne doit pas se
préoccuper, les philosophes ainsi que tous les hommes sont d'accord [sur le fait] qu'il existe des
individus parmi les hommes auxquels il est révélé (yirha) d’enseigner aux autres des éléments
de connaissance (al-ilm) et des belles meeurs (al-af‘al al-gamila), en vertu desquelles saccomplit
leur bonheur (bi-ha tatimmu sa‘adatubum) et de proscrire des croyances fausses (i“tigadat fasida)
et des actes vils (af‘al qabiba). C'est cela l'action des prophétes (hada huwa fi'l al-anbiya’) >+, »

2. «Le deuxiéme argument est que toute [personne] chez qui on trouve ce fait d’établir
une religion (wad® al-3ard’i) par révélation du Seigneur, est un prophéte (nabi). Cet argument
non plus n'est pas remis en doute (maskik fihi) par les natures humaines (al-fitar al-insaniyya).
Le fait que l'action de la médecine soit la guérison et le fait que soit médecin quiconque réalise
la guérison font partie [des choses] connues en elles-mémes (malam bi-nafsihi), tout comme
le sont l'action des prophétes qui est I'établissement d’une religion par révélation divine et le
fait que soit un envoyé quiconque accomplit cet acte>*, »

Lauteur précise ensuite que ces deux arguments sont indiqués dans le Livre saint. Le premier,
est puisé dans: « Nous t'avons envoyé révélation, comme Nous avons envoyé révélation 3 Noé
et aux Prophétes [venus] aprés lui [...] Allah a clairement parlé & Moise *. » Et « Dis [-leur] je
ne suis pas une innovation (bid‘a) parmi les apdtres . »

Le deuxiéme argument, a savoir que le fait des prophetes qui est d’établir une religion
par une révélation divine se vérifie chez Muhammad, est quant A lui, indiqué dans les versets
suivants: « Hommes! une preuve (burhan) vous est venue de votre seigneur, et Nous avons
fait descendre vers vous une lumiére éclatante®®», et Averroés de commenter: « 2 savoir, le
Coran® »; « Mais 4 ceux qui, parmi eux, sont enracinés en la Science, aux Croyants qui croient
a ce quon a fait descendre vers toi [, Prophete!] et & ceux qu'on a fait descendre avant toi3°»;

24. Cf. Kasf, p. 179.
25, Ibid., p.180.
26. Cot. 4,163-164.
27. Cor. 46, 9.

28. Cort. 4, 174.

29. Kasf, p. 180.
30. Cor. 4, 162.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NADJET ZOUGGAR I 395

«Mais Allah témoignera de ce qu'l a fait descendre vers toi [, Prophete !] : I11'a fait descendre
en toute connaissance. Les anges témoigneront combien Allah suffit comme témoin 3", »

Jusqu'ici, d'un point de vue épistémologique, Averroés reprend apparemment le méme
chemin que les théologiens qu'il critique. Il affirme que I'existence des prophétes est connue
d’elle-méme, d'une connaissance toutefois tributaire de la valeur apodictique qu'il semble
attribuer aux connaissances obtenue par chaines de transmission multiples et ininterrompues
(tawatur) et au consensus des philosophes, comme du reste des mortels.

Son deuxi¢me argument emprunte I'analogie chere a Gazali entre la connaissance nécessaire
de la qualité de médecin obtenue dés lors qulest saisie la guérison qui en est l'effet, et la
connaissance du prophétisme 4 partir d'une saisie de la religion qui en résulte. Pour notre
auteur, cette connaissance n'est résolument pas spéculative, elle est naturelle (fitriyya) ou
devons-nous entendre « immédiate3* ». Averroés se démarque ainsi des premiers a$‘arites en
préférant A leur démonstration quia (burhan al-inna) la démonstration Propter quid (burhan
al-lima) introduite par Gazili dans la prophétologie a§‘arite. Le raisonnement syllogistique
qu'il propose pour démontrer la validité du prophétisme de Muhammad 2 partir de son effet
s'énonce ainsi:

+ Cet homme a fondé une religion;

+ Tout homme qui a fondé une religion est un prophéte;

« Conclusion: cet homme est un propheéte.

Dans ce raisonnement, un lien causal est établi immédiatement entre le moyen terme [avoir
fondé une religion] et la conclusion [cet homme est un prophete].

31, Cor. 4, 166.

32. A noter le passage ot Gazili expose cette analogie : « Douterais-tu qu'une personne soit prophéte, tu ne
pourrais en obtenir la certitude qu'en connaissant ses états (abwadlihi) ; soit par lobservation (al-muiahada)
ou bien par oui-dire (al-tawatur wa-I-tasamu®). Parce que si tu connais la médecine et le droit, tu peux
reconnaitre les médecins et les juristes en observant leurs états, et en écoutant leurs discours, et ce, méme si
tu ne les observais pas [directement]. Car si tu apprenais un peu la médecine et le droit, en te penchant sur
les écrits de Galien et Safi, tu n'aurais pas de mal 4 savoir, d’'une connaissance véritable et non fondée sur
I'imitation d’autrui, que 'un est médecin et 'autre juriste. En effet, tu obtiendrais une connaissance nécessaire
(“ilm darari) de leurs états [respectifs]. De la méme fagon, si tu comprenais la signification de la prophétie, en
poussant la réflexion (al-nazar) sur le Coran et les informations [prophétiques] (al-abbar), tu obtiendrais la
connaissance nécessaire qu’il [le prophéte Muhammad] est au plus haut degré de la prophétie. » Cf. Al-Gazili,
Al-Mungqid, p. 43-44. (Traduction modifiée par nos soins).

Par ailleurs, répondant 4 une critique de la théorie du miracle attribuée aux philosophes par Gazali dans le
Tahafut al-falasifa, Averroés dit qu'hormis Avicenne, les anciens philosophes ne parlaient pas de miracles.
Chez eux, écrit-il, « ces choses-1a nétaient pas exposées a l'enquéte et nétaient pas remises en question car
ce sont des principes religieux ». Recommandant de suivre l'exemple des anciens, Averroés conclut: « Que
ceux qui ne se contentent pas du silence sur cette question sen tiennent a ce qui vient d&tre dit. Sachant
que la méthode de 1¢élite (al-hawdss) afin de démontrer la véracité des prophétes est autre, Aba Hamid y a
fait allusion en bien des lieux: il sagit du fait émanant de la qualité pour laquelle le prophéte est qualifié de
prophéte, a savoir : la divulgation des choses cachées et I'établissement des religions conformes 4 la vérité, dont
l'application réalise le bonheur de toute I'humanité. » Averroés, Tahdfut al-tabafut, p. 514-516 et al-Gazili,
Tahafut al-falasifa, p. 168.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

396 " LA PROPHETOLOGIE D'AVERROES DANS LE KASF ‘AN MANAHIG AL-ADILLA

Enfin, pour ces deux arguments, Averroés n'hésite pas a faire usage de la révélation
coranique qui participe ainsi A la démonstration de sa propre qualité démonstrative, méthode
caractéristique du raisonnement en kalam. A ce stade, retenons que, outre le Coran, dont le
caractére miraculeux est justifié a la mode des dialecticiens, pour notre auteur, le miracle tel
que congu par les théologiens n'est pas cet acte divin qui induit une connaissance nécessaire de
la qualité de prophéte. On peut méme dire qu'il se voit tout bonnement destitué de sa fonction
de preuve du prophétisme.

Voyons 4 présent la suite de sa démonstration avec sa réponse a I'objection suivante :

«D'ot1 obtenez-vous la connaissance du premier principe, A savoir qu'il existe une espéce
d’hommes qui établissent des Lois par le biais d'une révélation divine ? Egalement, comment est
établie la connaissance du second principe indiquant que les croyances et les pratiques contenues
dans le Coran le sont [par voie] de révélation divine33?»

Averroés répond: « Le premier argument est saisissable par ce qu'ils [les prophétes] avertissent
(yundirana) de l'existence de choses qui n'existaient pas encore et qui adviennent avec la description
qu'ils ont prédite et au moment prédit3#. Et en ce qu'ils prescrivent des actions et révélent des
connaissances qui ne ressemblent pas aux connaissances et actions qui sacquiérent par apprentissage
(laysat tusbibu al-ma‘arif wa-l-a‘mal allati tudraku bi-ta‘allum). Parce que il savére que la rupture
avec le [cours] habituel [est en réalité] une rupture avec l'art d’établir des religions, cela prouve
que cet établissement [de religion] ne résulte pas d'un apprentissage mais bien d'une révélation
divine et cest ce que l'on appelle la prophétie (al-nubuwwa). Quant au miracle qui ne reléve pas de
I'établissement des religions tel la mer qui se scinde, etc., il ne prouve pas nécessairement cette
qualité (sifa) que l'on appelle prophétie; il ne la prouve que lorsqu'il est conjugué a la premiére
preuve, mais s'il se réalise seul il ne la prouve pas. C'est pour cela que lorsqu'il se réalise chez
les saints, il ne renvoie pas i ce sens [la prophétie], parce que l'autre espéce de miracle, qui est
la preuve décisive, ne se réalise pas chez eux. Partant, il convient que tu comprennes la chose sur
la preuve du prophétisme par le miracle, je veux dire que le miracle relatif 4 la connaissance (‘ilm)
et A la pratique (‘amal) est la preuve décisive de la qualité de prophéte ; quant aux miracles relatifs

a d’autres faits, ils en témoignent et la corroborent . »

Ici la démonstration de notre auteur sappuie sur la dimension législatrice de la révélation.
Bien qu'il accorde au propheéte le don de clairvoyance, cest la religion établie par ce dernier
qui, selon lui, est la preuve décisive de sa qualité de prophéte. Le caractére miraculeux de cette
religion vient du fait qu'elle ne résulte pas de causes naturelles, soit d'un apprentissage normal
et nécessaire au commun des mortels; partant, elle ne peut donc provenir que d'un miracle,
cest-a-dire, d'une intervention divine, soit en l'occurrence, une révélation. Quant au miracle

33. Cf. Kaif, p. 180.

34. Ibid. Cette connaissance des futurs contingents est bien la caractéristique que les falasifa concédent sans
conteste aux propheétes. Cf. Davidson, Alfarabi, Avicenna and Averroes, p. 57.

35. Cf. Kasf, p. 181.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NADJET ZOUGGAR I 397

qui concerne autre chose que cela, pour Averroes, il témoigne de la prophétie et la conforte
mais il n'est pas suffisant pour la démontrer.

Suit l'objection:

«Il tlest donc apparu que cette catégorie d'étres humains existait mais d'ot1 est-ce que les hommes
ont eu la connaissance de leur existence avant quelle ne se transmette & nous par des chaines
multiples et ininterrompues (naql tawatur), de la méme maniére que nous fut transmise l'existence
des sages et de la sagesse, etc. Et comment le Coran prouve-t-il qu'il est un miracle défiant [les
négateurs de la mission de Muhammad] de la méme catégorie que les miracles qui prouvent de
maniére décisive la qualité prophétique, autrement dit, un miracle qui est le fait du prophétisme,

qui en témoigne tout comme la guérison témoigne de la qualité de médecin et en est le fait3°2»

Sans apporter de réponse précise a la premiére question — la réponse semble contenue dans
la question 2 travers I'analogie entre I'établissement de l'existence de personnages illustres tels
les sages et celui de l'existence des prophétes — Averroeés répond a la deuxiéme question et
justifie le caractére miraculeux du Coran en trois points dont le premier seulement fera l'objet
d’une démonstration remarquable:

1. Le premier tient du fait de savoir que les lois (al-3ard’i) théoriques et pratiques (al-ilm
wa-l-‘amal) contenues dans le Coran ne relévent pas de ce qu'il est possible d'obtenir par
apprentissage et quelles sobtiennent par révélation (waby);

2. Le second porte sur ce que le Coran contient comme informations relevant du mystére
(al-guyab);

3. Le troisitme consiste en sa forme (nazmihi) qui est en rupture avec toute forme basée
sur la pensée (fikr) et la réflexion (rawiyya). Lauteur d’ajouter:

«Je veux dire: il parait évident qu'il n'est pas du genre (§ins) de [ce que produisent] les éloquents

(al-bulagd’) qui sexpriment en langue arabe, que ce soit ceux qui la parlent en s'étant instruits et

cultivés et qui ne sont pas des Arabes ou bien ceux qui ont parlé [l'arabe] de par leur naissance et

qui sont les premiers Arabes. Ce qui est fondé par le premier point37. »

Concernant le premier point, & savoir que les lois (al-sard’i) théoriques et pratiques (al-
“ilm wa-l“amal) contenues dans le Coran ne relévent pas de ce qu'il est possible d’'obtenir par
apprentissage et quelles sobtiennent par révélation (wahy), l'objection suivante est posée::

« Comment savoir que les lois théoriques et pratiques qu'il y a dans le Coran sont le fait d'une

révélation divine de sorte qu'il soit juste de dire que c'est la parole de Dieu3® 25

36. Ibid.
37. Ibid.
38. Ibid. Cette question renvoie a la nature des attributs divins de parole et de connaissance; Averroés décrit
ces attributs dans le deuxiéme chapitre du présent ouvrage, p. 129-133. Cf. Arfa-Mansia, «Malamih», p. 233-234.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

308 " LA PROPHETOLOGIE D'AVERROES DANS LE KASF ‘AN MANAHIG AL-ADILLA

Lauteur répond en développant deux arguments. Nous allons analyser le premier, de fagon
approfondie, 4 la lumiére d’écrits philosophiques d’Averroés qui ont trait a la prophétologie.
Clest pourquoi nous inversons l'ordre en commengant par exposer le deuxiéme argument qui
ne donne lieu 3 aucune analyse particuliére.

a. Dans son deuxieme argument, Averroés adopte une voie comparatiste entre la révélation
coranique et les autres religions révélées3®. Cette démonstration est destinée 4 ceux qui ont
déja validé l'existence du fait prophétique tout en excluant Muhammad de cette qualité; il
sagirait de I'équivalent, au sein des traités de kalam, des questions adressées aux négateurs de
la mission muhammadienne parmi les Gens du Livre.

Si, écrit-il, selon ce qui est affirmé par tous ceux qui se réclament des religions et de l'existence
des prophetes, le fait des prophétes, qui fait d’eux des prophétes, est I'établissement des religions
par une révélation divine, et si I'on consideére ce que contient le Livre saint comme lois utiles
3 la connaissance et 4 l'action propices au bonheur (al-mufidayn li-l-sa‘ada), au regard de ce
que contiennent tous les autres Livres et religions, on découvre que toutes les religions sont
inégales. Autrement dit, s'il y a des Livres institués dans des religions, qui ont mérité que l'on
dise qu'ils sont la parole de Dieu eu égard 4 leur étrangeté (li-garabatiha) et leur éloignement du
langage humain, ou compte tenu de ce qu'ils se distinguent de ce langage par des connaissances
et pratiques vertueuses, il est évident que le Coran en fait partie a fortiori*°. Et notre auteur
darguer:

Cela te paraitrait trés clair si tu te penchais sur les Ecritures, notamment la Torah et les Evangiles
car il n'est point possible qulelles aient été enti¢rement modifiées. Et si l'on sattelait 3 montrer
I'avantage d’'une religion sur une autre, et la précellence de la religion édifiée pour nous, I'ensemble
des hommes, sur toutes les religions établies pour les juifs et les chrétiens, ainsi que la prévalence de
I'enseignement qui nous est dispensé sur la connaissance de Dieu et de l'au-del3, cela nécessiterait
beaucoup de livres, méme sil'on reconnait ne pas pouvoir tout cerner. C'est pourquoi il est dit que
cette religion est le sceau des religions; et le prophéte a dit: « Si Moise mavait connu, il n‘aurait eu
d’autre choix que celui de me suivre (law adrakani Misa ma wasi‘abu illd ittiba7) » *'. Compte tenu
de l'universalité (‘umiim) de l'enseignement et des Lois contenus dans le Livre Saint, autrement
dit, dés lors que cela est bénéfique pour tous, cette religion est universelle (‘4mma li-gami® al-nas).

Clest pourquoi Dieu dit: « Dis: Hommes! Je suis I'’Apétre d’Allah [envoyé] vers vous tous #2. »

Eu égard A tout cela, conclut Averroes, le prophéte Muhammad prévaut sur les autres
prophétes en matiére de révélation, ce méme par quoi un prophéte est reconnu comme tel.
Afin d’indiquer cette chose par laquelle Dieu 'a caractérisé, le prophéte Muhammad a dit: « 11

39. Pour une description précise des critéres de comparaison d’Averroés dans ce passage cf. Arfa-Mansia,
«Malamih», p. 239-240.

40, Ibid., p.183.

41. Hadit répertorié entre autres dans le Musnad d’Ahmad Ibn Hanbal.

42. Cf. Kasf, p. 183-184. Cor. 7, 158.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NADJET ZOUGGAR

n'est aucun apdtre qui ne fut doté de signes crédibles pour I'ensemble des hommes. Ce qui me
fut apporté est une révélation. Et je souhaite étre le plus suivi le jour du jugement dernier 43, »

b. Dans son premier argument Averroés nous livre les postulats de sa prophétologie
puisque, d’'une part, contrairement a sa facon de procéder jusqualors, ces derniéres afirmations
ne seront pas soumises au questionnement et a la démonstration, et d'autre part, comme nous
allons le voir, ses propos ont un lien étroit avec ce qu'il a pu écrire en tant que philosophe sur
la théorie de la connaissance et la philosophie politique.

«Premiérement, la connaissance de l'institution des religions (ma‘rifat wad® al-3ard’i), ne
sacquiert (tunal) quapres la connaissance de Dieu, du bonheur et du malheur humains et des
pratiques vertueuses menant au bonheur, [2 savoir] les biens et les bienfaits (al-hayrat wa-l-hasanat)
de méme que les choses qui font obstacle au bonheur et ménent au tourment dans l'au-dela,
[nommément] les maux et les méfaits (al-Suriar wa-l-sayyi'at).

«Et la connaissance du bonheur et du malheur humains dépend de la connaissance de I'dme
(al-nafs), de son essence (gawharuha) et de savoir si elle est destinée au bonheur ou au tourment
(3aqa“) dans les fins derniéres, et le cas échéant, en quelle quantité (migdar) seraient ce bonheur
et ce tourment. Il faut également connaitre la quantité de bienfaits qui engendrent ce bonheur
(al-sa‘ada). Parce que les méfaits et les bienfaits sont comme la nourriture qui ne garantit pas la
santé dans toutes les quantités et dans tous les moments de son utilisation, mais bien dans une
quantité particuliére 3 un moment particulier. C'est pourquoi tout cela est défini (mahdada) dans
les religions, et tout ou la plupart de cela n'est explicité (yatabayyanu) que par une révélation (wahy).
Du moins, est-il meilleur (afdal) d’en informer par une révélation. Egalement, la connaissance
compléte de Dieu ne sobtient quaprés la connaissance de tous les existants.

«Partant, celui qui édifie une religion doit savoir la proportion de cette connaissance qui rend
la multitude heureuse, de méme [qu'il doit savoir] quelles voies sont celles que la multitude doit
parcourir afin d'obtenir ces connaissances. Et tout ou du moins une grande partie de cela, ne
sapprend pas par voie d'instruction (ta‘allum), ni par un art (sina‘a) ou une sagesse (hikma). Ceux
qui pratiquent les sciences (man zawala [“ulim) le savent pertinemment (‘ala l-yaqin), et surtout
[en ce qui concerne] l'institution des religions (wad® al-3ard’i‘), I'établissement des lois (tagrir al-
gawanin) et I'information au sujet de l'au-dela (al-i‘lam bi-abwal al-ma‘ad).

« [Mais] puisque que tout cela est contenu dans le Livre saint de la maniére la plus compléte
possible, on a su (‘ulima) que cela [émanait] d'une révélation de Dieu et que cest Sa parole qu'Il a
insufflée dans le language de son prophéte. C'est pour annoncer cela qu'll dit: « Dis: Certes siles
Humains et les Djinns s'unissaient pour produire une [Révélation] pareille i cette Prédication, ils
ne sauraient produire [rien de] pareil **.» Cette explication se confirme et tend vers la certitude
absolue quand on sait que [le prophéte] était un illettré (ummi) qui a grandi dans une communauté
illettrée (ummiyya), vulgaire (‘Gmmiyya) et bédouine qui n'a jamais pratiqué les sciences, a laquelle

aucune science n'a jamais été attribuée, et qui n'était pas versée dans la recherche sur les existants

43. Cf. Kasf, p. 184. Cf. Sabib al-Buhari, chap. Les vertus du Coran (fada’il al-Qur'an).

44. Cor. 17, 88. Le verset continue: « fussent-ils les uns pour les autres des auxiliaires. »

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

399


http://www.tcpdf.org

400 © LA PROPHETOLOGIE D'AVERROES DANS LE KASF ‘AN MANAHIG AL-ADILLA

comme ce fut la coutume chez les Grecs et autres parmi les peuples qui ont porté la sagesse 4 sa

perfection durant de longues périodes #°. »

Pour Averroés'institution d une religion reléve donc d 'une connaissance révélée, indissociable
de l'obtention préalable de connaissances portant essentiellement sur I'éthique et la politique.

Quant 4 ces connaissances préalables indispensables 4 I'institution d'une religion, nous
lisons qu'il est « meilleur » de les enseigner par une révélation, ce qui laisse supposer l'existence
d’autres sources d'instruction permettant d’établir les fondements du bonheur humain. Partant,
notre auteur se démarque clairement du principe de la négation du bien et du mal rationnels
(tabsin al<aql wa-taqbihihi) cher aux premiers a§arites qui, tels le théologien juriste al-Guwayni
(m. 478/1085), enseignaient que la raison humaine n'est pas apte, indépendamment de I'éthique
introduite par la religion, & connaitre la qualité morale d'une personne ou d'un acte *°, Mais
si un homme susceptible de recevoir une révélation divine dispose d'une autre source que la
révélation pour connaitre 'éthique et la politique indispensables a I'institution d'une religion,
cela implique bien l'existence d'une sagesse humaine indépendante de la divine révélation.

Dans ce livre, Averroés aborde les problémes en théologien, et pour cette question précise du
dogme, soit la justification du prophétisme, il suit la voie frayée par Gazalidont la prophétologie
est fortement influencée par les écrits d’Avicenne et particuliérement par son interprétation
psychologique du fait prophétique 7. D'une maniére générale, cette influence de la falsafa sur la
théologie a engendré un changement considérable dans I'épistémologie du kalam a§‘arite et, par
12 méme, sur la démonstration de l'existence du prophétisme chez Gazali et ses successeurs 45.
De fait, cette démonstration innovante de la prophétie va impliquer une prémisse importante:
la perfection morale est accessible 4 tout étre humain, certes 3 des degrés différents, mais sans
avoir A attendre la révélation divine 4°,

En outre, la portée politique du prophétisme ressort explicitement du Kasf. Parmi les
exigences du rdle de prophéte, on peut lire que ce dernier doit « savoir la proportion de cette
connaissance qui rend la multitude heureuse », theme sur lequel Averroés s'inscrit dans la droite

45. Cf. Kasf, p.182. Lauteur étaie ce dernier passage qui est décisif en faisant une fois de plus appel au Coran:
« Tu ne récitais, avant celle-ci, aucune Ecriture ni nen tracais de ta dextre. Les Tenants du Faux sont certes
dans I'hypothése » Cor. 29, 48; « Clest Lui qui a envoyé aux gens sans Ecriture un prophéte [issu] d'eux »
Cor 57, 2; « Qui suivent le Prophéte des gens sans Ecritures » Cor. 7, 157.

46. Cf. al—Guwayni, Irsad, p. 258.

47. Notons que Frank Griffelabien montrélétendue de cette influence pour ce qui concernelaprophétologie dans
« Al-Gazili’s». Auparavant, B. Abrahamov avait fourni une illustration de ce mouvement i travers lexemple
de Fahr al-Din al-Razi dans « Religion Versus Philosophy » p. 415-425.

48. Nous abordonsla un aspect de ce que Louis Gardet avait contribué 4 mettre au jour en distinguant « la voie
des modernes », inaugurée par Gazili, de «la voie des anciens » au sein de la théologie a“arite, une distinction
qui avait été théorisée par I'historien Ibn Haldiin (m. 808/1406). Cf. Gardet, Anawati, Introduction, p. 72-76.
49. Précisons que cette marche, vers davantage de rationalismes au sein de I'a§“arisme dans I'établissement du
fait prophétique, n‘écartera jamais totalement la nécessité de composer avec le miracle au sein du sunnisme.
En témoigne la littérature consacrée aux preuves du prophétisme (Dald’il al-nubuwwa) dont les plus tardifs
se confondent avec des recueils de hadit-s relatant les actes miraculeux attribuées au prophéte Muhammad.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NADJET ZOUGGAR 401

ligne de Farabi (m. 339/950), le fondateur de la philosophie politique en terre d’islam, et se
démarque de ses prédécesseurs andalous Ibn Bagga (m. 533/1138) et Ibn Tufayl (m. 580/1185-
1186), qui ne concevaient le bonheur de 'Homme que dans une démarche individualiste et en
marge de la Cité. A ce titre, dans un autre de ses écrits qui ne nous est parvenu quen hébreu,
La paraphrase de la République de Platon, Averroes traite des qualités du souverain de la Cité
idéale en adoptant peu ou prou la liste des vertus établie par le philosophe Farabi dans Les
opinions des habitants de la cité vertueuse°. Excepté qu'a 'inverse de son prédécesseur, il ne
compte pas la qualité de prophéte parmi ces vertus:

«Quant a stipuler qu'il [le gouverneur idéal] doit étre un prophéte, cest une question qui
demande un examen approfondi. Nous I'examinerons dans la premiére partie de cette science, si
Dieu le veut. Mais peut-étre si cela devait étre ainsi, cela devrait étre [stipulé] par utilité, et non

par nécessité . »

Contrairement a ce qu'il promet 2 la fin de cette définition, Averroés ne reviendra pas sur
'examen de cette question et ne se positionnera pas sur la question de savoir si le gouverneur
idéal doit étre propheéte. Plus, il laisse entendre que stipuler, comme l'avait fait avant lui Farabi,
que le gouverneur idéal doit, entre autre, étre prophete, releve de l'utile et non du nécessaire.

Revenons au Kasf: 4 la fin de sa dissertation, Averroés invoque l'absence d’instruction
du prophéte Muhammad comme une preuve du caractére divin de la révélation coranique.
Rappelons que la littérature du kalam avait fait sienne 'idée que Muhammad était tout le
contraire d’'un savant, puisqu'il était dit ummi entendu au sens d’illettré; et cette idée a été
largement utilisée comme argument dans la justification de la mission divine de ce dernier**.
La validité de son prophétisme sappuie donc en partie, dans la théologie officielle, sur le fait
que Muhammad n’était pas instruit.

Or, s'il est bien question ici du statut du prophéte au regard de la connaissance, notre auteur a
laissé un écrit o1 la nature du contenu des révélations divines est 'objet d'une description précise.
Il s'agit d'un ouvrage de facture philosophique intitulé Epitomé du Livre de la sensation et des
sensibles (Talbis Kitab al-Hiss wa-l-mahsis) 53, Comme son nom l'indique, c'est un commentaire
moyen de l'un des traités des Parva Naturalia d’Aristote, vraisemblablement le genre d’écrits

50. Farabi, Mabadi’ ara’ abl al-madina, p.245. Notons cependant que quelques pages plus loin, Farabi reprend
I'énumération de ces vertus en indiquant que le souverain idéal peut se passer détre prophéte. Ibid. p. 250.
51. Cf. Averroés, Gawami® siyasat Aflatan, p. 177.

52. On la retrouve entre autres chez le théologien sunnite al-Mawardi (m. 449/1058) dans son livre dédié
a lajustification du prophétisme de Muhammad: « Alors qu'il fut un illettré qui n'avait jamais lu un livre ou
possédé une science, il leva toutes les équivoques et éclaircit toutes les confusions, de sorte que beaucoup de
religions le suivirent [...] tout cela uniquement par providence divine.» Cf. Al-Mawardi, Alam al-nubuwwa,
p. 122-123. De méme que chez le théologien as‘arite Fahr al-Din al-Razi: « Le prophéte [Muhammad] était
d’une tribu (qabila) dont les membres n'étaient pas des gens de connaissance (ma kana abluba min ahl al-“ilm).
Ils étaient d'une bourgade (balda) ol il n'y avait pas de savants, et ot l'ignorance prédominait (al-§ahala aliba
‘alayhim). [...] personne n'a pu dire qu'il avait lu un livre ou eu un maitre ». Cf. Razi, Al-Arba‘in, p. 89-90.
53. Ed. A. Badawi.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

402 " LA PROPHETOLOGIE D'AVERROES DANS LE KASF ‘AN MANAHIG AL-ADILLA

ol Averroés soctroie le plus de libertés pour exposer ses opinions. A I'issue d'une longue
introduction dans laquelle il affirme que les songes véridiques (al-ru’ya), la divination (al-kahana)
et la révélation (al-waby) procédent des mémes causes et doivent étre appréhendés comme étant
de la méme nature, Averroés pose la question fondamentale de savoir quelles catégories de
connaissance sont établies par ce type de perception (idrik).

I1 parait évident dit-il, que ces perceptions napportent pas de connaissances théorétiques
(al-umar al-nazariyya), elles ne concernent que les futurs contingents (umar mustaqbala) 54,
Quoi qu'il en soit, continue-t-il, ce genre de don (it4") est noble (arif) et corrélé A un principe
supérieur (mansab ila mabda’ arfa®). Il sagit méme d’une chose divine (amr ilahi) qui témoigne
d’un grand égard octroyé a la personne qui obtient ce type de connaissance. Et étant donné que
l'essence de la prophétie est inclue dans ce genre de don (mahiyyat al-nubuwwa dabila fi hada
al-i‘td’), celui-cia été corrélé A Dieu et aux choses divines, que sont les anges %. Ce qui explique
pourquoi, nous dit-il, Socrate sest exclamé a Athénes: « O hommes, je ne dis pas que votre
sagesse divine est quelque chose de vain, je dis juste que je suis sage d une sagesse humaine ¢, »

Cette surprenante invocation de Socrate (qui n‘aura pas de suite dans ce texte) illustre bien
la distinction, voire I'opposition, qu/Averroés exprime implicitement entre 'archétype du sage
qui se revendique tel sans la médiation d'une révélation et le Prophéte.

Notre auteur décrit ensuite les procédés psychologiques et métaphysiques en ceuvre dans
les phénomeénes du songe et de la révélation et revient dans sa conclusion sur le genre de
connaissances obtenues par ce biais*7:

« Les connaissances (al-ma‘lamat), dit-on, sont soit des sciences théorétiques (‘ulam nazariyya), des

arts pratiques (sand’i ‘amaliyya) ou des facultés délibératives particulieres (giwad fikriyya guz’iyya) 5. Or

54. Ibid., p. 224.

55. Ibid.

56. Ibid.

57. Cf. Arfa-Mansia, « Malamih », p. 246-247. Une description semblable 4 la noétique d’Avicenne mais qui
naboutit pas 4 la méme conclusion. En effet, I'interprétation la plus courante de ses textes consiste a établir
qu'Avicenne considére Muhammad comme un savant qui, eu égard 2 sa faculté intellectuelle innée, obtient
les connaissances théorétiques sans apprentissage. Cf. Elamrani-Jamal, « De la multiplicité », p. 125-142. Voici
daailleurs de quoi attester quAverroés prend officiellement ses distances avec la prophétologie d’Avicenne dans
son Tahafut al-tahafut en réponse aux critiques adressées par Gazali dans son Tahdfut al-falasifa: « Quanta ce
qu'il [Gazali] dit au sujet du songe véridique (ru’ya) chez les philosophes, Avicenne mis A part, aucun ancien
n'a dit cela. Les anciens disent que la révélation et le songe véridique procédent du divin par l'intermédiaire
d’un étre spirituel qui n'est pas corporel et qui pourvoit (wahib) l'intellect humain (al-‘agl al-insani). Les
modernes parmi eux nomment cet étre l'intellect agent, que l'on désigne par le mot « ange » dans le domaine
religieux ». Averroés, Tahafut, p. 517. A la méme époque, le philosophe Maimonide s’était lui aussi opposé a
cette conception avicennienne d’un prophéte accédant aux connaissances théorétiques sans apprentissage et
uniquement par révélation. Cf. Maimonide, Le Guide, p. 284 et 287.

58, Une telle division des connaissances ne correspond pas 4 celle d’Aristote. Nous retrouvons cependant
I'évocation de cette faculté délibérative chez Farabi dans son traité sur Lobtention du bonbeur. Outre la
connaissance théorétique, elle figure parmi les quatre choses que doit acquérir le Prince afin de réaliser le
bonheur dans les cités et les nations. Cf. Farabi, De l'obtention, p. 49. Et Mahdi, La fondation, p. 250.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NADJET ZOUGGAR 403

ilest évident que ce [type de] perception porte surtout sur des choses futures qui concernentles facultés
délibératives particulieres A I'ceuvre dans la perception de ce qui est utile ou nuisible dans le futur.
Quant aux arts pratiques, d'aucuns croient quon en percoit durant le sommeil, 4 I'instar de beaucoup
de choses dontlasource de connaissance en médecine était un avertissement durant le sommeil (inddran
manamiyyan). Mais les connaissances théorétiques ne peuvent étre le contenu [de ces perceptions].
Si cela savérait étre le cas, il sagirait de choses futiles (‘abat) ou nulles (batil) car il est dans la nature
humaine de n'atteindre les connaissances théorétiques que par le concours des prémisses qui leur sont
préalables. S'il était possible qu'il en soit autrement, les prémisses seraient inutiles. De la méme fagon
que sil’homme pouvait marcher sans ses jambes, celles-ci seraientinutiles, ce quiest contre-nature. En
somme, si des connaissances théorétiques étaientaccessibles par ce biais, ce seraitaccidentel (bi-[“arad)
de telle sorte qu'il n'est pas possible quun art théorétique (sind‘a nazariyya) puisse en résulter. Sauf si
l'on suppose quun genre d’humains puisse atteindre les connaissances théorétiques sans s'instruire.
Ce genre d’humains, s'il existait, naurait d’humain que le nom (hum nas bi-istirak al-ism), ces hommes

seraient plus prés d'étre des anges que des étres humains, ce qui est visiblement impossible *. »

Quantadire quune catégorie d’humains est 3 méme d'obtenir des connaissances théorétiques
sur un mode figuratif ou imaginatif (bayalat al-umar al-nazariyya), Averroés dit que clest
impossible. Et sil'on suggére que ce mode de perception (idrik) existe pour des hommes quisont
incapables, par nature ou pour d’autres raisons, d'obtenir les connaissances théorétiques par
apprentissage, si ceshommes existaient, dit Averroés, onles dirait « humains » par équivocité °°,

Ce texte qui exprime une idée développée par Farabi dans son Fusil al-madani®, limitant aux
futurs contingents la connaissance obtenue par révélation, est en rupture avec ce quAverroés nous

59. Cf. Averroés, Talpis, p. 230-231.

60. Ibid. Davidson donne une interprétation trés tranchée de ce passage: « Averroes is making an extremely
radical statement for a medieval philosopher, a statement from which be appears to retreat elsewhere. He is asserting
that the phenomena we are considering, including revelation and prophecy, give no reliable information about
matters belonging to the domain of science, not even by furnishing the uneducated with a figurative representation
of theoretical truths. Revelation and prophecy do not, either expressly or allusively, instruct mankind about God,
the universe, creation, the human soul.» Cf. Davidson, Alfarabi, Avicenna and Averroes, p. 344.

61. Ausujet de la méme question Farabi écrivait « Quant A celui auquel la partie pratique [de la philosophie]
est transmise par le biais d'une révélation quil'oriente pour I'évaluation de chaque chose & adopter ou a éviter,
cest [encore] d'un autre ordre. Car sfils sont tous deux appelés « savants », le terme « savoir » est [utilisé de
maniére] équivoque pour les deux. De la méme maniére que ce terme est [utilisé de maniére] équivoque pour
le détenteur de la connaissance du monde physique et pour le devin qui informe sur les existants parmi les
possibles. Car le devin n'a pas la capacité de connaitre tous les possibles particuliers en ce qu'ils sont infinis, ot, il
estimpossible de cerner l'infini par la connaissance. Le devin peut cependant établir la connaissance de ce quiva
étre parmiles possibles et qui advient par hasard 4 son esprit ou al'esprit de celui quil'interroge 4 ce propos. Car
la connaissance de ce qui advient parmi les possibles est une connaissance contraire 4 la nature du possible. De
ce fait, le devin ne détient pas la connaissance de la nature du possible, car cette connaissance appartient a celui
qui détient la connaissance du monde physique. Dés lors, leurs connaissances ne sont pas de la méme essence,
mais sont plutdt contraires. Il en va de méme [entre] celui qui a perfectionné sa connaissance théorétique et
celui & qui il fut révélé de fixer les actions des habitants de cités ou d’'une cité sans qu'il ne posséde quoi que ce
soit comme connaissance théorétique; il n'y a pas non plus de rapport entre celui qui a recu la révélation alors
qu'ila perfectionné sa connaissance théorétique et celui quia regula révélation alors qu'il n'a pas perfectionné sa

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

404

LA PROPHETOLOGIE D' AVERROES DANS LE KASF ‘AN MANAHIG AL-ADILLA

dit dans le Kasf. A I'évidence, il nest plus question ici de connaissances pratiques, notamment
éthiques et politiques obtenues par une révélation divine permettant au prophéte d’établir une
religion. En somme, la conception du prophete 4 laquelle renvoie ce commentaire des Parva
Naturalia le réduit A sa dimension divinatoire.

Certes, afin que le prophéte de I'islam puisse étre considéré comme un savant en vertu
d’une intervention divine, puisqu'il est réputé n‘avoir jamais suivi d’'enseignement, Averroés
navait d’autre choix que de rendre possible 'obtention de connaissances théorétiques sans
apprentissage. Ce qui équivalait 4 valider I'existence d'une rupture du cours habituel de la
nature. Mais, nous l'avons constaté, cela n'était résolument pas au programme de notre auteur.

Par ailleurs, dans une épitre qui ne nous est parvenue que dans une version hébraique,
commentée par le penseur averroiste juif Moise de Narbonne (m. 763/1362), nous trouvons un
passage o1 Averroes pose la question de la possibilité quun homme atteigne le niveau supérieur
de connaissances qui permet de sunir A I'intellect agent, sans passer par un apprentissage ou
un enseignement °>, Rappelons en effet qu/Averroés souscrivait a I'idéal de vie théorétique
énoncée par Aristote 2 la fin de I’Etkique a Nicomaque. Létat de conjonction ou union avec
I'intellect agent réaliserait selon lui le stade ultime de béatitude recherché par 'homme A travers
la quéte du savoir et les belles meeurs .

Quant 4 I'examen de la possibilité quune telle conjonction se réalise chez quelquun quina
pas étudié la physique et la métaphysique, reportons-nous a ce que dit ce passage:

«Ibn Rusd a dit: Tu dois savoir que les hommes sont différents au regard de cette possibilité a
cause de leur différence sur trois choses. La premiére étant la perfection acquise, la seconde, est
la puissance de I'intellect matériel et la troisiéme réside dans la facilité avec laquelle il se vide de
ces formes qui l'altérent. La question de savoir si cet état peut étre atteint par un individu sans

qu'il n'étudie doit étre élucidée par une investigation sérieuse 64

Moise de Narbonne affirme qu'Averroés répondit i cette question par la négative : « Sache
qu'Ibn Rusd expliquera plus bas que cela est impossible ® », mais en examinant |'épitre, nous
constatons quAverroés a encore une fois laissé la question sans réponse.

En somme, selon Averroes, le prophete de I'islam n'a pas suivi d'enseignement et ne peut
pas avoir obtenu des connaissances théorétiques par voie de révélation, il semble donc peu
probable que notre philosphe congoive qu'il ait réalisé cette union avec 'intellect agent.

connaissance théorétique, ni méme d’accord en vérité, l'accord ne réside que dans le nom uniquement. » Farabi,
al-Fusal, p. 167. Texte traduit avec 'aide de mon collégue Philippe Vallat, spécialiste des écrits de Farabi.

62. Averroés, The Epistle.

63. Ce stade réalise ce qu'Averroés, 2 la suite de ses prédécesseurs arabes, appelle l'intellect acquis (al-‘agl
al-mustafad), Cf. Averroés, La béatitude, 2001 et de Libera, La philosopbie, p. 178-179.

64. Averroés, The Epistle, p. 59. Je traduis a partir de la traduction anglaise.

65. Ibid., p. 61.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NADJET ZOUGGAR 405

Conclusion

A la fin de sa dissertation dans le Kasf, Averroés écrit que le Coran, en tant que preuve de
ce que Muhammad était réellement un prophéte, n'est pas comparable 3 1a transformation d'un
baton en serpent par Moise ou 2 la résurrection des morts par Jésus °®. Pour lui, si tels sont
des faits qui n'apparaissent que chez les prophétes, et qui sont convaincants pour la multitude,
ils ne sont pas une preuve décisive lorsqu’ils sont isolés. Son propos est clair, ces miracles ne
sont pas des actes inhérents au prophétisme, autrement dit, a la qualité qui fait d'un homme
un prophete; alors que le Coran, lui, témoigne de cette qualité et est identique en cela 3 la
guérison comme preuve de la médecine.

Afin d'illustrer la hiérarchie qu'il établit entre ces deux catégorie de preuves, notre auteur cite
l'exemple de deux personnes qui prétendent étre médecin, I'une d'elles proclamant: « La preuve
de ce que je suis médecin est que je marche sur I'eau » alors que l'autre dirait: « La preuve de ce
que je suis médecin est que je guéris les malades », notre jugement de vérité (tasdig) de l'existence
de la médecine chez celui qui guérit les malades se fait par voie de démonstration (bi-burhan)
alors que pour celui qui marche sur l'eau, il se fait par persuasion et a fortiori (muqni‘an wa-
min tariq al-awla wa-l-abra). Une persuasion qui est fondée sur un raisonnement spécieux, a
savoir : qui peut marcher sur l'eau, chose inhabituelle pour des étres humains, peut a fortiori
guérir, chose qui reste 2 la portée des étres humains 7.

Certes, Averroés emboite le pas a Gazilien lui empruntant son argumentation dite propter
quid pour sa justification du prophétisme, mais il se montre plus radical que son prédécesseur
en réduisant la démonstration quia des théologiens a$‘arites, aprés l'avoir réfutée, en une
méthode utile pour la multitude:

«En somme, dés lors qu'il est postulé que les prophétes existent, et que les faits miraculeux
n'existent que par eux, le miracle devient la preuve de la véridicité du prophéte, nous entendons le
miracle externe (al-barrani), qui ne correspond pas a la qualité pour laquelle le prophéte est appelé
prophete. Il semblerait que le jugement de vérité induit par le miracle externe est la méthode de la
seule multitude (al-gumbir). Quant A I'assentiment par le biais du miracle adéquat (munasib), cest
une méthode commune ala multitude et aux savants. Ainsi, les doutes et oppositions que nous avons
adressés au miracle externe ne sont pas perceptibles par la multitude. Mais sil'on examinela religion,
on trouve qu'elle sappuie sur le miracle interne (ahli) et adéquat et non sur le miracle externe. Ce que

nous avons dit sur cette question suffit & notre objectif et suffit 4 la vérité en elle-méme 68 5

Ainsi se termine la dissertation que nous avons voulu mettre au jour. La contradiction qui
ressort de la confrontation de ce texte avec ses écrits philosophiques pointe la difficulté de
dégager l'opinion d’Averroés sur certaines questions du dogme islamique. Cette difficulté est

66. Cf. Kasf, p.184.
67. Ibid., p.18s.
68. Ibid.

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

406 " LA PROPHETOLOGIE D'AVERROES DANS LE KASF ‘AN MANAHIG AL-ADILLA

bien connue tant il est vrai que depuis la mise au jour de son ceuvre au x1x° siécle par E. Renan,
la question de l'adhésion d’Averroés 4 la religion islamique, abordée comme telle ou bien 4 partir
d’un questionnement sur la portée de son rationalisme, n'a cessé d'intéresser les chercheurs.

Clest ainsi que plusieurs générations d’études sur la pensée ruddienne, 3 commencer par
celles d’E. Renan, M. Asin y Palacios®, L. Gauthier7°, P.M. Alonso, et plus récemment
G. Hourani”, R. Arnaldez7?, M. Cruz Hernandez 73, A. Badawi’* et R.-C. Taylor 7 pour ne
citer que celles-13, ont fourni toute une palette de réponses a cette question. Les premiéres se
sont distinguées par des réponses relativement contrastées, allant d'une représentation d'un
Averroes fidéiste, qui soumet la philosophie  la loi religieuse, 4 des postures diamétralement
opposées, lesquelles sappuient parfois sur les préjugés erronés qui ont engendré l'averroisme
latin et qui ont fait d’Averroés l'auteur du livre des Trois imposteurs, soit un matérialiste athée
négateur des trois religions monothéistes 7°.

Entre ces deux extrémes, L. Gauthier qui avait consacré sa thése de doctorat 4 cette question,
s'était distingué par une approche tout en nuances; rappelant qu'Averroés était adepte de
I'idée aristotélicienne d'une société humaine formant trois classes d'esprits qu'il est nécessaire
d’appréhender par un mode de discours adapté; ces trois classes étant séparées et irréductibles
au regard de I'épistémologie rusdienne, les discours qui les concernent ne peuvent donc jamais
étre en contradiction.

Cette représentation d'un Averroés ésotérique et élitiste est celle qui aura eu le plus d'audience
chez les historiens contemporains dont certains continuent a relever les points d'achoppement
entre ses différents discours tout en concevant qu'il soit fidéiste avec les théologiens ou la
plebe et philosophe, disciple d’Aristote, lorsqu'il sadresse aux philosophes. La perspective
phénoménologique, défendue entre autres par G. Hourani, a contribué a consolider cette
approche.””

Enfin, s'il convient d'expliquer les différences de point de vue sur cette question en se penchant
sur les présupposés dela pensée des chercheurs qui s’y sont essayés, il faut également souligner que
I'exhaustivité dans'abord des textes d’Averroés fait bien souvent défaut, certains se cantonnant
A ses écrits religieux en ne prétant que peu d'intérét a ses ceuvres philosophiques et inversement.

69. Cf. Asiny Palacios, « El averroismo teologico».

70. Gauthier, La théorie d’ibn Rusd.

71. Cf. Hourani, « Averroés», p. 21-30.

72. Cf. Arnaldez, Averroés.

73. Cf. Cruz Hernandez, Abu-I-Walid, p. 79-99.

74. Cf. éd. A. Badawi.

75. Cf. Taylor, « Averroes », p. 38-59. Selon lequel Averroés aurait adopté la pratique du « noble mensonge »,
enseignée par Platon dans La République, lorsqu'il sest exprimé sur les divinalia dans ses écrits religieux.
76. Cf. Bonino, « Averroés », p. 21-32.

77. G.Hourani procéde en posant trois questions; aux deux premiéres: « Est-ce qu'Averroés se considérait
comme musulman ? » et « Ses contemporains l'ont-ils accepté comme un coreligionnaire ? » il répond par une
démonstration affirmative; et a la troisiéme, interrogeant le degré ou la nature de la religiosité d’Averroés,
il répond que la communauté musulmane étant plurielle, Ibn Rusd peut légitimement étre compté dans ses
rangs. Cf. Hourani, « Averroés ».

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Bibliographie
Sources

Al-Bagqillani, Aba Bakr, Kitab al-Bayan ‘an al-farq
bayn al-mu‘gizat wa-l-karamat wa-I-hiyal wa-l-
kabana wa-l-sibr wa-l-narangat, éd. McCarthy,
Beyrouth, 1958.

Al-Farabi, Abi Nasr, Mabadi’ ara’ abl al-madina
al-fadila (Aba Nasr al- Farabi On the Perfect
State), éd. et trad. R. Walzer, rééd. Kazi Publ.,
Chicago, 1998.

—, Tabsil al-sa“ada (De lobtention du bonheur), trad.
O. Sedeyn et N. Levy, Allia, Paris, 2006.

—, al-Fusal al-madani, éd., intro. et trad. anglaise par
D. M. Dunlop, Cambridge, 1961.

Al-Gazili, Aba Hamid, Al-Mungid min al-dalal, trad.
E. Jabre, Beyrouth, 1969.

—, Tabafut al-falasifa, éd. M. E. Marmura, Utah, 1997.

Ibn Rusd (Averroés), Aba 1-Walid, Kitab al-Kasf
‘an manahi§ al-adilla fi ‘aqd’id al-milla, éd.
M.A. al-Jabiri, Markaz dirasat al-wahda
al-‘arabiyya, Beyrouth, 1998.

—, Talpis Kitab al-hiss wal-l-mabsas, éd. A. Badawi,
Le Caire, Maktabat al-nahda I-misriyya, 1954.

Etudes

Abrahamov, Benyamin, « Religion Versus Philosophy :
The Case of Fahr al-Din al-Razi's Proofs of
Prophecy », OrMod 19, 2000. p. 415-25.

Alonso, P. Manuel, S. I, Teologia de Averroes, CSIC,
Madrid, 1947.

Arfa-Mensia, Mokdad «Malamih min nazariat Ibn
Ruid fi -nubuwwa (Aspects de la théorie de la
prophétie chez Ibn Rusd) », dans G. Gahami,
B. Hamis, Ch. Butterworth (et al.) (éds.),

Ibn Rusd faylasif al-3arq wa-l-garb: fi I-dikra
al-miawiyya al-tamina li-wafatibi, vol. 2,
Mansarat al-magma“ al-taqafi, Abou Dhab;,
1999, p. 219-259.

Arnaldez, Roger, Averroés. Un rationaliste en islam,
Ballant, Paris, 1998.

Asin y Palacios, Miguel, « El averroismo teologico de
Santo Tomas de Aquino », Estudios de erudicion
oriental, Zaragoza, 1904, p. 271-33L

Audebert, Claude-F., Al-Hattabi et linimitabilité du
Coran. Traduction et introduction au Bayan i‘§az
al qur'an, Ifead, Damas, 1982.

NADJET ZOUGGAR

—, Tahafut al-tabafut, éd. M. Bouyges, Imprimerie
catholique, Beyrouth, 1930.

—, Gawami* siyasat Aflatan (Averroes Commentary
on Plato’s ‘Republic’) éd. trad. et notes par
E.L]J. Rozenthal, Cambridge University Press,
Cambridge, 1969.

—, Commentaire moyen sur le De Interpretatione, intro.,
trad. et notes de A. Benmakhlouf et S. Diebler,
J. Vrin, Paris, 2000.

—, Faith and Reason in Islam: Averroés’ Exposition
of Religious Arguments, trad. Ibrahim Najjar,
Oneworld, Oxford, 2001.

Al-Guwayni, Aba al-Ma‘ali, al-Irsad ila qawati® al-adilla
fi usal al-itigad, al-Hangi, Le Caire, 1950.

Maimonide, Moise, Le Guide des égarés, trad. S. Munk,
t. 2, Otto Zeller (rééd.), Osnabriick, 1964.

Al-Mawardi, Abd al-Hasan ‘Ali, Alam al-nubuwwa,
Dar al-Nafd’is, Beyrouth, 1994.

Al-Razi, Fahr al-Din, al-Arba‘in fi usal al-din,
Makeabat al-kulliyyat al-azhariyya, Le Caire,
1986.

Badawi, Abderrahman, Averroés (Ibn Ruid), Vrin,
Paris, 1998.

Bonino, Serge-Thomas, « Averroés chez les Latins.
Vues cavaliéres sur la réception d’Averroés dans
la scolastique latine médiévale », HorizMagh 40,
1999, p. 21-32.

Cruz Hernandez, Miguel, Abu-l-Walid Mubammad
Ibn Rusd (Averroes), vida, obra, pensamiento,
influencia, 2¢ éd, Cajasur, Cordoue, 1997.

De Libera, Alain, La philosophie médiévale, 3¢ édition,
PUE Paris, 1998.

Davidson, Herbert A., Alfarabi, Avicenna and Averroes
on Intellect. Their Cosmologies, Theories of the
Active Intellect and Theories of the Human
Intellect, Oxford University Press, New York,
Oxford, 1992.

Elamrani-Jamal, Abdelali, « De la multiplicité des
modes de la prophétie chez Ibn Sina » dans
Etudes sur Avicenne, Les Belles Lettres, Paris,
1984, p. 125-142.

407

Anlsl 46 (2013), p. 387-408 Nadjet Zouggar
La prophétologie d’Averroes dans le Kasf ‘an manahig al-adilla

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

408

Anlsl 46 (2013), p. 387-408

LA PROPHETOLOGIE D' AVERROES DANS LE KASF ‘AN MANAHIG AL-ADILLA

Gardet, Louis, Anawati, Marcel-M., Introduction a la
théologie musulmane, 2° édition, Vrin, Paris,
1970.

Gauthier, Léon, La théorie dibn Rusd (Averroés) sur les
rapports de la religion et de la philosophie, 1909,
Vrin-Reprise, Paris, 1983.

Griffel, Frank, « Al-Gazali's Concept of Prophecy: The
Introduction of Avicennian Psychology into
As‘arite Theology », ASP 14, 2004, p. 101-144.

Hourani, Georges, « Averroés musulman » dans Jolivet
Jean (dir.), Multiples Averroes, Belles Lettres,
Paris, 1978, p. 21-30.

Nadjet Zouggar

La prophétologie d’Averroés dans le Kasf ‘an manahig al-adilla

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Mahdi, Muhsin, La fondation de la philosophie politique
en islam, La cité vertueuse d’Alfarabi, Champs-
Flammarion, Paris, 2000.

Stroumsa, Sarah, Freethinkers in Medieval Islam. Ibn
al-Rawandi, Aba Bakr al-Razi and their Impact
on Islamic Thought, Brill, Leyde, 1999.

Taylor, Richard-C., « Averroes: God and the Noble
Lie » dans R. E. Houser (éd.), Laudemus viros
gloriosos. Essays in Honor of Armand Maurer,
CSB, University of Notre-Dame Press, Notre-
Dame (Indiana), 2007, p. 38-59.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

