MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 46 (2013), p. 255-272
Said M'hamed

Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-
ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (éd.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans I'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

SATD M'HAMED

Une waq fiyya sultanienne du Yémen

L'acte de fondation de la madrasa al-Asrafiyya de Ta‘izz
(803/1400)

LA sUITE de la conquéte du Yémen par l'armée de Saladin, conduite par son frére Taransih

en 569/1173, le devenir de ce pays est désormais lié 4 celui du sultanat ayytbide d’Egypte L

Les princes ayytibides qui avaient gouverné le Yémen depuis cette date et qui portaient

le titre de «sultan», introduisirent dans les confins de I'Arabie des pratiques politiques et
administratives seljoukides. Ils entamérent aussi dans ce pays — partagé entre les $afi‘ites dans
le Bas Yémen et les Zaydites dans les Hauts Plateaux du Nord — une politique de conversion
par le biais de fondation de madrasas. Leurs lieutenants et successeurs, les Rasalides, suivirent
la méme démarche et la méme politique depuis leur accession au pouvoir en 626/1229 en tant
que représentants puis successeurs des Ayyiibides d'Egypte ?, Les Rasalides furent de grands
batisseurs de mosquées et de madrasas. Le nombre total des madrasas construites depuis cette
époque jusquen 858/1454 dépasse les cent trente. Parmi elles, une trentaine fut fondée par des
princesses, quatre par des princes et vingt-quatre par des sultans. Leur capitale, Ta‘izz, fut dotée
de vingt-six madrasas dont onze fondées par des sultans et sept par des princesses de la famille

1. Cf.Ibn Hatim, Al-Simt al-gali. Ibn Wasil, Mufarrig al-kurab 1.

2. Comme les Ayyiibides, les Rasiilides sont étrangers au Yémen. Ibn Hatim (m. aprés 702/1399) qualifie les

deux familles d’Uginzzs. Dés le régne du deuxiéme sultan, les Rastlides vont s'attribuer un nom de famille

yéménite, en prétendant l'appartenance 4 la trés glorieuse famille des Ghassanides. Selon la thése officielle,
Muhammad b. Haran, le pére des Rasilides, mérita son surnom « Rasiil » (messager) aprés son séjour chez un

calife abbasside qui I'avait dépéché en missions secrétes, en Syrie et en Egypte. Quant aux origines turcomanes,
elles I'expliquent par le séjour des descendants de Gabala b. al-Aiham al-Gassini chez une famille turcomane,
noble. Cf. Al-Rasli, al-Malik al-ASraf, Turfat al-ashab. Al-Hazragi, al-‘Uqad al-lu’lu’iyya, 1, p. 17-49. Sur le

régne des Rasulides, cf. ‘Abd al-‘Al, Bani Rasal.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 46 — 2012
Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed

Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

256 UNE WAQFIYYA SULTANIENNE DU YEMEN

régnante’, La madrasa al-Agrafiyya de Ta‘izz qui fut 'une des plus prestigieuses et des plus dotées
de legs pieux (awqaf), subsiste encore aujourd hui. Lacte de fondation de son waqf (waqfiyya
ou basira) nous est parvenu. Létude de ce document, que nous nous proposons de réaliser ici,
permet de présenter comment al-Asrafiyya fut congue comme instrument de pouvoir par un
sultan qui souffrait d'un déficit de légitimité aux yeux de ses sujets $afi‘ites comme 3 ceux de
ses ennemis zaydites.

Cette madrasa fut dénommée d'aprés son fondateur, al-Asraf Isma‘il (778-803/1376-1400) 4,
qui ordonna sa construction au pied de la colline depuis laquelle la citadelle al-Qahira domine
la ville de Ta‘izz. La waqfiyya est incompléte, elle ne transmet donc aucun renseignement sur
la date de sa rédaction, ni sur la fondation de la madrasa. Nous savons, en revanche, d'aprés
une inscription découverte a l'intérieur de la salle de priére, que les travaux commencérent
le 2 rabi al-awwal 800 / décembre 1397, et furent terminés au mois de mubarram 803 / aoiit 1400,
quelques mois avant la disparition du sultan. Cela nous méne a proposer la date de 803/1400
comme date de la constitution du waqf, étant donné que le texte décrit un bitiment achevé.

Cependant nous ne disposons pas de la basira original qui aurait été écrite par un des
scribes du Diwan al-awqaf®, mais d'une copie de l'acte originale, qui fait partie d'un registre
manuscrit, copié sur papier ordinaire en 1359/1940 et conservé dans le bureau des waqfs de la
ville de Ta‘izz. Ce recueil de 174 folios porte comme titre « al-waqfiyya al-gassaniya », et contient
une vingtaine de basira-s principalement des waqfiyya-s de fondations pieuses ou waqf hayri
tels que les madrasas, les ribat-s (couvents) les sabil-s (fontaines publiques) et les mosquées®.

Comme tous les documents de waqf, la waqfiyya de la madrasa al-Asrafiyya concerne
d’une part la fondation pieuse: la madrasa elle-méme, et d’autre part les biens immobilisés
dont les revenus furent par cet acte mis a sa disposition. Elle couvre une vingtaine de folios,
et se décompose en trois grandes parties: le protocole initial ou préambule, le texte du waqf
et le protocole final.

Le préambule souffre de quelqueslacunes; il commence par'invocation de Dieu (basmala), puis
vientla titulature ; lenom du sultan fondateur delamadrasa est donné en troisiémelieu. La waq fryya
définit 'endroit et la nature de I'édifice immobilisé, puis ses objectifs, tout en louant les mérites
du sultan, sans citer les versets coraniques et les hadiths du Prophéte qui exhortent a 'aumoéne et
quon trouve habituellement dans les préambules propres a ce genre de documents et notamment
le hadith concernantle waqfde ‘Umar b. al-Hattab, et celui relatif a la charité durable”.

3. Cf.Isma‘il al-Akwa*, al-Madaris al-islamiya. ‘Abdelaziz al-Sinidi, Al-Madaris al-yamaniyya.

4. Les dates entre parenthéses, sont celle des régnes des sultans. Sur cette période, cf. al-Hazragi, al-‘Uqad

al-lu’'lw’iyya, 11, p. 141-262. Cf. Anonyme, Tarih al-dawla al-rasaliyya, p. 79-131.

5. Le Diwan al-awqaf est l'administration chargée de la gestion des waqfs, depuis I'époque d’al-Malik al-
Mi'ayyad (m. 721/1321). Al-Ganadi, Al-Sulak 11, p-121, 536, 555, 574.

6. Lerecueil estappelé ainsi, par référence au nom de la famille régnante qui prétendait des origines yéménites

ghassanides.

7. Lestextesincitants al'aumone abondent dansle coran et dansla sunna. Certains textes sont plus évoqués que

d'autres dans les waqfiyyas rasalides. Dans la waqfiyya de la madrasa al-Zahiriyya, fondée par al-Zahir Yahya

(m. 842/1438), et dont la forme est semblable 3 notre document, nous trouvons les versets et les hadiths suivants:

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SAID M'HAMED = 257

Le corps du texte comprend deux subdivisions::

1. Quatre folios et donne une description détaillée des différentes parties de la madrasa
réparties selon leurs usages;

2. Treizefolios, consacrés al'énumération des biens constitués en waqf. Il sagit d'un ensemble
dépassant trois cents biens-fonds situés dansla ville de Ta‘izz et ses environs, et dansles villes de
Ib, Jibla, Zabid et Hays ainsi que dans leurs environs®. Le document stipule que la rente de ces
biens immobilisés profitera 3 1a madrasa et 2 ses usagers et devra étre partagée en deux parties:

— Lune sera réservée A l'approvisionnement de la madrasa et aux rétributions (ratib, plur.
rawatib) en nature et en espéce des employés et des bénéficiaires de la madrasa. La waqfiyya
précise le nombre des enseignants et des employés de la madrasa, ainsi que celle des « darassa-s »
(les étudiants et les disciples soufis), et définit les devoirs et les tiches de chaque catégorie
ainsi que le montant exact de sa rétribution exprimé en dinars et en zabadis, cela en plus des
kiswa-s (pieces d’étoffes) attribuées aux enseignants et employés de la madrasa?;

— Lautre sera destinée  la restauration de la madrasa et  l'entretien et l'exploitation des
biens-fonds immobilisés en sa faveur.

Le protocole final, qui forme la troisi¢éme et la derniére grande partie de la waqfiyya, comporte
trois subdivisions :

1. La désignation du nazir (gérant du waqf): la waqfiyya stipule que la gérance (nizara)
sera assurée par le sultan lui-méme de son vivant, puis transférée a I'un de ses descendants
des deux sexes parmi les plus éligibles, puis a ses affranchis miles dans le cas de disparition
de descendants directs, ou enfin aux « gouverneurs des musulmans » de la ville de Ta‘izz, ou
les régions les plus proches.

2. La clause comminatoire profére la malédiction et les foudres spirituelles, et frappe
d’anathéme celui qui abuserait du waqf par la force ou par la ruse.

3. La mention de la pleine possession de la part du wagqif de toutes ses facultés physiques
et mentales ™,

« Quelque dépense que vous fassiez, il vous la rendra. Il estle meilleur des Attributeurs », sourate XX XIV, verset
39. « Dis & mes serviteurs qui sont croyants, d’accomplir la Priére et de faire dépense en secret et en public, sur ce

que Nous leur avons attribué, avant que ne vienne un jour ottil nexistera ni troc ni fraternité », sourate XIV, verset
31.« Ceux qui dépensentleurs biens, lanuit et le jour, en secret et en public, auront leur rétribution auprés de Lui.
Nulle crainte sur eux, et ils ne seront point attristés », sourate II, verset 274. Le méme document cite le hadith

suivant ol le prophéte dit: « Une fois le fils d’Adam décédé, ses ceuvres sestompent a l'exception de trois: une

charité durable, un savoir utile ou un enfant vertueux qui prie pour lui. » Il évoque aussila réponse du prophéte

qui dit 2 ‘Umar a propos de la terre de haybar, « Immobilise le fond et fais aumoéne du fruit. »

8. Ib et Jibla sont situées au nord de Ta‘izz 4 une soixantaine de km. Hays est située au sud de Zabid 4 35 km.
9. Lezabadiest une unité de mesure de capacité. Le zabadi en question est celui du ta‘dm (nourriture) un mot
qui désigne généralement la dhura (sorgho). Les étudiants n'avaient pas droit a la kiswd, mais & une somme

d’argent et & une quantité de grains. Quant aux orphelins et aux disciples soufis, ils avaient droit seulement
a dix zabadi-s de grains pour chacun deux.

10. Cette mention relative au donateur est 'une des conditions requises pour la validité du wagf.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

258 UNE WAQFIYYA SULTANIENNE DU YEMEN

Sur cette affirmation sarréte le texte relatif 3 la madrasa et aux biens immobilisés en sa
faveur sans donner la date de l'acte et les souscriptions des juges et des témoins quon trouve
généralement dans les protocoles finals des documents de ce genre .

Rien ne parait distinguer un tel acte des autres waqfs de bienfaisance (bayri) établis par
un bienfaiteur en faveur d'un service public, que ce soit sur le plan de la forme ou celui des
objectifs déclarés. Il sagit d’affecter un bitiment « aux litanies, 4 l'enseignement et  la priere »
et d’assurer son fonctionnement normal en lui allouant des revenus garantis par d’autres waqfs.
Cependant, le fait que cette waqfiyya émane du sultan, et qu'elle ait été promulguée pendant
son régne, en fait bien plus quune simple dotation établie dans le souci religieux d'obtenir une
récompense future ou de plaire 3 Dieu. Le but essentiel en est, sans aucun doute, la mise en
place d'un instrument de pouvoir et, dans le contexte propre au Yémen, la consolidation du
pouvoir de la famille régnante d'origine étrangére qui n‘avait ni la noblesse ni le charisme des
imams zaydites hasanides, dominant les Hauts Plateaux du nord depuis 284/899™.

Description de I’établissement et de ses fonctions

La madrasa al-Asrafiyya est ['un des rares monuments hérités de I'époque rasalide & Ta‘izz".
Elleafaitl'objet d’étudesarchitecturales qui ont montré quel’édifice n'a pas connu de grandes modi-
fications susceptibles de le remodeler en profondeur'*. Lexploitation croisée des résultats de ces
recherches et des données dela basira peut nous donner une idée de ce qu'était la madrasa rasalide.

Par ses dimensions (1 495 m?), al-Asrafiyya compte parmi les grandes madrasas médié-
vales de I'ensemble du monde musulman. Elle dépasse de loin le nombre d’établissements
similaires en Egypte ou en Syrie®. Lénumération et la description des différentes parties
du bitiment, ainsi que leurs usages, nous montrent qu'il sagit d'un complexe religieux se
composant essentiellement:

— d’une grande salle de priére située au nord de la madrasa. Elle fait office d'une mosquée
d’une surface de 193 m?>*. Cette mosquée était ouverte aux étudiants, au personnel de la
madrasa et aux habitants du quartier, pour les cing priéres quotidiennes, ainsi que celles faites

11. Aulieu de ces données, nous trouvons un fragment de ce qui parait étre une basira a part concernant le
wagqf de la turba du fils du sultan inhumé dans la madrasa.

12. Ils sont nommés zaydites par référence au fondateur de leur doctrine Zayd b. ‘Ali b. al-Husayn b. ‘Ali
le compagnon du Prophéte (m. 122/740), et Hasanides par référence A leur ancétre al-Hassan b. ‘Ali.
Malgré leur puissance les premiers Rasalides n'avaient pas réussi a anéantir le pouvoir des imams ; refoulés
vers le Nord, ces derniers vont accroitre leur puissance et étendre leur domination sur le Haut Yémen et
menacer les villes du Bas Yémen depuis le début du virr€/xrve siecle. Cf. al-Hazragi, al-‘Uqad al-lu’lu’iyya 11,
p-13-107. Van Arendonk, Les débuts de l'imamat Zaydite, p.125-174 ; Strothmann, « Al-Zaudiya », p. 1264-1266.
Coussonnet, « Les assises du pouvoir zaydite au x111€ siécle ».

13. A cbté d’al-Asrafiyya, nous citons al-Mu‘tabiyya fondée par la femme d’al-Agraf ; la mosquée al-Muzaffar
fondée par le deuxiéme sultan de la dynastie.

14. Cf. Sadek, Patronage and Architecture, p. 200-227. Al-Asbahi, La madrasa al-Asrafiyya.

15. Golvin, La madrasa médiévale, p. 307.

16. Al-Asbahi, La madrasa al-Asrafiyya, p. 89.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SAID M'HAMED = 259

al'occasion du kusif et du husif (éclipses solaire et lunaire) et celle des raga’ib-s (souhaits, faits
la premiére nuit du mercredi a jeudi du mois de Ragab), de la sa‘baniyya (faite le quinzieme
jour du mois de Sa‘ban), et des tarawib-s (faites durant les nuits de ramadan) 7.

— De deux salles d'enseignement situées au sud de la mosquée, couvrant chacune une surface
de 50 m**®, La salle orientale était consacrée a 'enseignement de la tradition prophétique (hadit).
Celle d’en face était réservée 2 la jurisprudence (figh) selon le rite $afi‘ite. La waqfiyya indique
que les enseignants avaient la possibilité de donner des cours libres, ouverts a des étudiants
mutatawiGn (volontaires)'. Les professeurs pouvaient donner leurs cours dans la salle de la
mosquée, ou dans les autres compartiments de la madrasa. En outre, ils avaient la possibilité

— comme leurs étudiants inscrits — de faire la sieste dans les deux salles d'enseignement le jour
et de les utiliser comme dortoir la nuit>°.

— D’un autre local qui se situe A l'entrée sud de la madrasa et servait de kuttab ou milama
(école élémentaire).

— Dela hanqgah qui est située entre le kuttab et les deux salles d’étude. Ses différentes piéces

2215 e]le était réservée aux soufis de la madrasa au nombre de

culminent une surface de 50 m
dix encadrés par un cheikh.

— De la waqfiyya qui prévoit une salle de sépulture qui ne sera pas occupée par la suite vu
que les sultans seront inhumés dans des turba-s aménagées dans la cour centrale de la madrasa;
d'autres tombes seront creusées dans la salle d’enseignement orientale pour recevoir les corps
de parents du sultan 2.

— Du bloc sanitaire située au sud-ouest de la madrasa. Il est formé d'une salle d’ablution
et de latrines qui entourent un bassin d’eau.

— D’autres salles qui étaient réservées aux équipements du bitiment.

Selonlawagqfiyya,le sultan avait fondé une madrasa de fonctions multiples. La description des
bitiments nous a montré qu'il s'agit non seulement d'un lieu de recueillement, de prosternation
et d'enseignement, mais aussi d une « madrasa funéraire » fidele au modéle en vogue a1'époque.

Maisla diversité de ces fonctions n'affecte en rien le role primordial de cette institution qui était
l'enseignement. Le nombre total de bénéficiaires inscrits et jouissants d une bourse est de quarante-
cing selon la waqfiyya, mis a part le nombre indéterminé des éléves et des étudiants mutatawi‘an.

La madrasa faisait fonction 2 la fois d'une école élémentaire, dune école de sainteté et d'un
college de figh. En effet, la m‘ilama située i l'entrée sud de I'établissement était destinée 4 une
quinzaine d'orphelins murattaban (inscrits et recevant un ratib), mais elle était ouverte aussi

17. Lapriére hebdomadaire du vendredi, était réservée a la mosquée voisine bitie par al-Muzaffar Yasif. Les
faqib-s $afi‘ites étaient 4 l'origine opposés a l'organisation de cette priére dans deux mosquées d'une méme ville,
18. Al-Asbahi, La madrasa al-Asrafiyya, p. 114-122.

19. Ce sont des étudiants passagers, non inscrits et non rémunérés.

20, Nile plan, ni la basira ne montrent d’autres locaux pour héberger les étudiants.

21. Al-Asbahi, La madrasa al-Asrafiyya, p. 122-128.

22. Sadek, Patronage and Architecture, p. 216-226. Al-Asbahi, La madrasa al-Asrafiyya, p. 103-114, 117-120.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

260 UNE WAQFIYYA SULTANIENNE DU YEMEN

a d'autres enfants. Ces écoliers qui apprenaient le Coran, la lecture et I'écriture, seront par la
suite orientés vers 'une des branches d’étude assurées par la madrasa.

Al-Asrafiyya était avant tout un collége de sciences religieuses et juridiques. Les étudiants
inscrits avaient le choix entre trois sections spéciales, ouvertes aussi aux étudiants mutatawi‘an
en dehors des horaires officiels :

— les études juridiques (figh) selon I'école $afi‘ite : I'intérét porté A cette discipline apparait
dans le nombre élevé de ses étudiants et dans le salaire élevé payé a leur professeur qui avait
aussi le privilege d’avoir un assistant*, Les dix étudiants inscrits prenaient des cours sur les
fondements de la discipline juridique (usil al-figh) et de la jurisprudence (fura®). Ils étaient
appelés aussi A se consacrer au Coran et au hadith durant le mois de ramadan. Comme l'en-
semble des étudiants de la madrasa, ils devaient prendre des cours obligatoires de grammaire
pour parfaire leur langue:

— La tradition (science du hadith) : cette section était ouverte pour cinq étudiants inscrits.

— La science des lectures du Coran (ilm al-gira'at). Cinq étudiants inscrits assistaient quo-
tidiennement aux cours donnés par un spécialiste des sept lectures >+,

Mais al-Asrafiyya fait aussi fonction d'une école « officielle » de sainteté grice a sa hanqah**,
ouverte 3 une dizaine de disciples autour d'un cheikh responsable*°. Le fondateur du waqf
(waqif) préconise aux mystiques l'ascése, I'abstinence et la solitude pour se livrer 4 la médi-
tation et au recueillement®. Lui-méme adepte de l'enseignement par l'audition (le sama®), le
waqif autorise ces concerts spirituels de la confrérie, ainsi que des chants de louange 4 Dieu
et au Prophéte (madib), mais il interdit l'utilisation d’instruments de musique qui pouvaient
accompagner les chants religieux 8.

Ainsi présentée, la madrasa al-Agrafiyya parait étre 2 la fois un lieu de priére, de recueille-
ment, d’enseignement, d’hospitalité et de sépulture.

23. Lesalaire du mubaddit et celui du muqri’ est la moitié de celui du faqih.

24. Les sept Riwayat-s (lectures) du saint Coran sont dues aux sept lecteurs qui sont Nafi‘, Ibn Katir, Abi
‘Amr ibn Al ‘Al, I'Imam Ibn ‘Amir al-Dimasqi, I'Imam ‘Assim; I'Tmam Hamza et al-Kis1.

25. La banqgah d’al-Asrafiyya n'était pas le cas unique en son genre, d’autres madrasas avaient des hangah-s
attenantes. Nous avons pu compter six établissements sultaniens de ce genre, dont quatre a Ta‘izz. Al-Asraf
lui-méme, avait fondé dans le village d’al-Mimlah une mosquée avec une hangah adjacente.

26. Chabbi, « Ribat », p. 510-523. Les écoles de sainteté « privées » appelées « Ribat », étaient trés nombreuses,
elles étaient installées dans des mosquées ou des maisons et dirigées par des cheikhs soufis, autour de qui se
regroupaient des murid-s « disciples » qui comptaient parfois par centaines. Al-Burayhi, Tabagat, p. 58, 66,
80. Chabbi, « Ribat », p. 510-523.

27. La wagfiyya n'indique pas la confrérie mystique (tariqa) a laquelle était affectée la hangah, mais nous
savons que la Tariqa qadiriyya était la plus répandue a I'époque.

28, Le sama® était l'objet de controverses et de litiges entre les soufis qui l'organisaient méme dans les
mosquées, et les fagih-s qui l'interdisaient et accusaient les soufis de blasphémer les lieux saints. Cf. sur ce
sujet: Ibn al-Mugqri’, Le diwan, p. 11; Sadek, Patronage and Architecture, p. 116.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SATD M'HAMED I 261

En outre, ce waqf mérite d’étre qualifié d’hybride, puisqu'il avait un c6té de bienfaisance
(bayri), qui touchait un public élargi et varié, et un cdté concernant la gestion familiale (ahli),
du fait qu'il était un mausolée familial. Ce statut spécial et cette diversité des fonctions de
I'établissement laissent A penser 2 des raisons et des objectifs multiples de sa fondation.

Les bénéficiaires Les matiéres d’enseignement Le nombre
Ecudiants inscrics Mati_éres juridiques: D.roi.t (ﬁqb);jufisprudence o
(Fura®) et fondements juridiques (usil)
Etudiants volontaires (Figh) Selon la volonté du professeur Nombre indéterminé
Etudiants inscrits Hadith 5
Etudiants volontaires (Hadith) | Selon la volonté du professeur Nombre indéterminé
Etudiants inscrits Lecture du Coran (qird’t) 5
Novices Mysticisme 10
Orphelins Coran 15
Nombre total des inscrits 45
Tableau 1. Les bénéficiaires d’al-ASrafiyya selon sa « basira ».

Le nombre La fonction Le personnel

1 Chargé de la gestion du waqf Nagzir (gérant du waqf)

I Gére le waqf au nom du nazir N&'ib (adjoint) du Nagzir

Enseigne le figh, et se consacre au hadith et au B .

! Corar% duraftq le ramadan. Faqib (enseignant)

I Assiste le professeur et aide les étudiants Mu‘id (assistant)

I Enseigne le hadith et préche Fagqih mubaddit (traditionaliste)

I Enseigne la grammaire Fagqih grammairien

I Enseigne les gira'at Mugqri’ (professeur des lectures du coran)

Enseigne la lecture et I'écriture aux enfants e e
1 . Mu‘allim (instituteur)
et leur faire apprendre le Coran

1 Chef de la hangah, responsable de 'hospitalité cheikh soufi

2 Assiste le cheikh Novice distingué

Récite le Coran auprés de la tombe

du prince al-Dhafir

Lecteur du Coran

1 Responsable de I'installation hydraulique Gestionnaire de 'eau

Tableau 2. Employés et enseignants d’al-Asrafiyya selon sa « basira ».

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

262 UNE WAQFIYYA SULTANIENNE DU YEMEN

Le nombre La fonction Le personnel
2 Range et nettoie les locaux Homme de ménage
1 Guide des différentes priéres Imam
2 Appeler aux priéres et assister I'imam Mv'azzin
21 Nombre total

Tableau 2. Employés et enseignants d’al-Asrafiyya selon sa « basira ». Suite et fin.

Les objectifs et les raisons
de la fondation de la madrasa al-Asrafiyya

Lorsqu'elle évoque les objectifs de la fondation de la madrasa et de son waqf, et insiste sur
la piété du sultan et son attachement 2 la religion, ainsi que la recherche de la récompense
divine, la basira ne fait que reprendre une formule figée qui évoque des motifs d'ordre stricte-
ment personnel. Mais cela ne doit pas cacher les objectifs qui relévent d'une véritable stratégie
sultanienne 29,

Il faut tout d’abord rappeler que la fondation d'un waqf hayri est considérée en islam comme
une sadaqa jariya (charité durable) 3°, Le wagif agit en dévot, ou parfois en repentant qui veut
parfaire ses ceuvres pieuses. Al-Asraf ordonna la fondation de sa madrasa trois ans avant sa
mort survenue quelques mois apres la fin des travaux. Sa femme Gihat al-Tawasi Mu‘tab fit de
méme cinq années avant lui lorsqu'elle fonda sa propre madrasa a Ta‘izz en 795/1392, I'année
qui précéda sa mort.

Dailleurs, les madrasas de I'époque étaient souvent congues pour abriter les tombes de
leurs fondateurs ou de leurs proches. Cette pratique sexplique a la fois par la recherche d'un
endroit saint et éloigné du menu peuple, et par le désir de se fabriquer une mémoire glorieuse.
Elle fut apportée par les Ayyibides?', mais n'était pas totalement ignorée des Yéménites .
Les Rasulides avaient généralisé la tradition, puisque onze des quatorze sultans avaient été
inhumés dans les madrasas de Ta‘izz, méme ceux qui avaient trouvé la mort trés loin de

29. Cette stratégie sultanienne n'est pas une invention yéménite. Cf. Sourdel, D., « Réflexions », p. 165-184.
Sourdel-Thomine, « Locaux denseignement », p. 185-197. Gary; « Notes on the Madrasa », p. 16-23. Golvin,
«La médersa ».

30. Ilfautreconnaitre que les motifs spirituels avaient joué un réle trés important — parmi d’autres — dans les
fondations attribuées aux dignitaires et notables du pays et aux princesses rastlides. Ces derniéres cumulent
un nombre important de madrasas qui dépasse celui des sultans: Sadek, « Rasulid Women », p.121-136.

31. Les Ayytbides n‘avaient fait que propager une tradition inaugurée — chez le sultan sunnite — par les
héritiers de Mahmud b. Zanki qui avaient inhumé ce sultan dans sa madrasa mausolée al-Nuriyya al-Kubra
construite 4 Damas une vingtaine d’années avant sa mort en 569/1174. Golvin, « La médersa», p. 41, 52-53.
32. La grande Arwa Bint al-Sulayhi fut inhumée dans un bitiment attenant 4 la mosquée de Jibla.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SAID M'HAMED = 263

la capitale, 3 Zabid ou 2 Aden . Sur ces onze sultans, sept sont enterrés dans leurs propres
madrasas. Pour elle seule, al-Asrafiyya abrite les corps de trois sultans.

Au-dela dela piété du sultan, se manifeste un désir de soigner son image de marque souillée
par ses ennemis, et celle d'une famille soucieuse de ses origines modestes et étrangeres. En effet
Al-ASraf est montré dans les sources zaydites comme un perfide et un ivrogne >+, En fondant
sa madrasa et deux mosquées, en plus de la restauration d'une soixantaine d’établissements
religieux 4 Zabid, al-Asraf voulait sans doute faire oublier aux gens ces reproches. Il voulait
aussi leur faire oublier ses origines étrangéres qui le rabaissaient par rapport aux grands chefs
de tribus et par rapport aux imams zaydites du Haut Yémen, d'origines arabes et nobles. En
effet, les longues années passées au pouvoir ne suffirent pas 2 faire oublier aux Yéménites les
origines modestes et étrangéres de leurs sultans *. Cette volonté d'ennoblir la famille rasalide
apparait nettement dans la basira ot le sultan sattribue une bonne lignée et une origine noble *°.

Al-Asraf voulait aussi s'aflicher comme un sultan mécéne qui protége et finance les Oulémas,
la science, et les institutions religieuses et scolaires. Le fait que les fondations pieuses soient
constituées au moment du régne des sultans prouve cette volonté ¥, Le mécénat était considéré
comme une qualité essentielle par les Oulémas musulmans en général, mais surtout par ceux
qui avaient transmis les traditions seldjoukides. Tout ce que faisaient les sultans rasalides du
Yémen dans ce domaine nous rappelle le comportement d'un Nizam al-Mulk 3¢, d'un Mahmad
b. Zanki ou d'un Saladin .

Les notices biographiques écrites par des auteurs du palais ne font jamais allusion aux
susdits hommes, mais insistent sur un comportement qui nous méne a faire cette comparaison.
Dans ces notices qui font I'éloge des sultans, le mécénat est mis en lumiére et les fondations
des madrasas sont presque toujours citées en premier lieu*°, Une autre qualité est affichée

33. Le grand-pére d'al-Asraf avait trouvé la mort 4 Aden, son pére ainsi que trois de ses successeurs étaient
décédés a Zabid.

34. Sept des quatorze sultans rasalides sont traités d’ivrognes, de despotes ou des deux défauts 4 la fois par
les Zaydites. Ibn al-Husayn, Gdyat al-amani, p. 433, 494, 518-519, 566, 578-579.

35. Rasal, le pére dela famille avait le titre d’Amir Ahar, responsable de I'étable sultanien chez les Ayytibides.
Al-Qalqa$andi, Subb al-a$a VII, p. 339.

36. « D'origine noble et d'une éminente lignée supérieure ». Le fait de porter le nom d’al-Agraf (le plus noble)
par quatre sultans rasalides prouve ces soucis.

37. Seulement quatre madrasas étaient fondées par des princes rastlides, dont deux étaient I'ceuvre du grand
As‘ad al-Din Muhammad b. al-Hasan b. Rasal, qui était muqti‘ de San‘a, il se révolta contre son oncle Nar
al-Din, puis son cousin al-Muzaffar Yasuf, et finit dans la prison de ce dernier en 658/1260; Al-Hazragj,
al-‘Uqad al-lw’lw’iyya 1, p. 122-123.

38. Nizim al-Mulk: grand politicien, vizir des sultans seldjoukides Alb Arslin et Malik Sah I¢*. Il fut tué en
485/1092 par la secte des Assassins. Ce vizir fut un grand méceéne, et de prestigieuses madrasas orientales
avaient porté son nom: « Nizimiyya». Il fut méme considéré a tort comme l'inventeur de la madrasa. Ibn
al-Atir, Al-Kamil fi al-tarih, X, p. 204-210.

39. En manque denracinement, les deux hommes ne sétaient pas contentés de leur image de sauveurs de
lislam. Ils sétaient rendus célébres par leur role de mécéne.

40. Cf. Al-Rasali, al-Malik al-Afdal al-‘Abbas, Kitab al-‘ataya, p. 318, 480-482, 514-516, 691-693.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

264 UNE WAQFIYYA SULTANIENNE DU YEMEN

dans ces notices, et méme dans la titulature royale #, cest celle du sultan lettré qui compose
des ouvrages et délibére avec les oulémas#. Cette figure de sultan de haut lignage, lettré et
fondateur de madrasas et de mosquées, est arborée 2 chaque occasion pour montrer les mérites
des sultans face 4 des adversaires de taille : les imams zaydites réputés pour leur savoir religieux
et leur origine noble incontestée méme par les sultans et les sources rastalides +.

Mais l'idée des madrasas n'était pas congue seulement dans le cadre du mécénat, puisque les
sultans avaient toujours besoin de ces établissements pour justifier et affirmer leur pouvoir. En
fondant sa madrasa 4 ]a fin de son régne, le sultan al-Asraf Isma‘il participa 4 la consolidation
d’un systéme d’enseignement et de propagande constitué déja par un nombre important de
madrasas fondées par ses prédécesseurs ou par des princesses rastlides et dont la gestion et
I'administration revenaient au sultan par procuration ou par héritage. Cet arsenal commandé
par le grand juge, constituait un outil de pouvoir trés utile pour la bonne gestion des affaires
de I'Etat et pour asseoir la mainmise des sultans sur la population et gagner l'affrontement
contre les imams 44,

Comme nous l'avons montré plus haut, les madrasas rasalides accueillirent et formérent
un nombre important d’éléves orphelins et d’étudiants qui avaient constitué une élite de let-
trés dépendants moralement et matériellement du sultan et capables de remplir un nombre
important de postes de fonctionnaires +*.,

Les madrasas qui étaient des institutions de propagande et des écoles de sainteté, formeérent
des mystiques, ainsi que des imams, des mulftis, des mubtasib-s et des faqih-s capables d'encadrer
et de guider la population pour le bon compte des sultans. Ils étaient aussi des défenseurs
farouches de la sunna contre les imams zaydites, ennemis conjoints des Rasalides, des soufis
et des faqib-s $afi‘ites. Les idées a$‘arites fraichement apportées au pays par les Ayytibides %S,
et adoptées par les rasalides, furent diffusées par les madrasas qui enseignaient les ceuvres des
grandes figures a§arites telles que Abu Ishiq al-Sirazi (m. 446/1083) et Aba Himid al-Gazali

41, Parmi les titres attribués au sultan al-ASraf dans le préambule de la basira, nous trouvons le titre de
«al-“alim » (le savant).

42. Nous avons pu compter une cinquantaine douvrages attribués aux sultans rastlides dont neuf sont
édités. Dans l'un des ouvrages attribués au sultan al-Afdal ‘Abbas, celui-ci considére la délibération avec
les oulémas, une attitude qui a la méme importance que la vénération de Dieu et la gestion des affaires du
sultanat. Al-Rasali, al-sultan al-Malik al-Afdal al-‘Abbas b. ‘Ali (m. 778/1377), Nuzhat al-zurafd’, p. 46.
43. Malgré les conflits entre les deux camps, les sources rastlides sont presque toujours modérées dans leurs
propos concernant les imams. Les origines nobles de ces derniers ne sont jamais mises en cause. Cf. Al-Rasalj,
al-Malik al-ASraf, Turfat al-ashab. Dans cet ouvrage le sultan consacre un chapitre aux ASrafs et 4 leurs
origines. Cf. aussi al-Ganadi, al-Sulak 11, p- 548. Al-Hazragi, al-‘Uqad al-lu’lu’iyya, VII, p. 131, 132, 134.

44. Cetoutil est trés utile pour des familles régnantes qui manquent de légitimité. Golvin, « La médersa ». Ce
méme outil fut utilisé par les mamelouks circassiens d'Egypte pour promouvoir l‘école hanafite. Cf. Fernandes,
« Mamluk Politics », AnIsl 23, 1987, p. 87-98.

45. Le fait de bitir onze madrasas sultaniennes 4 Ta‘izz sur un total de vingt madrasas fondées au Yémen
révéle ce besoin administratif et propagandiste.

46. La3‘arisme, dérivée du mu‘tazalisme, fondée par Aba al-Hasan al-A§‘ari (m. 524/935), est la forme
sunnite de ‘ilm al-kalim (science de la rhétorique théologique). Cf. Sayyid, Les doctrines religieuses, p. 71-79.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SAID M'HAMED = 265

(m. 505/1111) %7, En adoptant cette doctrine, les nouvelles générations de faqih-s Safi‘ites trou-
verent l'arme convenable pour débattre des questions théologiques avec leur adversaires zaydites
mu‘tazilites. Le débat portait surtout sur la thése du libre arbitre et celle de la prédestination.
Les faqib-s du Bas Yémen qualifiaient leurs ennemis zaydites de qadariyya (fatalistes) et leur
livrérent « une guerre » sans merci *%,

Les Zaydites se pronongaient aussi contre les mystiques et dédaignaient leurs prodiges
(karama), cela empécha I'implantation des soufis dans les régions contrélées par les imams et
provoqua leur hostilité a I'égard des Zaydites *°.

Sur le plan politique, les idées zaydites étaient totalement opposées a I'idéologie as‘arite.
Les faqih-s du Haut Yémen préchaient la révolte contre le souverain injuste (al-imam al-§a’ir)
méme s'il s'agissait de leur propre imam. De ce fait les zaydites se trouvérent face 4 une triple
alliance de la karama, de la fatwa et de I'épée. L'épée sultanienne avait besoin de la premiere
pour la propagande, de la deuxi¢éme pour légitimer I'effusion du sang d'un imam non seu-
lement musulman, mais descendant du propheéte. Les sultans affrontérent dés le début des
imams hostiles 4 leur présence et désireux de les chasser du Haut Yémen, puis par la suite de
sortir de leur enclave dans le haut pays pour pouvoir profiter des revenus du grand commerce
international 5°.

Nos sources regorgent d’informations qui nous montrent la ferveur avec laquelle les soufis
et les faqih-s $afi‘ites se dressaient contre leur ennemi commun. Dans ce cadre, on peut citer
des noms célébres, tel que celui du grand soufi et faqih $afi‘ite Ahmad b. Mussa b. “‘Ugayl
(m. 690/1201).

Ce cheikh était bien placé auprés des sultans rasalides qui cherchaient 4 le rallier 4 leur propre
cause et bénéficier ainsi de son charisme. Le sultan al-Malik al-Afdal al-‘Abbas (m. 778/1377)
nous rapporte, dans ['un de ses ouvrages, que les souverains rasilides honoraient ce cheikh et
acceptaient souvent son intercession (Safi‘a) en faveur des sujets du sultan; ils lui rendaient
eux méme visite pour bénéficier de sa bénédiction (baraka) et lui proposaient des exonérations
fiscales (musamaha) qu'il refusait ",

Al-Afdal al-“Abbas confirme par ses propos le témoignage rapporté par dautres chroniqueurs.
Al-Ganadi (m. 732/1332) par exemple — qui n’était pas tres favorable aux rasiilides — affirme lui
aussi que le cheikh Ahmad jouissait d'une position confortable et qu'il était de ce fait critiqué

47. Le premier était I'un des grands professeurs de la Nizamiyya de Bagdad. Le deuxiéme avait enseigné
dans la méme madrasa ainsi que la Nizamiyya de Naisabar.

48. Ce mot désigne les fatalistes, mais il est utilisé aussi pour désigner le contraire. Les qadariyyas dans ce
contexte sont les mu‘tazilites qui disaient que 'homme est le maitre de son destin. Selon la tradition, le
prophéte aurait mis en garde contre les fatalistes, en disant: «les Qadariyya sont les Zoroastriens de cette
oumma (nation).»

49. Al-Saragi raconte une anecdote 4 propos d’un soufi qui demandait souvent a ses ennemis zaydites de le
briiler vif en méme temps que leur cadi pour mettre A Iépreuve la véracité des deux idées. Al-Saragi, Tabaqat
al-bawas, p. 298-202.

50. Lesincursions del'imam al-Nasir Muhammad dans le pays du sultan al-Asraf, et notamment les menaces
contre le port d’Aden avaient angoissé le sultan conscient de I'importance de ce port.

51. Al-Rasali, al-Malik al-Afdal al-‘Abbas, Kitab al-‘ataya, p. 226-228.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

266 UNE WAQFIYYA SULTANIENNE DU YEMEN

par les oulémas « réfractaires ». Al-Ganadi nous rapporte l'opinion du cheikh a travers une
réponse soufflée 3 I'un de ces confréres dans un entretien onirique.

Le cheikh aurait dit 4 son interlocuteur qui désapprouvait sa collaboration avec le sultanat:
«les Ugiizzs sont des gens justes contrairement 4 d’autres qui font couler beaucoup de sang et
commettent d'infAimes exactions contre les biens et les honneurs 2, »

Ce méme cheikh, nous rapporte Ibn Battata, s'était avéré un interlocuteur redoutable
pour les faqih-s zaydites qui avaient osé débattre avec lui du theme du gadar (prédestination).
Ibn Battuta rapporte une anecdote encore céleébre lors de son passage par le pays du cheikh.
Les adeptes du cheikh lui racontérent comment des faqih-s zaydites venus pour délibérer des
questions doctrinales furent cloués au sol durant la journée sans pouvoir bouger; épuisés
et grillés par le soleil bralant de la Tihima et éblouis par la karama (prodige) du cheikh, ils
dénoncerent leur « hérésie » et implorérent le pardon 3.

En défiant les faqih-s zaydites de la sorte, le cheikh défendait sans doute sa propre doctrine,
mais il défendait aussi le sultanat qui luttait sans cesse contre les Zaydites par les armes du
siecle et encourageait les savants sunnites et les soufis 3 combattre leur ennemi commun par
la voie du savoir et de la karama.

Nos sources racontent que les Rasilides avaient organisé et patronné des débats depuis
qu'ils étaient lieutenants des ayytibides au Yémen. Al-Ganadi nous rapporte que le prince de
Sanaa, Badr al-Din, avait envoyé une délégation de faqih-s zaydites dans la région de Wisab
controlée par son frére — le futur sultan Nar al-Din — pour débattre avec un faqib sunnite de
la région, faute d’interlocuteur valable 3 Sanaa’4.

Un autre exemple de savant partisan du sultanat est incarné par le grand cheikh qadirite
de la ville de Zabid, Isma‘il al-Gabarti (m. 806/1403), qui joua un réle important dans la
mobilisation de la population de sa ville pour la défendre au nom du sultan contre l'assaut de
I'imam zaydite al-Nasir Muhammad (m. 793/1301) 5.

Le disciple de ce cheikh, Ibn al-Raddad (m. 821/1419), fut l'allié du méme sultan contre le
méme imam. Al-Hazragi (m. 812/1409) rapporte une anecdote racontée par Ibn al-Raddad a
propos du sultan al-Asraf. Ce dernier aurait écrit au cheikh en 794/1392 pour lui révéler qu'il
vit dans ses réves le Prophéte accompagné d’Aba Bakr al-Siddiq, de ‘Umar ibn al-Hattab et de
‘Ali ibn abi Talib, et qu'il requt leur bay‘a (allégeance) ¢, apres quoi il accompagna I'imam ‘Al
— cousin et gendre du Prophéte — jusquaux portes de la ville d’Aden afin de lui exposer la
stratégie envisagée par son ennemi zaydite pour prendre la ville. Al-Hazragi voit dans ce réve
un bon augure pour le sultan en guerre avec 'imam descendant du Prophéte et de I'imam ‘Ali

52. Les Ugiizzs en question sont les sultans rasilides, toujours désignés par ce terme par al-Ganadi (al-Sulik,
IL, p. 419).

53. Ibn Battata, Ribla, p. 137.

54. Al-Ganadi, Al-Sulik, 11, p. 283-284.

55. Ibn Hagar al-‘Asqalani, Inba’ al-gumr, p. 162-163.

56. Ces trois compagnons du prophéte comptent parmi les quatre hulafd’ rachidin (Califes Bien guidés),
successeurs du prophéte. Le quatriéme est ‘Utman ibn ‘Affan.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SATD M'HAMED = 267

Cet imam, nous rapporte al-Hazragl, connut une fin tragique apres étre tombé du haut de sa
mule effrayée par un oiseau lui « tombant » du ciel 7.

En racontant cette anecdote, le cheikh agit en agent de propagande en faveur du sultan
qui essayait d’aligner les soufis, les oulémas et la population du Bas Yémen contre I'imam qui
descendit du haut pays pour essayer de prendre les trois villes stratégiques des Rasalides:
Taizz, en 787/1385, Aden en 789/1387 et Zabid en 791/1389 58,

Pour faire face i ces incursions le sultan ordonna la restauration des murailles de la ville
d’al-Ganad située sur la route de Ta‘izz, et celles de la ville de Zabid 5. Il faut noter aussi
que les grands travaux de restauration des mosquées et des madrasas de la ville de Zabid, la
fondation du complexe mosquée-madrasa-hbanqah d’al-Mimlah prés de Zabid et la restauration
d’une mosquée a Ta‘izz furent effectués durant cette période, en 790-791/1388-1389. Par ces
travaux, le sultan, mis en difficulté par 'imam dans son propre territoire, voulait sans doute
sattirer les grices des faqih-s et des soufis ainsi que celle de la population °°.

Quant a Ibn al-Raddad, il fut nommé juge des juges par le successeur du sultan Isma‘il.
Cette nomination n'est quune partie des récompenses donnée au cheikh pour son soutien
offert au sultanat %',

Le cas d’ibn al-Raddid nous a montré la fagon avec laquelle le sultanat utilisait le charisme
des mystiques ou des faqih-s comme outil de propagande en sa faveur.

Mais d’autres types d’intellectuel, diplomés des madrasas, étaient sollicités par les sultans
pour la propagande, ce sont les chroniqueurs et les poétes. Lexemple le plus parlant parmi
les premiers est al-Hazragi (m. 812/1409). Lauteur de al-“Uqad al-lu’lu’iyya » se distingua aux
temps d'al-Asraf comme historien et généalogiste officiel en écrivant pour faire 'éloge des
sultans et défendre leur cause. Al-Hazragi recevait un ratib en tant quenseignant dans la
mosquée-madrasa d’al-Mahalib dans la Tihama, et ses terres furent exemptées d'impdt apres
son pélerinage au nom de la mére du sultan.

Il contribua aussi en sa qualité de poéte A soigner I'image de marque des sultans, notamment
son contemporain al-Asraf, en louant leurs qualités intellectuelles et en glorifiant leur origine 2.,

Un autre lettré contemporain d'al-Hazragi est le célébre Ibn al-Mugqri’ (m. 837/1433). Lui
aussi était enseignant et historien. Il écrivit pour plaire au sultan et recevoir ses faveurs. Mais
Ibn al-Mugri’ s'illustra par ses poémes chantés 4 la louange des cinq sultans qu'il cétoya. Il
fut l'un des plus céleébres poeétes yéménites de son époque. Ses poémes, témoignent de sa
contribution 4 la promotion de I'image de marque de la famille régnante et celle des sultans.

57. Al-Hazragi, al-‘Uqad al-lu’lu’iyya, 11, p. 186-190.

58. Les sources rasilides attribuent 4 cet imam le meurtre et la destruction du village du faqth Ahmad
b. Zayd al-Sawiri qui préchait contre sa doctrine. Al-Hazragi interpréte la fin tragique de I'imam comme un
chitiment divin de ce crime (al-‘Ugad al-lu’lu’iyya, 11, p. 186).

59. Ibid., p.170, 187.

60. Des mesures d'ordre fiscal furent prises au méme moment et pour les mémes motifs. Ibid., p. 165-192.
61. Cf. al-Barihi, Tabagqat, p. 299-302.

62. Al-Hazragi, al-‘Uqad al-lu’lu’iyya, 11, p. 171, 172, 232-233, 252.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

268 UNE WAQFIYYA SULTANIENNE DU YEMEN

Dans ses poemes, le sultan est toujours représenté comme un homme beau, fort, courageux,
un fidéle acharné contre les ennemis de la foi, les malfaiteurs et les rebelles, mais tolérant
envers les faibles et les pénitents. Il est aussi cultivé, généreux et soucieux de la justice et de la
paix dans son royaume. Il est surtout bienveillant 2 I'égard des oulémas et des cheikhs soufis .

Ibn al-Mugri’ évoque et confirme presque dans tous ses panégyriques l'origine yéménite —
prétendue — des sultans, et vante les mérites de leurs prédécesseurs rasilides et gassanides 4.

Fidele 4 sa doctrine as‘arite, ce poéte ne cesse de rappeler aux sujets du sultan l'origine
divine de l'autorité royale et de menacer ses ennemis des effets de I'épée royale bénite par les
« fatwa-s » des oulémas .

En contrepartie, Ibn al-Mugri’ recut les faveurs et les cadeaux des sultans. Al-Asraf notam-
ment le nomma professeur et nazir dans la madrasa de son grand-pére al-Mugahid 4 Ta‘izz. I
l'envoya en Egypte comme émissaire, puis il le nomma gouverneur au nord de la Tihima. Ce
méme sultan le gratifia d'un ratib mensuel de quatre cents dinars en plus d'une maison . Les
successeurs d'al-Asraf furent aussi généreux que leur prédécesseur en faveur du poéte, mais Ibn
al-Mugqri’ n'atteignit jamais la fonction de grand juge occupée a I'époque par al-Fairazabadi
(m. 817/1414) puis, par la suite par Ibn al-Raddad, I'ennemi juré du poete @7,

Concernant cette honorable fonction de grand juge, nous avons essayé de rassembler les
noms des faqih-s qui I'occupérent. Notre enquéte nous a fourni une vingtaine de noms, elle
nous a révélé aussi que la majorité des grands cadis furent des Yéménites, anciens des madra-
sas et parfois enseignants eux aussi. Quelques cadis parmi les noms trouvés cumulérent deux
prestigieuses fonctions, celle du grand cadi et celle du vizir %,

Mais si la liste des grands juges parait une ceuvre réalisable, celle des juges, des professeurs,
des mulftis et des agents de l'administration royale est interminable. L'édition des archives dal-
Mugzaffar par le chercheur yéménite Muhammad Gazim a révélé 'importance de I'adminis-
tration rastlide et la minutie avec laquelle elle traitait ses affaires ®. Cette minutie nécessitait
une «armée » de fonctionnaires dont bon nombre devait étre des lettrés.

Les textes littéraires quant i eux, notamment les ouvrages biographiques, révélent un
nombre trés important de noms de diplomés des madrasas qui furent appelés 3 remplir des
fonctions dites diniyya (religieuse). Les fonctions dites diwaniyya (administration royale) étaient
ouvertes aussi aux lettrés yéménites, mais les postes de commandement étaient réservés aux

63. Ibn al-Mugqri), Le diwan, p. 180, 191, 226.

64. Ibid., p. 307, 318, 353.

65. Ibid., p. 46, 65-66, 328-329, 341.

66. Ibid., p. 99, 358.

67. Ibn al-Muqri, ‘Inwan, p. 9, 189. Al-Fairtizabadi était un invité d’honneur au Yémen, il est notamment
connu par son grand dictionnaire de langue écrit & Zabid. Cf. al-Barihi, Tabaqat, p. 294-298.

68. Les vizirs étaient essentiellement des yéménites. Mais le vizir n'avait pas une large autorité, on le trouve
généralement 3 la téte des détachements armés chargés de prélever les imp6ts, ou de mater des insurrections
tribales.

69. Muhammad ‘Abd al-Rahim Gazim (éd.), Nar al-ma‘arif.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SATD M'HAMED = 269

lettrés locaux de hauts lignages, et surtout aux membres de la famille régnante, aux Mamlik-s,
parfois tawasi-s (eunuques) ou a des étrangers.

Il est vrai que ces fonctionnaires furent majoritairement $afi‘ites, mais les Rastilides n'avaient
pas exclu les adeptes des autres doctrines. Méme les Zaydites étaient présents dans I'entourage
du sultan. Lexemple le plus significatif est celui du chroniqueur ‘Imad al-Din Idris al-Hamzi
(m. 714/1314), un Sarif nommé plusieurs fois gouverneur par al-Ma'ayyad, puis nd’ib al-sultan
(lieutenant) 7°, Ce méme sultan ouvrit son palais au grand poéte zaydite al-Qasim b. Hutaymil
(m. 695/1296).

Les Hanalfites, qui avaient leurs propres madrasas fondées parfois par des sultans 7", furent
aussi admis dans l'administration. La famille al-‘Alwi de Zabid, célebre par ses madrasas et ses
fagqib-s fournit 2 'Etat des hommes de confiances comme le cadi Wagih al-Din ‘Abd al-Rahman
b. Muhammad (m. 803/1401) nommé nazir de la région de Surdud, musidd al-dawawin (chef
de I'administration sultanienne), puis gouverneur dans les villes du nord de la Tihima 7>, Un
autre ‘Alwi, Isma‘il b. ‘Abd al-Allah (m. 835/1431), fut ministre du sultan al-Mansar ‘Abd Allih
puis de son frére al-Asraf Isma‘il b. al-Nasir 7.

En somme, la madrasa dont la fondation était présentée comme un acte pieux qui témoigne
de la dévotion de son fondateur, était congue en réalité comme un moyen pour soigner I'image
de marque du sultan et de la famille royale et pour leur édifier une mémoire glorieuse. Elle
fut aussi utilisée comme instrument de pouvoir en fournissant A I'Etat l'essentiel du cadre
administratif, et en subvenant aux besoins des sultans en matiére de propagande.

En fondant sa madrasa et en la dotant d'un revenu considérable, al-Agraf était conscient
de ses avantages, mais il avait surtout les moyens d’aliéner une partie de sa fortune au profit
de cet établissement. Il avait aussi les moyens de réprimer les tribus insurgées et garantir les
recettes fiscales de la région de la Tihima considérée comme source importante de revenus
(Ummabat al-amwal) selon les termes d’al-Hazragi’+. Les successeurs d’al-Asraf nauront pas
les mémes chances depuis que les Mamlak-s d'Egypte décidérent de mettre 'embargo sur le
pays, le privant des profits tirés de sa participation au grand commerce international 7.

70. ‘Imad al-Din Idris est l'auteur de Nuzhat al-afkar.

71. Nar al-Din ‘Umar, le premier sultan rasilide avait fondé une madrasa pour les Hanafites 3 Zabid et une
madrasa mixte (pour les deux doctrines) a3 Aden.

72. Surdud est un village du nord de la Tihama. Le musidd al-dawawin est le responsable des services
administratifs.

73. Ibn al-Dayba*, Qurrat al-Uyan, p. 394.

74. Al-Hazragi, al-‘Uqad al-lu’lw’iyya, 11, p. 95.

75. Le Yémen rasulide participait  ce commerce par l'activité de ses négociants et par des produits yéménites
tel que les chevaux et I'indigo; il contrdlait aussi une partie de la route grice au port d’Aden. La décision
des Egyptiens de le remplacer par le port de Djedda sous leur contréle avait annoncé la ruine des sultans
yéménites. Cf. Darrag, L’Egypte sous le régne de Barsbay; Said, « Le réle du Yémen », p.159-188;; Vallet, Pouvoir
commerce et marchands.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

270

UNE WAQFIYYA SULTANIENNE DU YEMEN

Annexe

Inscription de la madrasa al-Asrafiyya

S e slevald (Lae VI OUaldl LY po Lgrtie &3 231 LU Ualedl sboandl 3 LL Aoyl oda el el
Sl e Jadl Lo 36 Gl s & T s s o3 Ol el s ol S gle s 031 Y
@)uﬁu-’ﬁ‘%ﬂﬁ“i"°J>‘J}“)u‘L}‘u‘ﬁ-’J“—“ﬂ*’ﬁa-’w‘-’wé’aww‘w&ﬂﬂlwﬂbLﬁ-‘-‘“@-‘

Traduction de Uinscription

GBS SN e p ] e el

La construction de cette madrasa bénie, heureuse, élevée et royale du sultan, a été ordonnée par

son fondateur notre maitre le sultan magnifié Chahinchah (roi des rois), souverain des nuques

des Nations, le lumineux, seigneur des rois des Arabes et des ‘Agam-s, le sultan de 'islam et des

musulmans, seigneur des rois et des sultans, celui qui déploie la justice dans les Mondes, Mumahhid
al-dunya wa al-din, Isma‘il b. ‘Abbas b. ‘Ali b. Da'ad b. Yasufb. ‘Umar b. ‘Alib. Rastl. Que Dieu

le rétribue ainsi que sa famille. (Cela a été achevé) le 15 mubarram 803 / dimanche 5 septembre 1400.

Références bibliographiques
Instruments de travail

Encyclopédie de I'Islam
Chabbi, J., « Ribat », nouvelle édition, Leyde, Brill, 1995,
SV, VIL, p. 510-523.

Sources

Anonyme, Tarih al-dawla al-rasaliyya fi al-Yaman,
éd. ‘Abd Allah Muhammad al-Hibsi, Dar al-gil,
Sanaa, 1984.

Al-Burayhi, ‘Abd al-Wahhab, Tabaqat sulaha’ al-Yaman,
éd. ‘Abd Allah al-Hubaysi, Maktabit al-ir§ad,
Sanaa, 1994.

Al-Hamzi, (‘Imad al-Din Idris), Kanz al-abyar fi
ma‘rifat al-siyar wa-l-abbar, éd. ‘Abd al-Muhsin
Mud‘ig, al-Mud‘ig, Mu'assasit al-§ira® al-‘arabi,
Koweit, 1992.

Ibn al-Atir, Tzz al-Din Abu al-Hsan ‘Ali, Al-Kamil fi
al-tarih X, Dar Sadir, Beyrouth, 1995.

Ibn Battata, Muhammad b. ‘Abd Allah at-Tangi, Ribla
(Tubfat al-anzar fi gara'ib al-amsar wa ‘aga’ib

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Strothmann, R., « Al-Zaidiya », premiére édition,
Leyde, Brill, 1913, SV, IV, p. 1264-1266.

al-asfar), éd. Muhammad ‘Abd al-Rahim,
Beyrouth, 2003.

Ibn al-Dayba‘, Aba ‘Abd Allih ‘Abd al-Rahmin,
Qurrat al-“Uyan bi-Abbar al-Yaman al-Mayman,
éd. Muhammad b. ‘Ali al-Akwa“ al-Hiwali,
Beyrouth, 1988

Ibn Hagar al-‘Asqalani, Inba’ al-gumr bi anba’ al-‘umr
V, éd. Muhammad ‘Abd al-mu‘id Han,

Dair al-kutub al-‘ilmiya, Beyrouth, 1986.

Ibn Hatim, Badr al-Din Muhammad, Al-Simt al-gali
al-taman fi abbar mulak al-Guzz bi-l-Yaman,
G. Rex Smith (éd.), (E.J.W. Gibb Memorial,
XXVI), Londres, 1974.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Ibn al-Husayn, Yahia, Gayat al-amani fi abbar al qutr
al-Yamani, éd. Sa‘id ‘Abd al-Fattah “Ashir,
Le Caire, 1960.

Ibn al-Mugti’, Le diwan, éd. ‘Abd Allah al-Ansari,
Dawha, Idarat ihya' al-turat al-islami bi dawlat
Qatar, 1988.

Ibn al-Mugri, ‘Inwan al-3araf al-wafi, éd. Ibrahim
al-Ansari, Matba‘at al-ir$§ad, Sanaa, 1996.

Ibn Wisil, Gamal al-Din Muhammad ibn Salim,
Moufarrig al-kurab fi abbar Bani Ayyab I,
éd. Gamal al-Din al-Sayyal, Matba‘at idarac
ihya' al-turat, al-matba‘a al-amiriyya, Le Caire,

1953

Al-Ganadi, Baha' al-Din Muhammad, Al-Sulik fi
tabaqat al-“ulama’ wa-l-mulik, ed. Muhammad
b. ‘Ali b. al-Husayn al-Akwa“, Wizarat al-ilam
wa al-taqafa, Sanaa, Dar al-tanwir li-l-tiba‘a
wa-l-nasr, Beyrouth, 1989.

Al-Hazragi, ‘Ali b. al-Hasan, Al-“Uqad al-li’'liiyya fi
tarib al-dawla al-rasaliyya, Muhammad b. ‘Ali
al-Akwa“ (éd.), Markaz al-dirasat wa al-buhat
al-yamani, Sanaa, Dar al-adab, Beyrouth, 1983.

Muhammad ‘Abd al-Rahim Gazim (éd.), Nar
al-ma‘arif fi nuzum wa-qawanin wa-a‘raf
al-Yaman fi al-‘abd al-muzaffari al-warif
(Lumiére de la connaissance des lois, régles
et coutumes du Yémen sous le régne du

Etudes

‘Abd al-‘Al, Ahmad Muhammad, Bani Rasal wa
Bana Tabir wa ‘ilagat al-Yaman al-barigiyya fi
‘abdibima, al-hay’a al-“dma li-l-kitab, Alexandrie,
1980.

‘Abd al-aziz al-Sinidi, al-Madaris al-yamaniyya fi “asr
al-dawla al-rasaliyya, Riyad, 2003.

AkwaC, Isma‘il b. ‘Ali, Al-Madaris al-islamiya fi-l-
Yaman, Mu'assasit al-risala, Beyrouth, Maktabit
al-gil al-§adid, Sanaa, 1986.

Al-Asbahi, ‘Al Ahmad Muhammad, La madrasa
al-Ashrafiyya de Taez a lépoque rasilide, étude
architecturale analytique, Wizarit al-taqafa wa-l-
siyaha, Sanaa, 2004.

Coussonnet, N., « Les assises du pouvoir zaydite au
x111° siécle », REMMM 67, 1993, p. 25-38.

Darrag, Ahmad, L’Egypte sous le régne de Barsbay,
825-841 / 1422-1438, Damas, 1961.

Fernandes, Leonor, « Mamluk Politics and Education:
The Evidence from Two Fourteenth Century
Wagfiyya», Anlsl 23, 1987, p. 87-98.

SATD M'HAMED

sultan rasiilide al-Muzaffar), Centre frangais
darchéologie et de sciences sociales de Sanaa,
vol. I, 2003; vol. I, Sanaa, 200s.
Al-Qalqasandi, Ahmad b. ‘Ali, Subb al-a“sha fi sina‘at
al-insha’ VII, Dar al-kutub al-sultaniyya,
Le Caire, 1915.
Al-Rasiili, al-Malik al-Afdal al-‘Abbas,
Kitab al-‘ataya al-saniyya wa-al-mawahib
al-haniyya fi al-manaqib al-yamaniyya,
éd. ‘Abd al-Wihid ‘Abd Allih Ahmad
al-Hamiri, Wizarat al-tagafa wa-l-siyaha,
Sanaa, 2004.
—, Nuzhat al-zurafd’ wa tubfat al-bulafa’, éd. Nabila
‘Abd al-Mun‘im, Beyrouth, 1985.
Al-Rasali, al-Malik al-Asraf ‘Umar b. Yasuf b.
Rastl, Turfat al-ashab fi ma‘rifat al-ansab,
éd. W. Zettersteen, Dar Sadir, Beyrouth, 1992.
Al-Saragi, Ahmad b. Ahmad, Tabaqgat al-hawas ahl
al-sidq wa al-iplas, éd. ‘Abd Allah Muhammad
al-Hibsi, al-Dar al-yamaniyya li-I-nasr wa-l-
tawzi‘, Sanaa, Dar al-manahil, Beyrouth, 1986.

Gary, Leiser, « Notes on the Madrasa in Medieval
Islamic Society », The Muslim World 76/1,
Hartford Seminary, Connecticut, 1986.

Golvin, Lucien, « La médersa, nouvel outil du pouvoir »,
dans Mezzine Mohamed (éd.), Fes médiévale
entre légende et histoire, un carrefour de I'Orient &
lapogée d'un réve, Paris, 1992.

—, La madrasa médiévale, Aix-en-Provence, Edisud,
1995, p. 16-23.

Sadek, Noha, Patronage and Architecture in Rasilid
Yemen 626-858 A.H. /1229-1454 A.D., thése de
doctorat non publiée, University of Toronto,
1990.

—, «Rasulid Women : Power and Patronage »,
Arabian Studies 19, 1989, p. 121-136.

Sayyid, Ayman Fa'ad, Les doctrines religieuses au
Yémen de lorigine jusquau vi‘/x11° siécle, al-Dar
al-misriyya al-lubnaniyya, Le Caire-Beyrouth,
1988.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M’hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-ASrafiyya de Ta‘izz (803/1400)
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

271


http://www.tcpdf.org

272 UNE WAQFIYYA SULTANIENNE DU YEMEN

Said M’hamed, « Le role du Yémen dans le grand

commerce oriental de 825/1422 2 923/1517 »,
dans Mélanges méditerranéens damitié et de
reconnaissance & André Raymond 2, pub. de
la fondation Temimi pour la recherche
scientifique et l'information, Tunis 2004,

p- 159-188.

Sourdel, D., « Réflexions sur la diffusion de la madrasa

en Orient du x1° au x11° siécle », REI 44, 1976,
p. 165-184.

Anlsl 46 (2013), p. 255-272 Said M'hamed
Une wagfiyya sultanienne du Yémen. L'acte de fondation de la madrasa al-Asrafiyya de Ta‘izz (803/1400)

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Sourdel-Thomine J., « Locaux denseignement et
madrasas dans lislam médiéval », REI 44, 1976,
p- 185-197.

Vallet Eric, Pouvoir commerce et marchands dans le
Yémen rasalide (625-858 /1229-1454) I-II, thése
de doctorat nouveau régime, sous la direction
de Frangoise Micheau, université Paris 1, 2006.

Van Arendonk, G., Les débuts de limamat Zaydite au
Yémen, traduit par Jacques Ryckmans, Leyde,
1960.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

