
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 46 (2013), p. 255-272

Saïd M’hamed

Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-
Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  46   −   2012

Saïd M’hamed

 
 

Une waqfiyya sultanienne du Yémen

L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿ izz 
(803/1400)

À la suite de la conquête du Yémen par l’armée de Saladin, conduite par son frère Tūrānšāh 
	 en 569/1173, le devenir de ce pays est désormais lié à celui du sultanat ayyûbide d’Égypte 1. 
	 Les princes ayyûbides qui avaient gouverné le Yémen depuis cette date et qui portaient 

le titre de « sultan », introduisirent dans les confins de l’Arabie des pratiques politiques et 
administratives seljoukides. Ils entamèrent aussi dans ce pays – partagé entre les šafiʿites dans 
le Bas Yémen et les Zaydites dans les Hauts Plateaux du Nord – une politique de conversion 
par le biais de fondation de madrasas. Leurs lieutenants et successeurs, les Rasūlides, suivirent 
la même démarche et la même politique depuis leur accession au pouvoir en 626/1229 en tant 
que représentants puis successeurs des Ayyûbides d’Égypte 2. Les Rasūlides furent de grands 
bâtisseurs de mosquées et de madrasas. Le nombre total des madrasas construites depuis cette 
époque jusqu’en 858/1454 dépasse les cent trente. Parmi elles, une trentaine fut fondée par des 
princesses, quatre par des princes et vingt-quatre par des sultans. Leur capitale, Taʿizz, fut dotée 
de vingt-six madrasas dont onze fondées par des sultans et sept par des princesses de la famille 

1.  Cf. Ibn Ḥātim, Al-Simt al-ġālī. Ibn Wāṣil, Mufarriǧ al-kurūb I. 
2.  Comme les Ayyūbides, les Rasūlides sont étrangers au Yémen. Ibn Ḥātim (m. après 702/1399) qualifie les 
deux familles d’Uġūzzs. Dès le règne du deuxième sultan, les Rasūlides vont s’attribuer un nom de famille 
yéménite, en prétendant l’appartenance à la très glorieuse famille des Ghassanides. Selon la thèse officielle, 
Muḥammad b. Hārūn, le père des Rasūlides, mérita son surnom « Rasūl » (messager) après son séjour chez un 
calife abbasside qui l’avait dépêché en missions secrètes, en Syrie et en Égypte. Quant aux origines turcomanes, 
elles l’expliquent par le séjour des descendants de Ǧabala b. al-Aiham al-Ġassānī chez une famille turcomane, 
noble. Cf. Al-Rasūlī, al-Malik al-Ašraf, Ṭurfat al-aṣḥāb. Al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd al-lu’lu’iyya, I, p. 17-49. Sur le 
règne des Rasūlides, cf. ʿAbd al-ʿĀl, Banū Rasūl. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une waqfiyya  sultanienne du yémen256

régnante 3. La madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz qui fut l’une des plus prestigieuses et des plus dotées 
de legs pieux (awqāf), subsiste encore aujourd’hui. L’acte de fondation de son waqf (waqfiyya 
ou baṣīra) nous est parvenu. L’étude de ce document, que nous nous proposons de réaliser ici, 
permet de présenter comment al-Ašrafiyya fut conçue comme instrument de pouvoir par un 
sultan qui souffrait d’un déficit de légitimité aux yeux de ses sujets šafiʿites comme à ceux de 
ses ennemis zaydites.

Cette madrasa fut dénommée d’après son fondateur, al-Ašraf Ismāʿīl (778-803/1376-1400) 4, 
qui ordonna sa construction au pied de la colline depuis laquelle la citadelle al-Qāhira domine 
la ville de Taʿ izz. La waqfiyya est incomplète, elle ne transmet donc aucun renseignement sur 
la date de sa rédaction, ni sur la fondation de la madrasa. Nous savons, en revanche, d’après 
une inscription découverte à l’intérieur de la salle de prière, que les travaux commencèrent 
le 2 rabīʿ al-awwal 800 / décembre 1397, et furent terminés au mois de muḥarram 803 / août 1400, 
quelques mois avant la disparition du sultan. Cela nous mène à proposer la date de 803/1400 
comme date de la constitution du waqf, étant donné que le texte décrit un bâtiment achevé. 

Cependant nous ne disposons pas de la baṣīra original qui aurait été écrite par un des 
scribes du Dīwān al-awqāf 5, mais d’une copie de l’acte originale, qui fait partie d’un registre 
manuscrit, copié sur papier ordinaire en 1359/1940 et conservé dans le bureau des waqfs de la 
ville de Taʿ izz. Ce recueil de 174 folios porte comme titre « al-waqfiyya al-ġassāniya », et contient 
une vingtaine de baṣīra-s principalement des waqfiyya-s de fondations pieuses ou waqf ḫayrī 
tels que les madrasas, les ribāṭ-s (couvents) les sabīl-s (fontaines publiques) et les mosquées 6.

Comme tous les documents de waqf, la waqfiyya de la madrasa al-Ašrafiyya concerne 
d’une part la fondation pieuse : la madrasa elle-même, et d’autre part les biens immobilisés 
dont les revenus furent par cet acte mis à sa disposition. Elle couvre une vingtaine de folios, 
et se décompose en trois grandes parties : le protocole initial ou préambule, le texte du waqf 
et le protocole final.

Le préambule souffre de quelques lacunes ; il commence par l’invocation de Dieu (basmala), puis 
vient la titulature ; le nom du sultan fondateur de la madrasa est donné en troisième lieu. La waqfiyya 
définit l’endroit et la nature de l’édifice immobilisé, puis ses objectifs, tout en louant les mérites 
du sultan, sans citer les versets coraniques et les hadiths du Prophète qui exhortent à l’aumône et 
qu’on trouve habituellement dans les préambules propres à ce genre de documents et notamment 
le hadith concernant le waqf de ʿ Umar b. al-Ḫaṭṭāb, et celui relatif à la charité durable 7.

3.  Cf. Ismāʿīl al-Akwaʿ, al-Madāris al-islāmiya. ʿAbdelaziz al-Sinīdī, Al-Madāris al-yamaniyya.
4.  Les dates entre parenthèses, sont celle des règnes des sultans. Sur cette période, cf. al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd 
al-lu’lu’iyya, II, p. 141-262. Cf. Anonyme, Tārīḫ al-dawla al-rasūliyya, p. 79-131. 
5.  Le Diwān al-awqāf est l’administration chargée de la gestion des waqfs, depuis l’époque d’al-Malik al-
Mū’ayyad (m. 721/1321). Al-Ǧanadī, Al-Sulūk II, p.121, 536, 555, 574. 
6.  Le recueil est appelé ainsi, par référence au nom de la famille régnante qui prétendait des origines yéménites 
ghassanides. 
7.  Les textes incitants à l’aumône abondent dans le coran et dans la sunna. Certains textes sont plus évoqués que 
d’autres dans les waqfiyyas rasūlides. Dans la waqfiyya de la madrasa al-Ẓāhiriyya, fondée par al-Ẓāhir Yaḥya 
(m. 842/1438), et dont la forme est semblable à notre document, nous trouvons les versets et les hadiths suivants : 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


saïd  m ’hamed 257

Le corps du texte comprend deux subdivisions :
1.  Quatre folios et donne une description détaillée des différentes parties de la madrasa 

réparties selon leurs usages ;
2.  Treize folios, consacrés à l’énumération des biens constitués en waqf. Il s’agit d’un ensemble 

dépassant trois cents biens-fonds situés dans la ville de Taʿ izz et ses environs, et dans les villes de 
Ib, Jibla, Zabid et Hays ainsi que dans leurs environs 8. Le document stipule que la rente de ces 
biens immobilisés profitera à la madrasa et à ses usagers et devra être partagée en deux parties : 

– L’une sera réservée à l’approvisionnement de la madrasa et aux rétributions (rātib, plur. 
rawātib) en nature et en espèce des employés et des bénéficiaires de la madrasa. La waqfiyya 
précise le nombre des enseignants et des employés de la madrasa, ainsi que celle des « darassa-s » 
(les étudiants et les disciples soufis), et définit les devoirs et les tâches de chaque catégorie 
ainsi que le montant exact de sa rétribution exprimé en dinars et en zabadis, cela en plus des 
kiswa-s (pièces d’étoffes) attribuées aux enseignants et employés de la madrasa 9 ;

– L’autre sera destinée à la restauration de la madrasa et à l’entretien et l’exploitation des 
biens-fonds immobilisés en sa faveur.

Le protocole final, qui forme la troisième et la dernière grande partie de la waqfiyya, comporte 
trois subdivisions :

1.  La désignation du nāẓir (gérant du waqf) : la waqfiyya stipule que la gérance (niẓāra) 
sera assurée par le sultan lui-même de son vivant, puis transférée à l’un de ses descendants 
des deux sexes parmi les plus éligibles, puis à ses affranchis mâles dans le cas de disparition 
de descendants directs, ou enfin aux « gouverneurs des musulmans » de la ville de Taʿ izz, ou 
les régions les plus proches.

2.  La clause comminatoire profère la malédiction et les foudres spirituelles, et frappe 
d’anathème celui qui abuserait du waqf par la force ou par la ruse.

3.  La mention de la pleine possession de la part du wāqif de toutes ses facultés physiques 
et mentales 10.

« Quelque dépense que vous fassiez, il vous la rendra. Il est le meilleur des Attributeurs », sourate XXXIV, verset 
39. « Dis à mes serviteurs qui sont croyants, d’accomplir la Prière et de faire dépense en secret et en public, sur ce 
que Nous leur avons attribué, avant que ne vienne un jour où il n’existera ni troc ni fraternité », sourate XIV, verset 
31. « Ceux qui dépensent leurs biens, la nuit et le jour, en secret et en public, auront leur rétribution auprès de Lui. 
Nulle crainte sur eux, et ils ne seront point attristés », sourate II, verset 274. Le même document cite le hadith 
suivant où le prophète dit : « Une fois le fils d’Adam décédé, ses œuvres s’estompent à l’exception de trois : une 
charité durable, un savoir utile ou un enfant vertueux qui prie pour lui. » Il évoque aussi la réponse du prophète 
qui dit à ʿ Umar à propos de la terre de ḫaybar, « Immobilise le fond et fais aumône du fruit. »
8.  Ib et Jibla sont situées au nord de Taʿizz à une soixantaine de km. Hays est située au sud de Zabid à 35 km. 
9.  Le zabadī est une unité de mesure de capacité. Le zabadī en question est celui du ṭaʿām (nourriture) un mot 
qui désigne généralement la dhura (sorgho). Les étudiants n’avaient pas droit à la kiswā, mais à une somme 
d’argent et à une quantité de grains. Quant aux orphelins et aux disciples soufis, ils avaient droit seulement 
à dix zabadī-s de grains pour chacun d’eux.
10.  Cette mention relative au donateur est l’une des conditions requises pour la validité du waqf.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une waqfiyya  sultanienne du yémen258

Sur cette affirmation s’arrête le texte relatif à la madrasa et aux biens immobilisés en sa 
faveur sans donner la date de l’acte et les souscriptions des juges et des témoins qu’on trouve 
généralement dans les protocoles finals des documents de ce genre 11.

Rien ne paraît distinguer un tel acte des autres waqfs de bienfaisance (ḫayrī) établis par 
un bienfaiteur en faveur d’un service public, que ce soit sur le plan de la forme ou celui des 
objectifs déclarés. Il s’agit d’affecter un bâtiment « aux litanies, à l’enseignement et à la prière » 
et d’assurer son fonctionnement normal en lui allouant des revenus garantis par d’autres waqfs. 
Cependant, le fait que cette waqfiyya émane du sultan, et qu’elle ait été promulguée pendant 
son règne, en fait bien plus qu’une simple dotation établie dans le souci religieux d’obtenir une 
récompense future ou de plaire à Dieu. Le but essentiel en est, sans aucun doute, la mise en 
place d’un instrument de pouvoir et, dans le contexte propre au Yémen, la consolidation du 
pouvoir de la famille régnante d’origine étrangère qui n’avait ni la noblesse ni le charisme des 
imams zaydites ḥasanides, dominant les Hauts Plateaux du nord depuis 284/899 12.

	 Description de l’établissement et de ses fonctions 

La madrasa al-Ašrafiyya est l’un des rares monuments hérités de l’époque rasūlide à Taʿ izz 13. 
Elle a fait l’objet d’études architecturales qui ont montré que l’édifice n’a pas connu de grandes modi-
fications susceptibles de le remodeler en profondeur 14. L’exploitation croisée des résultats de ces 
recherches et des données de la baṣīra peut nous donner une idée de ce qu’était la madrasa rasūlide.

Par ses dimensions (1 495 m²), al-Ašrafiyya compte parmi les grandes madrasas médié-
vales de l’ensemble du monde musulman. Elle dépasse de loin le nombre d’établissements 
similaires en Égypte ou en Syrie 15. L’énumération et la description des différentes parties 
du bâtiment, ainsi que leurs usages, nous montrent qu’il s’agit d’un complexe religieux se 
composant essentiellement : 

– d’une grande salle de prière située au nord de la madrasa. Elle fait office d’une mosquée 
d’une surface de 193 m² 16. Cette mosquée était ouverte aux étudiants, au personnel de la 
madrasa et aux habitants du quartier, pour les cinq prières quotidiennes, ainsi que celles faites 

11.  Au lieu de ces données, nous trouvons un fragment de ce qui paraît être une baṣīra à part concernant le 
waqf de la turba du fils du sultan inhumé dans la madrasa.
12.  Ils sont nommés zaydites par référence au fondateur de leur doctrine Zayd b. ʿAlī b. al-Ḥusayn b. ʿAlī 
le compagnon du Prophète (m. 122/740), et Ḥasanides par référence à leur ancêtre al-Ḥassan b. ʿAlī. 
Malgré leur puissance les premiers Rasūlides n’avaient pas réussi à anéantir le pouvoir des imams ; refoulés 
vers le Nord, ces derniers vont accroître leur puissance et étendre leur domination sur le Haut Yémen et 
menacer les villes du Bas Yémen depuis le début du viiie/xive siècle. Cf. al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd al-lu’lu’iyya II, 
p. 13-107. Van Arendonk, Les débuts de l’imāmat Zaydite, p. 125-174 ; Strothmann, « Al-Zaudiya », p. 1264-1266. 
Coussonnet, « Les assises du pouvoir zaydite au xiiie siècle ». 
13.  À côté d’al-Ašrafiyya, nous citons al-Muʿtabiyya fondée par la femme d’al-Ašraf ; la mosquée al-Muẓaffar 
fondée par le deuxième sultan de la dynastie. 
14.  Cf. Sadek, Patronage and Architecture, p. 200-227. Al-Asbahi, La madrasa al-Ašrafiyya. 
15.  Golvin, La madrasa médiévale, p. 307.
16.  Al-Asbahi, La madrasa al-Ašrafiyya, p. 89. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


saïd  m ’hamed 259

à l’occasion du kusūf et du ḫusūf (éclipses solaire et lunaire) et celle des raġā’ib-s (souhaits, faits 
la première nuit du mercredi à jeudi du mois de Raǧab), de la šaʿbāniyya (faite le quinzième 
jour du mois de Šaʿbān), et des tarāwīḥ-s (faites durant les nuits de ramadan) 17.

– De deux salles d’enseignement situées au sud de la mosquée, couvrant chacune une surface 
de 50 m² 18. La salle orientale était consacrée à l’enseignement de la tradition prophétique (ḥadīṯ). 
Celle d’en face était réservée à la jurisprudence (fiqh) selon le rite šafiʿite. La waqfiyya indique 
que les enseignants avaient la possibilité de donner des cours libres, ouverts à des étudiants 
mutaṭawiʿūn (volontaires) 19. Les professeurs pouvaient donner leurs cours dans la salle de la 
mosquée, ou dans les autres compartiments de la madrasa. En outre, ils avaient la possibilité 

– comme leurs étudiants inscrits – de faire la sieste dans les deux salles d’enseignement le jour 
et de les utiliser comme dortoir la nuit 20.

– D’un autre local qui se situe à l’entrée sud de la madrasa et servait de kuttāb ou m iʿlāma 
(école élémentaire).

– De la ḫānqāh qui est située entre le kuttāb et les deux salles d’étude. Ses différentes pièces 
culminent une surface de 50 m² 21 ; elle était réservée aux soufis de la madrasa au nombre de 
dix encadrés par un cheikh.

– De la waqfiyya qui prévoit une salle de sépulture qui ne sera pas occupée par la suite vu 
que les sultans seront inhumés dans des turba-s aménagées dans la cour centrale de la madrasa ; 
d’autres tombes seront creusées dans la salle d’enseignement orientale pour recevoir les corps 
de parents du sultan 22.

– Du bloc sanitaire située au sud-ouest de la madrasa. Il est formé d’une salle d’ablution 
et de latrines qui entourent un bassin d’eau.

– D’autres salles qui étaient réservées aux équipements du bâtiment.

Selon la waqfiyya, le sultan avait fondé une madrasa de fonctions multiples. La description des 
bâtiments nous a montré qu’il s’agit non seulement d’un lieu de recueillement, de prosternation 
et d’enseignement, mais aussi d’une « madrasa funéraire » fidèle au modèle en vogue à l’époque.

Mais la diversité de ces fonctions n’affecte en rien le rôle primordial de cette institution qui était 
l’enseignement. Le nombre total de bénéficiaires inscrits et jouissants d’une bourse est de quarante-
cinq selon la waqfiyya, mis à part le nombre indéterminé des élèves et des étudiants mutaṭawiʿūn.

La madrasa faisait fonction à la fois d’une école élémentaire, d’une école de sainteté et d’un 
collège de fiqh. En effet, la m iʿlāma située à l’entrée sud de l’établissement était destinée à une 
quinzaine d’orphelins murattabūn (inscrits et recevant un rātib), mais elle était ouverte aussi 

17.  La prière hebdomadaire du vendredi, était réservée à la mosquée voisine bâtie par al-Muẓaffar Yūsif. Les 
faqīh-s šafiʿites étaient à l’origine opposés à l’organisation de cette prière dans deux mosquées d’une même ville.
18.  Al-Asbahi, La madrasa al-Ašrafiyya, p. 114-122.
19.  Ce sont des étudiants passagers, non inscrits et non rémunérés.
20.  Ni le plan, ni la baṣīra ne montrent d’autres locaux pour héberger les étudiants. 
21.  Al-Asbahi, La madrasa al-Ašrafiyya, p. 122-128.
22.  Sadek, Patronage and Architecture, p. 216-226. Al-Asbahi, La madrasa al-Ašrafiyya, p. 103-114, 117-120.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une waqfiyya  sultanienne du yémen260

à d’autres enfants. Ces écoliers qui apprenaient le Coran, la lecture et l’écriture, seront par la 
suite orientés vers l’une des branches d’étude assurées par la madrasa.

Al-Ašrafiyya était avant tout un collège de sciences religieuses et juridiques. Les étudiants 
inscrits avaient le choix entre trois sections spéciales, ouvertes aussi aux étudiants mutaṭawiʿūn 
en dehors des horaires officiels : 

– les études juridiques (fiqh) selon l’école šafiʿite : l’intérêt porté à cette discipline apparaît 
dans le nombre élevé de ses étudiants et dans le salaire élevé payé à leur professeur qui avait 
aussi le privilège d’avoir un assistant 23. Les dix étudiants inscrits prenaient des cours sur les 
fondements de la discipline juridique (uṣūl al-fiqh) et de la jurisprudence ( furūʿ). Ils étaient 
appelés aussi à se consacrer au Coran et au hadith durant le mois de ramadan. Comme l’en-
semble des étudiants de la madrasa, ils devaient prendre des cours obligatoires de grammaire 
pour parfaire leur langue : 

– La tradition (science du hadith) : cette section était ouverte pour cinq étudiants inscrits. 
– La science des lectures du Coran (ʿ ilm al-qira’āt). Cinq étudiants inscrits assistaient quo-

tidiennement aux cours donnés par un spécialiste des sept lectures 24.

Mais al-Ašrafiyya fait aussi fonction d’une école « officielle » de sainteté grâce à sa ḫānqāh 25, 
ouverte à une dizaine de disciples autour d’un cheikh responsable 26. Le fondateur du waqf 
(wāqif) préconise aux mystiques l’ascèse, l’abstinence et la solitude pour se livrer à la médi-
tation et au recueillement 27. Lui-même adepte de l’enseignement par l’audition (le samāʿ), le 
wāqif autorise ces concerts spirituels de la confrérie, ainsi que des chants de louange à Dieu 
et au Prophète (madīḥ), mais il interdit l’utilisation d’instruments de musique qui pouvaient 
accompagner les chants religieux 28.

Ainsi présentée, la madrasa al-Ašrafiyya paraît être à la fois un lieu de prière, de recueille-
ment, d’enseignement, d’hospitalité et de sépulture.

23.  Le salaire du muḥaddiṯ et celui du muqri’ est la moitié de celui du faqīh. 
24.  Les sept Riwāyāt-s (lectures) du saint Coran sont dues aux sept lecteurs qui sont Nāfiʿ, Ibn Kaṯīr, Abū 
ʿAmr ibn Al ʿAlā’, l’Imam Ibn ʿAmir al-Dimašqī, l’Imam ʿĀssim ; l’Imam Ḥamza et al-Kisā’ī. 
25.  La ḫānqāh d’al-Ašrafiyya n’était pas le cas unique en son genre, d’autres madrasas avaient des ḫānqāh-s 
attenantes. Nous avons pu compter six établissements sultaniens de ce genre, dont quatre à Taʿizz. Al-Ašraf 
lui-même, avait fondé dans le village d’al-Mimlāh une mosquée avec une ḫānqāh adjacente.
26.  Chabbi, « Ribat », p. 510-523. Les écoles de sainteté « privées » appelées « Ribāṭ », étaient très nombreuses, 
elles étaient installées dans des mosquées ou des maisons et dirigées par des cheikhs soufis, autour de qui se 
regroupaient des murīd-s « disciples » qui comptaient parfois par centaines. Al-Burayhī, Ṭabaqāt, p. 58, 66, 
80. Chabbi, « Ribat », p. 510-523.
27.  La waqfiyya n’indique pas la confrérie mystique (ṭarīqa) à laquelle était affectée la ḫānqāh, mais nous 
savons que la Ṭarīqa qādiriyya était la plus répandue à l’époque.
28.  Le samāʿ était l’objet de controverses et de litiges entre les soufis qui l’organisaient même dans les 
mosquées, et les faqīh-s qui l’interdisaient et accusaient les soufis de blasphémer les lieux saints. Cf. sur ce 
sujet : Ibn al-Muqri’, Le dīwān, p. 11 ; Sadek, Patronage and Architecture, p. 116. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


saïd  m ’hamed 261

En outre, ce waqf mérite d’être qualifié d’hybride, puisqu’il avait un côté de bienfaisance 
(ḫayrī), qui touchait un public élargi et varié, et un côté concernant la gestion familiale (ahlī), 
du fait qu’il était un mausolée familial. Ce statut spécial et cette diversité des fonctions de 
l’établissement laissent à penser à des raisons et des objectifs multiples de sa fondation. 

Les bénéficiaires Les matières d’enseignement Le nombre

Étudiants inscrits Matières juridiques : Droit (fiqh) ; jurisprudence 
(Furūʿ) et fondements juridiques (uṣūl) 10

Étudiants volontaires (Fiqh) Selon la volonté du professeur Nombre indéterminé

Étudiants inscrits Hadith 5

Étudiants volontaires (Hadith) Selon la volonté du professeur Nombre indéterminé

Étudiants inscrits Lecture du Coran (qirā’āt) 5

Novices Mysticisme 10

Orphelins Coran 15

Nombre total des inscrits 45

Tableau 1.  Les bénéficiaires d’al-Ašrafiyya selon sa « baṣīra ».

Le nombre La fonction Le personnel

1 Chargé de la gestion du waqf Nāẓir (gérant du waqf)

1 Gère le waqf au nom du nāẓir Nā’ib (adjoint) du Nāẓir

1 Enseigne le fiqh, et se consacre au hadith et au 
Coran durant le ramadan. Faqīh (enseignant)

1 Assiste le professeur et aide les étudiants Muʿīd (assistant)

1 Enseigne le hadith et prêche Faqīh muḥaddiṯ (traditionaliste)

1 Enseigne la grammaire Faqīh grammairien

1 Enseigne les qirā’āt  Muqri’ (professeur des lectures du coran)

1 Enseigne la lecture et l’écriture aux enfants 
et leur faire apprendre le Coran Muʿallim (instituteur)

1 Chef de la ḫānqāh, responsable de l’hospitalité cheikh soufi

2 Assiste le cheikh Novice distingué

4 Récite le Coran auprès de la tombe 
du prince al-Dhāfir Lecteur du Coran

1 Responsable de l’installation hydraulique Gestionnaire de l’eau

Tableau 2.  Employés et enseignants d’al-Ašrafiyya selon sa « baṣīra ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une waqfiyya  sultanienne du yémen262

Le nombre La fonction Le personnel

2 Range et nettoie les locaux  Homme de ménage

1 Guide des différentes prières Imam 

2 Appeler aux prières et assister l’imam Mu’azzin

21 Nombre total

Tableau 2.  Employés et enseignants d’al-Ašrafiyya selon sa « baṣīra ». Suite et fin.

	 Les objectifs et les raisons 
de la fondation de la madrasa al-Ašrafiyya

Lorsqu’elle évoque les objectifs de la fondation de la madrasa et de son waqf, et insiste sur 
la piété du sultan et son attachement à la religion, ainsi que la recherche de la récompense 
divine, la baṣīra ne fait que reprendre une formule figée qui évoque des motifs d’ordre stricte-
ment personnel. Mais cela ne doit pas cacher les objectifs qui relèvent d’une véritable stratégie 
sultanienne 29.

Il faut tout d’abord rappeler que la fondation d’un waqf ḫayrī est considérée en islam comme 
une ṣadaqa jāriya (charité durable) 30. Le waqīf agit en dévot, ou parfois en repentant qui veut 
parfaire ses œuvres pieuses. Al-Ašraf ordonna la fondation de sa madrasa trois ans avant sa 
mort survenue quelques mois après la fin des travaux. Sa femme Ǧihat al-Tawāšī Muʿtab fit de 
même cinq années avant lui lorsqu’elle fonda sa propre madrasa à Taʿ izz en 795/1392, l’année 
qui précéda sa mort.

D’ailleurs, les madrasas de l’époque étaient souvent conçues pour abriter les tombes de 
leurs fondateurs ou de leurs proches. Cette pratique s’explique à la fois par la recherche d’un 
endroit saint et éloigné du menu peuple, et par le désir de se fabriquer une mémoire glorieuse. 
Elle fut apportée par les Ayyûbides 31, mais n’était pas totalement ignorée des Yéménites 32. 
Les Rasūlides avaient généralisé la tradition, puisque onze des quatorze sultans avaient été 
inhumés dans les madrasas de Taʿ izz, même ceux qui avaient trouvé la mort très loin de 

29.  Cette stratégie sultanienne n’est pas une invention yéménite. Cf. Sourdel, D., « Réflexions », p. 165-184. 
Sourdel-Thomine, « Locaux d’enseignement », p. 185-197. Gary ; « Notes on the Madrasa », p. 16-23. Golvin, 
« La médersa ». 
30.  Il faut reconnaître que les motifs spirituels avaient joué un rôle très important – parmi d’autres – dans les 
fondations attribuées aux dignitaires et notables du pays et aux princesses rasūlides. Ces dernières cumulent 
un nombre important de madrasas qui dépasse celui des sultans : Sadek, « Rasulid Women », p. 121-136.
31.  Les Ayyûbides n’avaient fait que propager une tradition inaugurée – chez le sultan sunnite – par les 
héritiers de Maḥmūd b. Zankī qui avaient inhumé ce sultan dans sa madrasa mausolée al-Nūriyya al-Kubrā 
construite à Damas une vingtaine d’années avant sa mort en 569/1174. Golvin, « La médersa », p. 41, 52-53. 
32.  La grande Arwa Bint al-Ṣulayḥī fut inhumée dans un bâtiment attenant à la mosquée de Jibla. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


saïd  m ’hamed 263

la capitale, à Zabid ou à Aden 33. Sur ces onze sultans, sept sont enterrés dans leurs propres 
madrasas. Pour elle seule, al-Ašrafiyya abrite les corps de trois sultans. 

Au-delà de la piété du sultan, se manifeste un désir de soigner son image de marque souillée 
par ses ennemis, et celle d’une famille soucieuse de ses origines modestes et étrangères. En effet 
Al-Ašraf est montré dans les sources zaydites comme un perfide et un ivrogne 34. En fondant 
sa madrasa et deux mosquées, en plus de la restauration d’une soixantaine d’établissements 
religieux à Zabid, al-Ašraf voulait sans doute faire oublier aux gens ces reproches. Il voulait 
aussi leur faire oublier ses origines étrangères qui le rabaissaient par rapport aux grands chefs 
de tribus et par rapport aux imams zaydites du Haut Yémen, d’origines arabes et nobles. En 
effet, les longues années passées au pouvoir ne suffirent pas à faire oublier aux Yéménites les 
origines modestes et étrangères de leurs sultans 35. Cette volonté d’ennoblir la famille rasūlide 
apparaît nettement dans la baṣīra où le sultan s’attribue une bonne lignée et une origine noble 36. 

Al-Ašraf voulait aussi s’afficher comme un sultan mécène qui protège et finance les Oulémas, 
la science, et les institutions religieuses et scolaires. Le fait que les fondations pieuses soient 
constituées au moment du règne des sultans prouve cette volonté 37. Le mécénat était considéré 
comme une qualité essentielle par les Oulémas musulmans en général, mais surtout par ceux 
qui avaient transmis les traditions seldjoukides. Tout ce que faisaient les sultans rasūlides du 
Yémen dans ce domaine nous rappelle le comportement d’un Niẓām al-Mulk 38, d’un Maḥmūd 
b. Zankī ou d’un Saladin 39.

Les notices biographiques écrites par des auteurs du palais ne font jamais allusion aux 
susdits hommes, mais insistent sur un comportement qui nous mène à faire cette comparaison. 
Dans ces notices qui font l’éloge des sultans, le mécénat est mis en lumière et les fondations 
des madrasas sont presque toujours citées en premier lieu 40. Une autre qualité est affichée 

33.  Le grand-père d’al-Ašraf avait trouvé la mort à Aden, son père ainsi que trois de ses successeurs étaient 
décédés à Zabid.
34.  Sept des quatorze sultans rasūlides sont traités d’ivrognes, de despotes ou des deux défauts à la fois par 
les Zaydites. Ibn al-Ḥusayn, Ġāyat al-amānī, p. 433, 494, 518-519, 566, 578-579.
35.  Rasūl, le père de la famille avait le titre d’Amīr Aḫūr, responsable de l’étable sultanien chez les Ayyûbides. 
Al-Qalqašandī, Ṣubh al-aʿša VII, p. 339.
36.  « D’origine noble et d’une éminente lignée supérieure ». Le fait de porter le nom d’al-Ašraf (le plus noble) 
par quatre sultans rasūlides prouve ces soucis. 
37.  Seulement quatre madrasas étaient fondées par des princes rasūlides, dont deux étaient l’œuvre du grand 
Asʿad al-Dīn Muḥammad b. al-Ḥasan b. Rasūl, qui était muqṭiʿ de Ṣanʿā’, il se révolta contre son oncle Nūr 
al-Dīn, puis son cousin al-Muẓaffar Yūsuf, et finit dans la prison de ce dernier en 658/1260 ; Al-Ḫazraǧī, 
al-ʿUqūd al-lu’lu’iyya I, p. 122-123. 
38.  Niẓām al-Mulk : grand politicien, vizir des sultans seldjoukides Alb Arslān et Malik Šāh Ier. Il fut tué en 
485/1092 par la secte des Assassins. Ce vizir fut un grand mécène, et de prestigieuses madrasas orientales 
avaient porté son nom : « Niẓāmiyya ». Il fut même considéré à tort comme l’inventeur de la madrasa. Ibn 
al-Aṯīr, Al-Kāmil fī al-tārīḫ, X, p. 204-210.
39.  En manque d’enracinement, les deux hommes ne s’étaient pas contentés de leur image de sauveurs de 
l’islam. Ils s’étaient rendus célèbres par leur rôle de mécène.
40.  Cf. Al-Rasūlī, al-Malik al-Afḍal al-ʿAbbās, Kitāb al-ʿaṭāyā, p. 318, 480-482, 514-516, 691-693.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une waqfiyya  sultanienne du yémen264

dans ces notices, et même dans la titulature royale 41, c’est celle du sultan lettré qui compose 
des ouvrages et délibère avec les oulémas 42. Cette figure de sultan de haut lignage, lettré et 
fondateur de madrasas et de mosquées, est arborée à chaque occasion pour montrer les mérites 
des sultans face à des adversaires de taille : les imams zaydites réputés pour leur savoir religieux 
et leur origine noble incontestée même par les sultans et les sources rasūlides 43. 

Mais l’idée des madrasas n’était pas conçue seulement dans le cadre du mécénat, puisque les 
sultans avaient toujours besoin de ces établissements pour justifier et affirmer leur pouvoir. En 
fondant sa madrasa à la fin de son règne, le sultan al-Ašraf Ismāʿīl participa à la consolidation 
d’un système d’enseignement et de propagande constitué déjà par un nombre important de 
madrasas fondées par ses prédécesseurs ou par des princesses rasūlides et dont la gestion et 
l’administration revenaient au sultan par procuration ou par héritage. Cet arsenal commandé 
par le grand juge, constituait un outil de pouvoir très utile pour la bonne gestion des affaires 
de l’État et pour asseoir la mainmise des sultans sur la population et gagner l’affrontement 
contre les imams 44. 

Comme nous l’avons montré plus haut, les madrasas rasūlides accueillirent et formèrent 
un nombre important d’élèves orphelins et d’étudiants qui avaient constitué une élite de let-
trés dépendants moralement et matériellement du sultan et capables de remplir un nombre 
important de postes de fonctionnaires 45. 

Les madrasas qui étaient des institutions de propagande et des écoles de sainteté, formèrent 
des mystiques, ainsi que des imams, des muftis, des muḥtasib-s et des faqīh-s capables d’encadrer 
et de guider la population pour le bon compte des sultans. Ils étaient aussi des défenseurs 
farouches de la sunna contre les imams zaydites, ennemis conjoints des Rasūlides, des soufis 
et des faqīh-s šafiʿites. Les idées ašʿarites fraîchement apportées au pays par les Ayyûbides 46, 
et adoptées par les rasūlides, furent diffusées par les madrasas qui enseignaient les œuvres des 
grandes figures ašʿarites telles que Abu Isḥāq al-Šīrāzī (m. 446/1083) et Abū Ḥāmid al-Ġazālī 

41.  Parmi les titres attribués au sultan al-Ašraf dans le préambule de la baṣīra, nous trouvons le titre de 
« al-ʿālim » (le savant).
42.  Nous avons pu compter une cinquantaine d’ouvrages attribués aux sultans rasūlides dont neuf sont 
édités. Dans l’un des ouvrages attribués au sultan al-Afḍal ʿAbbas, celui-ci considère la délibération avec 
les oulémas, une attitude qui a la même importance que la vénération de Dieu et la gestion des affaires du 
sultanat. Al-Rasūlī, al-sultān al-Malik al-Afḍal al-ʿAbbās b. ʿAlī (m. 778/1377), Nuzhat al-ẓurafā’, p. 46.
43.  Malgré les conflits entre les deux camps, les sources rasūlides sont presque toujours modérées dans leurs 
propos concernant les imams. Les origines nobles de ces derniers ne sont jamais mises en cause. Cf. Al-Rasūlī, 
al-Malik al-Ašraf, Ṭurfat al-aṣḥāb. Dans cet ouvrage le sultan consacre un chapitre aux Ašrafs et à leurs 
origines. Cf. aussi al-Ǧanadī, al-Sulūk II, p. 548. Al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd al-lu’lu’iyya, VII, p. 131, 132, 134.
44.  Cet outil est très utile pour des familles régnantes qui manquent de légitimité. Golvin, « La médersa ». Ce 
même outil fut utilisé par les mamelouks circassiens d’Égypte pour promouvoir l’école ḥanafite. Cf. Fernandes, 
« Mamluk Politics », AnIsl 23, 1987, p. 87-98.
45.  Le fait de bâtir onze madrasas sultaniennes à Taʿizz sur un total de vingt madrasas fondées au Yémen 
révèle ce besoin administratif et propagandiste.
46.  L’ašʿarisme, dérivée du muʿtazalisme, fondée par Abū al-Ḥasan al-Ašʿarī (m. 524/935), est la forme 
sunnite de ʿilm al-kalām (science de la rhétorique théologique). Cf. Sayyid, Les doctrines religieuses, p. 71-79.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


saïd  m ’hamed 265

(m. 505/1111) 47, En adoptant cette doctrine, les nouvelles générations de faqīh-s šafiʿites trou-
vèrent l’arme convenable pour débattre des questions théologiques avec leur adversaires zaydites 
muʿtazilites. Le débat portait surtout sur la thèse du libre arbitre et celle de la prédestination. 
Les faqīh-s du Bas Yémen qualifiaient leurs ennemis zaydites de qadariyya (fatalistes) et leur 
livrèrent « une guerre » sans merci 48.

Les Zaydites se prononçaient aussi contre les mystiques et dédaignaient leurs prodiges 
(karāma), cela empêcha l’implantation des soufis dans les régions contrôlées par les imams et 
provoqua leur hostilité à l’égard des Zaydites 49.

Sur le plan politique, les idées zaydites étaient totalement opposées à l’idéologie ašʿarite. 
Les faqīh-s du Haut Yémen prêchaient la révolte contre le souverain injuste (al-imām al-ǧā’ir) 
même s’il s’agissait de leur propre imam. De ce fait les zaydites se trouvèrent face à une triple 
alliance de la karāma, de la fatwā et de l’épée. L’épée sultanienne avait besoin de la première 
pour la propagande, de la deuxième pour légitimer l’effusion du sang d’un imam non seu-
lement musulman, mais descendant du prophète. Les sultans affrontèrent dès le début des 
imams hostiles à leur présence et désireux de les chasser du Haut Yémen, puis par la suite de 
sortir de leur enclave dans le haut pays pour pouvoir profiter des revenus du grand commerce 
international 50.

Nos sources regorgent d’informations qui nous montrent la ferveur avec laquelle les soufis 
et les faqīh-s šafiʿites se dressaient contre leur ennemi commun. Dans ce cadre, on peut citer 
des noms célèbres, tel que celui du grand soufi et faqīh šafiʿite Aḥmad b. Mūssa b. ʿUǧayl 
(m. 690/1291). 

Ce cheikh était bien placé auprès des sultans rasūlides qui cherchaient à le rallier à leur propre 
cause et bénéficier ainsi de son charisme. Le sultan al-Malik al-Afḍal al-ʿAbbās (m. 778/1377) 
nous rapporte, dans l’un de ses ouvrages, que les souverains rasūlides honoraient ce cheikh et 
acceptaient souvent son intercession (šafāʿa) en faveur des sujets du sultan ; ils lui rendaient 
eux même visite pour bénéficier de sa bénédiction (baraka) et lui proposaient des exonérations 
fiscales (musāmaḥa) qu’il refusait 51.

Al-Afḍal al-ʿAbbās confirme par ses propos le témoignage rapporté par d’autres chroniqueurs. 
Al-Ǧanadī (m. 732/1332) par exemple – qui n’était pas très favorable aux rasūlides – affirme lui 
aussi que le cheikh Aḥmad jouissait d’une position confortable et qu’il était de ce fait critiqué 

47.  Le premier était l’un des grands professeurs de la Niẓāmiyya de Bagdad. Le deuxième avait enseigné 
dans la même madrasa ainsi que la Niẓāmiyya de Naisabūr.
48.  Ce mot désigne les fatalistes, mais il est utilisé aussi pour désigner le contraire. Les qadariyyas dans ce 
contexte sont les muʿtazilites qui disaient que l’homme est le maître de son destin. Selon la tradition, le 
prophète aurait mis en garde contre les fatalistes, en disant : « les Qadariyya sont les Zoroastriens de cette 
oumma (nation). »
49.  Al-Šaraǧī raconte une anecdote à propos d’un soufi qui demandait souvent à ses ennemis zaydites de le 
brûler vif en même temps que leur cadi pour mettre à l’épreuve la véracité des deux idées. Al-Šaraǧī, Ṭabaqāt 
al-ḫawāṣ, p. 298-202.
50.  Les incursions de l’imam al-Nāṣir Muḥammad dans le pays du sultan al-Ašraf, et notamment les menaces 
contre le port d’Aden avaient angoissé le sultan conscient de l’importance de ce port.
51.  Al-Rasūlī, al-Malik al-Afḍal al-ʿAbbās, Kitāb al-ʿaṭāyā, p. 226-228.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une waqfiyya  sultanienne du yémen266

par les oulémas « réfractaires ». Al-Ǧanadī nous rapporte l’opinion du cheikh à travers une 
réponse soufflée à l’un de ces confrères dans un entretien onirique. 

Le cheikh aurait dit à son interlocuteur qui désapprouvait sa collaboration avec le sultanat : 
« les Uġūzzs sont des gens justes contrairement à d’autres qui font couler beaucoup de sang et 
commettent d’infâmes exactions contre les biens et les honneurs 52. »

Ce même cheikh, nous rapporte Ibn Baṭṭūṭa, s’était avéré un interlocuteur redoutable 
pour les faqīh-s zaydites qui avaient osé débattre avec lui du thème du qadar (prédestination). 
Ibn Baṭṭūṭa rapporte une anecdote encore célèbre lors de son passage par le pays du cheikh. 
Les adeptes du cheikh lui racontèrent comment des faqīh-s zaydites venus pour délibérer des 
questions doctrinales furent cloués au sol durant la journée sans pouvoir bouger ; épuisés 
et grillés par le soleil brûlant de la Tihāma et éblouis par la karāma (prodige) du cheikh, ils 
dénoncèrent leur « hérésie » et implorèrent le pardon 53.

En défiant les faqīh-s zaydites de la sorte, le cheikh défendait sans doute sa propre doctrine, 
mais il défendait aussi le sultanat qui luttait sans cesse contre les Zaydites par les armes du 
siècle et encourageait les savants sunnites et les soufis à combattre leur ennemi commun par 
la voie du savoir et de la karāma.

Nos sources racontent que les Rasūlides avaient organisé et patronné des débats depuis 
qu’ils étaient lieutenants des ayyûbides au Yémen. Al-Ǧanadī nous rapporte que le prince de 
Sanaa, Badr al-Dīn, avait envoyé une délégation de faqīh-s zaydites dans la région de Wisāb 
contrôlée par son frère – le futur sultan Nūr al-Dīn – pour débattre avec un faqīh sunnite de 
la région, faute d’interlocuteur valable à Sanaa 54.

Un autre exemple de savant partisan du sultanat est incarné par le grand cheikh qādirite 
de la ville de Zabid, Ismāʿīl al-Ǧabartī (m. 806/1403), qui joua un rôle important dans la 
mobilisation de la population de sa ville pour la défendre au nom du sultan contre l’assaut de 
l’imam zaydite al-Nāṣir Muḥammad (m. 793/1391) 55.

Le disciple de ce cheikh, Ibn al-Raddād (m. 821/1419), fut l’allié du même sultan contre le 
même imam. Al-Ḫazraǧī (m. 812/1409) rapporte une anecdote racontée par Ibn al-Raddād à 
propos du sultan al-Ašraf. Ce dernier aurait écrit au cheikh en 794/1392 pour lui révéler qu’il 
vit dans ses rêves le Prophète accompagné d’Abū Bakr al-Ṣiddiq, de ʿ Umar ibn al-Ḫaṭṭāb et de 

ʿAlī ibn abī Ṭālib, et qu’il reçut leur bayʿa (allégeance) 56, après quoi il accompagna l’imam ʿAlī 
– cousin et gendre du Prophète – jusqu’aux portes de la ville d’Aden afin de lui exposer la 
stratégie envisagée par son ennemi zaydite pour prendre la ville. Al-Ḫazraǧī voit dans ce rêve 
un bon augure pour le sultan en guerre avec l’imam descendant du Prophète et de l’imam ʿAlī. 

52.  Les Uġūzzs en question sont les sultans rasūlides, toujours désignés par ce terme par al-Ǧanadī (al-Sulūk, 
II, p. 419).
53.  Ibn Baṭṭūṭa, Riḥla, p. 137.
54.  Al-Ǧanadī, Al-Sulūk, II, p. 283-284.
55.  Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Inbā’ al-ġumr, p. 162-163. 
56.  Ces trois compagnons du prophète comptent parmi les quatre ḫulafā’ rāchidīn (Califes Bien guidés), 
successeurs du prophète. Le quatrième est ʿUṯmān ibn ʿAffān.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


saïd  m ’hamed 267

Cet imam, nous rapporte al-Ḫazraǧī, connut une fin tragique après être tombé du haut de sa 
mule effrayée par un oiseau lui « tombant » du ciel 57.

En racontant cette anecdote, le cheikh agit en agent de propagande en faveur du sultan 
qui essayait d’aligner les soufis, les oulémas et la population du Bas Yémen contre l’imam qui 
descendit du haut pays pour essayer de prendre les trois villes stratégiques des Rasūlides : 
Taʿ izz, en 787/1385, Aden en 789/1387 et Zabid en 791/1389 58.

 Pour faire face à ces incursions le sultan ordonna la restauration des murailles de la ville 
d’al-Ǧanad située sur la route de Taʿ izz, et celles de la ville de Zabid 59. Il faut noter aussi 
que les grands travaux de restauration des mosquées et des madrasas de la ville de Zabid, la 
fondation du complexe mosquée-madrasa-ḫanqāh d’al-Mimlāh près de Zabid et la restauration 
d’une mosquée à Taʿ izz furent effectués durant cette période, en 790-791/1388-1389. Par ces 
travaux, le sultan, mis en difficulté par l’imām dans son propre territoire, voulait sans doute 
s’attirer les grâces des faqīh-s et des soufis ainsi que celle de la population 60. 

Quant à Ibn al-Raddād, il fut nommé juge des juges par le successeur du sultan Ismāʿīl. 
Cette nomination n’est qu’une partie des récompenses donnée au cheikh pour son soutien 
offert au sultanat 61. 

Le cas d’ibn al-Raddād nous a montré la façon avec laquelle le sultanat utilisait le charisme 
des mystiques ou des faqīh-s comme outil de propagande en sa faveur. 

Mais d’autres types d’intellectuel, diplômés des madrasas, étaient sollicités par les sultans 
pour la propagande, ce sont les chroniqueurs et les poètes. L’exemple le plus parlant parmi 
les premiers est al-Ḫazraǧī (m. 812/1409). L’auteur de al-ʿ Uqūd al-lu’lu’iyya » se distingua aux 
temps d’al-Ašraf comme historien et généalogiste officiel en écrivant pour faire l’éloge des 
sultans et défendre leur cause. Al-Ḫazraǧī recevait un rātib en tant qu’enseignant dans la 
mosquée-madrasa d’al-Maḥālib dans la Tihāma, et ses terres furent exemptées d’impôt après 
son pèlerinage au nom de la mère du sultan.

Il contribua aussi en sa qualité de poète à soigner l’image de marque des sultans, notamment 
son contemporain al-Ašraf, en louant leurs qualités intellectuelles et en glorifiant leur origine 62.

Un autre lettré contemporain d’al-Ḫazraǧī est le célèbre Ibn al-Muqri’ (m. 837/1433). Lui 
aussi était enseignant et historien. Il écrivit pour plaire au sultan et recevoir ses faveurs. Mais 
Ibn al-Muqri’ s’illustra par ses poèmes chantés à la louange des cinq sultans qu’il côtoya. Il 
fut l’un des plus célèbres poètes yéménites de son époque. Ses poèmes, témoignent de sa 
contribution à la promotion de l’image de marque de la famille régnante et celle des sultans.

57.  Al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd al-lu’lu’iyya, II, p. 186-190. 
58.  Les sources rasūlides attribuent à cet imam le meurtre et la destruction du village du faqīh Aḥmad 
b. Zayd al-Šāwirī qui prêchait contre sa doctrine. Al-Ḫazraǧī interprète la fin tragique de l’imam comme un 
châtiment divin de ce crime (al-ʿUqūd al-lu’lu’iyya, II, p. 186). 
59.  Ibid., p. 170, 187.
60.  Des mesures d’ordre fiscal furent prises au même moment et pour les mêmes motifs. Ibid., p. 165-192.
61.  Cf. al-Barīhī, Ṭabaqāt, p. 299-302. 
62.  Al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd al-lu’lu’iyya, II, p. 171, 172, 232-233, 252.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une waqfiyya  sultanienne du yémen268

Dans ses poèmes, le sultan est toujours représenté comme un homme beau, fort, courageux, 
un fidèle acharné contre les ennemis de la foi, les malfaiteurs et les rebelles, mais tolérant 
envers les faibles et les pénitents. Il est aussi cultivé, généreux et soucieux de la justice et de la 
paix dans son royaume. Il est surtout bienveillant à l’égard des oulémas et des cheikhs soufis 63. 

Ibn al-Muqri’ évoque et confirme presque dans tous ses panégyriques l’origine yéménite – 
prétendue – des sultans, et vante les mérites de leurs prédécesseurs rasūlides et ġassanides 64. 

Fidèle à sa doctrine ašʿarite, ce poète ne cesse de rappeler aux sujets du sultan l’origine 
divine de l’autorité royale et de menacer ses ennemis des effets de l’épée royale bénite par les 
« fatwa-s » des oulémas 65. 

En contrepartie, Ibn al-Muqri’ reçut les faveurs et les cadeaux des sultans. Al-Ašraf notam-
ment le nomma professeur et nāẓir dans la madrasa de son grand-père al-Muǧāhid à Taʿ izz. Il 
l’envoya en Égypte comme émissaire, puis il le nomma gouverneur au nord de la Tihāma. Ce 
même sultan le gratifia d’un rātib mensuel de quatre cents dinars en plus d’une maison 66. Les 
successeurs d’al-Ašraf furent aussi généreux que leur prédécesseur en faveur du poète, mais Ibn 
al-Muqri’ n’atteignit jamais la fonction de grand juge occupée à l’époque par al-Fairūzabādī 
(m. 817/1414) puis, par la suite par Ibn al-Raddād, l’ennemi juré du poète 67.

Concernant cette honorable fonction de grand juge, nous avons essayé de rassembler les 
noms des faqīh-s qui l’occupèrent. Notre enquête nous a fourni une vingtaine de noms, elle 
nous a révélé aussi que la majorité des grands cadis furent des Yéménites, anciens des madra-
sas et parfois enseignants eux aussi. Quelques cadis parmi les noms trouvés cumulèrent deux 
prestigieuses fonctions, celle du grand cadi et celle du vizir 68.

Mais si la liste des grands juges paraît une œuvre réalisable, celle des juges, des professeurs, 
des muftis et des agents de l’administration royale est interminable. L’édition des archives d’al-
Muẓaffar par le chercheur yéménite Muḥammad Ǧāzim a révélé l’importance de l’adminis-
tration rasūlide et la minutie avec laquelle elle traitait ses affaires 69. Cette minutie nécessitait 
une « armée » de fonctionnaires dont bon nombre devait être des lettrés. 

Les textes littéraires quant à eux, notamment les ouvrages biographiques, révèlent un 
nombre très important de noms de diplômés des madrasas qui furent appelés à remplir des 
fonctions dites dīniyya (religieuse). Les fonctions dites dīwāniyya (administration royale) étaient 
ouvertes aussi aux lettrés yéménites, mais les postes de commandement étaient réservés aux 

63.  Ibn al-Muqri’, Le diwān, p. 180, 191, 226.
64.  Ibid., p. 307, 318, 353.
65.  Ibid., p. 46, 65-66, 328-329, 341.
66.  Ibid., p. 99, 358.
67.  Ibn al-Muqri’, ʿInwān, p. 9, 189. Al-Fairūzabādī était un invité d’honneur au Yémen, il est notamment 
connu par son grand dictionnaire de langue écrit à Zabid. Cf. al-Barīhī, Ṭabaqāt, p. 294-298. 
68.  Les vizirs étaient essentiellement des yéménites. Mais le vizir n’avait pas une large autorité, on le trouve 
généralement à la tête des détachements armés chargés de prélever les impôts, ou de mater des insurrections 
tribales. 
69.  Muḥammad ʿAbd al-Raḥīm Ǧāzim (éd.), Nūr al-maʿārif.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


saïd  m ’hamed 269

lettrés locaux de hauts lignages, et surtout aux membres de la famille régnante, aux Mamlūk-s, 
parfois tawāši-s (eunuques) ou à des étrangers. 

Il est vrai que ces fonctionnaires furent majoritairement šafiʿites, mais les Rasūlides n’avaient 
pas exclu les adeptes des autres doctrines. Même les Zaydites étaient présents dans l’entourage 
du sultan. L’exemple le plus significatif est celui du chroniqueur ʿImād al-Dīn Idrīs al-Ḥamzī 
(m. 714/1314), un šarīf nommé plusieurs fois gouverneur par al-Mū’ayyad, puis nā’ib al-sulṭān 
(lieutenant) 70. Ce même sultan ouvrit son palais au grand poète zaydite al-Qāsim b. Hutaymil 
(m. 695/1296).

Les Ḥanafites, qui avaient leurs propres madrasas fondées parfois par des sultans 71, furent 
aussi admis dans l’administration. La famille al-ʿAlwī de Zabīd, célèbre par ses madrasas et ses 
faqīh-s fournit à l’État des hommes de confiances comme le cadi Waǧīh al-Dīn ʿ Abd al-Raḥmān 
b. Muḥammad (m. 803/1401) nommé nāẓir de la région de Surdud, mušidd al-dawāwīn (chef 
de l’administration sultanienne), puis gouverneur dans les villes du nord de la Tihāma 72. Un 
autre ʿ Alwī, Ismāʿīl b. ʿ Abd al-Allāh (m. 835/1431), fut ministre du sultan al-Manṣūr ʿ Abd Allāh 
puis de son frère al-Ašraf Ismāʿīl b. al-Nāṣir 73.

En somme, la madrasa dont la fondation était présentée comme un acte pieux qui témoigne 
de la dévotion de son fondateur, était conçue en réalité comme un moyen pour soigner l’image 
de marque du sultan et de la famille royale et pour leur édifier une mémoire glorieuse. Elle 
fut aussi utilisée comme instrument de pouvoir en fournissant à l’État l’essentiel du cadre 
administratif, et en subvenant aux besoins des sultans en matière de propagande.

En fondant sa madrasa et en la dotant d’un revenu considérable, al-Ašraf était conscient 
de ses avantages, mais il avait surtout les moyens d’aliéner une partie de sa fortune au profit 
de cet établissement. Il avait aussi les moyens de réprimer les tribus insurgées et garantir les 
recettes fiscales de la région de la Tihāma considérée comme source importante de revenus 
(Ummahāt al-amwāl) selon les termes d’al-Ḫazraǧī 74. Les successeurs d’al-Ašraf n’auront pas 
les mêmes chances depuis que les Mamlūk-s d’Égypte décidèrent de mettre l’embargo sur le 
pays, le privant des profits tirés de sa participation au grand commerce international 75.

70.  ʿImād al-Dīn Idrīs est l’auteur de Nuzhat al-afkār.
71.  Nūr al-Dīn ʿ Umar, le premier sultan rasūlide avait fondé une madrasa pour les Ḥanafites à Zabid et une 
madrasa mixte (pour les deux doctrines) à Aden.
72.  Surdud est un village du nord de la Tihāma. Le mušidd al-dawāwīn est le responsable des services 
administratifs. 
73.  Ibn al-Daybaʿ, Qurrat al-ʿUyūn, p. 394. 
74.  Al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd al-lu’lu’iyya, II, p. 95.
75.  Le Yémen rasūlide participait à ce commerce par l’activité de ses négociants et par des produits yéménites 
tel que les chevaux et l’indigo ; il contrôlait aussi une partie de la route grâce au port d’Aden. La décision 
des Égyptiens de le remplacer par le port de Djedda sous leur contrôle avait annoncé la ruine des sultans 
yéménites. Cf. Darrāǧ, L’Égypte sous le règne de Barsbay ; Saïd, « Le rôle du Yémen », p. 159-188 ; Vallet, Pouvoir 
commerce et marchands.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une waqfiyya  sultanienne du yémen270

	 Annexe

	 Inscription de la madrasa al-Ašrafiyya

»أمر بإنشاء هذه المدرسة المباركة السعيدة السلطانية الملكية الأشرفية منشيها مولانا السلطان الأعظم شاهنشاه مالك رقاب 
الأمم الأقمر سيد ملوك العرب والعجم سلطان الإسلام والمسلمين سيد الملوك والسلاطين ناشر جناح العدل على العالمين 
ممهد الدنيا والدين إسماعيل بن العباس بن علي بن داوود بن يوسف بن عمر بن علي بن رسول آجره الله وبنيه وذلك بتاريخ 

خامس عشر المحرم سنة ثلاث وثمانماية«.

	 Traduction de l’inscription 

La construction de cette madrasa bénie, heureuse, élevée et royale du sultan, a été ordonnée par 
son fondateur notre maître le sultan magnifié Chahinchah (roi des rois), souverain des nuques 
des Nations, le lumineux, seigneur des rois des Arabes et des Aʿǧam-s, le sultan de l’islam et des 
musulmans, seigneur des rois et des sultans, celui qui déploie la justice dans les Mondes, Mumahhid 
al-dunyā wa al-dīn, Ismāʿīl b. ʿAbbās b. ʿAlī b. Dā’ūd b. Yūsuf b. ʿUmar b. ʿAlī b. Rasūl. Que Dieu 
le rétribue ainsi que sa famille. (Cela a été achevé) le 15 muḥarram 803 / dimanche 5 septembre 1400.

	 Références bibliographiques

	 Instruments de travail

Encyclopédie de l’Islam
Chabbi, J., « Ribat », nouvelle édition, Leyde, Brill, 1995, 

SV, VII, p. 510-523.

Strothmann, R., « Al-Zaidiya », première édition, 
Leyde, Brill, 1913, SV, IV, p. 1264-1266.

	 Sources

Anonyme, Tārīḫ al-dawla al-rasūliyya fī al-Yaman, 
éd. ʿAbd Allāh Muḥammad al-Ḥibšī, Dār al-ǧīl, 
Sanaa, 1984.

Al-Burayhī, ʿAbd al-Wahhāb, Ṭabaqāt ṣulahā’ al-Yaman, 
éd. ʿAbd Allāh al-Ḥubayšī, Maktabit al-iršād, 
Sanaa, 1994.

Al-Ḥamzī, (ʿImād al-Dīn Idrīs), Kanz al-aḫyār fī 
maʿrifat al-siyar wa-l-aḫbār, éd. ʿAbd al-Muḥsin 
Mudʿiǧ, al-Mudʿiǧ, Mu’assasit al-širāʿ al-ʿarabī, 
Koweït, 1992.

Ibn al-Aṯīr, ʿIzz al-Dīn Abū al-Ḥsan ʿAlī, Al-Kāmil fī 
al-tārīḫ X, Dār Ṣādir, Beyrouth, 1995.

Ibn Baṭṭūṭa, Muḥammad b. ʿAbd Allāh at-Tanǧī, Riḥla 
(Tuḥfat al-anẓār fī ġarā’ib al-amṣār wa ʿaǧā’ib 

al-asfār), éd. Muḥammad ʿAbd al-Raḥīm, 
Beyrouth, 2003.

Ibn al-Daybaʿ, Abū ʿAbd Allāh ʿAbd al-Raḥmān, 
Qurrat al-ʿUyūn bi-Aḫbār al-Yaman al-Maymūn, 
éd. Muḥammad b. ʿAlī al-Akwaʿ al-Ḥiwālī, 
Beyrouth, 1988

Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Inbā’ al-ġumr bi anbā’ al-ʿumr 
V, éd. Muḥammad ʿAbd al-muʿid Ḫān, 
Dār al-kutub al-ʿilmiya, Beyrouth, 1986.

Ibn Ḥātim, Badr al-Dīn Muḥammad, Al-Simṭ al-ġālī 
al-ṯaman fī aḫbār mulūk al-Ġuzz bi-l-Yaman, 
G. Rex Smith (éd.), (E.J.W. Gibb Memorial, 
XXVI), Londres, 1974. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


saïd  m ’hamed 271

Ibn al-Ḥusayn, Yaḥia, Ġāyat al-amānī fī aḫbār al quṭr 
al-Yamānī, éd. Saʿīd ʿAbd al-Fattāḥ ʿAshūr, 
Le Caire, 1960.

Ibn al-Muqri’, Le dīwān, éd. ʿAbd Allāh al-Anṣārī, 
Dawḥa, Idārat iḥyā’ al-turāṯ al-islāmī bi dawlat 
Qaṭar, 1988.

Ibn al-Muqri’, ʿInwān al-šaraf al-wāfī, éd. Ibrāhīm 
al-Anṣārī, Maṭbaʿat al-iršād, Sanaa, 1996.

Ibn Wāṣil, Ǧamāl al-Din Muḥammad ibn Sālim, 
Mufarriǧ al-kurūb fī aḫbār Banī Ayyūb I, 
éd. Ǧamāl al-Dīn al-Šayyāl, Maṭbūʿāt idārāt 
iḥyā’ al-turāṯ, al-maṭbaʿa al-amīriyya, Le Caire, 
1953.

Al-Ǧanadī, Bahā’ al-Dīn Muḥammad, Al-Sulūk fī 
ṭabaqāt al-ʿulamā’ wa-l-mulūk, ed. Muḥammad 
b. ʿAlī b. al-Ḥusayn al-Akwaʿ, Wizārat al-iʿlām 
wa al-ṯaqāfa, Sanaa, Dār al-tanwīr li-l-ṭibāʿa 
wa-l-našr, Beyrouth, 1989.

Al-Ḫazraǧī, ʿAlī b. al-Ḥasan, Al-ʿUqūd al-lū’lū’iyya fī 
tārīḫ al-dawla al-rasūliyya, Muḥammad b. ʿAlī 
al-Akwaʿ (éd.), Markaz al-dirāsat wa al-buḥūṯ 
al-yamanī, Sanaa, Dār al-adāb, Beyrouth, 1983.

Muḥammad ʿAbd al-Raḥīm Ǧāzim (éd.), Nūr 
al-maʿārif fī nuẓum wa-qawānīn wa-aʿrāf 
al-Yaman fī al-ʿahd al-muẓaffarī al-wārif 
(Lumière de la connaissance des lois, règles 
et coutumes du Yémen sous le règne du 

sultan rasūlide al-Muẓaffar), Centre français 
d’archéologie et de sciences sociales de Sanaa, 
vol. I, 2003 ; vol. II, Sanaa, 2005.

Al-Qalqašandī, Aḥmad b. ʿAlī, Ṣubh al-aʿsha fī ṣināʿat 
al-inshā’ VII, Dār al-kutub al-sulṭāniyya, 
Le Caire, 1915.

Al-Rasūlī, al-Malik al-Afḍal al-ʿAbbās, 
Kitāb al-ʿaṭāyā al-saniyya wa-al-mawāhib 
al-haniyya fī al-manāqib al-yamaniyya, 
éd. ʿAbd al-Wāḥid ʿAbd Allāh Aḥmad 
al-Ḫāmirī, Wizārat al-ṯaqāfa wa-l-siyāḥa, 
Sanaa, 2004.

—, Nuzhat al-ẓurafā’ wa tuḥfat al-ḥulafā’, éd. Nabīla 
ʿAbd al-Munʿim, Beyrouth, 1985.

Al-Rasūlī, al-Malik al-Ašraf ʿUmar b. Yūsuf b. 
Rasūl, Ṭurfat al-aṣḥāb fī maʿrifat al-ansāb, 
éd. W. Zettersteen, Dār Ṣādir, Beyrouth, 1992.

Al-Šaraǧī, Aḥmad b. Aḥmad, Ṭabaqāt al-ḫawāṣ ahl 
al-ṣidq wa al-iḫlāṣ, éd. ʿAbd Allāh Muḥammad 
al-Hibšī, al-Dār al-yamaniyya li-l-našr wa-l-
tawzīʿ, Sanaa, Dār al-manāhil, Beyrouth, 1986.

	 Études

ʿAbd al-ʿĀl, Aḥmad Muḥammad, Banū Rasūl wa 
Banū Ṭāhir wa ʿilāqāt al-Yaman al-ḫāriǧiyya fī 

ʿahdihimā, al-hay’a al-ʿāma li-l-kitāb, Alexandrie, 
1980.

ʿAbd al-ʿazīz al-Sinīdī, al-Madāris al-yamaniyya fi ʿaṣr 
al-dawla al-rasūliyya, Riyad, 2003.

Akwaʿ, Ismāʿīl b. ʿAlī, Al-Madāris al-islāmiya fī-l-
Yaman, Mu’assasit al-risāla, Beyrouth, Maktabit 
al-ǧīl al-ǧadīd, Sanaa, 1986. 

Al-Asbahī, ʿAlā’ Aḥmād Muḥammad, La madrasa 
al-Ashrafiyya de Taez à l’époque rasûlide, étude 
architecturale analytique, Wizārit al-ṯaqāfa wa-l-
siyāḥa, Sanaa, 2004. 

Coussonnet, N., « Les assises du pouvoir zaydite au 
xiiie siècle », REMMM 67, 1993, p. 25-38.

Darrāǧ, Aḥmad, L’Égypte sous le règne de Barsbay, 
825-841 / 1422-1438, Damas, 1961.

Fernandes, Leonor, « Mamluk Politics and Education: 
The Evidence from Two Fourteenth Century 
Waqfiyya », AnIsl 23, 1987, p. 87-98.

Gary, Leiser, « Notes on the Madrasa in Medieval 
Islamic Society », The Muslim World 76/1, 
Hartford Seminary, Connecticut, 1986.

Golvin, Lucien, « La médersa, nouvel outil du pouvoir », 
dans Mezzine Mohamed (éd.), Fès médiévale 
entre légende et histoire, un carrefour de l’Orient à 
l’apogée d’un rêve, Paris, 1992.

—, La madrasa médiévale, Aix-en-Provence, Édisud, 
1995, p. 16-23.

Sadek, Noha, Patronage and Architecture in Rasūlid 
Yemen 626-858 A.H. /1229-1454 A.D., thèse de 
doctorat non publiée, University of Toronto, 
1990. 

—, « Rasulid Women : Power and Patronage », 
Arabian Studies 19, 1989, p. 121-136.

Sayyid, Ayman Fū’ād, Les doctrines religieuses au 
Yémen de l’origine jusqu’au vie/xiie siècle, al-Dār 
al-miṣriyya al-lubnāniyya, Le Caire-Beyrouth, 
1988.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une waqfiyya  sultanienne du yémen272

Saïd M’hamed, « Le rôle du Yémen dans le grand 
commerce oriental de 825/1422 à 923/1517 », 
dans Mélanges méditerranéens d’amitié et de 
reconnaissance à André Raymond 2, pub. de 
la fondation Temimi pour la recherche 
scientifique et l’information, Tunis 2004, 
p. 159-188.

Sourdel, D., « Réflexions sur la diffusion de la madrasa 
en Orient du xie au xiie siècle », REI 44, 1976, 
p. 165-184. 

Sourdel-Thomine J., « Locaux d’enseignement et 
madrasas dans l’islam médiéval », REI 44, 1976, 
p. 185-197.

Vallet Eric, Pouvoir commerce et marchands dans le 
Yémen rasūlide (625-858 /1229-1454) I-II, thèse 
de doctorat nouveau régime, sous la direction 
de Françoise Micheau, université Paris 1, 2006.

Van Arendonk, G., Les débuts de l’imāmat Zaydite au 
Yémen, traduit par Jacques Ryckmans, Leyde, 
1960.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 255-272    Saïd M’hamed
Une waqfiyya sultanienne du Yémen. L’acte de fondation de la madrasa al-Ašrafiyya de Taʿizz (803/1400)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

