MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 43 (2009), p. 137-154
Yassir Benhima

Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et légitimation du massacre au début de I'époque
almohade.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (éd.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans I'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

YASSIR BENHIMA

Du tamyiz a I i‘tiraf: usages et légitimation
du massacre au début de I'époque almohade

ANs I'historiographie officielle almohade, et plus généralement dans les sources his-

toriques concernant la dynastie, on rencontre de trés nombreux récits de massacres,

désignés dans les textes par des qualificatifs divers. En faire une lecture systématique
dépasse de loin les ambitions de cette recherche, qui n'offre quune premiére lecture d'un phé-
nomene plus global: la violence politique et sociale 4 I'époque almohade".

Pour éviter toute lecture essentialiste de faits historiques relevant de contextes politiques
et idéologiques variés, je me contenterai d’analyser les massacres perpétrés par les premiers
Almohades, d'abord au moment de la mise en place du mouvement almohade et de ses premiéres
conquétes territoriales, puis durant la phase de consolidation du pouvoir mu'minide. Au-dela
des conditions historiques et objectives des faits, une attention particuliére sera donnée aux
justifications idéologiques et 4 la mise en récit de chacune de ces vagues de massacres.

Il faut d'emblée préciser que le mot « massacre » n'a pas d’équivalent clair dansla terminologie
arabe médiévale; «magzara» et « madbaha », utilisés dans 'arabe moderne pour rendre cette
notion, ne semblent pas avoir été employés au Moyen Age. Le francais « massacre », forgé vers 1100,
ne devient d'un emploi courant quau xv1° siécle. Il provient de machecler, qui en ancien picard
signifie « massue » ou « masse » ; cette étymologie relie donc l'action de massacrer aux ravages
d'uninstrument grossier. L'évolution sémantique du terme a induit deux emplois différents : celui

1. Cet article a bénéficié de remarques et de discussions avec Yann Dejugnat, Maribel Fierro et Jean-Pierre
Van Staével. Qu'ils recoivent ici mes remerciements. Je dédie ce travail 4 la mémoire de Omar Benmira, qui
fut mon premier professeur de I'histoire de 'Occident musulman médiéval, et qui disparut prématurémentle
31 juillet 2002. Il avait préparé un travail resté inédit sur le tamyiz, intitulé : « The Almohad tamyiz (Purge):
Reordering Beliefs in 12th-13th Century North Africa», d’aprés sa bibliographie parue dans son ouvrage
posthume: Benmira Al-taqafa wa al-figh wa al-mugtama’, p. 14.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 43 — 2009
Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima

Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

138 ° DU TAMYIZ A L'I'TIRAFE...

d’une mise A mort de masse, désle x11° siécle, et celui d‘abattoir ou d'un trophée de chasse >, Cestle
premier de ces sens quisest perpétué dansl'acception moderne du massacre, que la criminologie
définit comme étant « un meurtre de masse de nombreuses personnes en une seule fois 3 ».
Ladifficulté de définir le massacre émane aussi dela confusion possible avecI'acte de génocide,
carmémes’il est une « destruction brutale et délibérée de civils en grand nombre », il est a distinguer
du génocide qui « vise a1'éradication totale d'une collectivité selon les critéres définis par le persé-
cuteur * », Par rapport au génocide, qui a bénéficié récemment d'un effort de définition juridique
stricte, le massacre peut étre qualifié de crime de masse sporadique et non pas systématique *.
La violence de masse passe pour étre un élément habituel des guerres de tout temps; elle
fut expérimentée par des pouvoirs différents dans des contextes historiques et culturels variés.
Le risque est d'inscrire I'étude de ce phénomene dans le cadre d'une lecture téléologique qui
regarde les massacres des siécles passés avec le prisme des génocides du xx° siécle. D'ott la né-
cessité de rester attaché au contexte historique pour éviter tout anachronisme, afin de mettre
en relief, comme 'ambitionnait un ouvrage récent, «les modes historiques de I'écriture du
massacre ®», Les cas almohades du tamyiz et de I'i'tiraf, seront nos deux exemples majeurs.

Avant le tamyiz, le massacre de Tinmel

Le récit du massacre de Tinmel, sans doute le premier par son ampleur dans I'histoire
des Almohades, n'est pas rapporté par al-Baydaq, dont les Abbar al-Mahdi Ibn Tamart sont
la principale source sur les origines du mouvement almohade’. Clest al-Yasa' b. Abi al-Yasa,
dont l'ceuvre ne nous est pas parvenue, qui est cité par plusieurs auteurs qui évoquent cet évé-
nement. Le plus ancien parmi ses compilateurs est Ibn al-Qattan, qui situe les faits en 518/1124
et pendant les années suivantes 8,

Cet événement concerne une période précoce dans I'histoire du mouvement almohade. Apres
avoir jeté les bases de son mouvement 2 Iguilliz et clamé ses intentions 4 l'encontre du pouvoir
almoravide, Ibn Tamart (m.1130) partit s'installer 3 Tinmel®. Cette installation faisait suite,

2. Présentation de 'ouvrage dirigé par El Kenz, Le massacre, objet d’histoire, p. 7-8.

3. Ibid., p. 7.

4. Ibid., p. 9.

5. Ibid., p. 11.

6. Ibid., p.18

7. Sur cet auteur quasiment inconnu, fidéle compagnon d’Ibn Tamart et de son successeur ‘Abd al-Mu’min,
voir Aguilar Sebastiin, « Estudio de historiografia almohade. Un cronista al inicio de una dinastia : al-Baydaq ».
Sur le massacre de Tinmel, Huici Miranda, Historio politica del imperio almohade 1, p. 71-73.

8. Ibn al-Qattan, Nazm, p.139-140; la date est mentionnée p.142. Sur la personnalité d’al-Yasa; voir
Fierro «La falsificacién de la historia: al-Yasa’ b. Hazm y su kitab al-Mugrib », qui attire l'attention sur
son rdle de falsificateur de 'histoire, concernant un fait apocryphe relatif 3 un pacte que ‘Abd al-Rahman
I** aurait accordé aux chrétiens de Zamora. Vivant en Egypte et proche de Saladin, cet émigré andalou
semble avoir été hostile aux Almohades.

9. Sur Igiliz-n-Harga, foyer initial du mouvement almohade, voir Van Staével et Fili, «“Wa wasalna ‘ala
barakat Allah ila Igiliz”: 4 propos de la localisation d’Igiliz-des-Harga, le Hisn du Mahdi Ibn Tamart ».

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

YASSIR BENHIMA ' I39

semble-t-il, & un appel de la population locale, quil'aurait informé du ralliement des Hazmira
al-Gabal (littéralement « Hazmira de la Montagne ») 4 sa cause ™. Le caractére inaccessible de
la localité incita Ibn Tamart 4 accepter leur appel et 4 s'installer dans le deuxiéme foyer, d'ott
son mouvement allait ensuite poursuivre sa longue conquéte du pouvoir.

Ibn al-Qattan rapporte ensuite la méfiance exprimée par le Mahdi a I'égard des Hazmira,
qui avaient |'’habitude de se rendre armés 4 la sari'a (oratoire A ciel ouvert, musalla) ot le chef
religieux procédait A ses causeries (waz). Le Mahdi aurait interrogé les Hazmira sur la raison de
leur habitude, et ces derniers auraient abandonné leur usage, sans que pour autant la méfiance
et les soupcons de trahison du Mahdi ne fussent apaisés. Ainsi ce dernier complota avec ses
partisans, qui profitérent du fait que les Hazmira vinrent un jour désarmés i la séance de wa’z
pour les passer au fil de 'épée. Le nombre de victimes rapporté par Ibn al-Qattan, quoique
invérifiable et manifestement exagéré, témoigne de I'ampleur du massacre: 15 0oo hommes
auraient perdu la vie, leurs familles étant réduites en captivité (saby) et leurs biens pillés, alors
que leurs terres et vergers confisqués étaient partagés entre les partisans des Almohades. Les
biens d'une seule victime furent méme distribués a plusieurs tribus (ou A des personnes ap-
partenant a des tribus différentes), ce qui constituait probablement un moyen de « disperser
le sang de la victime » sur les tribus et de compliquer, voire rendre inopérante, toute tentative
de vendetta. Ce récit est repris par d’autres sources, notamment par les Orientaux Ibn al-Atir
et al—Nuwayri ; ce dernier apporte quelques variantes minimes",

Le massacre des Hazmira al-Gabal, sans doute une fraction de la grande tribu qui s'éten-
dait dans le Hawz de Marrakech, explique en partie leur absence parmi les Ahl Tinmel que
mentionne le Kitgb al-ansab. Onze clans (fabid) constituaient, selon cet ouvrage anonyme
d’époque almohade, les gens de Tinmel: Maskala, Ayt Wartang, Ayt Almas, Saktana, Ayt
Wawzguit, Ayt Wansa, Ayt Tifnat, Ayt al-Qibla, Ayt Tadrart, Sanhaga, Ayt Sas™.

L'élimination des Hazmira a ainsi donné lieu 4 la reconstruction de la composition tribale
2 Tinmel: la tribu massacrée disparait, remplacée par une population hétéroclite venant de
tribus et de régions variées. Notons d’abord que 'embléme onomastique de cette nouvelle entité
tribale fait référence 4 une identification géographique . Ahl Tinmel ne se revendique d’aucune
origine généalogique précise, et apparait comme un groupe factice qui réunit des populations
partisanes des Almohades. Certains des onze clans confortent ce constat : Ayt al-Qibla et Ayt
Sas font référence A des populations originaires respectivement de Dra (bilad al-qibla) et du
Sas; le clan des Sanhaga concernerait également des populations hétérogénes provenant des
tribus se revendiquant de cette ascendance (probablement du Haut Atlas central). Ayt Wansa,

10. Les Hazmira, du berbére Izammarn, est une tribu du groupe Masmuda installée au sud-ouest de
Marrakech. Son nom, signifiant « Béliers », serait une référence a un ancien culte du bélier dans la région
(Ibn al-Zayyat, al-Tasawwuf, p. 213, note n® 476).

11. NilIbn al-Atir ni al-Nuwayri ne précisent le nom des Hazmira comme étant la tribu qui occupait Tinmel
au moment de l'installation du Mahdi Ibn Tamart.

12. Anonyme, Kitab al-Ansab, p. 40-41.

13. Surlinterprétation des noms de tribus comme « emblémes onomastiques », voir la trés suggestive étude
de Jacques Berque, « Quest-ce qu'une “tribu” nord-africaine ? ».

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

140 © DU TAMYIZ A L'I°TIRAE...

Ayt Tifnut et Ayt Tadrart référent en toute vraisemblance a des groupes originaires de trois
localités identifiables du Haut Atlas: Ansi, localité située dans le territoire des Imadidan ™,
Tifnit, dans le pays des Hintata™ et Tadrart, localité ol aurait résidé le Mahdi'®.

Le tamyiz

Apres le massacre des habitants de Tinmel, les Almohades procédérent, en 519/11257, &
une purge systématique au sein des tribus berbéres du Haut Atlas. Cette action sanguinaire,
décrite par de nombreuses sources, consista A distinguer et A séparer les plus fidéles adeptes
de la doctrine almohade des autres partisans jugés hypocrites ou peu croyants ™.

Désignation du massacre

Ces purges sont diversement désignées par les sources. Al-Baydaq, dont les Abbar al-Mahdi
Ibn Tamart constituent une véritable vulgate des débuts du mouvement almohade, utilise res-
pectivement les vocables mayz et tamyiz pour qualifier la purge ™. Al-Yasa, repris par les auteurs
orientaux, utilise également le mot tamyiz >°. Ce terme provient de laracine M Y Z, et exprime
les sens de distinguer, discerner. Le mot tamyiz et le verbe mayyaza sont trés fréquemment
employés par les sources maghrébines pour désigner une parade militaire précédant généra-
lement le lancement de campagnes militaires > ; chez les premiers Almohades, l'acception est
donc différente. Le choix de ce mot n'est pas anodin. Il fait référence a un verset coranique de
la sourate du Butin (al-Anfal, v, 38) 2, verset quIbn Ttamart cite dans un préche annongant
et justifiant le massacre dont les Almohades se rendirent responsables 3.

14. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 37, et Ibn al-Qattan, Nazm, p. 138. 1l s'agit d’une localité visée
par la cinquiéme attaque militaire almohade dirigée par Ibn Tamart. Il existe une autre Ansa, dans le pays
des Warika, (al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 31).

15. Ibn al-Qattan, Nazm, p. 136 et al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 37. Tifnit a été l'objet d'une
attaque menée sous le commandement d’Ibn Tamart.

16. Ibn Tamart aurait construit une mosquée a Tadrart, aupreés de laquelle eut lieu une confrontation avec
l'armée almoravide. Ibn al-Qattan, Nazm, p. 137, et al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 31.

17. Date fournie par plusieurs auteurs dont Ibn al-Qattan, Nazm, p. 146; al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn
Tamart, p. 95, situe l'événement en 523/1129.

18. Sur le tamyiz, voir Huici Miranda, Historio politica del imperio almohade, 1, p. 78-79, et Bourouiba, Ibn
Tumart, p. 68-70.

19. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 39.

20, Ibn al-Atir, Kamil, x1, p.575.

21. Dozy, Supplément aux dictionnaires arabes, 11, p. 636-637. Sur les parades solennelles 4 I'époque almohade,
voir Ghouirgate, « Les processions, un instrument de gouvernement: quelques remarques sur le cérémonial
califal almohade ».

22, «Dieu séparera le bon du méchant, il entassera les méchants les uns sur les autres, les liera en faisceau
et les précipitera dans lenfer » (Le Coran, traduction Kasimirski).

23. Ibn al-Qattan, Nazm, p. 147.

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

YASSIR BENHIMA 141

Le terme ne semble pas pour autant étre systématiquement utilisé par les Almohades
pour qualifier leurs purges. Dans la célébre lettre des fusal, véritable programme politique du
pouvoir mu'minide, la lutte contre ceux quon qualifie d’hypocrites (anisa minbum al-nifaq), de
corrompus (fasad al-batin) est tout simplement appelée jihad; cette notion est associée a leur
extermination, a l'effacement de leurs traces (mahw atarihim) .

La plus originale des qualifications de ces massacres est due a Ibn al-Qalanisi, auteur
syrien qui écrit peu apres les faits. En citant son informateur Muhammad b. ‘Abd al-Gabbar
al-Siqilli, Ibn al-Qalanisi note parmi les actes déviants d'Ibn Tamart, sa doctrine du takfir
al-danb (rachat, expiation), qui est sans doute une évocation des massacres en question®s, Cette
interprétation donnée par Ibn al-Qalanisi parait curieuse A premiére vue, mais en examinant
les traditions relatives a l'expiation dans l'islam classique, l'on trouve trace d'une tradition
controversée qui rend possible la rédemption de musulmans a la place desquels des juifs ou
des chrétiens auraient été jetés en enfer >°.

Al-Basir, figure du massacre

L'une des caractéristiques du tamyiz réside dans l'aspect messianique de la figure dal-Basir,
l'acteur principal du massacre. Car, si Ibn Tamart est indubitablement I'instigateur du tamyiz,
celui-ci s'est déroulé sous la houlette d’Aba Muhammad ‘Abd Allah al-Wan3arisi. Originaire
del'Ouarsenis, ce dernier est'un des premiers compagnons d’'Ibn Tamart; lequel le rencontra
lors de son voyage de retour d’Orient 4 al-Hadra (ou plutdt al-Hadra), otr il passa en se rendant
de Méliana a Ténés*”. Sa tribu d'origine n'est pas identifiée, mais on sait qu'Ibn Tamart le fit
adopter par les Harga*®.

Dans plusieurs sources, al-Wans$arisi apparait sous les traits d'un ravi de Dieu. En compi-
lant al-Yasa; les auteurs orientaux décrivent un personnage affichant sa bétise, son idiotie ou
son imbécillité (balah). Comme quelquun atteint de démence ou un aliéné mental, « sa salive
coulait sur sa poitrine », et il ne semblait rien connaitre du Coran ni de la Science en général .
Mais cet état de déchéance ne l'empéchait pas d’étre proche du Mahdi, qui affirmait qu'« Allah
avait dissimulé dans cet homme un secret qui apparaitra3®».

Dans cette tradition, le parcours d’al-Wansarisi est ensuite marqué par sa révélation a la
communauté des Almohades. Il apparait alors sous un jour nouveau, comme un homme sadon-
nantsecrétement a1’étude du Coran et du figh. Onle voit déslors se présenter, un jour, ala priére
dumatin, bien habillé, parfumé au point qu'Ibn Tamart semble ne pasle reconnaitre. Interrogé

24. ‘Azzawi, Rasd’il diwaniyya muwabbidiyya, p. 117.

25. Ibn al-Qalanisi, Ta’rib Dimaiq, p. 456 et létude de Gabrieli, « Le origini del movimento almohade in
una fonte storica d’Oriente » (1956).

26. Cook, Martyrdom in Islam, p. 128.

27. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 19.

28. Anonyme, Kitab al-ansab, p. 27.

29. Ibn al-Atir, Kamil, x1, p. 574, et al-Nuwayri, Nibdyat, p. 400-401.

30. Ibn al-Atir, Kamil, x1, p.574.

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

142 © DU TAMYIZ A L'I°TIRAE...

sur son état, al-Wans§arisi déclare avoir requ la visite d'un ange ayant purifié son cceur. Allah lui
avait appris, dit-il, le Coran, le Muwatta’, et d'autres ouvrages de science et de hadit. Examinées
par al-Mahdi, sa maitrise et ses connaissances savérent justes ',

Dans le Nazm al-gumman li-tartib ma salafa min abbar al-zaman, Ibn al-Qattan, autre
auteur almohade, donne une image légérement différente du personnage. Al-Wansarisi y est
certes représenté comme un analphabéte, mais il n'est nullement considéré comme aliéné.
Miraculeusement acquis, du fait de la volonté divine, ses savoirs s’y limitent 4 la connaissance
du Coran et 2 des dons de cavalerie 3, Ces dons sont particuliérement intéressants en ce qu'ils
permettaient d’expliquer sa compétence en matiére de commandement militaire: il allait as-
sumer a plusieurs reprises la direction de razzias et de campagnes contre les tribus du Haut
Atlas et du Sous, ainsi que contre les Almoravides .

Mais au-dela de ces quelques différences de détail, les récits s'accordent sur le fait qu'Ibn
Tumart surnomma son compagnon al-Basir. La connotation est éminemment eschatologique :
issu de la racine B S R, qui signifie notamment « apporter une bonne nouvelle » ou « prédire »,
le mot basir désigne généralement la personne qui annonce une arrivée (d'un individu ou d'un
objet). Il appartient au méme champ sémantique que mubassir, «annonciateur » — dans le Coran,
ce vocable est utilisé comme qualificatif de prophéte. Annonciateur d'une bonne nouvelle, al-
Basir possédait, selon les dires d'Ibn Tamart, un autre don divin: celui de pouvoir déceler
ce que chacun dissimule en son for intérieur. En faisant référence a un hadith, Ibn Tumart
désigne ainsi al-Basir comme étant un muhaddat — une personne inspirée a qui Allah insuffle
une vérité ou la lui fait dire 3+, Clest ce don présumé qui fut mis a contribution pour désigner
et distinguer les hypocrites parmi les Almohades. Ceux désignés comme tels furent systéma-
tiquement exécutés, certains par leur propre parentele®; d'autres furent précipités du haut
de la montagne *. La purge aurait ainsi cotité la vie 2 70 000 personnes, chiffre probablement
symbolique servant 2 désigner un grand nombre ¥, Al-Baydagq, qui ne donne pas d'estimation
chiffrée, rapporte que le massacre dura quarante jours, autre chiffre symbolique %, et que le
dernier vendredi ot il s'acheva, cing tribus furent concernées .

Avec Ibn Tumart, al-Basir est la seule figure messianique mise en avant dans les récits des
débuts des Almohades. Sil'image du Mahdi est construite selon le modéle prophétique, avec
des emprunts bibliques #° et une teinte chiite manifeste, la personnalité d’al-Basir est fortement

31. Ibid., p. 574, et al-Nuwayri, Nihdyat, p. 401.

32. Ibn al-Qattan, Nazm, p. 146.

33. Sur les campagnes militaires menées par al-Basir, voir al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 39-40.
34. Ibn al-Qattan, Nazm, p. 147.

35. Ibid., p.148.

36. Ibn al-Atir, Kamil, x1, p. 575.

37. Cf. Conrad, « Seven and the Tasbi’: On the Implications of Numerical Symbolism for the Study of
Medieval Islamic History ».

38. Zouache, Armées et combats, chap. 4, 11. « La valeur des nombres ».

39. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 39.

40, Notamment!'histoire de Jonas, qui a inspiré un récit 1égendaire relatif au voyage de retour d’Ibn Tamart de
I'Orient vers le Maghreb. Le futur Mahdi aurait, selon lalégende, survécu en marchant sur l'eau dans le sillage

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

YASSIR BENHIMA | 143

inspirée par le répertoire christologique. Sila racine B § R rappelle la bisara (annonciation) et le
tabsir (évangélisation), cette hypothése se confirme clairement al'examen du récit delabataille de
laBahira (524/1130). En effet, les rapports faits par les sources almohades dela grande défaite des
fidéles d'Ibn Tamart face aux Almoravides, aux portes de Marrakech, font une place importante
ala disparition du cadavre d’al-Basir aprés sa mort dans le combat. Son corps se serait élevé au
ciel selon lalégende, al'instar du corps du Christ selon la christologie coranique.

Li ‘tirdf
Motivations du massacre

La troisiéme grande série de massacre perpétrés par les Almohades porte, selon al-Baydag,
le nom d'al-i‘tiraf 4*. Evariste Lévi-Provengal, éditeur et traducteur des Abbar d'al-Baydagq,
traduit le terme par « reconnaissance du pouvoir almohade **»; on pourrait le traduire plus
justement par « aveu » ou « confession », dans le sens d'une confession, par les anti-Almohades,
de leur culpabilité.

Cette vague de répression massive fut menée apres la victoire des Almohades sur les
Almoravides, et 4 la suite de grands soulévements tribaux contre les nouveaux maitres du pays.
Li‘tiraf se déroula en 544/1149-1150, selon al-Baydaq, qui en fournit le récit le plus détaillé. Il
rapporte que la décision de procéder i cette répression systématique fut prise a la suite du
meurtre de charbonniers par des Maknasa dans le territoire (nazar) de Feés. Le gouverneur de
Fes, al‘Gayyini, ayant informé le calife ‘Abd al-Mu'min (1130-63) ¥, ce dernier réunit la hié-
rarchie almohade, les asyah. Il les convainquit de la nécessité de faire preuve de la plus grande
intransigeance envers tout récalcitrant, leur distribua des listes (gara’id) 4+ pour procéder a
l'exhortation (wa%) et pour inciter 4 la confession (i‘tiraf), et leur ordonna de sévir 45,

du navire duquel les marins l'avait jeté par-dessus bord. Ce récit est rapporté notamment par al-Marrakusi,
Al-Mu‘§ib, p. 263-264. Sur l'usage de ce théme biblique dans I'histoire d’'Ibn Tumart, voir Wasserstein, « A
Jonah Theme in the Biography of Ibn Tamart».

41. Sur l'i'tiraf, Huici Miranda Historio politica del imperio almohade, 1957, 1, p. 154-156 et Merad, «'Abd
al-Mu'min a la conquéte de I'Afrique du Nord », p. 128-131.

42. Lévi-Provengal, Documents inédits d’histoire almohade, p. 181 de la traduction francaise.

43. Les conditions et la portée de cet incident, qui semble assez anecdotique, ne sont pas connues. Le récit
d’al-Baydagq est assez flou A ce propos (Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 69): l'on ignore s'il s'agit d’'un simple
acte de brigandage ou d’'une rébellion plus généralisée des Maknasa. Viser des charbonniers, jouant un réle
capital dans l'approvisionnement de Fés en combustibles, a été interprété par le gouverneur al-Gayyini
comme une tentative de siége.

44. Lemot darida est utilisé, quasiment a la méme période, pour désigner des registres ou des listes d’hommes
(gara’id al-rigal) en Sicile normande, vraisemblablement un usage emprunté 3 'Egypte fatimide (Johns, Arabic
Administration in Norman Sicily).

45. Littéralement: « il leur ordonna demployer le sabre» (wa amarahum bi l-sayf): al-Baydaq, Abbar al-
Mahdi Ibn Tamart, p. 70.

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

144 =~ DU TAMYIZ A L'I'TIRAFE...

Les exécuteurs

Al-Baydaq énumére ensuite les différentes tribus et populations concernées par cette purge,
en précisant A chaque fois I'identité des personnes chargées d'exécuter l'ordre califal, la tribu
ou la région concernée et le nombre des victimes. L'analyse de la liste qu'il fournit démontre
la nature systématique de la purge #°.

Parmi les personnes chargées d’exécuter les massacres, certaines ont pu étre identifiées. Il
sagit, selon leur ordre d’apparition dans la liste:

— Ayyub Agdam: en charge d'appliquer 'i tiraf chez les Hazmira, il fut impliqué plus tard,
a une date inconnue, dans la répression d'une révolte dans le Tadla, ot il batit la forteresse
de Tagrart, avant de trouver la mort lors du méme soulévement#7;

— Miisa b. Ts: en charge de l'i‘tiraf des Gziila, il faisait partie de la catégorie des huffaz +%,
et était gouverneur des Gzula apres 548/11534°;

— ‘Umar b. Mayman al-Hargi : originaire de la tribu d'Ibn Tamart, il était hafiz des Garawa
et participa apres 548/1153  la répression contre les Lamta, notamment & Nal®°. I perdit la
vie en al-Andalus lors d'une bataille contre Ibn Mardanis*';

—‘Abd Allah b. Dawid al-Garawi al-Sanhagi, en charge de la liste des tribus de Tadla, fait
partie des ahl al-hamsin®*; il avait dirigé les contingents des Gariwa participant i la grande
campagne de ‘Abd al-Mu'min contre les révoltés des plaines atlantiques en 543/1148 %3 ;

— Abi Bakr b, al-Gabr al-Sanhagi: membre des abl al-hamsin rattaché A cette instance apres
le tamyiz 5%, participa A plusieurs campagnes dans la conquéte du Maroc par les Almohades, no-
tamment chez les Gumaira 5, et fut un acteur principal de la prise de Fés en 540/1145-46 5°;

46, Pour éviter une multiplication des renvois A cette liste (al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 70-72),
et pour alléger les références du point suivant portant sur l'identité des exécuteurs, seules les informations
provenant d'une autre partie de l'ouvrage d’al-Baydaq ou d’une autre source, font l'objet d'un appel de note.
47. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 85. Cet incident aurait eu lieu sous le régne du deuxiéme
calife Aba Ya'qab Yasuf.

48. Selon Fricaud, « La place des talaba dans la société almohade mu'minide », p. 525, les huffaz sont formés
pour officier comme responsables dans l'administration almohade; ils sont souvent associés aux talaba,
véritables doctrinaires du régime almohade.

49. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 77.

50. Ibid., p. 77.

51. Ibid., p. 80-81.

52. Anonyme, Kitab al-ansab, p. 35. Abl al-hamsin, littéralement «les Cinquante », désigne un groupe de
la hiérarchie almohade dont les membres oscillaient entre 40 et 50, selon les sources. Voir A ce propos les
études de Hopkins 1954, p. 96-97, et Miisa 1991, p. 70-76. Cette institution fut probablement inspirée des
usages tribaux locaux, les Ayt Arbn (les Quarante), étant encore au xx° siécle, un organe important dans la
hiérarchie tribale dans le Haut et 'Anti Atlas: Montagne, Les Berbéres et le Makhzen dans le sud du Maroc,
p- 221. Sur lorigine tribale des institutions almohades et la nécessité du recours a 'anthropologie pour leur
étude, Fletcher, « The Anthropology Context of Almohad History ».

53. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 69.

54. Anonyme, Kitab al-ansab, p. 35.

55. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 54.

56. Ibid, p. 60-62 et Ibn ‘Idari, Bayan (partie des Almohades), p. 24.

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

YASSIR BENHIMA | 145

- Agg-u Angui, ‘Abd Allah b. Abi Bakr Ibn Wangui: dignitaire almoravide rallié aux
Almohades aprés les avoir combattu au c6té de l'avant dernier émir almoravide Tasfin b. ‘Ali
(1143-45) 7, il prit part aux négociations durant le siége final de Marrakech*® et participa a
la répression almohade menée contre plusieurs opposants fidéles aux Almoravides, dont al-
Sahrawi et la tribu des Lamta*®;

— Yahlafb. al-Hasan Atiggui Aba Sa'id: originaire de la tribu des Ganfisa, du Haut Atlas,
il fut l'un des abl al-bamsin rattachés aprés le tamyiz®°. Ce fidéle du calife ‘Abd al-Mu'min,
contribua a l'exécution d'Ibn Malwiya, compagnon du Mahdi opposé 4 Abd al-Mu'min apres
la mort d'Ibn Tamart®. Il participa a la répression contre les Bargwata et contre Bumazguida ®
(rebelle du Tamsna), avant d’étre chargé, au terme de 'i'tiraf, de la région de Taza. Quelques
années plus tard, en 550/1155, il recut la soumission d’al-Sahrawi (dignitaire almoravide long-
temps en révolte contre les Almohades) et lui transmit la grice du calife . Il servit également
le calife Yasuf (1163-1184) et dirigea, sur son ordre, une expédition contre la révolte de Sabu’
b. Mangfad, dans la région des Gumara en 562/1166-1167 °+;

— ‘Abd Allah b. Sulayman al-Tinmalli: rattaché également au conseil des ahl al-hamsin
aprés le tamyiz %, il fut nommé gouverneur de Sabta apres la soumission du Qadi ‘Tyad, ville
a laquelle il se rendit 4 la téte de ses huffaz, et ot il assuma la direction de la flotte ®°. Il par-
ticipa 4 de nombreuses campagnes militaires almohades, dans les plaines atlantiques et en
al-Andalus 7, et exécuta en 546/1151-1152, sur ordre de ‘Abd al-Mu'min, Yaslasan, un parent
du Mahdji, hostile au calife ®3;

— Yasufb. Sulayman al-Tinmalli: membre des abl al-hamsin ®° en charge d'appliquer i ‘tiraf
dans le Garb, région englobant les villes de Fés et de Meknés. Il fut plus tard (vers 558/1163)
chargé par ‘Abd al-Mu'min de recruter et darmer les contingents des tribus arabes nomades
afin de les employer dans le jihad en al-Andalus7°. Il participa a plusieurs campagnes contre
des révoltés, notamment dans le nord-ouest du Maroc7*;

57. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 59.

58. Ibid., p. 64.

59. Ibid., p. 77 et 84.

60. Anonyme, Kitab al-ansab, p. 35.

61. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 46.

62. Ibid., p. 83.

63. Ibid., p. 79.

64. Ibn‘Idari, Bayan (partie des Almohades), p. 95.

65. Anonyme, Kitab al-ansab, p. 35.

66. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 68; Sur al-Qadi‘Iyad et les relations complexes entre Sabta et
les Almohades voir Ferhat, Sabta des origines au x1v° siécle, p. 152-155. Sur la fonction de’Abd Allah al-Tinmalli
comme commandant de la flotte almohade 4 Sabta, Ibn ‘Idari, Bayan (partie des Almohades), p. 55.

67. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 68 et 87-88 : parmi ses interventions en al-Andalus, sa conduite
de la répression de la révolte d’Ibn Qasi en 546/1151-52.

68. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 75; datation différente chez Ibn Abi Zar; Qirtas, p.194.
69. Anonyme, Kitab al-ansab, p. 34.

70. Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, p. 81.

71. Ibid., p. 85-86.

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

146 © DU TAMYiz A L'I'TIRAE...

- Al—Gayyini, ‘Abd Allah b. ‘Ayar, ancien musrif (responsable des finances) de Fes sous
les derniers Almoravides, il est connu pour avoir permis aux Almohades de prendre la ville
en 540/1145-46 7>, Devenu gouverneur de Fés aprés sa conquéte, il participa 2 de nombreuses
campagnes militaires et fut chargé d'appliquer I'i tiraf dans la région de Fés et de Meknés;

— ‘Abd Allah b. Fatima al-Lamtiini: vraisemblablement un ancien Almoravide rallié aux
Almohades, qui participa  la direction de plusieurs expéditions destinées 2 mater des rébel-
lions dans les plaines atlantiques et dans le pays des Lamta 73;

— Zakariya al-Wariki: participa a plusieurs campagnes de répression, notamment dans la
région de la Moulouya 7#;

— Abua Zakariya Yahyi al-Dari: comptant parmi les abl al-hamsin, cet originaire du Dra,
comme l'indique sa nisba, était adoptif des Harga”. Il eut la responsabilité de mener I'i‘tiraf
dans sa région natale.

Une enquéte rapide, basée principalement sur la chronique d’al-Baydaq, permet donc
d’identifier une douzaine des dignitaires almohades chargés de procéder a I'i'tiraf; plusieurs
sont des asyah, membres de I'élite almohade, principalement des ahl al-hamsin (6 cas) ; certains
sont des anciens Almoravides ralliés (3 cas) ; d’autres font partie ou assument la direction d'un
corps de huffaz (4 cas). Les figures identifiées montrent que le recrutement des membres des
hiérarchies almohades était encore hétérogene, a I'échelle centrale comme a I'échelle locale.
Les membres du clan mu'minide, qui allaient occuper, plus tard, une situation privilégiée dans

l'appareil administratif et militaire almohade, n'y sont pas représentées.

Désignation des rebelles et géographie des purges

Désignation des rebelles

L'étude de la désignation des rebelles et de la géographie des purges est capitale pour une
meilleure intelligibilité de la portée historique de I'i tiraf. Dans le récit d'al-Baydagq, trois termes
ou expressions sont employés pour qualifier les rebelles massacrés. Le plus fréquent est celui
de abl al-tablit, auquel est associé le vocable mu'anidin (« récalcitrants », « dissidents » ; traduit
« perturbateurs » par E. Lévi-Provengal). Dans le seul cas de Fés, il est question de mu'annatin
(les « efféminés ») et de sitga7°.

De ces trois termes, celui de ahl al-tablit mérite un examen particulier; la traduction pro-
posée par L. Provencal, « fauteurs de désordres », est imprécise et ne rend pas le sens exact du
terme. Issu de la racine H L T (qui exprime l'idée de mélanger), le verbe hallata a aussi le sens
d’ « étre changeant ». Selon Reinhart Dozy, il est utilisé pour désigner l'attitude de quelquun

72, Ibid., p. 62-63.

73. Ibid., p. 77 et 83.

74. Ibid., p. 84.

75. Anonyme, Kitab al-ansab, p. 34 et 38. Ladoption élective d'un individu au sein d’'une tribu est exprimée
par la pratique de muahat.

76. Le terme siqa, traduit par Lévi-Provengal par « populace » est utilisé généralement pour désigner des
petits marchands ou des personnes de petite vertu.

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

YASSIR BENHIMA | 147

qui sadonne tantot  la dévotion et 4 I'étude, tantdt au plaisir et au vin 77, Le terme tahlit peut
enfin avoir le sens « d’acquérir quelque chose d'une maniére illicite ».

Dans le contexte proprement almohade, I'on peut retrouver une définition du terme dans
la risalat al-fusal (« Lettre des chapitres » adressée par ‘Abd al-Mu'min aux talaba de Bougie),
dans laquelle Ibn ‘Atiyya décrit au nom du calife les caractéristiques des véritables croyants:

« [ils] ne mélangent pas l'action au refus [...] et ne fragmentent (détaillent) pas la croyance, ils

croient en une partie et rejettent une autre 78 »

On peut ainsi définir les ahl al-tablit comme étant des personnes a la croyance changeante,
et qui pouvaient contester une partie du dogme almohade — sans doute (mais nos textes n'en
disent rien) I'idée de mahdisme et de I'impeccabilité de I'imam.

Localisation des massacres

La liste que fournit al-Baydaq sur les différents groupes touchés par les purges organi-
sées au nom de l'i‘tiraf, appelle aussi quelques remarques sur la localisation des massacres. A
l'exception de Fés, Sigilmasa et Taza, toutes les purges se sont déroulées en milieu rural7°.
Les populations visées appartenaient toutes a des tribus berbeéres qui s’étaient opposées a un
moment ou A un autre aux Almohades.

La localisation des massacres permet également de penser que les fugaha’ malékites ne
furent pas visés: aucun des foyers urbains oti leur activité se concentrait (Sabta, Marrakech)
n'est cité. A Fés méme, seuls les « efféminés » et la « populace » furent concernés *°.

En revanche, plusieurs indices convergent pour faire des soufis une cible capitale (mais
non pas exclusive) de ces purges. Tout d’abord, plusieurs des tribus concernées étaient des
foyers importants de la diffusion du soufisme rural au Maroc du x11° siécle, comme latteste
notamment le recueil du Tasawwuf. Clest le cas, par exemple, des Ragraga, des Haha, des
Tadla, des Dukkala et de la région de Sigilmasa®. En outre, certaines de ces purges se sont
concentrées dans des lieux de la dévotion soufie. Ainsi, le premier massacre, celui des Hazmira,
eut lieu dans leur ribat; une partie des Tamsna furent massacrés dans le Tit n Ugarramn, nom

77. Dozy, Supplément aux dictionnaires arabes, I, p. 393.
78. Littéralement:

s Ay G a5 Ol 0328 Vs L] U el 0l Y

‘Azzawi, Rasd’il diwaniyya muwabbidiyya, p.112.

79. Laliste des tribus et régions concernées par l'i‘tiraf est fournie par al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart,
p- 70-72. Il s'agit respectivement, selon l'ordre donné par l'auteur de: Hazmira, Ragraga, Haha, les gens du
Sis (sans précision), Inguisat ( ?), Gzila, Haskara, Tadla (comprenant les Sanhaga et les Garawa), la région
de Taza (comprenant les Sariwa et les Bani Makkad), Gumara, le Garb comprenant le district de Fés et de
Meknes, le Tamsna, Dukkala, Haylana, Warika, Hazraga, Lgaga, Dra, et la ville de Sigilmasa.
80. Les sources bio-bibliographiques relatent néanmoins plusieurs cas de persécution et de mise 4 Iépreuve
dont ont fait l'objet les savants malékites sous les Almohades, comme le montre létude de Benouis, « Les
savants mis a épreuve a 'époque almohade ».
81. Ibn al-Zayyat, al-TaSawwuf.

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

148 © DU TAMYIiZ A L'I'TIRAFE...

berbére du fameux ribat de Tit®2. Enfin, le récit, par al-Baydaq, du déroulement de I'opération
a Sigilmasa confirme cette hypothése: parmi les personnes réunies pour étre massacrées, fi-
gurait un dévot, bid, du nom d’Ibn Baglat. Selon al-Baydaq, une priére de ce dernier contre
‘Abd Allah b. Watbib, chargé de conduire la purge, finit par emporter le responsable almohade,
qui tomba raide mort apreés avoir été mortellement piqué par une mouche, ce qui permit de
délivrer les victimes. Ce récit, a la tonalité miraculeuse, en cotoie plusieurs autres du méme
type, dans des recueils hagiographiques contemporains; tous attestent la défiance des soufis
al'égard du pouvoir almohade, qui leur disputait certaines de leurs prérogatives sociales. En
effet, le Mahdi et le Calife sont également des faiseurs de miracles et des dispensateurs de
baraka A leurs sujets 3. En outre, leur systéme de propagande et de d'endoctrinement, par le
biais des corps des talaba, n'était pas sans concurrencer le mysticisme rural, source de diffusion
du savoir religieux 4 I'échelon local. Cette concurrence, qui tourna parfois a la confrontation,
donna, en sus de I'i'tiraf dont il est ici question, a4 d'autres épisodes ponctuels de répression
contre les soufis, notamment contre I'énigmatique groupe des ashab al-rakawat, qu'il faut,
croyons-nous, identifier comme soufis ®+.

La localisation des purges dans ou  partir de sites fortifiés, hérités des Almoravides ou
nouvellement bitis, manifeste le caractére militaire pris par les opérations®. La répression
almohade visait bien des populations probablement restées fidéles aux Almoravides, ou du
moins soupconnées de |'étre : le réseau de fortifications almoravides édifiées pour lutter contre
les Almohades s’était implanté essentiellement dans des zones pouvant servir de verrous a leur
avancée, en empéchant, ou en entravant, d’éventuelles attaques contre les principaux centres
urbains du pays.

Du tamyiz al'i‘tiraf:
évolution de la forme et de la fonction du massacre

L'exposé des données relatives aux deux vagues de massacres étudiées ici montre des dif-
férences notables dans leur mise en récit, leur déroulement et leurs scénarii.

82. Sur le ribat de Tit et son rdle historique, voir notamment Cornell, « Ribat Tit-n-Fitr and the Origins of
Moroccan Maraboutism » ; le toponyme Tit n Ugarramn signifie la source des Surafa’,

83. Les sources almohades rapportent de nombreux récits sur la thaumaturgie du Mahdi et des califes
almohades. Sur ce sujet, voir Ferhat, Le Maghreb aux x11° et X111° siécles : les siécles de la foi, p. 91-99, et Ferhat,
«L'organisation des soufis et ses limites a I'époque almohade ».

84. Voir Benhima, « Ashab al-rakawat... ».

85. Parmiles anciennes fortifications héritées des Almoravides quatre cas sont concernés par l'i‘tiraf: Asaka-
n-Kmat, Igli, Ta'gizt et Qal‘at Mahdi b. Twala. Sur ces sites almoravides, qui étaient aussi utilisés lors du
conflit avec le mouvement almohade naissant, voir Basset et Terrasse, Sanctuaires et forteresses almohades;
Cressier et Erbati, « Note sur la forteresse almoravide du Tasghimut » ; Benhima, « Fortifications étatiques
et fortifications communautaires au Maroc a I'époque almoravide ». Plus spécifiquement sur le site de Ta'gizt
dans le pays des Gzala, qui apparait aussi avec les graphies Ta'gist, Taggist et Taggigt: voir al-Idrisi, Uns
al-mubag, p. 142-143 et 158; Ricard, « Une forteresse maghrébine de '’Anti Atlas (x11° siécle) et Bokbot et alii,
« Enceintes refuges, greniers fortifiés et gasaba-s ».

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

YASSIR BENHIMA | 149

La premiére différence reléve de la designation des victimes et des modalités du massacre:
dans le premier cas (le tamyiz), le contexte est essentiellement eschatologique; les « hypocri-
tes » massacrés sont désignés grice au don particulier d’al-Basir. Dans le second cas (1'i tiraf)
I'opération est méticuleusement préparée, des listes sont envoyées aux dignitaires almohades
pour procéder a la purge. La justification est plus élaborée, méme si le prétexte mis en avant
par al-Baydaq reste anecdotique. Cette différence dans le mode opératoire traduit aussi un
changement d’échelle: la purge localisée entreprise par un mouvement sectaire et restreint,
lors du tamyiz, devient une véritable opération de répression systématique bien ordonnée et
coordonnée par un pouvoir politique doté d'un appareil idéologique et d'une hiérarchie eflicaces,
et décidé A faire taire toutes les oppositions.

Ces deux temps de I'exercice de la « violence légitime », sous les premiers Almohades, reflé-
tent en réalité deux phases de 'histoire du mouvement. La phase timartienne se caractérise
encore par la prégnance de la dimension messianique. Laction d’al-Basir est représentée comme
l'application de la volonté divine. Ce théme ressort d’ailleurs clairement dans les premiéres
lettres adressées par Ibn Tamart aux Almoravides, notamment celle envoyée aux Almoravides
du Sous, ot il déclare:

«A coup siit, il viendra une armée d’Arabes que l'autorité divine dirigera: elle bouillonnera sur

vous comme bouillonne 'eau d'une marmite sur un feu ardent %%, »

L'«armée arabe » (celle des combattants almohades) est une évocation claire du modéle
prophétique et de la lutte des premiers musulmans contre leurs différents ennemis, notam-
ment durant la bataille de Badr, qu'Ibn Tamart cite d’ailleurs nommément. Cette évocation
participe d'un ensemble de croyances eschatologiques qui étaient constitutives de la prédication
almohade. Elle considérait leur territoire comme une réincarnation du Hedjaz, et entretenait
soigneusement le paralléle entre le Mahdi et la figure du Prophéte .

Avec ‘Abd al-Mu'min, et les purges qu'il commandita, la représentation et la légitimation
des massacres sont bien différentes. A la figure messianique et unique d’al-Basir se substitue
un ensemble d'exécutants, vraisemblablement choisis en fonction de leur engagement pour la
cause almohade et leur qualité d’hommes du pouvoir. Aucun d'eux n'est associé  une quelcon-
que dimension eschatologique, et alors que la désignation des coupables dans le tamyiz était
représentée comme une prédiction d’al-Basir, I'identité des victimes de 1’ tiraf était consignée
dans des listes préétablies qui trahissent le caractére organisé et prémédité des purges.

86. La traduction est d’E. Lévi-Provengal. Cf. ses Documents inédits d’histoire almohade, p. 12 (texte arabe).
87. Fierro, « Cosmovision (religién y cultura) en el Islam andalusi (siglos viri-x1ir) », p. 49-50.

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

150 © DU TAMYiZ A L'I°TIRAE...

Aux origines de la justification du massacre,
la disqualification de I'ennemi intérieur

Les modes opératoires et le cadre général du tamyiz et de I'i‘tiraf répondent 3 deux moments
de la construction du pouvoir almohade, le temps de la prophétie (ou de la da'wa) puis celui
de la dawla. La justification théorique des massacres découle de cette évolution. A I'époque
d’Ibn Tamart, ou du moins de ce qui ressort des écrits qui lui sont attribués, les Almoravides
étaient assimilés A des impies contre lesquels il était prioritaire de mener le jihad ®. Dans
I'i'tiraf, l'incident qui fut le prétexte du déclenchement de la répression est assimilé & un acte
de brigandage. Méme si le récit d'al-Baydaq n'en fait pas mention, l'acte des Maknisa peut
tomber sous la coupe de la hiraba (banditisme, brigandage), impliquant, de la part des autorités
almohades, la nécessité d'un rétablissement de l'ordre.

Mais au-dela de la catégorie juridique précise dans laquelle I'action des Almohades, pen-
dant leurs purges, pourrait étre classée *, le recours au massacre comme instrument politique
systématique et légitimé est le fruit d'une évolution générale qui dépasse le seul contexte al-
mohade. En effet, la notion de disqualification, qui assure le fondement idéologique principal
de toute forme d’élimination de «l'ennemi intérieur », connut un développement important
en Occident musulman, pendant les siécles antérieurs a I'avénement des Almohades. Au
Maghreb, la réaction du malékisme a I'hérésie des Bargwata puis  I'ismaélisme des Fatimides
prit la forme d'une disqualification par le biais d'une accusation d'infidélité (kufr), préparant
des actions plus radicales allant jusquau massacre. La situation des chiites en Ifrigiya apreés le
transfert du califat fatimide vers Le Caire illustre cet état de fait : le takfir (accusation de kufr)
des chiites par certains juristes malékites de I'Ifrigiya ziride fournit la justification théorique
des massacres qui visérent la population ismaélienne au début du x1° siecle °°. Ce durcissement
al'égard de «l'autre » intérieur s'observe également dans l'attitude radicale d’al-Gazilia I'égard
de I'ismaélisme. Ce penseur sunnite, dans son ouvrage sur les fada’ib al-batiniyya, n’hésite pas
a taxer les Ismaélites d'infidéles, malgré les réserves habituelles du droit sunnite face A cette
grave accusation ", Uexclusion juridique, dans ce cas comme dans d’autres, préparait le terrain
A une action politique radicale.

88. Plusieurs passages dans ce sens sont cités dans 'étude de Lagardére, « Le §ihad almohade: théorie et
pratique », p. 617-621.

89. Louvrage d’Abou El Fadl, Rebellion and Violence in Islamic Law (2001), constitue une contribution majeure
dans la connaissance de lévolution du statut juridique de la rébellion (abkam al-bugat) et du brigandage
(biraba) dans l'islam classique (je remercie Maribel Fierro de m'avoir signalé cette référence). Lusage de ces
deux catégories a I'époque almohade, qui connait une croissance exponentielle des actes de rébellion, mérite
détre érudié.

90. Sur les massacres visant les chiites dans I'Ifriqiya ziride, Idris, La Berbérie orientale sous les Zirides, 1,
p. 119-123,

91. Mitha, Al-Ghazali and the Ismailis, p. 44-45 et p. 68-70.

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

YASSIR BENHIMA

Les modalités de la captation par les Almohades du discours de disqualification, qu'il soit
sunnite ou émanant dautres doctrines musulmanes, restent a étudier dans le détail. Leur
utilisation de la littérature préexistante pourrait éclairer une dimension de la généalogie de
I'’Almohadisme, et permettrait surtout de discuter les aspects de continuité qu'il entretient
avec le développement de la pensée religieuse a 'échelle du monde musulman en général.

Il importe enfin de souligner I'importance de cette rhétorique de la disqualification
dans la constitution d'un ordre nouveau sous les Almohades. Le tawhid, l'unicité, est aussi
synonyme d'unification: cet idéal apparait dans la tentative almohade de fonder une société
uniconfessionnelle, en abolissant les contingences imposées par les écoles juridiques, et en
imposant la conversion aux dimmi-s. Par leur objectif de lutter contre toute forme de contes-
tation, les massacres présentées dans cette étude et les répressions postérieures préfigurent
des développements ultérieurs du programme almohade 2.

Ce travail mené sur ces premiers massacres mériterait d'étre appréhendé dans le cadre
d’une réflexion globale des modalités de l'exercice et des justifications de la violence légitime
sous les Almohades. Les données sont d'ailleurs trés abondantes sur les révoltes qui n'ont pas
cessé de secouer l'empire almohade, et il serait intéressant de suivre I'évolution du discours
d’exclusion utilisé dans les sources pour désigner les différents rebelles 3. Les liens entre cette
violence interne incessante et la violence guerriére contre les chrétiens en al-Andalus restent
aussi 2 établir d'une maniére détaillée.

92. Sur la remise en cause du pacte de la dimma par les Almohades, Fierro, « Cosmovisién (religién y
cultura) en el Islam andalusi (siglos viii-x111) », p. 40-51, et Molénat, « Sur le rdle des Almohades dans la fin
du christianisme local au Maghreb et en al-Andalus ».

93. Voir i ce propos le travail de Viguera, « Narrar la violencia: pasajes de la cronica de Ibn Sahib al-Salat
sobre los Almohades », notamment, p. 307.

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

152

DU TAMYIZ A L'I°TIRAE...

Références bibliographiques
Sources

Al-Marrakusi,’Abd al-Wahid, Al-Mu'gib fi talbis abbar
al-Magrib, Casablanca, 1978.

Anonyme, Al-Hulal al-mawsiyya fi dikr al-abbar
al-murrakusiyya, éd. Suhayl Zakkar et Abd
al-Qadir Zmiama, Casablanca, 1978.

Anonyme, Kitab al-ansab, éd. et trad. E. Lévi-Provengal,
Documents inédits d’bistoire almohade, Paris,
1928.

Azzawi, Ahmad, Rasd’il diwaniyya muwabbidiyya,
Rabat, 2006.

Al-Baydaq, Abbar al-Mahdi Ibn Tamart, Rabat, 1971.

Ibn Abi Zar, Al-Anis al-mutrib birawd al-qirtas fi ta’rib
al-Magrib wa abbar bina’ madinat Fas, Rabat,
1973.

Ibn al-Atir, Al-Kamil fi al-ta’rib, t. x1, Beyrouth, 1979.

Ibn ‘Idari, Al-Bayan al-mugrib (qism al-muwabhbidin),
éd. Muhammad Al-Kattani, Muhammad Ibn

Etudes

Abou El Fadl, Khaled, Rebellion and Violence in Islamic
Law, Cambridge, 2001.

Aguilar Sebastidn, Victoria, « Estudio de historiografia
almohade. Un cronista al inicio de una
dinastia: al-Baydaq», dans Concepcién
Vizquez de Benito et Miguel Angel Manzano
Rodriguez (éd.), Actas de X VI congreso UEAI
(Union européenne darabisants et d’islamisants),
Salamanque, 1995, p. 11-21.

Basset, Henri et Terrasse, Henri, Sanctuaires et
forteresses almohades, Paris, 2001 (1" éd., 1932).

Benhima, Yassir, « Fortifications étatiques et
fortifications communautaires au Maroc
a Iépoque almoravide », dans Mil anos de
fortificacoes na peninsula ibérica e no Magreb
(500-1500), Lisbonne, 2001, p. 259-271.

—, « Ashab al-rakawat. A propos d'un groupe de
rebelles au début de 1époque almohade », &
paraitre.

Omar Benmira, Al-tagafa wa l-figh wa l-mugtama:
Namadig min al-Magrib al-wasit, Rabat, 2006.

Jacques Berque, « Qulest-ce qu'une “tribu” nord-
africaine ? », dans L éventail de I'histoire
vivante: Hommage a Lucien Febvre, Paris, 1954,

Tawit, Muhammad Znibar et Abd al-Qadir
Zmima, Casablanca, 1985.

Ibn Manzar, Lisan al-Arab, Beyrouth, s. d.

Ibn al-Qalanisi, Tarih Dimasq, éd. Suhayl Zakkar,
Damas, 1983.

Ibn al-Qattan, Nazm al-§gumman li-tartib ma salafa min
abbar al-zaman, Beyrouth, 1990.

Ibn al-Zayyat al-Tadili, Al-Tasawwuf ila rigal
al-tasawwuf, éd. A. al-Tawfiq, Rabat, 1984.

Al-Idrisi, Uns al-mubag wa rawd al-furag. Qism samal
Ifrigya wa bilad al-Sadan, éd. A1-Wafi Nuahi,
Rabat, 2007.

Al-Nuwayri, Nibayat al-arab fi funin al-adab, extraits
relatifs 4 I'Ifriqya, le Maghreb et al-Andalus,
Casablanca, 1984.

p. 261-271; repris dans Opera Minora, t. 2:
Histoire et anthropologie du Maghreb, Paris, 2001.

Bokbot, Youssef, Cressier, Patrice, Delaigue, Marie-
Christine, Izquierdo Benito, Ricardo, Mabrouk,
Saghir et Onrubia Pintado, Jorge, « Enceintes
refuges, greniers fortifiés et qasaba-s:
fonctions, périodisation et interprétation de la
fortification en milieu rural pré-saharien », dans
Mil anos de fortificacdes na peninsula ibérica e no
Magreb (500-1500), Lisbonne, 2001, p. 213-227.

Benouis, El Mostafa, « Les savants mis a [épreuve a
lépoque almohade », dans Maria Luisa Avilla
et Maribel Fierro (éd.), Biografias almohades
I, Estudios onomdsticos-biogrificos de
al-Andalus X, Madrid-Grenade, 2000,
p- 315-357.

Bourouiba, Rachid, Ibn Tumart, Alger, 1982.

Cornell, Vincent, « Ribat Tit-n-Fitr and the Origins of
Moroccan Maraboutism », Islamic Studies 27/1,
1988, p. 23-36.

Conrad, Lawrence 1., « Seven and the Tasbi‘: On the
Implications of Numerical Symbolism for the
Study of Medieval Islamic History », JESHO 31,
1988, p. 42-73.

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Cook, David, Martyrdom in Islam, Cambridge, 2007.

Cressier, Patrice et Erbati, Larbi, « Note sur la
forteresse almoravide du Tasghimut »,
Archéologie islamique 8-9, 1999, p. 55-66.

Dozy, Reinhardt, Supplément aux dictionnaires arabes,
Beyrouth, 2 tomes, s. d.

El Kenz, David (dir.), Le massacre, objet d’histoire, Seuil,
« Folio histoire inédit », Paris, 2005.

Ferhat, Halima, Sabta des origines au x1v* siécle, Rabat,
1993.

—, Le Maghreb aux x11° et x111° siécles: Les siécles de la
foi, Rabat, 1993.

—, «Lorganisation des soufis et ses limites 4 [époque
almohade », dans Patrice Cressier, Maribel
Fierro et Luis Molina (éd.), Los Almohades:
problemas y perspectivas, t. 11, Madrid, 2005,
p. 1075-1090.

Maribel Fierro, « La falsificacién de la historia : al-Yasa’
b. Hazm y su kitab al-Mugrib », Al-Qantara
XVI, 1995, p. 15-38.

—, « Cosmovision (religidn y cultura) en el Islam
andalusi (siglos viri-x111) », dans Cristianidad
e Islam en la edad media hispana. XVIII semana
de estudios medievales, Najera, 2008, p. 31-79.

Fletcher, Madeleine, « The Anthropology Context of
Almohad History », Hespéris-Tamuda xxv1-
XXVII, 1988-89, p. 25-51.

Fricaud, Emile, « La place des talaba dans la société
almohade mu'minide », dans Patrice Cressier,
Maribel Fierro et Luis Molina (éd.), Los
Almobades: problemas y perspectivas, t. 11,
Madrid, 2005, p. 525-545.

Gabrieli, Francesco, « Le origini del movimento
almohade in una fonte storica d'Oriente »,
Arabica 3/ 1,1956, p. 1-7.

Garcia-Arenal, Mercedes, Messianism and Puritanical
Reform. Mahdis of the Muslim West, Leyde,
2006.

Ghouirgate, Mehdi, « Les processions, un instrument
de gouvernement: quelques remarques sur le
cérémonial califal almohade », dans Philippe
Sénac (éd.), Le Maghreb, al-Andalus et la
Meéditerranée (virrt-x1rr® siécle), Toulouse, 2007,
p- 285-307.

Hopkins, John F. P, « The Almohade Hierarchy »,
Bulletin of the School of Oriental and African
Studies 16/1, 1954, p. 93-112.

YASSIR BENHIMA

Huici Miranda, Historio politica del imperio almohade,
Tétouan, 1957, 2 volumes.

Idris, Hady Roger, La Berbérie orientale sous les Zirides,
x¢-x11° siecles, Paris, 1962, 2 volumes.

Johns, Jeremy, Arabic Administration in Norman Sicily.
The Royal Diwan, Cambridge, 2002.

Lagardére, Vincent, 2005, « Le §ihad almohade: théorie
et pratique », dans Patrice Cressier, Maribel
Fierro et Luis Molina (éd.), Los Almohades:
problemas y perspectivas, t. 11, Madrid, p. 617-631.

Merad, Ali, «Abd al-Mu'min 4 la conquéte de I'Afrique
du Nord », Annales de U'Institut d’études
orientales & Alger xv, 1957, p. 109-163.

Mitha, Farouk, Al-Ghazali and the Ismailis. A Debate
on Reason and Authority in Medieval Islam,
Londres, 2001.

Molénat, Jean-Pierre, « Sur le role des Almohades dans
la fin du christianisme local au Maghreb et en
al-Andalus », Al-Qantara xv111, 1997, p. 389-413.

Montagne, Robert, Les Berbéres et le Makhzen dans le
sud du Maroc, Paris, 1930.

‘Umar Maisa, ‘Izz al-Din, al-Muwabbidan fi al-garb
al-islami. Tanzimatuhum wa nuzumubum,
Beyrouth, 1991.

Ricard, Prosper, « Une forteresse maghrébine de IAnti
Atlas (x11° siécle) », Quatrieme congrés de la
fédération des sociétés savantes de [Afrique du
Nord, Alger, 1939, t. 11, p. 641-650.

Van Staével, Jean-Pierre et Fili, Abdallah, «“Wa
wasalna ‘ala barakat Allah ila Igiliz": 4 propos
de la localisation d'Igiliz-des-Harga, le Hisn
du Mahdi Ibn Tamart », Al-Qantara, xxv11/1,
2006, p. 153-194.

Viguera, M.-],, « Narrar la violencia: pasajes de
la cronica de Ibn Sahib al-Salat sobre
los Almohades », dans M. Fierro (éd.), De
muerte violenta. Politica, religion y violencia en
al-Andalus, Madrid, EOBA x1v, 2004.

Wiasserstein, David J., « A Jonah Theme in the
Biography of Ibn Tamart », dans Farhad
Daftary et Josef Meri (éd.), Culture and
Memory in Medieval Islam. Essays in Honour of
Wilferd Madelung, Londres, 2003, p. 232-249.

Zouache, Abbes, Armées et combats en Syrie de 491/1098
4 569/1174. Analyse comparée des chroniques
médiévales latines et arabes, Damas, Ifpo, 2008.

Anlsl 43 (2009), p. 137-154 Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

153


http://www.tcpdf.org

Anlsl 43 (2009), p. 137-154  Yassir Benhima
Du tamyiz a l'i‘tiraf : usages et Iégitimation du massacre au début de I'’époque almohade.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

