
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 43 (2009), p. 137-154

Yassir Benhima

Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque
almohade.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  43   −   2009

Yassir Benhima

Du tamyīz à l’ i‘tirāf : usages et légitimation  
du massacre au début de l’époque almohade

Dans l’historiographie officielle almohade, et plus généralement dans les sources his-
toriques concernant la dynastie, on rencontre de très nombreux récits de massacres, 
désignés dans les textes par des qualificatifs divers. En faire une lecture systématique 

dépasse de loin les ambitions de cette recherche, qui n’offre qu’une première lecture d’un phé-
nomène plus global : la violence politique et sociale à l’époque almohade 1. 

Pour éviter toute lecture essentialiste de faits historiques relevant de contextes politiques 
et idéologiques variés, je me contenterai d’analyser les massacres perpétrés par les premiers 
Almohades, d’abord au moment de la mise en place du mouvement almohade et de ses premières 
conquêtes territoriales, puis durant la phase de consolidation du pouvoir mu’minide. Au-delà 
des conditions historiques et objectives des faits, une attention particulière sera donnée aux 
justifications idéologiques et à la mise en récit de chacune de ces vagues de massacres. 

Il faut d’emblée préciser que le mot « massacre » n’a pas d’équivalent clair dans la terminologie 
arabe médiévale ;  « maǧzara » et « maḏbaḥa », utilisés dans l’arabe moderne pour rendre cette 
notion, ne semblent pas avoir été employés au Moyen Âge. Le français « massacre », forgé vers 1100, 
ne devient d’un emploi courant qu’au xvie siècle. Il provient de machecler, qui en ancien picard 
signifie « massue » ou « masse » ; cette étymologie relie donc l’action de massacrer aux ravages 
d’un instrument grossier. L’ évolution sémantique du terme a induit deux emplois différents : celui 

1.  Cet article a bénéficié de remarques et de discussions avec Yann Dejugnat, Maribel Fierro et Jean-Pierre 
Van Staëvel. Qu’ils reçoivent ici mes remerciements. Je dédie ce travail à la mémoire de Omar Benmira, qui 
fut mon premier professeur de l’histoire de l’Occident musulman médiéval, et qui disparut prématurément le 
31 juillet 2002. Il avait préparé un travail resté inédit sur le tamyīz, intitulé : « The Almohad tamyīz (Purge) : 
Reordering Beliefs in 12th-13th Century North Africa », d’après sa bibliographie parue dans son ouvrage 
posthume : Benmira Al-ṯaqāfa wa al-fiqh wa al-muǧtama‘, p. 14. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


du tamyīz  à  l’ i ‘t irāf…138

d’une mise à mort de masse, dès le xiie siècle, et celui d’abattoir ou d’un trophée de chasse 2. C’est le 
premier de ces sens qui s’est perpétué dans l’acception moderne du massacre, que la criminologie 
définit comme étant « un meurtre de masse de nombreuses personnes en une seule fois 3 ». 

La difficulté de définir le massacre émane aussi de la confusion possible avec l’acte de génocide, 
car même s’il est une « destruction brutale et délibérée de civils en grand nombre », il est à distinguer 
du génocide qui « vise à l’éradication totale d’une collectivité selon les critères définis par le persé-
cuteur 4 ». Par rapport au génocide, qui a bénéficié récemment d’un effort de définition juridique 
stricte, le massacre peut être qualifié de crime de masse sporadique et non pas systématique 5. 

La violence de masse passe pour être un élément habituel des guerres de tout temps ; elle 
fut expérimentée par des pouvoirs différents dans des contextes historiques et culturels variés. 
Le risque est d’inscrire l’étude de ce phénomène dans le cadre d’une lecture téléologique qui 
regarde les massacres des siècles passés avec le prisme des génocides du xxe siècle. D’où la né-
cessité de rester attaché au contexte historique pour éviter tout anachronisme, afin de mettre 
en relief, comme l’ambitionnait un ouvrage récent, « les modes historiques de l’écriture du 
massacre 6 ». Les cas almohades du tamyīz et de l’i‘tirāf, seront nos deux exemples majeurs. 

	 Avant le tamyīz, le massacre de Tinmel

Le récit du massacre de Tinmel, sans doute le premier par son ampleur dans l’histoire 
des Almohades, n’est pas rapporté par al-Bayḏaq, dont les Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart sont 
la principale source sur les origines du mouvement almohade 7. C’est al-Yasa‘ b. Abī al-Yasa‘, 
dont l’œuvre ne nous est pas parvenue, qui est cité par plusieurs auteurs qui évoquent cet évé-
nement. Le plus ancien parmi ses compilateurs est Ibn al-Qaṭṭān, qui situe les faits en 518/1124 
et pendant les années suivantes 8. 

Cet événement concerne une période précoce dans l’histoire du mouvement almohade. Après 
avoir jeté les bases de son mouvement à Iguillīz et clamé ses intentions à l’encontre du pouvoir 
almoravide, Ibn Tūmart (m. 1130) partit s’installer à Tinmel 9. Cette installation faisait suite, 

2.  Présentation de l’ouvrage dirigé par El Kenz, Le massacre, objet d’ histoire, p. 7-8. 
3.  Ibid., p. 7. 
4.  Ibid., p. 9. 
5.  Ibid., p. 11. 
6.  Ibid., p. 18
7.  Sur cet auteur quasiment inconnu, fidèle compagnon d’Ibn Tūmart et de son successeur ‘Abd al-Mu’min, 
voir Aguilar Sebastián, « Estudio de historiografía almohade. Un cronista al inicio de una dinastía : al-Bayḏaq ». 
Sur le massacre de Tinmel, Huici Miranda, Historio politica del imperio almohade i, p. 71-73. 
8.  Ibn al-Qaṭṭān, Naẓm, p. 139-140 ; la date est mentionnée p. 142. Sur la personnalité d’al-Yasa‘, voir 
Fierro « La falsificación de la historia : al-Yasa‘ b. Ḥazm y su kitāb al-Muġrib », qui attire l’attention sur 
son rôle de falsificateur de l’histoire, concernant un fait apocryphe relatif à un pacte que  ‘Abd al-Raḥmān 
Ier aurait accordé aux chrétiens de Zamora. Vivant en Égypte et proche de Saladin, cet émigré andalou 
semble avoir été hostile aux Almohades. 
9.  Sur Igilīz-n-Harġa, foyer initial du mouvement almohade, voir Van Staëvel et Fili, « ‘‘Wa waṣalnā ‘alā 
barakat Allāh ilā Igilīz’’ : à propos de la localisation d’Igilīz-des-Harġa, le Ḥiṣn du Mahdī Ibn Tūmart ». 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yassir  benhima 139

semble-t-il, à un appel de la population locale, qui l’aurait informé du ralliement des Hazmīra 
al-Ǧabal (littéralement « Hazmīra de la Montagne ») à sa cause 10. Le caractère inaccessible de 
la localité incita Ibn Tūmart à accepter leur appel et à s’installer dans le deuxième foyer, d’où 
son mouvement allait ensuite poursuivre sa longue conquête du pouvoir. 

Ibn al-Qaṭṭān rapporte ensuite la méfiance exprimée par le Mahdī à l’égard des Hazmīra, 
qui avaient l’habitude de se rendre armés à la šarī‘a (oratoire à ciel ouvert, muṣallā) où le chef 
religieux procédait à ses causeries (wa‘ẓ). Le Mahdī aurait interrogé les Hazmīra sur la raison de 
leur habitude, et ces derniers auraient abandonné leur usage, sans que pour autant la méfiance 
et les soupçons de trahison du Mahdī ne fussent apaisés. Ainsi ce dernier complota avec ses 
partisans, qui profitèrent du fait que les Hazmīra vinrent un jour désarmés à la séance de wa‘ẓ 
pour les passer au fil de l’épée. Le nombre de victimes rapporté par Ibn al-Qaṭṭān, quoique 
invérifiable et manifestement exagéré, témoigne de l’ampleur du massacre : 15 000 hommes 
auraient perdu la vie, leurs familles étant réduites en captivité (saby) et leurs biens pillés, alors 
que leurs terres et vergers confisqués étaient partagés entre les partisans des Almohades. Les 
biens d’une seule victime furent même distribués à plusieurs tribus (ou à des personnes ap-
partenant à des tribus différentes), ce qui constituait probablement un moyen de « disperser 
le sang de la victime » sur les tribus et de compliquer, voire rendre inopérante, toute tentative 
de vendetta. Ce récit est repris par d’autres sources, notamment par les Orientaux Ibn al-Aṯīr 
et al-Nuwayrī ; ce dernier apporte quelques variantes minimes 11. 

Le massacre des Hazmīra al-Ǧabal, sans doute une fraction de la grande tribu qui s’éten-
dait dans le Ḥawz de Marrakech, explique en partie leur absence parmi les Ahl Tinmel que 
mentionne le Kitāb al-ansāb. Onze clans ( faḫiḏ) constituaient, selon cet ouvrage anonyme 
d’époque almohade, les gens de Tinmel : Maskāla, Ayt Wartāng, Ayt Almās, Saktāna, Ayt 
Wawzguīt, Ayt Wānsā, Ayt Tifnūt, Ayt al-Qibla, Ayt Tadrārt, Ṣanhāǧa, Ayt Sūs 12. 

L’ élimination des Hazmīra a ainsi donné lieu à la reconstruction de la composition tribale 
à Tinmel : la tribu massacrée disparaît, remplacée par une population hétéroclite venant de 
tribus et de régions variées. Notons d’abord que l’emblème onomastique de cette nouvelle entité 
tribale fait référence à une identification géographique 13. Ahl Tinmel ne se revendique d’aucune 
origine généalogique précise, et apparaît comme un groupe factice qui réunit des populations 
partisanes des Almohades. Certains des onze clans confortent ce constat : Ayt al-Qibla et Ayt 
Sūs font référence à des populations originaires respectivement de Dra (bilād al-qibla) et du 
Sūs ; le clan des Ṣanhāǧa concernerait également des populations hétérogènes provenant des 
tribus se revendiquant de cette ascendance (probablement du Haut Atlas central). Ayt Wansā, 

10.  Les Hazmīra, du berbère Izāmmarn, est une tribu du groupe Maṣmūda installée au sud-ouest de 
Marrakech. Son nom, signifiant « Béliers », serait une référence à un ancien culte du bélier dans la région 
(Ibn al-Zayyāt, al-Tašawwuf, p. 213, note no 476). 
11.  Ni Ibn al-Aṯīr ni al-Nuwayrī ne précisent le nom des Hazmīra comme étant la tribu qui occupait Tinmel 
au moment de l’installation du Mahdī Ibn Tūmart. 
12.  Anonyme, Kitāb al-Ansāb, p. 40-41. 
13.  Sur l’interprétation des noms de tribus comme « emblèmes onomastiques », voir la très suggestive étude 
de Jacques Berque, « Qu’est-ce qu’une ‘‘tribu’’ nord-africaine ? ». 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


du tamyīz  à  l’ i ‘t irāf…140

Ayt Tifnūt et Ayt Tadrārt réfèrent en toute vraisemblance à des groupes originaires de trois 
localités identifiables du Haut Atlas : Ansā, localité située dans le territoire des Imādīdan 14, 
Tifnūt, dans le pays des Hintāta 15 et Tadrārt, localité où aurait résidé le Mahdī 16. 

	 Le tamyīz

Après le massacre des habitants de Tinmel, les Almohades procédèrent, en 519/1125 17, à 
une purge systématique au sein des tribus berbères du Haut Atlas. Cette action sanguinaire, 
décrite par de nombreuses sources, consista à distinguer et à séparer les plus fidèles adeptes 
de la doctrine almohade des autres partisans jugés hypocrites ou peu croyants 18. 

	 Désignation du massacre

Ces purges sont diversement désignées par les sources. Al-Bayḏaq, dont les Aḫbār al-Mahdī 
Ibn Tūmart constituent une véritable vulgate des débuts du mouvement almohade, utilise res-
pectivement les vocables mayz et tamyīz pour qualifier la purge 19. Al-Yasa‘, repris par les auteurs 
orientaux, utilise également le mot tamyīz 20. Ce terme provient de la racine M Y Z, et exprime 
les sens de distinguer, discerner. Le mot tamyīz et le verbe mayyaza sont très fréquemment 
employés par les sources maghrébines pour désigner une parade militaire précédant généra-
lement le lancement de campagnes militaires 21 ; chez les premiers Almohades, l’acception est 
donc différente. Le choix de ce mot n’est pas anodin. Il fait référence à un verset coranique de 
la sourate du Butin (al-Anfāl, viii, 38) 22, verset qu’Ibn Tūmart cite dans un prêche annonçant 
et justifiant le massacre dont les Almohades se rendirent responsables 23. 

14.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 37, et Ibn al-Qaṭṭān, Naẓm, p. 138. Il s’agit d’une localité visée 
par la cinquième attaque militaire almohade dirigée par Ibn Tūmart. Il existe une autre Ansā, dans le pays 
des Warīka, (al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 31). 
15.  Ibn al-Qaṭṭān, Naẓm, p. 136 et al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 37. Tīfnūt a été l’objet d’une 
attaque menée sous le commandement d’Ibn Tūmart. 
16.  Ibn Tūmart aurait construit une mosquée à Tadrārt, auprès de laquelle eut lieu une confrontation avec 
l’armée almoravide. Ibn al-Qaṭṭān, Naẓm, p. 137, et al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 31. 
17.  Date fournie par plusieurs auteurs dont Ibn al-Qaṭṭān, Naẓm, p. 146 ; al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn 
Tūmart, p. 95, situe l’évènement en 523/1129. 
18.  Sur le tamyīz, voir Huici Miranda, Historio politica del imperio almohade, i, p. 78-79, et Bourouiba, Ibn 
Tumart, p. 68-70. 
19.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 39. 
20.  Ibn al-Aṯīr, Kāmil, xi,  p. 575. 
21.  Dozy, Supplément aux dictionnaires arabes, ii, p. 636-637. Sur les parades solennelles à l’époque almohade, 
voir Ghouirgate, « Les processions, un instrument de gouvernement : quelques remarques sur le cérémonial 
califal almohade ». 
22.  « Dieu séparera le bon du méchant, il entassera les méchants les uns sur les autres, les liera en faisceau 
et les précipitera dans l’enfer » (Le Coran, traduction Kasimirski). 
23.  Ibn al-Qaṭṭān, Naẓm, p. 147. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yassir  benhima 141

Le terme ne semble pas pour autant être systématiquement utilisé par les Almohades 
pour qualifier leurs purges. Dans la célèbre lettre des fuṣūl, véritable programme politique du 
pouvoir mu’minide, la lutte contre ceux qu’on qualifie d’hypocrites (anisa minhum al-nifāq), de 
corrompus ( fasād al-bāṭin) est tout simplement appelée jihad ; cette notion est associée à leur 
extermination, à l’effacement de leurs traces (maḥw āṯārihim) 24. 

La plus originale des qualifications de ces massacres est due à Ibn al-Qalānisī, auteur 
syrien qui écrit peu après les faits. En citant son informateur Muḥammad b. ‘Abd al-Ǧabbār 
al-Ṣiqillī, Ibn al-Qalānisī note parmi les actes déviants d’Ibn Tūmart, sa doctrine du takfīr 
al-ḏanb (rachat, expiation), qui est sans doute une évocation des massacres en question25. Cette 
interprétation donnée par Ibn al-Qalānisī paraît curieuse à première vue, mais en examinant 
les traditions relatives à l’expiation dans l’islam classique, l’on trouve trace d’une tradition 
controversée qui rend possible la rédemption de musulmans à la place desquels des juifs ou 
des chrétiens auraient été jetés en enfer 26. 

	 Al-Bašīr, figure du massacre

L’ une des caractéristiques du tamyīz réside dans l’aspect messianique de la figure d’al-Bašīr, 
l’acteur principal du massacre. Car, si Ibn Tūmart est indubitablement l’instigateur du tamyīz, 
celui-ci s’est déroulé sous la houlette d’Abū Muḥammad ‘Abd Allāh al-Wanšarīšī. Originaire 
de l’Ouarsenis, ce dernier est l’un des premiers compagnons d’Ibn Tūmart ; lequel le rencontra 
lors de son voyage de retour d’Orient à al-Ḥaḍra (ou plutôt al-Ḫaḍrā), où il passa en se rendant 
de Méliana à Ténès 27. Sa tribu d’origine n’est pas identifiée, mais on sait qu’Ibn Tūmart le fit 
adopter par les Harġa 28. 

Dans plusieurs sources, al-Wanšarīšī apparaît sous les traits d’un ravi de Dieu. En compi-
lant al-Yasa‘, les auteurs orientaux décrivent un personnage affichant sa bêtise, son idiotie ou 
son imbécillité (balah). Comme quelqu’un atteint de démence ou un aliéné mental, « sa salive 
coulait sur sa poitrine », et il ne semblait rien connaître du Coran ni de la Science en général 29. 
Mais cet état de déchéance ne l’empêchait pas d’être proche du Mahdī, qui affirmait qu’« Allāh 
avait dissimulé dans cet homme un secret qui apparaîtra 30 ». 

Dans cette tradition, le parcours  d’al-Wanšarīšī est ensuite marqué par sa révélation à la 
communauté des Almohades. Il apparaît alors sous un jour nouveau, comme un homme s’adon-
nant secrètement à l’étude du Coran et du fiqh. On le voit dès lors se présenter, un jour, à la prière 
du matin, bien habillé, parfumé au point qu’Ibn Tūmart semble ne pas le reconnaître. Interrogé 

24.  ʿAzzāwī, Rasā’il dīwāniyya muwaḥḥidiyya, p. 117. 
25.  Ibn al-Qalānisī, Ta’rīḫ Dimašq, p. 456 et l’étude de Gabrieli, « Le origini del movimento almohade in 
una fonte storica d’Oriente » (1956). 
26.  Cook, Martyrdom in Islam, p. 128. 
27.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 19. 
28.  Anonyme, Kitāb al-ansāb, p. 27. 
29.  Ibn al-Aṯīr, Kāmil, xi,  p. 574, et al-Nuwayrī, Nihāyat, p. 400-401. 
30.  Ibn al-Aṯīr, Kāmil, xi,  p. 574. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


du tamyīz  à  l’ i ‘t irāf…142

sur son état, al-Wanšarīšī déclare avoir reçu la visite d’un ange ayant purifié son cœur. Allāh lui 
avait appris, dit-il, le Coran, le Muwaṭṭa’, et d’autres ouvrages de science et de ḥadīṯ. Examinées 
par al-Mahdī, sa maîtrise et ses connaissances s’avèrent justes 31. 

Dans le Naẓm al-ǧummān li-tartīb mā salafa min aḫbār al-zamān, Ibn al-Qaṭṭān, autre 
auteur almohade, donne une image légèrement différente du personnage. Al-Wanšarīšī y est 
certes représenté comme un analphabète, mais il n’est nullement considéré comme aliéné. 
Miraculeusement acquis, du fait de la volonté divine, ses savoirs s’y limitent à la connaissance 
du Coran et à des dons de cavalerie 32. Ces dons sont particulièrement intéressants en ce qu’ils 
permettaient d’expliquer sa compétence en matière de commandement militaire : il allait as-
sumer à plusieurs reprises la direction de razzias et de campagnes contre les tribus du Haut 
Atlas et du Sous, ainsi que contre les Almoravides 33. 

Mais au-delà de ces quelques différences de détail, les récits s’accordent sur le fait qu’Ibn 
Tūmart surnomma son compagnon al-Bašīr. La connotation est éminemment eschatologique : 
issu de la racine B Š R, qui signifie notamment « apporter une bonne nouvelle » ou « prédire », 
le mot bašīr désigne généralement la personne qui annonce une arrivée (d’un individu ou d’un 
objet). Il appartient au même champ sémantique que mubaššir, « annonciateur » – dans le Coran, 
ce vocable est utilisé comme qualificatif de prophète. Annonciateur d’une bonne nouvelle, al-
Bašīr possédait, selon les dires d’Ibn Tūmart, un autre don divin : celui de pouvoir déceler 
ce que chacun dissimule en son for intérieur. En faisant référence à un hadith, Ibn Tūmart 
désigne ainsi al-Bašīr comme étant un muḥaddaṯ – une personne inspirée à qui Allāh insuffle 
une vérité ou la lui fait dire 34. C’est ce don présumé qui fut mis à contribution pour désigner 
et distinguer les hypocrites parmi les Almohades. Ceux désignés comme tels furent systéma-
tiquement exécutés, certains par leur propre parentèle 35 ; d’autres furent précipités du haut 
de la montagne 36. La purge aurait ainsi coûté la vie à 70 000 personnes, chiffre probablement 
symbolique servant à désigner un grand nombre 37. Al-Bayḏaq, qui ne donne pas d’estimation 
chiffrée, rapporte que le massacre dura quarante jours, autre chiffre symbolique 38, et que le 
dernier vendredi où il s’acheva, cinq tribus furent concernées 39. 

Avec Ibn Tūmart, al-Bašīr est la seule figure messianique mise en avant dans les récits des 
débuts des Almohades. Si l’image du Mahdī est construite selon le modèle prophétique, avec 
des emprunts bibliques 40 et une teinte chiite manifeste, la personnalité d’al-Bašīr est fortement 

31.  Ibid., p. 574, et al-Nuwayrī, Nihāyat, p. 401. 
32.  Ibn al-Qaṭṭān, Naẓm, p. 146. 
33.  Sur les campagnes militaires menées par al-Bašīr, voir al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 39-40. 
34.  Ibn al-Qaṭṭān, Naẓm, p. 147. 
35.  Ibid., p. 148. 
36.  Ibn al-Aṯīr, Kāmil, xi,  p. 575. 
37.  Cf. Conrad, « Seven and the Tasbī‘ : On the Implications of Numerical Symbolism for the Study of 
Medieval Islamic History ».
38.  Zouache, Armées et combats, chap. 4, ii. « La valeur des nombres ». 
39.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 39. 
40.  Notamment l’histoire de Jonas, qui a inspiré un récit légendaire relatif au voyage de retour d’Ibn Tūmart de 
l’Orient vers le Maghreb. Le futur Mahdī aurait, selon la légende, survécu en marchant sur l’eau dans le sillage 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yassir  benhima 143

inspirée par le répertoire christologique. Si la racine B Š R rappelle la bišāra (annonciation) et le 
tabšīr (évangélisation), cette hypothèse se confirme clairement à l’examen du récit de la bataille de 
la Baḥīra (524/1130). En effet, les rapports faits par les sources almohades de la grande défaite des 
fidèles d’Ibn Tūmart face aux Almoravides, aux portes de Marrakech, font une place importante 
à la disparition du cadavre d’al-Bašīr après sa mort dans le combat. Son corps se serait élevé au 
ciel selon la légende, à l’instar du corps du Christ selon la christologie coranique. 

	 L’ i‘tirāf

	 Motivations du massacre

La troisième grande série de massacre perpétrés par les Almohades porte, selon al-Bayḏaq, 
le nom d’al-i‘tirāf 41. Évariste Lévi-Provençal, éditeur et traducteur des Aḫbār d’al-Bayḏaq, 
traduit le terme par « reconnaissance du pouvoir almohade 42 » ; on pourrait le traduire plus 
justement par « aveu » ou « confession », dans le sens d’une confession, par les anti-Almohades, 
de leur culpabilité. 

Cette vague de répression massive fut menée après la victoire des Almohades sur les 
Almoravides, et à la suite de grands soulèvements tribaux contre les nouveaux maîtres du pays. 
L’ i‘tirāf se déroula en 544/1149-1150, selon al-Bayḏaq, qui en fournit le récit le plus détaillé. Il 
rapporte que la décision de procéder à cette répression systématique fut prise à la suite du 
meurtre de charbonniers par des Maknāsa dans le territoire (naẓar) de Fès. Le gouverneur de 
Fès, al-Ǧayyānī, ayant informé le calife ‘Abd al-Mu’min (1130-63) 43, ce dernier réunit la hié-
rarchie almohade, les ašyāḫ. Il les convainquit de la nécessité de faire preuve de la plus grande 
intransigeance envers tout récalcitrant, leur distribua des listes (ǧarā’id) 44 pour procéder à 
l’exhortation (wa‘ẓ) et pour inciter à la confession (i‘tirāf), et leur ordonna de sévir 45. 

du navire duquel les marins l’avait jeté par-dessus bord. Ce récit est rapporté notamment par al-Marrākušī, 
Al-Mu‘ǧib, p. 263-264. Sur l’usage de ce thème biblique dans l’histoire d’Ibn Tūmart, voir Wasserstein, « A 
Jonah Theme in the Biography of Ibn Tūmart ». 
41.  Sur l’i‘tirāf, Huici Miranda Historio politica del imperio almohade, 1957, i, p. 154-156 et Merad, « ‘Abd 
al-Mu’min à la conquête de l’Afrique du Nord », p. 128-131. 
42.  Lévi-Provençal, Documents inédits d’histoire almohade, p. 181 de la traduction française. 
43.  Les conditions et la portée de cet incident, qui semble assez anecdotique, ne sont pas connues. Le récit 
d’al-Bayḏaq est assez flou à ce propos (Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 69) : l’on ignore s’il s’agit d’un simple 
acte de brigandage ou d’une rébellion plus généralisée des Maknāsa. Viser des charbonniers, jouant un rôle 
capital dans l’approvisionnement de Fès en combustibles, a été interprété par le gouverneur al-Ǧayyānī 
comme une tentative de siège. 
44.  Le mot ǧarīda est utilisé, quasiment à la même période, pour désigner des registres ou des listes d’hommes 
(ǧarā’id al-riǧāl) en Sicile normande, vraisemblablement un usage emprunté à l’Égypte fatimide ( Johns, Arabic 
Administration in Norman Sicily). 
45.  Littéralement : «   il leur ordonna d’employer le sabre » (wa amarahum bi l-sayf) : al-Bayḏaq, Aḫbār al-
Mahdī Ibn Tūmart, p. 70. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


du tamyīz  à  l’ i ‘t irāf…144

	 Les exécuteurs

Al-Bayḏaq énumère ensuite les différentes tribus et populations concernées par cette purge, 
en précisant à chaque fois l’identité des personnes chargées d’exécuter l’ordre califal, la tribu 
ou la région concernée et le nombre des victimes. L’ analyse de la liste qu’il fournit démontre 
la nature systématique de la purge 46. 

Parmi les personnes chargées d’exécuter les massacres, certaines ont pu être identifiées. Il 
s’agit, selon leur ordre d’apparition dans la liste : 

– Ayyūb Agdam : en charge d’appliquer l’i‘tirāf chez les Hazmīra, il fut impliqué plus tard, 
à une date inconnue, dans la répression d’une révolte dans le Tādla, où il bâtit la forteresse 
de Tagrārt, avant de trouver la mort lors du même soulèvement 47 ; 

– Mūsā b. ‘Īsā : en charge de l’i‘tirāf des Gzūla, il faisait partie de la catégorie des ḥuffāẓ 48, 
et était gouverneur des Gzūla après 548/1153 49 ; 

– ‘Umar b. Maymūn al-Harġī : originaire de la tribu d’Ibn Tūmart, il était ḥāfiẓ des Ǧarāwa 
et participa après 548/1153 à la répression contre les Lamṭa, notamment à Nūl 50. Il perdit la 
vie en al-Andalus lors d’une bataille contre Ibn Mardanīš 51 ; 

– ‘Abd Allāh b. Dāwūd al-Ǧarāwī al-Ṣanhāǧī, en charge de la liste des tribus de Tādla, fait 
partie des ahl al-ḫamsīn 52 ; il avait dirigé les contingents des Ǧarāwa participant à la grande 
campagne de ‘Abd al-Mu’min contre les révoltés des plaines atlantiques en 543/1148 53 ; 

– Abū Bakr b. al-Ǧabr al-Ṣanhāǧī : membre des ahl al-ḫamsīn rattaché à cette instance après 
le tamyīz 54, participa à plusieurs campagnes dans la conquête du Maroc par les Almohades, no-
tamment chez les Ġumāra 55, et fut un acteur principal de la prise de Fès en 540/1145-46 56 ; 

46.  Pour éviter une multiplication des renvois à cette liste (al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 70-72), 
et pour alléger les références du point suivant portant sur l’identité des exécuteurs, seules les informations 
provenant d’une autre partie de l’ouvrage d’al-Bayḏaq ou d’une autre source, font l’objet d’un appel de note. 
47.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 85. Cet incident aurait eu lieu sous le règne du deuxième 
calife Abū Ya‘qūb Yūsuf. 
48.  Selon Fricaud, « La place des ṭalaba dans la société almohade mu’minide », p. 525, les ḥuffāẓ sont formés 
pour officier comme responsables dans l’administration almohade ; ils sont souvent associés aux ṭalaba, 
véritables doctrinaires du régime almohade. 
49.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 77. 
50.  Ibid., p. 77. 
51.  Ibid., p. 80-81.
52.  Anonyme, Kitāb al-ansāb, p. 35. Ahl al-ḫamsīn, littéralement « les Cinquante », désigne un groupe de 
la hiérarchie almohade dont les membres oscillaient entre 40 et 50, selon les sources. Voir à ce propos les 
études de Hopkins 1954, p. 96-97, et Mūsā 1991, p. 70-76. Cette institution fut probablement inspirée des 
usages tribaux locaux, les Ayt Arb‘īn (les Quarante), étant encore au xxe siècle, un organe important dans la 
hiérarchie tribale dans le Haut et l’Anti Atlas : Montagne, Les Berbères et le Makhzen dans le sud du Maroc, 
p. 221. Sur l’origine tribale des institutions almohades et la nécessité du recours à l’anthropologie pour leur 
étude, Fletcher, « The Anthropology Context of Almohad History ». 
53.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 69. 
54.  Anonyme, Kitāb al-ansāb, p. 35. 
55.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 54.
56.  Ibid, p. 60-62 et Ibn ‘Iḏārī, Bayān (partie des Almohades), p. 24. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yassir  benhima 145

– Agg-u Ānguī, ‘Abd Allāh b. Abī Bakr Ibn Wanguī : dignitaire almoravide rallié aux 
Almohades après les avoir combattu au côté de l’avant dernier émir almoravide Tāšfīn b. ‘Alī 
(1143-45) 57, il prit part aux négociations durant le siège final de Marrakech 58 et participa à 
la répression almohade menée contre plusieurs opposants fidèles aux Almoravides, dont al-
Ṣaḥrāwī et la tribu des Lamṭa 59 ; 

– Yaḫlaf b. al-Ḥasan Atigguī Abū Sa‘īd : originaire de la tribu des Ganfīsa, du Haut Atlas, 
il fut l’un des ahl al-ḫamsīn rattachés après le tamyīz 60. Ce fidèle du calife ‘Abd al-Mu’min, 
contribua à l’exécution d’Ibn Malwiya, compagnon du Mahdī opposé à Abd al-Mu’min après 
la mort d’Ibn Tūmart 61. Il participa à la répression contre les Barġwāṭa et contre Bumazguida 62 
(rebelle du Tāmsnā), avant d’être chargé, au terme de l’i‘tirāf, de la région de Taza. Quelques 
années plus tard, en 550/1155, il reçut la soumission d’al-Ṣaḥrāwī (dignitaire almoravide long-
temps en révolte contre les Almohades) et lui transmit la grâce du calife 63. Il servit également 
le calife Yūsuf (1163-1184) et dirigea, sur son ordre, une expédition contre la révolte de Sabu‘ 
b. Manqfād, dans la région des Ġumāra en 562/1166-1167 64 ; 

– ‘Abd Allāh b. Sulaymān al-Tīnmallī : rattaché également au conseil des ahl al-ḫamsīn 
après le tamyīz 65, il fut nommé gouverneur de Sabta après la soumission du Qāḍī ‘Iyāḍ, ville 
à laquelle il se rendit à la tête de ses ḥuffāẓ, et où il assuma la direction de la flotte 66. Il par-
ticipa à de nombreuses campagnes militaires almohades, dans les plaines atlantiques et en 
al-Andalus 67, et exécuta en 546/1151-1152, sur ordre de ‘Abd al-Mu’min, Yaṣlāsan, un parent 
du Mahdī, hostile au calife 68 ; 

– Yūsuf b. Sulaymān al-Tīnmallī : membre des ahl al-ḫamsīn 69 en charge d’appliquer l’i‘tirāf 
dans le Ġarb, région englobant les villes de Fès et de Meknès. Il fut plus tard (vers 558/1163) 
chargé par ‘Abd al-Mu’min de recruter et d’armer les contingents des tribus arabes nomades 
afin de les employer dans le jihad en al-Andalus 70. Il participa à plusieurs campagnes contre 
des révoltés, notamment dans le nord-ouest du Maroc 71 ; 

57.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 59. 
58.  Ibid., p. 64. 
59.  Ibid., p. 77 et 84. 
60.  Anonyme, Kitāb al-ansāb, p. 35. 
61.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 46. 
62.  Ibid., p. 83. 
63.  Ibid., p. 79. 
64.  Ibn ‘Iḏārī, Bayān (partie des Almohades), p. 95. 
65.  Anonyme, Kitāb al-ansāb, p. 35. 
66.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 68 ; Sur al-Qāḍī ‘Iyāḍ et les relations complexes entre Sabta et 
les Almohades voir Ferhat, Sabta des origines au xive siècle, p. 152-155. Sur la fonction de ‘Abd Allāh al-Tinmallī 
comme commandant de la flotte almohade à Sabta, Ibn ‘Iḏārī, Bayān (partie des Almohades), p. 55. 
67.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 68 et 87-88 : parmi ses interventions en al-Andalus, sa conduite 
de la répression de la révolte d’Ibn Qasī en 546/1151-52. 
68.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 75 ; datation différente chez Ibn Abī Zar‘, Qirṭas, p. 194.
69.  Anonyme, Kitāb al-ansāb, p. 34. 
70.  Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, p. 81. 
71.  Ibid., p. 85-86. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


du tamyīz  à  l’ i ‘t irāf…146

– Al-Ǧayyānī, ‘Abd Allāh b. ‘Ayār, ancien mušrif (responsable des finances) de Fès sous 
les derniers Almoravides, il est connu pour avoir permis aux Almohades de prendre la ville 
en 540/1145-46 72. Devenu gouverneur de Fès après sa conquête, il participa à de nombreuses 
campagnes militaires et fut chargé d’appliquer l’i‘tirāf dans la région de Fès et de Meknès ; 

– ‘Abd Allāh b. Fāṭima al-Lamtūnī : vraisemblablement un ancien Almoravide rallié aux 
Almohades, qui participa à la direction de plusieurs expéditions destinées à mater des rébel-
lions dans les plaines atlantiques et dans le pays des Lamṭa 73 ; 

– Zakariyā al-Warīkī : participa à plusieurs campagnes de répression, notamment dans la 
région de la Moulouya 74 ; 

– Abū Zakariyā Yaḥyâ al-Dar‘ī : comptant parmi les ahl al-ḫamsīn, cet originaire du Dra, 
comme l’indique sa nisba, était adoptif des Harġa75. Il eut la responsabilité de mener l’i‘tirāf 
dans sa région natale. 

Une enquête rapide, basée principalement sur la chronique d’al-Bayḏaq, permet donc 
d’identifier une douzaine des dignitaires almohades chargés de procéder à l’i‘tirāf ; plusieurs 
sont des ašyāḫ, membres de l’élite almohade, principalement des ahl al-ḫamsīn (6 cas) ; certains 
sont des anciens Almoravides ralliés (3 cas) ; d’autres font partie ou assument la direction d’un 
corps de ḥuffāẓ (4 cas). Les figures identifiées montrent que le recrutement des membres des 
hiérarchies almohades était encore hétérogène, à l’échelle centrale comme à l’échelle locale. 
Les membres du clan mu’minide, qui allaient occuper, plus tard, une situation privilégiée dans 
l’appareil administratif et militaire almohade, n’y sont pas représentées.  

	 Désignation des rebelles et géographie des purges

	 Désignation des rebelles
L’ étude de la désignation des rebelles et de la géographie des purges est capitale pour une 

meilleure intelligibilité de la portée historique de l’i‘tirāf. Dans le récit d’al-Bayḏaq, trois termes 
ou expressions sont employés pour qualifier les rebelles massacrés. Le plus fréquent est celui 
de ahl al-taḫlīṭ, auquel est associé le vocable mu‘ānidūn (« récalcitrants », « dissidents » ; traduit 
« perturbateurs » par É. Lévi-Provençal). Dans le seul cas de Fès, il est question de mu’annaṯūn 
(les « efféminés ») et de sūqa 76.

De ces trois termes, celui de ahl al-taḫlīṭ mérite un examen particulier ; la traduction pro-
posée par L. Provençal, « fauteurs de désordres », est imprécise et ne rend pas le sens exact du 
terme. Issu de la racine Ḫ L Ṭ (qui exprime l’idée de mélanger), le verbe ḫallaṭa a aussi le sens 
d’ « être changeant ». Selon Reinhart Dozy, il est utilisé pour désigner l’attitude de quelqu’un 

72.  Ibid., p. 62-63. 
73.  Ibid., p. 77 et 83. 
74.  Ibid., p. 84. 
75.  Anonyme, Kitāb al-ansāb, p. 34 et 38. L’ adoption élective d’un individu au sein d’une tribu est exprimée 
par la pratique de mu’āḫāt. 
76.  Le terme sūqa, traduit par Lévi-Provençal par « populace » est utilisé généralement pour désigner des 
petits marchands ou des personnes de petite vertu. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yassir  benhima 147

qui s’adonne tantôt à la dévotion et à l’étude, tantôt au plaisir et au vin 77. Le terme taḫlīṭ peut 
enfin avoir le sens « d’acquérir quelque chose d’une manière illicite ». 

Dans le contexte proprement almohade, l’on peut retrouver une définition du terme dans 
la risālat al-fuṣūl (« Lettre des chapitres » adressée par ‘Abd al-Mu’min aux ṭalaba de Bougie), 
dans laquelle Ibn ‘Aṭiyya décrit au nom du calife les caractéristiques des véritables croyants : 

« [ils] ne mélangent pas l’action au refus […] et ne fragmentent (détaillent) pas la croyance, ils 
croient en une partie et rejettent une autre 78. » 

On peut ainsi définir les ahl al-taḫlīṭ comme étant des personnes à la croyance changeante, 
et qui pouvaient contester une partie du dogme almohade – sans doute (mais nos textes n’en 
disent rien) l’idée de mahdisme et de l’impeccabilité de l’imām.

	 Localisation des massacres
La liste que fournit al-Bayḏaq sur les différents groupes touchés par les purges organi-

sées au nom de l’i‘tirāf, appelle aussi quelques remarques sur la localisation des massacres. À 
l’exception de Fès, Siǧilmāsa et Tāza, toutes les purges se sont déroulées en milieu rural 79. 
Les populations visées appartenaient toutes à des tribus berbères qui s’étaient opposées à un 
moment ou à un autre aux Almohades.

La localisation des massacres permet également de penser que les fuqahā’ malékites ne 
furent pas visés : aucun des foyers urbains où leur activité se concentrait (Sabta, Marrakech) 
n’est cité. À Fès même, seuls les « efféminés » et la « populace » furent concernés 80.

En revanche, plusieurs indices convergent pour faire des soufis une cible capitale (mais 
non pas exclusive) de ces purges.  Tout d’abord, plusieurs des tribus concernées étaient des 
foyers importants de la diffusion du soufisme rural au Maroc du xiie siècle, comme l’atteste 
notamment le recueil du Tašawwuf. C’est le cas, par exemple, des Ragrāga, des Ḥāḥa, des 
Tādlā, des Dukkāla et de la région de Siǧilmāsa 81. En outre, certaines de ces purges se sont 
concentrées dans des lieux de la dévotion soufie. Ainsi, le premier massacre, celui des Hazmīra, 
eut lieu dans leur ribāṭ ; une partie des Tāmsna furent massacrés dans le Tīṭ n Ugarrāmn, nom 

77.  Dozy, Supplément aux dictionnaires arabes, I, p. 393. 
78.  Littéralement : 

ولا يخلطون العمل بالرفض ]…[ ولا يُبعّضون الإيمان : نُؤمن ببعض ونُكفر ببعض.
  ʿAzzāwī, Rasā’il dīwāniyya muwaḥḥidiyya, p. 112. 
79.  La liste des tribus et régions concernées par l’i‘tirāf est fournie par al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, 
p. 70-72. Il s’agit respectivement, selon l’ordre donné par l’auteur de : Hazmīra, Ragrāga, Ḥāḥa, les gens du 
Sūs (sans précision), Inguīsat ( ?), Gzūla, Haskūra, Tādlā (comprenant les Ṣanhāǧa et les Ǧarāwa), la région 
de Taza (comprenant les Ṣārīwa et les Banū Makkūd), Ġumāra, le Ġarb comprenant le district de Fès et de 
Meknès, le Tāmsnā, Dukkāla, Haylāna, Warīka, Hazraǧa, Lǧāġa, Dra, et la ville de Siǧilmāsa. 
80.  Les sources bio-bibliographiques relatent néanmoins plusieurs cas de persécution et de mise à l’épreuve 
dont ont fait l’objet les savants malékites sous les Almohades, comme le montre l’étude de Benouis, « Les 
savants mis à l’épreuve à l’époque almohade ». 
81.  Ibn al-Zayyāt, al-Tašawwuf. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


du tamyīz  à  l’ i ‘t irāf…148

berbère du fameux ribāṭ de Tīṭ 82. Enfin, le récit, par al-Bayḏaq, du déroulement de l’opération 
à Siǧilmāsa confirme cette hypothèse : parmi les personnes réunies pour être massacrées, fi-
gurait un dévot, ‘ābid, du nom d’Ibn Būġlāt. Selon al-Bayḏaq,  une prière de ce dernier contre 
‘Abd Allāh b. Waṭbīb, chargé de conduire la purge, finit par emporter le responsable almohade, 
qui tomba raide mort après avoir été mortellement piqué par une mouche, ce qui permit de 
délivrer les victimes. Ce récit, à la tonalité miraculeuse, en côtoie plusieurs autres du même 
type, dans des recueils hagiographiques contemporains ; tous attestent la défiance des soufis 
à l’égard du pouvoir almohade, qui leur disputait certaines de leurs prérogatives sociales. En 
effet, le Mahdī et le Calife sont également des faiseurs de miracles et des dispensateurs de 
baraka à leurs sujets 83. En outre, leur système de propagande et de d’endoctrinement, par le 
biais des corps des ṭalaba, n’était pas sans concurrencer le mysticisme rural, source de diffusion 
du savoir religieux à l’échelon local. Cette concurrence, qui tourna parfois à la confrontation, 
donna, en sus de l’i‘tirāf dont il est ici question, à d’autres épisodes ponctuels de répression 
contre les soufis, notamment contre l’énigmatique groupe des aṣḥāb al-rakawāt, qu’il faut, 
croyons-nous, identifier comme soufis 84. 

La localisation des purges dans ou à partir de sites fortifiés, hérités des Almoravides ou 
nouvellement bâtis, manifeste le caractère militaire pris par les opérations 85. La répression 
almohade visait bien des populations probablement restées fidèles aux Almoravides, ou du 
moins soupçonnées de l’être : le réseau de fortifications almoravides édifiées pour lutter contre 
les Almohades s’était implanté essentiellement dans des zones pouvant servir de verrous à leur 
avancée, en empêchant, ou en entravant, d’éventuelles attaques contre les principaux centres 
urbains du pays. 

	 Du tamyīz à l’i‘tirāf :  
évolution de la forme et de la fonction du massacre

L’ exposé des données relatives aux deux vagues de massacres étudiées ici montre des dif-
férences notables dans leur mise en récit, leur déroulement et leurs scénarii. 

82.  Sur le ribāṭ de Tīṭ et son rôle historique, voir notamment Cornell, « Ribāṭ Tīṭ-n-Fiṭr and the Origins of 
Moroccan Maraboutism » ; le toponyme Tīṭ n Ugarrāmn signifie la source des šurafā’. 
83.  Les sources almohades rapportent de nombreux récits sur la thaumaturgie du Mahdī et des califes 
almohades. Sur ce sujet, voir Ferhat, Le Maghreb aux xiie et xiiie siècles : les siècles de la foi, p. 91-99, et Ferhat, 
« L’ organisation des soufis et ses limites à l’époque almohade ». 
84.  Voir Benhima, « Aṣḥāb al-rakawāt… ». 
85.  Parmi les anciennes fortifications héritées des Almoravides quatre cas sont concernés par l’i‘tirāf : Asāka-
n-Kmāt, Iglī, Ta‘ǧīzt et Qal‘at Mahdī b. Twāla. Sur ces sites almoravides, qui étaient aussi utilisés lors du 
conflit avec le mouvement almohade naissant, voir Basset et Terrasse, Sanctuaires et forteresses almohades ; 
Cressier et Erbati, « Note sur la forteresse almoravide du Tasghimut » ; Benhima, « Fortifications étatiques 
et fortifications communautaires au Maroc à l’époque almoravide ». Plus spécifiquement sur le site de Ta‘ǧīzt 
dans le pays des Gzūla, qui apparaît aussi avec les graphies Ta‘ǧist, Taġǧīšt et Taġǧīǧt : voir al-Idrīsī, Uns 
al-muhaǧ, p. 142-143 et 158 ; Ricard, « Une forteresse maghrébine de l’Anti Atlas (xiie siècle) et Bokbot et alii, 
« Enceintes refuges, greniers fortifiés et qaṣaba-s ». 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yassir  benhima 149

La première différence relève de la designation des victimes et des modalités du massacre : 
dans le premier cas (le tamyīz), le contexte est essentiellement eschatologique ; les « hypocri-
tes » massacrés sont désignés grâce au don particulier d’al-Bašīr. Dans le second cas (l’i‘tirāf) 
l’opération est méticuleusement préparée, des listes sont envoyées aux dignitaires almohades 
pour procéder à la purge. La justification est plus élaborée, même si le prétexte mis en avant 
par al-Bayḏaq reste anecdotique. Cette différence dans le mode opératoire traduit aussi un 
changement d’échelle : la purge localisée entreprise par un mouvement sectaire et restreint, 
lors du tamyīz, devient une véritable opération de répression systématique bien ordonnée et 
coordonnée par un pouvoir politique doté d’un appareil idéologique et d’une hiérarchie efficaces, 
et décidé à faire taire toutes les oppositions. 

Ces deux temps de l’exercice de la « violence légitime », sous les premiers Almohades, reflè-
tent en réalité deux phases de l’histoire du mouvement. La phase tūmartienne se caractérise 
encore par la prégnance de la dimension messianique. L’ action d’al-Bašīr est représentée comme 
l’application de la volonté divine. Ce thème ressort d’ailleurs clairement dans les premières 
lettres adressées par Ibn Tūmart aux Almoravides, notamment celle envoyée aux Almoravides 
du Sous, où il déclare : 

« À coup sûr, il viendra une armée d’Arabes que l’autorité divine dirigera : elle bouillonnera sur 
vous comme bouillonne l’eau d’une marmite sur un feu ardent 86. » 

L’ « armée arabe » (celle des combattants almohades) est une évocation claire du modèle 
prophétique et de la lutte des premiers musulmans contre leurs différents ennemis, notam-
ment durant la bataille de Badr, qu’Ibn Tūmart cite d’ailleurs nommément. Cette évocation 
participe d’un ensemble de croyances eschatologiques qui étaient constitutives de la prédication 
almohade. Elle considérait leur territoire comme une réincarnation du Hedjaz, et entretenait 
soigneusement le parallèle entre le Mahdī et la figure du Prophète 87. 

Avec ‘Abd al-Mu’min, et les purges qu’il commandita, la représentation et la légitimation 
des massacres sont bien différentes. À la figure messianique et unique d’al-Bašīr se substitue 
un ensemble d’exécutants, vraisemblablement choisis en fonction de leur engagement pour la 
cause almohade et leur qualité d’hommes du pouvoir. Aucun d’eux n’est associé à une quelcon-
que dimension eschatologique, et alors que la désignation des coupables dans le tamyīz était 
représentée comme une prédiction d’al-Bašīr, l’identité des victimes de l’i‘tirāf était consignée 
dans des listes préétablies qui trahissent le caractère organisé et prémédité des purges. 

86.  La traduction est d’É. Lévi-Provençal. Cf. ses Documents inédits d’histoire almohade, p. 12 (texte arabe). 
87.  Fierro, « Cosmovisión (religión y cultura) en el Islam andalusí (siglos viii-xiii) », p. 49-50. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


du tamyīz  à  l’ i ‘t irāf…150

	 Aux origines de la justification du massacre,  
la disqualification de l’ennemi intérieur

Les modes opératoires et le cadre général du tamyīz et de l’i‘tirāf répondent à deux moments 
de la construction du pouvoir almohade, le temps de la prophétie (ou de la da‘wa) puis celui 
de la dawla. La justification théorique des massacres découle de cette évolution. À l’époque 
d’ Ibn Tūmart, ou du moins de ce qui ressort des écrits qui lui sont attribués, les Almoravides 
étaient assimilés à des impies contre lesquels il était prioritaire de mener le jihad 88. Dans 
l’i‘tirāf, l’incident qui fut le prétexte du déclenchement de la répression est assimilé à un acte 
de brigandage. Même si le récit d’al-Bayḏaq n’en fait pas mention, l’acte des Maknāsa peut 
tomber sous la coupe de la ḥirāba (banditisme, brigandage), impliquant, de la part des autorités 
almohades, la nécessité d’un rétablissement de l’ordre. 

Mais au-delà de la catégorie juridique précise dans laquelle l’action des Almohades, pen-
dant leurs purges, pourrait être classée 89, le recours au massacre comme instrument politique 
systématique et légitimé est le fruit d’une évolution générale qui dépasse le seul contexte al-
mohade. En effet, la notion de disqualification, qui assure le fondement idéologique principal 
de toute forme d’élimination de « l’ennemi intérieur », connut un développement important 
en Occident musulman, pendant les siècles antérieurs à l’avènement des Almohades. Au 
Maghreb, la réaction du malékisme à l’hérésie des Barġwāṭa puis à l’ismaélisme des Fatimides 
prit la forme d’une disqualification par le biais d’une accusation d’infidélité (kufr), préparant 
des actions plus radicales allant jusqu’au massacre. La situation des chiites en Ifrīqiya après le 
transfert du califat fatimide vers Le Caire illustre cet état de fait : le takfīr (accusation de kufr) 
des chiites par certains juristes malékites de l’Ifrīqiya ziride fournit la justification théorique 
des massacres qui visèrent la population ismaélienne au début du xie siècle 90. Ce durcissement 
à l’égard de « l’autre » intérieur s’observe également dans l’attitude radicale d’al-Ġazālī à l’égard 
de l’ismaélisme. Ce penseur sunnite, dans son ouvrage sur les faḍā’iḥ al-bāṭiniyya, n’hésite pas 
à taxer les Ismaélites d’infidèles, malgré les réserves habituelles du droit sunnite face à cette 
grave accusation 91. L’ exclusion juridique, dans ce cas comme dans d’autres, préparait le terrain 
à une action politique radicale. 

88.  Plusieurs passages dans ce sens sont cités dans l’étude de Lagardère, « Le ǧihād almohade : théorie et 
pratique », p. 617-621. 
89.  L’ ouvrage d’Abou El Fadl, Rebellion and Violence in Islamic Law (2001), constitue une contribution majeure 
dans la connaissance de l’évolution du statut juridique de la rébellion (aḥkām al-buġāt) et du brigandage 
(ḥirāba) dans l’islam classique (je remercie Maribel Fierro de m’avoir signalé cette référence). L’ usage de ces 
deux catégories à l’époque almohade, qui connaît une croissance exponentielle des actes de rébellion, mérite 
d’être étudié. 
90.  Sur les massacres visant les chiites dans l’Ifrīqiya ziride, Idris, La Berbérie orientale sous les Zirides, i, 
p. 119-123. 
91.   Mitha, Al-Ghazālī and the Ismailis, p. 44-45 et p. 68-70. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yassir  benhima 151

Les modalités de la captation par les Almohades du discours de disqualification, qu’il soit 
sunnite ou émanant d’autres doctrines musulmanes, restent à étudier dans le détail. Leur 
utilisation de la littérature préexistante pourrait éclairer une dimension de la généalogie de 
l’Almohadisme, et permettrait surtout de discuter les aspects de continuité qu’il entretient 
avec le développement de la pensée religieuse à l’échelle du monde musulman en général. 

Il importe enfin de souligner l’importance de cette rhétorique de la disqualification 
dans la constitution d’un ordre nouveau sous les Almohades. Le tawḥīd, l’unicité, est aussi 
synonyme d’unification : cet idéal apparaît dans la tentative almohade de fonder une société 
uniconfessionnelle, en abolissant les contingences imposées par les écoles juridiques, et en 
imposant la conversion aux ḏimmī-s. Par leur objectif de lutter contre toute forme de contes-
tation, les massacres présentées dans cette étude et les répressions postérieures préfigurent 
des développements ultérieurs du programme almohade 92. 

Ce travail mené sur ces premiers massacres mériterait d’être appréhendé dans le cadre 
d’une réflexion globale des modalités de l’exercice et des justifications de la violence légitime 
sous les Almohades. Les données sont d’ailleurs très abondantes sur les révoltes qui n’ont pas 
cessé de secouer l’empire almohade, et il serait intéressant de suivre l’évolution du discours 
d’exclusion utilisé dans les sources pour désigner les différents rebelles 93. Les liens entre cette 
violence interne incessante et la violence guerrière contre les chrétiens en al-Andalus restent 
aussi à établir d’une manière détaillée. 

92.   Sur la remise en cause du pacte de la ḏimma par les Almohades, Fierro, « Cosmovisión (religión y 
cultura) en el Islam andalusí (siglos viii-xiii) », p. 40-51, et Molénat, « Sur le rôle des Almohades dans la fin 
du christianisme local au Maghreb et en al-Andalus ». 
93.  Voir à ce propos le travail de Viguera, « Narrar la violencia : pasajes de la cronica de Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt 
sobre los Almohades », notamment, p. 307. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


du tamyīz  à  l’ i ‘t irāf…152

	 Références bibliographiques

	 Sources

Al-Marrākušī, ‘Abd al-Wāḥid, Al-Mu‘ǧib fī talḫīṣ aḫbār 
al-Maġrib, Casablanca, 1978. 

Anonyme, Al-Hulal al-mawšiyya fī ḏikr al-aḫbār 
al-murrākušiyya, éd. Suhayl Zakkār et ‘Abd 
al-Qādir Zmāma, Casablanca, 1978. 

Anonyme, Kitāb al-ansāb, éd. et trad. É. Lévi-Provençal, 
Documents inédits d’histoire almohade, Paris, 
1928. 

Azzāwī, Aḥmad, Rasā’il dīwāniyya muwaḥḥidiyya, 
Rabat, 2006.

Al-Bayḏaq, Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart, Rabat, 1971. 
Ibn Abī Zar‘, Al-Anīs al-muṭrib birawḍ al-qirṭās fī ta’rīḫ 

al-Maġrib wa aḫbār binā’ madīnat Fās, Rabat, 
1973.

Ibn al-Aṯīr, Al-Kāmil fī al-ta’rīḫ, t. xi, Beyrouth, 1979. 
Ibn ‘Iḏārī, Al-Bayān al-muġrib (qism al-muwaḥḥidīn), 

éd. Muḥammad Al-Kattanī, Muḥammad Ibn 

Tāwīt, Muḥammad Znībar et ‘Abd al-Qādir 
Zmāma, Casablanca, 1985. 

Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, Beyrouth, s. d.
Ibn al-Qalānisī, Tārīḫ Dimašq, éd. Suhayl Zakkār, 

Damas, 1983. 
Ibn al-Qaṭṭān, Naẓm al-ǧummān li-tartīb mā salafa min 

aḫbār al-zamān, Beyrouth, 1990. 
Ibn al-Zayyāt al-Tādilī, Al-Tašawwuf ilā riǧāl 

al-taṣawwuf, éd. A. al-Tawfīq, Rabat, 1984. 
Al-Idrīsī, Uns al-muhaǧ wa rawḍ al-furaǧ. Qism šamāl 

Ifrīqyā wa bilād al-Sūdān, éd. Al-Wāfī Nūḥī, 
Rabat, 2007. 

Al-Nuwayrī, Nihāyat al-arab fi funūn al-adab, extraits 
relatifs à l’Ifrīqya, le Maghreb et al-Andalus, 
Casablanca, 1984. 

Abou El Fadl, Khaled, Rebellion and Violence in Islamic 
Law, Cambridge, 2001. 

Aguilar Sebastián, Victoria, « Estudio de historiografía 
almohade. Un cronista al inicio de una 
dinastía : al-Bayḏaq », dans Concepción 
Vázquez de Benito et Miguel Ángel Manzano 
Rodríguez (éd.), Actas de XVI congreso UEAI 
(Union européenne d’arabisants et d’islamisants), 
Salamanque, 1995, p. 11-21. 

Basset, Henri et Terrasse, Henri, Sanctuaires et 
forteresses almohades, Paris, 2001 (1re éd., 1932). 

Benhima, Yassir, « Fortifications étatiques et 
fortifications communautaires au Maroc 
à l’époque almoravide », dans Mil anos de 
fortificações na península ibérica e no Magreb 
(500-1500), Lisbonne, 2001, p. 259-271. 

—, « Aṣḥāb al-rakawāt. À propos d’un groupe de 
rebelles au début de l’époque almohade », à 
paraître. 

Omar Benmira, Al-ṯaqāfa wa l-fiqh wa l-muǧtama‘. 
Namāḏiǧ min al-Maġrib al-wasīṭ, Rabat, 2006. 

Jacques Berque, « Qu’est-ce qu’une ‘‘tribu’’ nord-
africaine ? », dans L’ éventail de l’histoire 
vivante : Hommage à Lucien Fèbvre, Paris, 1954, 

p. 261-271 ; repris dans Opera Minora, t. 2 : 
Histoire et anthropologie du Maghreb, Paris, 2001.

Bokbot, Youssef,  Cressier, Patrice, Delaigue, Marie-
Christine, Izquierdo Benito, Ricardo, Mabrouk, 
Saghir et Onrubia Pintado, Jorge, « Enceintes 
refuges, greniers fortifiés et qaṣaba-s : 
fonctions, périodisation et interprétation de la 
fortification en milieu rural pré-saharien », dans 
Mil anos de fortificações na península ibérica e no 
Magreb (500-1500), Lisbonne, 2001, p. 213-227. 

Benouis, El Mostafa, « Les savants mis à l’épreuve à 
l’époque almohade », dans Maria Luisa Àvilla 
et Maribel Fierro (éd.), Biografías almohades 
II, Estudios onomásticos-biográficos de 
al-Andalus X, Madrid-Grenade, 2000, 
p. 315-357. 

Bourouiba, Rachid, Ibn Tumart, Alger, 1982. 
Cornell, Vincent, « Ribāṭ Tīṭ-n-Fiṭr and the Origins of 

Moroccan Maraboutism », Islamic Studies 27/1, 
1988, p. 23-36. 

Conrad, Lawrence I., « Seven and the Tasbī‘ : On the 
Implications of Numerical Symbolism for the 
Study of Medieval Islamic History », JESHO 31, 
1988, p. 42-73.

	 Études

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yassir  benhima 153

Cook, David, Martyrdom in Islam, Cambridge, 2007. 
Cressier, Patrice et Erbati, Larbi, « Note sur la 

forteresse almoravide du Tasghimut », 
Archéologie islamique 8-9, 1999, p. 55-66.

Dozy, Reinhardt, Supplément aux dictionnaires arabes, 
Beyrouth, 2 tomes, s. d. 

El Kenz, David (dir.), Le massacre, objet d’histoire, Seuil, 
« Folio histoire inédit », Paris, 2005. 

Ferhat, Halima, Sabta des origines au xiv e siècle, Rabat, 
1993. 

—, Le Maghreb aux xiie et xiiie siècles : Les siècles de la 
foi, Rabat, 1993. 

—, « L’ organisation des soufis et ses limites à l’époque 
almohade », dans Patrice Cressier, Maribel 
Fierro et Luis Molina (éd.), Los Almohades : 
problemas y perspectivas, t. ii, Madrid, 2005, 
p. 1075-1090. 

Maribel Fierro, « La falsificación de la historia : al-Yasa‘ 
b. Ḥazm y su kitāb al-Muġrib », Al-Qanṭara 
xvi, 1995, p. 15-38. 

—, « Cosmovisión (religión y cultura) en el Islam 
andalusí (siglos viii-xiii) », dans Cristianidad 
e Islam en la edad media hispana. XVIII semana 
de estudios medievales, Najera, 2008, p. 31-79. 

Fletcher, Madeleine, « The Anthropology Context of 
Almohad History », Hespéris-Tamuda xxvi-
xxvii, 1988-89, p. 25-51. 

Fricaud, Émile, « La place des ṭalaba dans la société 
almohade mu’minide », dans Patrice Cressier, 
Maribel Fierro et Luis Molina (éd.), Los 
Almohades : problemas y perspectivas, t. ii, 
Madrid, 2005, p. 525-545. 

Gabrieli, Francesco, « Le origini del movimento 
almohade in una fonte storica d’Oriente », 
Arabica 3/ 1, 1956, p. 1-7. 

García-Arenal, Mercedes, Messianism and Puritanical 
Reform. Mahdīs of the Muslim West, Leyde, 
2006.

Ghouirgate, Mehdi, « Les processions, un instrument 
de gouvernement : quelques remarques sur le 
cérémonial califal almohade », dans Philippe 
Sénac (éd.), Le Maghreb, al-Andalus et la 
Méditerranée (viiie-xiiie siècle), Toulouse, 2007, 
p. 285-307. 

Hopkins, John F. P., « The Almohade Hierarchy », 
Bulletin of the School of Oriental and African 
Studies 16/1, 1954, p. 93-112. 

Huici Miranda, Historio politica del imperio almohade, 
Tétouan, 1957, 2 volumes.

Idris, Hady Roger, La Berbérie orientale sous les Zirides, 
xe-xiie siècles, Paris, 1962, 2 volumes. 

Johns, Jeremy, Arabic Administration in Norman Sicily. 
The Royal Dīwān, Cambridge, 2002. 

Lagardère, Vincent, 2005, « Le ǧihād almohade : théorie 
et pratique », dans Patrice Cressier, Maribel 
Fierro et Luis Molina (éd.), Los Almohades : 
problemas y perspectivas, t. ii, Madrid, p. 617-631. 

Merad, Ali, « ‘Abd al-Mu’min à la conquête de l’Afrique 
du Nord », Annales de l’Institut d’études 
orientales à Alger xv, 1957, p. 109-163. 

Mitha, Farouk, Al-Ghazālī and the Ismailis. A Debate 
on Reason and Authority in Medieval Islam, 
Londres, 2001. 

Molénat, Jean-Pierre, « Sur le rôle des Almohades dans 
la fin du christianisme local au Maghreb et en 
al-Andalus », Al-Qanṭara xviii, 1997, p. 389-413. 

Montagne, Robert, Les Berbères et le Makhzen dans le 
sud du Maroc, Paris, 1930. 

‘Umar Mūsa, ‘Izz al-Dīn, al-Muwaḥḥidūn fī al-ġarb 
al-islāmī. Tanẓīmātuhum wa nuẓumuhum, 
Beyrouth, 1991. 

Ricard, Prosper, « Une forteresse maghrébine de l’Anti 
Atlas (xiie siècle) », Quatrième congrès de la 
fédération des sociétés savantes de l’Afrique du 
Nord, Alger, 1939, t. ii, p. 641-650. 

Van Staëvel, Jean-Pierre et Fili, Abdallah, « ‘‘Wa 
waṣalnā ‘alā barakat Allāh ilā Igilīz’’ : à propos 
de la localisation d’Igilīz-des-Harġa, le Ḥiṣn 
du Mahdī Ibn Tūmart », Al-Qanṭara, xxvii/1, 
2006, p. 153-194. 

Viguera, M.-J., « Narrar la violencia : pasajes de 
la cronica de Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt sobre 
los Almohades », dans M. Fierro (éd.), De 
muerte violenta. Politica, religion y violencia en 
al-Andalus, Madrid, EOBA xiv, 2004. 

Wasserstein, David J., « A Jonah Theme in the 
Biography of Ibn Tūmart », dans Farhad 
Daftary et Josef Meri (éd.), Culture and 
Memory in Medieval Islam. Essays in Honour of 
Wilferd Madelung, Londres, 2003, p. 232-249. 

Zouache, Abbès, Armées et combats en Syrie de 491/1098 
à 569/1174. Analyse comparée des chroniques 
médiévales latines et arabes, Damas, Ifpo, 2008.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 137-154    Yassir Benhima
Du tamyīz à l’iʿtirāf : usages et légitimation du massacre au début de l’époque almohade.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

