MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 43 (2009), p. 87-106
Makram Abbes

La guerre chez Ibn Haldun, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (éd.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans I'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

MAKRAM ABBES

La guerre chez Ibn Haldan
Lecture du chapitre 35 du livre 111 de la Muqaddima

E PAR SON INSCRIPTION dans un contexte historique qui est un véritable moment

tournant dans I'histoire de I'islam, et de par, aussi, son ampleur et ses prétentions

scientifiques et épistémologiques, l'ceuvre d'Ibn Haldun (1332-1406), et plus particu-
lierement les Prolégoménes a1'Histoire universelle, représente un moment de prise de conscience
lucide et une saisie globale des expériences humaines des huit premiers siécles de I'islam, de
méme quelle refléte les préoccupations individuelles de l'auteur face & un présent fébrile et de
plus en plus acculé aux impasses. En effet, dans les quatre principales régions ot il a pu vivre,
(I'Ifrigiyya, le Magrib, '’Andalousie et 'Egypte), Ibn Haldin a été le témoin de nombreuses
transformations politiques et surtout militaires. En Ifrigiyya, ol il a passé sa jeunesse et fait
les premiers pas de son apprentissage politique, le pouvoir de la dynastie hafside (1230-1574)
connait une période de troubles et de divisions dus aux luttes pour la succession et a I'anarchie
provoquée par l'insoumission des tribus bédouines. Au moment ot Ibn Haldan prend des
charges politiques importantes 4 Fés et ol il commence 4 servir 'Etat mérinide, celui-ci « entre
dans une phase de turbulences qui le conduira lentement mais inéluctablement a sa perte’».
De son coté, le royaume de Grenade, le seul pouvoir musulman encore présent en Espagne
apres les progres considérables de la Reconquista et qu'Ibn Haldan a pu connaitre dans le cadre
d'une mission diplomatique, était plongé dans une phase d’extinction lente mais stire, malgré
la stabilité de la vie politique, I'habilité des souverains 4 se maintenir grice  une activité di-
plomatique intense, et le développement d'une forme de raflinement littéraire et artistique qui
illustre la conscience tragique de I'imminence de la fin et l'oubli définitif du métier des armes.

1. A. Cheddadi, Ibn Khaldin. L'homme et le théoricien de la civilisation, p. 113.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 43 — 2009
Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes

La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 LA GUERRE CHEZ IBN l:IALDl-JNt LECTURE DU CHAPITRE 35 DU LIVRE III DE LA MUQADDIMA

Enfin, du coté de I'Egypte ou il vivra jusqu'a la fin de sa vie, Ibn Haldan sera le témoin de
l'irruption de la menace mongole représentée par Tamerlan (1336-1405), qu'il va rencontrer en
1401 afin de négocier la paix et d’éviter le massacre des populations.

Sans doute ce contexte de crises que traversent aussi bien I'Orient que le Maghreb améne-t-il
Ibn Haldtn A puiser dans les expériences du passé les clefs pouvant assurer la réussite politique
et sociale, et cest ce que nous constatons dans le chapitre 35 du livre 111 de la Mugadimma,
consacré al'étude de l'art de la guerre >, Non seulement Ibn Haldtn aborde ce théme en décri-
vant les types de guerres, leurs finalités et les maximes célébres de la stratégie militaire, mais de
plus, il tente de réfléchir sur les moyens conduisant 2 la victoire. Ce dernier aspect, les causes
de la victoire en guerre, par lequel se termine ce chapitre, révéle les préoccupations émanant
de l'instant historique ot écrit Ibn Haldan. Lintérét de ce chapitre réside donc dans le fait
qu'il dépasse la démarche synthétique et encyclopédiste qui caractérise son travail lorsqu'il
décrit les institutions politiques de I'islam classique, ses pratiques gouvernementales et ses
différentes productions scientifiques, théologiques ou littéraires. Ce dépassement se fait dans
le but de sonder les secrets de la réussite en guerre, et cest pour cela que méme si les points
qu'Ibn Haldan mobilise sont plus ou moins présents dans les ouvrages antérieurs rédigés par
des stratéges, des tacticiens ou des penseurs de la guerre, la maniére dont il les thématise et les
classe reste, d'un coté, originale, et, de l'autre, fortement tributaire de sa théorie de la genese
du pouvoir politique et de I'évolution cyclique des sociétés et des civilisations.

Types de guerres

Laffirmation fondamentale d'Ibn Haldtan au début du chapitre consacré  la guerre consiste
dans le fait d’inscrire cette derniére dans la nature humaine. La guerre, dit-il, est « une chose
naturelle aux hommes. Nulle nation, nulle génération ny échappe?». Cette approche de la
guerre 3 partir de son inscription dans la nature humaine témoigne de la fidélité d'Ibn Haldan
a son programme initial ébauché dans la Mugaddima et dont I'ambition, constamment affir-
mée, est de rattacher les sujets étudiés aux causes profondes qui les déterminent et en rendent
compte scientifiquement*. D'oti I'intérét de l'explication anthropologique dont le contenu est
le méme que celui qui est mobilisé pour expliquer la construction des gouvernements dynas-
tiques (duwal), et pour comprendre la théorie d'ensemble sur le peuplement humain (al-‘umran
al-basari) régi, d'apres lui, par 'opposition entre les deux poles, agro-pastoral et citadin. Si la
genése du pouvoir politique (mulk) est rattachée a l'agressivité naturelle de 'homme et au fait
qu'il soit porté A jeter «les yeux sur le bien de son frére » en sempressant « aussitdt de mettre
la main dessus®», la guerre, elle, est justifiée par le désir de vengeance (intigam) qui anime

2. IbnKhaldtn, Le Livre des exemples, p. 589-600. Lorsque nous citons le texte arabe, nous renvoyons a I'édition
de Beyrouth, Dar al-gil, sans date. Le texte arabe sera mentionné en note de bas de page par Muqaddima.
3. Ibid., p. 589.

4. Ibid., p. 588.

5. Ibid., p. 380.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MAKRAM ABBES

les hommes. Par cette démarche, Ibn Haldin savére étre 'héritier de la tradition de pensée
politique que nous pouvons repérer du cdté des Miroirs des princes (al-adab al-sultaniyya) dont
la démarche s'inscrit dans I'étude du comportement de 'homme, des passions qui I'animent
et des intéréts qui le poussent a agir. Par ailleurs, le fait d'admettre la naturalité de la guerre
marque l'appartenance d'Ibn Haldan 4 une lignée de penseurs qui réfléchissent sur ce phéno-
meéne 4 partir de l'acceptation de sa terrible réalité, et non pas en procédant de considérations
séraphiques sur la nécessité d'en finir avec elle. Comme Kant par exemple qui considére que
«la guerre [...] parait greffée sur la nature humaine®», Ibn Haldan établit un constat qui
engage toute sa réflexion sur cette question. Mais 2 la différence du philosophe allemand, qui
estime que la guerre n'a « pas besoin d'un motif déterminant particulier 7 », Ibn Haldan, dont
la démarche scientifique est soucieuse de la quéte des causes et de leur élucidation, va tenter
de mettre en évidence les soubassements anthropologiques de cette activité,

En effet, le désir de vengeance se décline en de nombreuses formes qui définissent les ty-
pes de guerres qu'Ibn Haldan répertorie avec leurs causes. Ainsi, les guerres entre les tribus
voisines et les clans semblables sont dues, d’apres lui, au sentiment de jalousie (¢ira) et de ri-
valité (mundafasa). Le deuxiéme type de guerre est dii aux agressions commises par les nations
farouches et isolées (umam wabsiyya) dont le but est de spolier les biens appartenant aux autres
nations. Le troisi¢éme type de guerre est celui qui vise la défense de la cause de Dieu et de Sa
religion: « Cest ce qui est nommé «§ihad» dans la loi religieuse », ajoute Ibn Haldan®, Enfin,
le quatriéme type de guerre est motivé par la défense de la souveraineté et la volonté de fon-
der un nouveau pouvoir. A I'intérieur de cette typologie, Ibn Haldin opére une subdivision
selon des critéres moraux qui décrivent les types 1 et 2 comme des guerres d’injustice et de
discorde (burab bagy wa fitna), et les types 3 et 4 comme des guerres légales et justes (hurib
gihad wa ‘adl). Cette subdivision permet d’établir une ligne de partage entre les bonnes et les
mauvaises guerres. Ainsi, celles qui ne servent pas un idéal politique ou religieux sont forcé-
ment mauvaises et condamnables du point de la loi ou de la morale, méme si a l'origine, elles
sont motivées par le sentiment de vengeance (pour la cause de Dieu ou du pouvoir) qui est 2
la base de toutes les actions guerriéres d’aprés Ibn Halduan.

La classification d'Ibn Haldin est tout 4 fait fidéle 4 sa démarche globale dans la Mugadimma
qui consiste 4 la fois 4 reconnaitre le niveau anthropologique qui surdétermine les activités
humaines, tout en louant celles qui dépassent le stade primaire des passions et des inclinations
naturelles de 'homme. Nous remarquons, en effet, que les quatre sortes de guerre sont ra-
menées au méme motif (la vengeance), mais que les deux premiéres sont condamnées, alors
que les deux autres sont approuvées moralement et religieusement. Cette démarche corres-
pond, par exemple, aux analyses d'Ibn Haldan sur la ‘asabiyya (esprit de corps), concept qui
peut étre considéré comme la clé de voite de toute sa théorie politique: si les éléments qui
la forment et la nourrissent comme le clanisme, les passions de domination, d’envie et de

6. Kant, Projet de paix perpétuelle, p. 73.
7. Ibid., p. 73.
8. Mugqaddima, op. cit., p. 299.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

90 LA GUERRE CHEZ IBN l:IALDl-JNi LECTURE DU CHAPITRE 35 DU LIVRE III DE LA MUQADDIMA

jalousie sont condamnées du point de vue de la loi religieuse, cest seulement, précise-t-il,
parce que ces forces naturelles n'ont pas été canalisées par un idéal politique ou religieux qui
les transcenderait. Mais la ‘asabiyya en tant que telle releve d'une nécessité d'ordre naturel et
historique expliquant, pour lui, le passage d'un gouvernement dynastique 2 un autre, et les
transformations majeures des sociétés humaines®. Les guerres des types 1 et 2, pratiquées
dans le cadre de la civilisation du désert par les nations isolées, les clans rivaux et les tribus
vivant aux confins de la civilisation citadine, sont donc condamnées non pas du point de vue
de leur origine (qui est la méme que celle des types 3 et 4), mais du point de vue de leurs fins
qui restent cantonnées A un niveau infra-politique. Cette remarque permet de comprendre
pourquoi Ibn Haldan n'évoque pas, dans sa typologie, la guerre dont il a le plus décrit les
mécanismes, les soubassements et les manifestations, et qui est le moteur de I'Histoire des
sociétés humaines, a savoir la guerre qui conduit a la destruction d'un Etat et a la fondation
d’un nouveau pouvoir. A cette question, il consacre, en effet, un chapitre dans lequel il montre
que la fondation d'un nouvel Etat implique une véritable guerre d'usure ™. Nous verrons plus
loin que ce niveau de l'activité guerriére qui explique l'alternance (dawla) entre les différents
groupements humains au niveau de la domination des peuples et du cours de I'Histoire peut
étre intégré dans les types 3 et 4 et ramené a leurs caractéristiques majeures.

Visiblement, lorsqu’il évoque les guerres menées par les nations nomades (Arabes, Turcs,
Turcomans, Kurdes, etc.), Ibn Haldan doit penser, pour le type 1, aux guerres qui avaient lieu
entre les Arabes avant l'arrivée de I'islam, guerres qui étaient motivées par les rivalités entre
les tribus et fondées, en général, sur des motifs insignifiants et proches plutdt du duel que
d’une guerre organisée entre deux entités territoriales ou étatiques™. Quant au type 2, il est
beaucoup plus présent dans la Mugaddima en tant que phénomeéne caractérisant d'une maniére
générale le mode de vie bédouin. Ce type de guerre a pour fin la spoliation de 'adversaire ou
de I'ennemi, et les peuples qui la pratiquent « font de leurs lances leur gagne-pain et trouvent
leur subsistance en dépouillant autrui™ » Dans le cadre de cette guerre, les nations nomades
ne visent pas i semparer du pouvoir et A quitter leur patrie nomade pour conquérir l'espace
citadin et réaliser le processus décrit par Ibn Haldan le long de son ouvrage; la guerre reste
conditionnée par les besoins de survie dans le milieu du désert qui est un environnement
particuliérement hostile, et cest la raison pour laquelle le type 2 peut étre identifiée a la ra-
pine. L'analyse linguistique du terme «harb» qui signifie a 'origine « spolier », « déposséder
autrui de son bien », confirme la nature « économique » de ces guerres qu'lbn Haldan a pu
repérer du coté des Bédouins qui lancaient des attaques contre les villes et les campagnes afin
d’assurer leur subsistance. Clest aussi a cette signification que renvoie le mot « gazw » « qui est

9. Le Livre des exemples, op. cit., chapitre 26 du livre 111, intitulé « La transformation du califat en pouvoir
royal », p. 489-499.

10. Ibid., chapitre 48 du livre 111, « Un nouvel Etat ne lemporte sur I'Etat en place qu’a l'issue d’'une guerre
prolongée, et non aprés un seul combat », p. 633-637.

11. Lalittérature des ayyam al-arab (les gestes des Arabes) offre de nombreux exemples du premier type de
guerre décrit par Ibn Haldan.

12. Le Livre des exemples, op. cit., p. 589.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MAKRAM ABBES

I'une des plus anciennes institutions des tribus chameliéres » et dont le «but essentiel était
le pillage des troupeaux de chameaux. En pratique, le gazw jouait le role d'un moyen assez
efficace de redistribution des ressources économiques dans une région ot I'équilibre pouvait
facilement étre rompu par des calamités naturelles ». [...] Mais « comme le but d'un gazw
était de se procurer des chameaux, il ne faisait généralement couler que trés peu de sang; une
conduite chevaleresque était en effet la marque d'un gazw, dont le déroulement était réglé par
un protocole compliqué® ». Bien qu'Ibn Haldan ne patle pas dans ce chapitre des invasions
des villes et de leur destruction par les Bédouins, il n'est pas exclu que la condamnation de la
guerre de rapine soit aussi liée, dans son esprit, au jugement qu'il porte sur les nations qui ont
pris 'habitude, que ce soit 2 son époque ou bien avant, de détruire sans but précis, comme
cest le cas avec les Bana Hilal qui ont détruit I'Ifrigiyya au v¢/x1¢ siecle™, Il n'est pas exclu
non plus que cette vision ait influencé son jugement sur les Arabes en tant que peuple ayant
besoin d'une forte éducation religieuse pour polir I'exces de leur ‘asabiyya et arriver 4 canaliser
leur violence a des fins politico-religieuses ™.

A I'opposé de ces guerres, qui se limitent 4 des fins économiques, Ibn Haldan décrit, &
travers les types 3 et 4, le modeéle parfait de la guerre qui correspond a la fois aux intentions
de la Loi et a la vision qu'il a lui-méme de 'Histoire et de I'évolution des sociétés humaines.
Alors que les guerres intertribales sont dues aux rivalités et aux jalousies, et que la guerre de
rapine est motivée par l'agressivité, les deux autres sont mues par la défense de la cause de Dieu
et de Sa religion (type 3) ou bien par «la défense de la cause de la souveraineté et la volonté
de la fonder » (type 4)'°. Le motif politique avancé par Ibn Haldan pour le type 4 ne se limite
pas toutefois a la question de la fondation d'un nouveau pouvoir par la force des armes, mais
il englobe aussi la volonté de I'Etat d'agir contre les rebelles et les dissidents.

Avant d’aborder ces deux types, voyons le jugement final émis par Ibn Haldan 4 propos
de cette typologie, jugement qui mérite d’étre cité et commenté i partir des notions qu'il
mobilise :

« Ce sontlaquatresortes de guerres. Les deux premiéres sont des guerres de bagy et de fitna (injustes

et génératrices de désordre) ; les deux autres sont des guerres de gihad et de ‘adl (légales et justes). »

Le vocabulaire employé par Ibn Haldan pour qualifier les différentes sortes de guerres
est important en ceci qu'il rend compte d'un certain nombre de points relatifs A sa pensée
politique dans son ensemble, et qu'il reprend, parallélement, des catégories utilisées par les
spécialistes du droit de la guerre en islam, tout en les transformant dans le sens de sa théorie
politique. En effet, les termes «bagy » et « fitna» sont principalement utilisés par les juristes
afin de renvoyer a l'action militaire que le pouvoir central décide de mener contre les rebelles
et les dissidents. La guerre de ‘Ali contre les Harigites joue un rdle paradigmatique au niveau

13. Johnstone, « Ghazw », EI?, 11, p. 1079.

14. Voir Le Livre des exemples, op. cit., chapitre 25 du livre II, p. 411-413.
15. Voir les chapitres 24, 25, 26 et 27 du livre 11, ibid., p. 410-415.

16. Mugaddima, op. cit., p. 299.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

92 LA GUERRE CHEZ IBN l:IALDl-JNi LECTURE DU CHAPITRE 35 DU LIVRE III DE LA MUQADDIMA

de la qualification de la guerre juste ou injuste et décrit la nécessité de lutter contre le dissident
en termes religieux, ce qui a conduit non seulement 2 interdire juridiquement la dissidence,
mais aussi 4 la condamner théologiquement. C'est pour cette raison que le mot « bagy» qui
est synonyme d'«injustice », et d'«iniquité» a pris le sens de « dissidence » et de « rébellion »
dans les traités de droit de la guerre. Les expressions de «ahl al-adl» et de «ahl al-bagy» (qui
signifient linguistiquement les justes et les injustes) renvoient, dans ces traités, au pouvoir cen-
tral détenteur de la force militaire, et & ceux qui cherchent 4 le déstabiliser en brandissant des
revendications religieuses ou politiques 7. Méme si cette opposition est plus ou moins présente
dans l'analyse d'Ibn Haldan, comme nous le verrons plus loin, il n'en reste pas moins qu'elle
subit une transformation majeure qui crée une tension au sein de cette dichotomie juridique
et en bouleverse le sens. En effet, les guerres injustes et génératrices de désordre sont celles qui
relevent du pillage et de la spoliation des peuples vivant dans les villes, alors que les guerres
justes et légales sont celles qui obéissent a la logique de la religion ou de la politique, ou, le
plus souvent, aux deux, comme nous allons le voir.

S‘agissant du type 3, la guerre menée au nom de Dieu et de la défense de I'islam, il existe
deux niveaux d’interprétation possibles. Le premier est relatif a la guerre menée au nom de
l'islam contre une autre religion. Dans la mesure ot Ibn Haldan se presse de désigner ce
type par le terme consacré par la littérature théologico-juridique — « gihad », il est certain
qu’il adhére 2 la thése répandue globalement chez les juristes musulmans et d’apres laquelle
la propagation du message de la religion musulmane peut se faire par la force des armes'®. En
I'occurrence, Ibn Haldan va méme plus loin que les juristes en estimant que seul l'islam, a
l'exclusion de toutes les autres religions, vise & imposer ses dogmes par la violence ™. Comme
le note A. Cheddadi, cette opinion est certes motivée par le fait quIbn Haldan cherche a
souligner la « mission universelle de I'islam >° » et sa particularité en tant que religion unissant
le politique et le religieux, alors que les deux autres religions monothéistes, le judaisme et le
christianisme, ont échoué, d’apres lui, 2 opérer cette synthése entre le temporel et le spirituel,
le politique et le religieux. Lobjectif d'Ibn Halduan est de montrer qu'il existe en islam une
fusion du religieux et du politique qui conduit a la subordination de ce dernier a des fins
fixées par le premier, que ce soit sur le plan théologique (défense du credo tel qu'il est défini
par la religion musulmane) ou bien moral (défense des valeurs qu'elle représente). Bien qu'il
reconnaisse dans cette fusion une caractéristique qui distingue I'islam des autres religions
monothéistes, cela ne 'empéche pas d'assimiler la fonction du pape 4 celle du calife, ce qui
montre qu'il reconnait dans le christianisme aussi une forme de fusion entre les buts spirituels
et les impératifs mondains. De surcroit, dans sa volonté de faire de I'islam la seule religion
ot la guerre est menée au nom de Dieu, Ibn Haldan ne mentionne pas, en tant qu’historien,

BN

17. Nous nous permettons de renvoyer i nos analyses relatives A ce point dans Islam et politique & l'dge
classique, p. 156-161.

18. Pour une vue densemble sur la théorie juridique de la guerre en islam, voir al-Mawardi, al-Abkam al-
sultaniyya, trad. Fagnan, p. 71-129.

19. Le Livre des exemples, op. cit., p. 532.

20. A.Cheddadi, Ibn Khaldin. L'bomme et le théoricien de la civilisation, op. cit., p. 347.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MAKRAM ABBES

le mouvement des croisades qui a été l'illustration, pendant deux siécles, de la guerre sainte
menée par les croisés dans le monde musulman. Certes, la question de la connaissance des
autres cultures monothéistes ne semble pas faire défaut chez Ibn Haldan, méme si elle est
plus ou moins exacte, notamment pour ce qui est de l'appréciation des fonctions de pape et
de calife. Mais nous estimons que cette démarche qui fait de I'islam la seule religion ou le
politique (la guerre) est subordonné au religieux (défense de la cause de Dieu) est soumise
3 une forme de théologie politique émanant de la représentation de l'islam des origines (la
période antérieure 2 la fitna et au déchirement du corps de la communauté naissante) et de la
nécessité de renouer avec une forme de souveraineté (mulk) qui serait fidéle a I'idéal religieux
du gouvernement du Prophete et de ses successeurs dits « bien-guidés > ».

Toutefois, le fait de parler d'une guerre menée pour la défense de la cause de Dieu signifie-
til qu'il s'agit 12 seulement du casus belli mis en avant par les juristes pour justifier et légitimer
la guerre? Si l'on tient compte du jugement final d'Ibn Haldan sur les types 3 et 4, 4 savoir
qu'ils sont des guerres de gihad et de justice, le terme « gihad » peut sappliquer également aux
guerres internes aux frontiéres de I'islam et donc a celles qui sont menées par des princes sou-
cieux de rétablir la 1égalité et de redonner aux valeurs religieuses tout leur sens. Largument qui
appuie cette lecture est le suivant: le type 4 sapplique aussi bien a l'effort de guerre déployé
par un Etat contre les dissidents qu'a l'action d'un groupe dissident qui, au nom du retour
aux vraies valeurs de I'islam, lance des attaques contre un Etat déja installé, dans le but de le
renverser. Les guerres entre les Almoravides et les futurs Almohades dans la premiére moitié
du x11° siécle illustrent cet aspect : chaque groupe estime qu'il meéne un gihad contre l'autre, le
premier parce qu'il combat les dissidents au nom de la loi religieuse, et le second parce qu'il
considére que la dynastie au pouvoir n'est plus fidéle a I'islam.

Selon nous, la raison profonde de cette démarche, paradoxale en apparence, émane de la
théorie haldanienne de la civilisation qui implique que le pouvoir doit suivre une évolution
cyclique qui le méne de l'espace agro-pastoral jusqu'a l'espace citadin. Cette évolution inscrite
dans l'ordre des choses et implantée dans la nature humaine explique la raison pour laquelle
il est 4 la fois juste, de la part des dissidents, de combattre un Etat déja installé afin de fonder
un nouveau pouvoir et, de la part d'un Etat installé, de mener des combats contre les groupes
dissidents désireux de 'anéantir. La justice et la légalité finissent donc chez lui par rejoindre
le niveau historique et réaliste de la genése et de la mort des Etats et des gouvernements. En
reprenant les catégories juridiques de la guerre juste et injuste, Ibn Haldan en déplace donc
les frontiéres pour les ramener a sa théorie sur la civilisation et sur le cours général de I'His-
toire. Mais pourquoi Ibn Haldan qualifie-t-il deux combats totalement opposés de la méme
maniére et les considére-t-il comme justes et conformes a la légalité ? Comment comprendre

cette aporie ?

21. Voir notre Islam et politique a Idge classique, op. cit., p. 281-297, olt nous analysons cet aspect théologico-
politique chez Ibn Haldan.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

94 LA GUERRE CHEZ IBN l:IALDl-JNi LECTURE DU CHAPITRE 35 DU LIVRE III DE LA MUQADDIMA

Pour résoudre cette difhiculté, il faut rappeler que selon Ibn Haldan, le ¢ihad en tant que
défense de la cause de Dieu nlest pas seulement une guerre qui oppose l'islam aux autres
religions, mais il recouvre aussi l'action des hommes qui, au nom de la réforme religieuse, du
retour au vraiislam et a la pureté des origines, appellent & combattre des pouvoirs musulmans
installés et les désignent en tant quennemis de Dieu. Ces deux acceptions contradictoires aux-
quelles Ibn Haldan appose le sceau de la légalité et de la justice montrent, finalement, que la
pensée de la guerre légale et juste est tributaire de sa pensée de la souveraineté. Or, celle-ci est
conditionnée par les cycles de domination que régit l'opposition entre le pole agro-pastoral et
le péle urbain. Autrement dit, la guerre est juste et légale 4 la fois du point de vue du pouvoir
central qui cherche 4 se maintenir, malgré sa vieillesse, et du point de vue du dissident qui
condamne ce méme pouvoir et juge qu'il est nécessaire pour le bien des populations et de la
religion de le renverser. Bien qu'elles soient le fruit d'une réflexion d’'ordre moral et religieux,
la justice et la 1égalité sont donc soumises aux mécanismes naturels et 4 une explication d'or-
dre 4 la fois réaliste et déterministe qui est le fondement de la réflexion d'Ibn Haldan sur le
pouvoir, I'Etat et la civilisation. Dans ce cas, la justice et la légalité d'une guerre sont moins le
résultat d'une conformité i une norme transcendante dont la source serait la loi religieuse, la
volonté du souverain ou I'éthique universelle, quune adéquation entre I'intention du meneur
de la guerre et le résultat concret de son action. Expliquons ce point: d’aprés Ibn Haldan,
la révolution politique dont I'instrument majeur est la guerre et l'esprit de corps est inscrite
au coeur méme de ['histoire politique ; mais bien des chefs militaires qui proclament le gihad
contre I'Etat installé échouent dans leur entreprise, et cest plutdt I'Etat installé, qui au nom
des mémes principes (le §ihad) réussit & mater les révoltes et 4 'emporter sur les dissidents.
La justice ou I'injustice d'un combat se trouvent ramenées, d’aprés ce schéma, au tribunal de
'Histoire et 4 la logique des faits. Lexemple d'Ibn Qasi (mort vers 1151), mis en comparaison
avec celui d'Tbn Tamart (mort vers 1130), éclaire ce point : le premier proclame un gihad contre
les Almoravides (1048-1147) qui est, du point de vue des griefs adressés au régime, exactement
de la méme nature que celui du second. Mais le premier échoue 4 renverser cette dynastie, alors
que le second réussit 4 I'abattre *. Sil'action militaire d'Ibn Tamart est jugée juste et 1égale de
la part d’'Ibn Haldan, s'il est élevé au rang d'un saint qui a incarné l'esprit du véritable gihad,
cela montre que les révoltes politiques ont un statut ambigu : elles sont susceptibles d’étre jugées
comme injustes et illégales lorsqulelles échouent, mais elles sont justes et légales lorsqu'elles
arrivent i renverser |'Etat vieillissant ; elles sont assimilées 4 la discorde et au déchirement du
corps de l'umma lorsqulelles ne réunissent pas les conditions nécessaires et suffisantes pour
renverser totalement le régime, mais sont acclamées comme une libération nécessaire, juste
et légale, lorsqulelles rencontrent le succes.

22. Le Livre des exemples, op. cit., p. 424. Voir aussi, sur al-Mahdi ibn Tamart, p. 37-38.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MAKRAM ABBES

Enseignements stratégiques et techniques de combat

Apreés avoir abordé les types de guerre et leurs motifs, Ibn Haldan passe a diverses questions
relatives a 'art de la guerre en général. Lintérét de ce passage, qui est assez long par rapport
a celui du début du chapitre, réside dans le fait qu'il trahit, au-dela des aspects tactiques et
stratégiques relevant de la science de la guerre, quelques préoccupations d'Ibn Haldan quant
a la situation militaire des contrées musulmanes, et notamment du Maghreb.

Dans un premier temps, Ibn Haldan repére deux grandes techniques de combat militaire.
I1 s'agit du combat en rangs serrés et de la technique de l'attaque et du repli (al-karr wa I-farr).
D’une maniére générale, la premiere est utilisée par les peuples sédentaires, alors que la se-
conde est suivie par les nomades. Ces deux techniques de combat ne relévent, 3 proprement
parler, ni de la stratégie, ni de la tactique militaire. Elles se situent, en effet, en dehors de la
pensée stratégique de la guerre, du déploiement des ressources et des énergies qui permettent
de la gagner, de méme qulelles sont extérieures aux mesures tactiques utilisées sur le champ
de bataille. Les deux techniques de combat semblent plutdt relever d'une opposition proche
de la dichotomie qui régit l'ensemble de la pensée d’'Ibn Haldan: la civilisation du désert, et
celle de la ville. En effet, si Ibn Haldin note que la technique de I'attaque et du repli est propre
aux Arabes et aux Berberes, il rappelle aussitdt que les premiers musulmans (essentiellement
des Arabes) avaient adopté, sous I'impulsion du Prophéte de I'islam, la technique du combat
en rangs serrés. La distinction reste donc générale et ne cherche pas A attribuer aux Arabes et
aux Berbéres une maniére de combattre qui serait fonciérement distincte de celle des autres
peuples. Nous penchons plutdt pour une interprétation qui raméne 'opposition a la théorie
haldtnienne du peuplement humain et 2 la distinction entre bédouins et citadins. Ce seront
les premiers qui auraient tendance 2 utiliser la technique de 'attaque et du repli, et les seconds
qui seraient portés a combattre en rangs serrés.

Cette division saccompagne chez Ibn Haldtan d'une appréciation dela technique du combat
en rangs serrés et d une dépréciation de celle de l'attaque et du repli. Le jugement d'Ibn Haldan
ne sappuie pas seulement sur une analyse de l'art militaire en tant que tel, mais se fie surtout
aux préceptes coraniques qui exhortent les musulmans 4 combattre en rangs serrés, semblables
a un édifice bien scellé (Coran, Lx1, 4). La raison de cette préférence est évoquée expressément
par Ibn Haldan : le combat en rangs serrés exalte les valeurs de courage, de combativité et de
constance; il permet de maintenir la discipline au sein des troupes et d’éviter la fuite devant
l'adversaire, qui est le prélude a la défaite. Ses remarques sur le changement militaire apporté
parle Prophéte del'islam, chose qui sera confirmée ensuite lors des conquétes sous les premiers
califes etles Omeyyades, montrent comment les Arabes ont pu intégrer, au début du vir© siecle,
une technique de combat présente chez leurs voisins perses et grecs depuis le vir® siécle av. J.-C.
Cette évolution ou révolution fondée sur la bataille rangée correspond au réle accru qua eul'in-
fanterie par rapport 4 la cavalerie, comme le mentionne Aristote dans Les Politiques >,

23. Aristote, Les Politiques, 1v, 13, 1297-b. On donne a cette transformation majeure le nom de «révolution
hoplitique».

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

96 LA GUERRE CHEZ IBN l:IALDl-JNi LECTURE DU CHAPITRE 35 DU LIVRE III DE LA MUQADDIMA

Mais il faut noter que les Arabes, qui étaient installés dans les régions limitrophes des
empires perse ou byzantin, avaient déja intégré, avant l'arrivée de l'islam, les techniques de
combat propres A ces deux empires et plus ou moins abandonné la technique du karr wa [-farr.
Lhistorien Ibn al-Atir note que lors de la guerre entre les Arabes du Nord (les Gassinides,
dirigés par al-Harit) et les Lahmides (guidés par al-Mundir et traditionnellement alliés des
Perses), les deux groupes se sont battus en rangs; il mentionne l'existence, dans les deux camps,
d’une aile gauche, d’'une aile droite et d'un cceur de 'armée >+ La méme chose est signalée a
propos de la bataille de Di gar entre les Arabes et les Perses, vers 6112%. Cette division tripartite
de l'armée avait méme connu une variation consistant a rajouter un escadron d’avant-garde et
un autre pour l'arriére-garde. Clest cette méme organisation — nommée « al-hamis » parce qulelle
comprenait cinq parties — qui a été adoptée par le Prophéte lors de la bataille de Haybar, et
qui a poussé ses adversaires A exprimer leur surprise en disant: « Muhammad et le hamis avec
lui*®!» Le mot « hamis» dans cette phrase est synonyme d'«armée », ce qui montre que les
Arabes connaissaient déja cette organisation en cinq divisions ou escadrons.

Malgré ces précisions, nous estimons qu'il faut suivre Ibn Haldin 4 propos de son affirmation
centrale sur le changement décisif qui a eu lieu avec 'avéenement de l'islam et qui a consisté dans
l'entrée des Arabes dansl'organisation impériale des armées, telle quelle existait chez leurs voisins
perses et byzantins. La reconnaissance de ce fait ne signifie pas pour autant que la technique d'al-karr
wa l-farr ait été définitivement abandonnée, commele note Ibn Haldan lui-méme 4 propos des sou-
verains maghrébins de son époque qui ne combattaient que de cette maniérela”. Cela ne signifie pas
non plus que cette technique nait pas serviles premiers musulmans dansleurs conquétes. Certains
chefs militaires comme Abt ‘Ubayda al-Taqafi et al- Mutanna ibn Harita ont choisi de combattre
les armées perses, un an avant al-Qadisiyya (636), en ayant le désert dansle dos, afin de pouvoir se
replier en cas de pressions fortes dela part des armées ennemies, ce qui montre que le farraici plus
le sens de repli stratégique que de fuite devant I'adversaire. Il peut aussi avoir le sens de fuite simulée,
comme le montre le passage d’al-Gihiz louant, au cceur du 1x° siécle, la vertu des soldats turcs qui,
contrairement aux Bédouins et aux Harigites, sont capables d'utiliser la tactique du repli, tout en
continuant a lancer des fléches sur leurs adversaires®®, Par ailleurs, la technique de l'attaque et du
repli n'est pas incompatible avec celle du combat en rangs serrés ou en escadrons, surtout quelle
implique une certaine mobilité et agilité qui permettent de harceler les rangs adverses constitués
de masses compactes, lourdement armées et beaucoup plus lentes que les combattants arabes.
Enfin, grice al'idéal éthique et religieux apporté par lanouvelle religion (constance dansle combat
et récompense divine qui sensuit), cette technique a pu évoluer pour se limiter principalement au
karr. Lexemple de Halid ibn al-Walid le montre trés bien, puisqu’il a adopté systématiquement le
principe del'attaque, surprenant par la ses adversaires a plusieurs reprises®.

24. Ibn al-Atir, Kamil, 1, p. 429-430.

25, Ibid., p. 380.

26. Ibn Hi$am, al-Sira, 11, p. 330.

27. Le Livre des exemples, op. cit., p. 594-.

28. Al‘Gihiz, Managqib al-Turk, p. 45-46.

29. Watar, al-Riyada fi burab wa futabat Abi Bakr al-Siddig, p. 124-131.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MAKRAM ABBES

Nous voyons donc que ce n'est pas 'adoption de la technique du combat en rangs serrés
qui, en tant que telle, a été le garant de la victoire des Arabes dans leurs conquétes. Mais,
étant soucieux de mettre en valeur les vertus de courage, de constance et d'engagement dans
le combat, Ibn Haldan rameéne le moral des troupes a l'avance en rangs serrés, et juge par la
que la technique de I'attaque et du repli est condamnable religieusement parce qu'elle conduit 2
la débandade. Cette dépréciation de la technique de l'attaque et du repli est certainement due,
chez Ibn Haldan, au fait qu'elle soit associée au nomadisme, et que celui-ci, ainsi que les types
de guerres qu'il engendre, soient condamnés par lui, comme nous I'avons vu plus haut:

«[Les Arabes] pillent ce qui est a leur portée en évitant d’engager des combats et de sexposer
au danger. Puis ils se replient sur leurs paturages du désert. Ils ne soutiennent jamais une attaque,

et ne livrent combat que pour se défendre3°. »

La méme volonté de surestimer la technique du combat en rangs serrés améne Ibn Haldan
A une confusion entre la technique de l'avance en rangs serrés et la question de la division des
troupes en escadrons ou iles (kardis, pluriel karadis)3'. Cette confusion provient du fait que
le combat en lignes n'est pas contraire  la division de I'armée en phalanges, et de celles-ci en
unités plus réduites, comme le montre al-Hartami dans son traité de stratégie militaire 3>, Mais
Ibn Haldan crée une opposition entre les deux techniques dans le but d’expliquer certains
aspects militaires par sa théorie du peuplement humain: sappuyant sur al-Tabari, il afirme
que I'un des Omeyyades, Marwan ibn al-Flakam *, a abandonné le combat en lignes en 746
pour adopter le dispositif en divisions, et:

«On oublia la tactique de I'avance en rangs serrés. Ensuite, lorsque les Etats s’habituérent au

luxe, on en vint 4 négliger la ligne qu'on plagait derriére les combattants34.»

Cette maniere de présenter les changements sur le plan de la technique de combat mon-
tre qu'Ibn Haldan cherche 4 expliquer cette transformation importante qui a eu lieu a son
époque, a savoir l'affaiblissement militaire des Arabes et l'oubli du métier des armes. Afin de
rendre compte de cet affaiblissement, il met en valeur la technique du combat en rangs serrés,
comme nous l'avons vu, puis raméne la faiblesse militaire 3 I'impossibilité de protéger les
lignes-arriéres de I'armée, pour montrer, en fin de compte, quavec «la ruine de la civilisation »
et l'affaiblissement des Etats, les hommes sont devenus incapables de creuser des tranchées

pour protéger leurs villes contre les assaillants .

30. Le Livre des exemples, op. cit., p. 410.

31. Le motile est le terme technique adéquat pour désigner l'escadron et l'ilarque le chef de l'escadron; I'ile
royale — ilé basiliké chez les Grecs, est commandée par le chef de I'armée.

32. Al-Hartami, Mubtasar siyasat al-burab, p. 34.

33. Il s'agit de Marwan ibn Muhammad et non pas d’'Ibn al-Hakam, comme on le lit dans le texte de la
Mugaddima.

34. Ibn Haldan, Le Livre des exemples, op. cit., p. 593-594.

35. Ibid., p. 595.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 LA GUERRE CHEZ IBN l:IALDl-JNi LECTURE DU CHAPITRE 35 DU LIVRE III DE LA MUQADDIMA

Commengons par la question de l'organisation de l'armée en lignes. L'exemple de Halid
ibn al-Walid que nous avons déja mentionné peut étre convoqué, encore une fois, pour mon-
trer que les victoires des armées arabes n'étaient pas dues au choix des lignes serrées. Ibn
al-Walid, comme bien d'autres généraux des premiéres armées musulmanes, avait eu recours
a la technique des escadrons. Mais Ibn Haldan glisse de la question du choix de la technique
de combat (en rangs serrés, en escadrons ou selon la technique de l'attaque et du repli) i celle
de la protection des lignes arriére, qui en est indépendante. Par ailleurs, Ibn Haldan attribue
au combat en rangs serrés une certaine supériorité technique sur le combat en escadrons, mais
cela reste trés approximatif. Le probléme que pose le jugement d’Ibn Haldan provient du
fait qu'il a cherché a créer une césure historique au niveau de 'emploi de ces deux techniques,
alors que pendant les Conquétes, et bien avant la décision de Marwan, Halid ibn al-Walid,
par exemple, combattait les Byzantins avec une mobilisation en escadrons, tout en tirant profit
de l'agilité et de la rapidité de ses soldats habitués au karr et au farr3®. Nous pouvons citer
également un autre exemple qu'Ibn Haldan a d& connaitre puisqu'il en a été le contemporain,
a savoir la supériorité militaire des Mongols. Lun de ses contemporains, al-Ansari, spécialiste
de la science militaire, affirme que les Mongols « ont I'habitude de former un seul escadron
qui déferle sur 'ennemi, évitant par 13 & chaque soldat la défaite ou le repli3? ». Son chapitre
sur les différentes formes de mobilisations montre, par ailleurs, que le choix de la technique
releve de l'appréciation du chef militaire, et que les escadrons sont eux-mémes composés de
rangs dont la forme peut également varier selon les combats 3.

Visiblement, l'objectif d'Ibn Haldan est de pointer la faiblesse militaire qui affecte les
souverains de son temps, a l'exception des Turcs, dont il loue une certaine ingéniosité mili-
taire peu connue chez les autres nations . Cest la conscience de cette extréme faiblesse qui
I'ameéne a chercher des explications tantdt par la mise en valeur de la technique de combat en
rangs serrés, tantdt par la théorie du ‘umran. Mais si, pour le premier aspect, la sacralisation
de la période de l'islam des origines et 1'éloge quen fait le texte coranique sont responsables
d’une telle survalorisation, I'explication du geste de Marwan par le passage de la grossiéreté de
la vie bédouine au luxe et au rafinement de la vie citadine reste trés approximative. Aussi, la
maniére dont Ibn Haldan rend compte du changement au niveau de la protection des lignes-
arriéres est-t-elle fortement discutable.

En effet, Ibn Haldan estime que ceux qui utilisent la technique de l'attaque et du repli
placent, «al'arriere des troupes, une formation de plusieurs lignes constituées d'objets solides
et d'animaux, pour servir de refuge 2 la cavalerie quand elle effectue ses attaques et replis 4 ».
Les nomades utilisaient principalement les chameaux et étaient accompagnés de leurs familles,
dispositif que les Arabes nommaient al-magbida. Celle-ci permettait, lors du repli, de galvaniser

36. Ibn al-Atir, Kamil, 11, p. 259.

37. Al-Ansari, Tafrig al-kurab, p. 77.

38. Ibid., p. 76.

39. Le Livre des exemples, op. cit., p. 595.
40. Ibid., p. 592.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MAKRAM ABBES

les combattants et d'exciter leur zéle guerrier par le spectacle des femmes et des enfants qu'il
faut défendre, ce qui les motivait pour charger de nouveau l'adversaire. Le méme procédé était
employé par ceux qui combattaient en rangs serrés, comme cest le cas des Perses, qui utilisaient
les éléphants, chargés « de tours de bois semblables 4 des chiteaux, et les alignaient sur leurs
arriéres, comme des forteresses en plein cceur de la mélée #' ». Les Byzantins et les Goths d’An-
dalousie employaient, deleur coté, le trone et érigeaient ce symbole de la souveraineté en outil de
galvanisation des soldats. A travers ces exemples, Ibn Haldiin veut montrer que la protection des
lignes-arriéres est un moyen précieux pour raffermir le courage des troupes, résister al'ennemiet
remporter la victoire. Or, daprés lui, ses contemporains, lorsqu'ils partent en guerre, n‘utilisent
plus que les bétes de somme qui ne jouent pas le méme rdle que les éléphants ou les chameaux
dansla protection des lignes-arriéres. Ce changement, Ibn Haldiin I'impute au fait que les Etats
ont abandonné les meeurs bédouines, et quen gotitant au « faste du pouvoir et 4 la vie dans les
palais et les villes », les souverains se sont coupés de la vie dans le désert:
« Pendant leurs déplacements, ils laissaient les femmes 4 la maison, et ils prenaient des tentes et
des pavillons pour le prestige du pouvoir et par gotit du luxe. Il fallait donc se contenter des bétes
de somme chargées des bagages et des tentes. Et cest avec cela qu'ils formaient la ligne placée
a l'arriére des combattants. Mais ¢'était trés insuflisant, car il n'y avait pas de motivation pour
combattre jusqu'a la mort, comme on le ferait pour sa famille et ses biens. Les soldats avaient peu

de constance, et la peur les dispersait et disloquait leurs rangs 4*. »

Sile point soulevé par Ibn Haldtin (la nécessité de protéger les lignes-arriéres) est extrémement
pertinent sur la plan de la stratégie militaire, l'intrusion de sa théorie du passage de la civilisation
bédouine a la civilisation citadine, et des moeurs grossiéres de la premiére au raffinement de la
seconde ne peut rendre compte, en définitive, du changement qui a eu lieu dans les pouvoirs dy-
nastiques musulmans, d‘autant plus qu'il rappelle que les souverains du Maghreb utilisaient, 2 son
époque, une méthode bédouine en matiére de combat, celle du karr et du farr. Comment expliquer
alors 'abandon d'al-magbiuda par ces guerriers, et son remplacement par des mercenaires Francs,
tout en continuant 3 combattre selon la technique propre au mode de vie bédouin ?

Le fait de plaquer sa théorie de la civilisation sur I'analyse de ce point montre & quel point Ibn
Halduan est soucieux d’élucider les faiblesses qui peuvent affecter I'armée et la conduire 4 la dé-
route. Il est certain que les différentes situations militaires qu'il a pu observer de prés A Grenade,
Feés, Bougie, Tunis ou Le Caire l'ont poussé a cette recherche des causes de la défaite, et au rappel,
destiné A ses contemporains, de certaines régles élémentaires del'art dela guerre. Le point qu'Tbn
Haldan déplore le plus 4 cause de la ruine de la civilisation, de la décadence des Etats, du faible
nombre de soldats et de'absence de main-d'ceuvre estl'incapacité  creuser des tranchées autour
des camps militaires. Alors que cette mesure était pratiquée par les Anciens, ses contemporains

ont oublié tous ces principes « comme si cela n'avait jamais existé +3 »,

41. Ibid., p. 592.
42, Ibid., p. 594.
43. Ibid., p. 595.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 LA GUERRE CHEZ IBN l:IALDl-JNt LECTURE DU CHAPITRE 35 DU LIVRE III DE LA MUQADDIMA

Cest dans le cadre de ce rappel que nous pouvons comprendre les deux digressions sur la
science de la guerre puisées dans les discours adressés par ‘Ali ibn Abi Talib et par son général
al-Astar a leurs partisans lors de la bataille de Siffin en 657, et dans un poéme de circonstance
qual-Sayrafi — qui se trouvait 2 la cour des Almoravides — avait adressé 2 Ibn Tasfin d'occasion
de l'une de ses batailles. Si nous trouvons dans le poéme quelques régles relatives a la stratégie
et ala tactique (choix des armes, du terrain, du moment de l'attaque, la nécessité de creuser des
tranchées autour du campement militaire, de bien délibérer avant de passer a l'action, etc.), avec
le discours de ‘Ali et de son général, il est question du fondement méme de la vertu militaire: le
courage et la fermetélors du combat. Cest cet aspect qui semble faire cruellement défaut aux peu-
plesarabesetberbeéres al'époque ot1 Ibn Haldan livres ses réflexions sur la guerre, et cestla raison
pour laquelle il clot ce chapitre par une interrogation sur la question de la victoire militaire.

Victoire en guerre

Avec l'insistance sur le courage, l'exaltation de 'ardeur au combat et les nombreuses mises
en garde contre les facteurs conduisant 2 la défaite, on aurait pu considérer qu'Ibn Haldan
était en quéte de la pierre de touche de l'art de la guerre et qu'il voulait comprendre la logi-
que infaillible des causes qui, en senchainant, conduiraient immanquablement 4 la victoire.
Pourtant, la réflexion qu'il engage  la fin du chapitre est pour le moins surprenante parce
quelle fait des valeurs de courage, de constance et de fermeté des facteurs qui ne peuvent
assuret, A eux seuls, la réussite de l'entreprise militaire. Certes, Ibn Haldun partage avec de
nombreux penseurs du politique I'idée selon laquelle I'argent n'est pas le nerf de la guerre, ni
le nombre non plus. Ainsi, Ibn Haldan aurait pu souscrire 4 ces maximes développées par
F.Bacon (1561-1626) dans ses Essais:

«On pourrait montrer par de nombreux exemples I'inégalité du nombre et du courage, si bien
quon peut raisonnablement juger que le point primordial pour la grandeur d'un Etat est d’avoir
une race de guerriers. Et l'argent n'est pas non plus le nerf de la guerre, comme il est banal de le

dire, si les nerfs des bras font défaut, comme chez les peuples avilis et efféminés #4. »

On aurait pensé que les développements précédents d'Ibn Haldan allaient dansle sens de ces
remarques de F. Bacon, n'eussent été les réflexions finales du chapitre. En effet, pour Ibn Haldan,
le courage, commel'ardeur au combat, lenombre des soldats, I'argent, la perfection des armes, etla
préparation stratégique ne sont que les causes manifestes qui ne peuvent expliquer 2 elles seulesla
victoire. Celle-ci est plutot déterminée par des causes cachées qu'il assimile  la chance (baht) et au
hasard (ittifaq). Lintérét del'idée avancée par Ibn Haldin réside dansle fait qulelle attire l'attention
sur les causes profondes qui déterminent 'issue d'un combat, tout en marquant les limites de la
rationalité guerriére, et donc I'incapacité d'une science parfaite et totale de la guerre d'atteindre
son objectif, Cette idée est également importante dans la mesure ot elle discute un point de vue
soutenu par al-Turtasi, et quelle va nous permettre de revenir sur la question du courage.

44. F Bacon, Essais, p. 153-155.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MAKRAM ABBES = IOI

La critique d'al-Turtasi

N¢é a Tortosa en Andalousie et mort i Alexandrie en Egypte, al- Turtasi (1059-1126) est 'un
des plus grands juristes malékites de son époque, auteur, par ailleurs, de I'un des plus impot-
tants traités de gouvernement, Sirag al-mulitk (le Flambeau des rois). Ibn Haldan le cite A trois
reprises dans les Prolégoménes, d’abord A propos de la science qu'il cherche a fonder, ensuite 4
propos de la conception de I'Etat dynastique, enfin pour ce qui touche 3 la guerre. La premiére
mention d'al-Turtasi par Ibn Haldan montre qu'il sera en dialogue avec cet auteur lors de
la réalisation de son ceuvre, et que l'entreprise haldinienne de la fondation de la science du
peuplement et de la genése des Etats se définit, en partie, contre le travail de son prédécesseur
andalou ou par rapport a lui. En effet, Ibn Haldan afirme que le livre d’al- Turtasi est:

«divisé en chapitres assez semblables aux chapitres et aux questions de notre ouvrage. Cependant, il

n’y a pas atteint le but, ni trouvé la voie. [...] Il ne cherche pas, parla vérification, d découvrir ce quily a

derriére l'apparence; il n'use pas d'arguments naturels pour déchirer le voile [qui cache la réalité] 45 ».

Ibn Haldan estime que le juriste malékite sest contenté, comme les auteurs du genre des
adab sultaniyya, de présenter les maximes politiques sous forme de conseils adressés aux rois,
sans aucune tentative de fondation argumentée de la science politique, ni d'effort de ramener
les choses a leurs causes naturelles.

La deuxiéme critique adressée a al-Turtasi concerne la notion de ‘asabiyya qui représente
I'édifice théorique sur lequel repose l'explication de la genése de I'Etat dynastique et de la
marche cyclique de la civilisation. Cette critique est insérée dans le chapitre II du troisiéme
livre ott Ibn Haldin montre qu'un « Erat bien établi peut se passer de l'esprit de corps ». Il
présente d’'abord 'opinion d’al-Turtasi selon laquelle I'armée est le garant du fonctionnement
de I'Etat, et l'instrument permettant au souverain de le conserver, puis la corrige en rappelant
qu'elle n'est valable que pour I'Etat dynastique qui vit ses derniéres heures, alors que ce qui
protége I'Etat lors de sa naissance, cest bien la ‘asabiyya, qual-Turtasi n'analyse pas. Le rappel
de I'importance de la ‘asabiyya dans la genése de I'Etat et de son rdle moteur au niveau de
l'alternance entre civilisation agro-pastorale et civilisation urbaine offre donc 4 Ibn Haldan
l'occasion de critiquer son prédécesseur andalou, et de remettre la notion de ‘asabiyya au centre
des analyses politiques dignes de ce nom. Cest cette méme raison qui le conduit, dans le chapitre
que nous abordons, A critiquer le point de vue d’al-Turtasi sur la cause de la victoire en guerre.
D'apres l'auteur du Flambeau des rois, le courage est un élément déterminant dans l'obtention
de la victoire. Or, le courage ne peut se trouver dans toute I'armée et chez tous les soldats; il
suffirait donc, pour un chef militaire ou un souverain, d’avoir plus de soldats courageux de
son cdté, pour défaire son adversaire. Ibn Haldin conteste cette analyse et rappelle que cest
la faiblesse de l'esprit de corps qui conduit 4 la déroute, alors que l'unité de l'esprit de corps
de l'armée est ce qui permet de remporter la victoire. Méme si par cette critique Ibn Haldan
ne fait que remettre au centre ses propres analyses en survalorisant la notion de ‘asabiyya, il

45. Le Livre des exemples, op. cit., p. 258-259.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 LA GUERRE CHEZ IBN l:IALDl-JNt LECTURE DU CHAPITRE 35 DU LIVRE III DE LA MUQADDIMA

attire toutefois l'attention sur le fait que seul un corps soudé par les liens de sang, les appar-
tenances claniques et les valeurs communes est 3 méme de remporter la victoire. Bien que
cela ne lait pas conduit & examiner le probléme de 'opposition entre les armées mercenaires
et les armées propres ou « nationales », ces critiques montrent qu'Ibn Haldan est conscient du
fait que 'armée ne doit pas étre composée de nombreux groupes aux intéréts divergents et ne
disposant pas d'un esprit de corps unique 4°, Par ailleurs, il rappelle que méme en suivant l'avis
d’al-Turtasi et en considérant que ceest le courage des soldats qui conduit 4 la victoire, cette
raison n'est finalement quune cause manifeste qui ne peut épuiser, 2 elle seule, la raison et le
sens de la victoire ou de I'échec. Les causes les plus efficientes sont pour lui de deux natures,
celles qui dépendent des plans divins, et celles qui relévent des ruses et des stratagémes qui
créent la surprise et empéchent les causes apparentes d’agir et de produire leurs effets.

Les ruses

Pour Ibn Halduan, les ruses telles que I'espionnage, la déstabilisation de I'ennemi par les
rumeurs, les stratagémes, les tromperies, la dissimulation, etc., font partie des causes invisibles
relevant d'une sorte de hasard et d'arbitraire. Cette définition du statut de la ruse en guerre
est assez particuliére, surtout que la tradition de la science militaire chez les Arabes, ainsi
que la tradition politique des Miroirs, montrent que les ruses ont un statut épistémologique
qui les intégre totalement dans l'art de la guerre et qui permet, de la sorte, de les étudier, de
les connaitre et de les mettre en ceuvre. Plus méme, dans bien des traités, la guerre s'identifie
a l'emploi des ruses, et ces derniéres représentent un sujet d’éloge par rapport a I'usage de la
force brute ou aveugle qui ne peut pas toujours assurer la victoire. Il est donc étrange que la
véritable science de la guerre dont le cceur est la ruse, comme l'aflirment les auteurs des adab
sultaniyya ou encore un propos du Prophéte disant que « la guerre, n'est quun jeu de tromperie »,
tradition citée par ailleurs par Ibn Haldan dans ce chapitre ¥, soit classée parmi les choses
cachées, invisibles et insaisissables. Cela rend ce savoir épistémologiquement inaccessible,
puisqu’il reléve du pur hasard et des aléas de la Fortune. Ce point nous conduit & nous intet-
roger sur le fait de savoir si Ibn Haldan cherche 3 montrer les limites de la rationalité politique,
cest-a-dire I'incapacité de gagner la guerre malgré une planification extrémement rigoureuse
(tadbir), ou bien s'il veut dire par 12 quon a beau étre un excellent stratége ou un bon tacticien,
I'issue du combat restera toujours imprévisible et ces qualités ne garantiront pas l'atteinte des
objectifs militaires. Les remarques d'Ibn Haldan rejoignent les enseignements universels de
la science politique: 'art doit composer avec le hasard comme le rappelle la célébre maxime
d’Aristote, et 'homme politique doté de la plus grande virtd, pour reprendre I'une des notions-
clés de Machiavel, doit toujours s'en remettre 4 la Fortune, qui peut favoriser ses desseins ou
bien faire échouer ses entreprises. Ce sens qui montre quen guerre, on ne peut étre siir de la
victoire parce quon peut toujours sattendre 3 I'émergence de certains éléments contingents

46. Ibid., p.599.
47. Ibid., p. 598.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MAKRAM ABBES = 103

lors de la mise en ceuvre des plans militaires préalablement congus et préparés peut sappli-
quer 2 ce passage du texte d'Ibn Haldin. Nombreux sont, en effet, les exemples historiques
qui illustrent cette régle, comme cest le cas de la guerre des Arabes contre les Perses lors de
la bataille d’al-Qadisiyya — exemple qui est cité par Ibn Haldan — ot les premiers étaient a
la fois inférieurs en nombre, et ne bénéficiaient pas de toute la tradition de l'art militaire par
laquelle les souverains perses se sont rendus maitres de I'Orient pendant plusieurs siécles.
L'exemple de la guerre d’Alexandre contre Darius en Perse ou Péros en Inde appuie la méme
idée. Toutefois, en ramenant les causes de la victoire A des plans insondables par I'intelligence
humaine, et en les présentant comme le fruit d'un certain arbitraire, la réflexion d'Ibn Haldan
sur la guerre s'engage sur la pente d'un irrationnel nourri par certaines visées théologiques qui
représentent la deuxiéme limite 4 cette rationalité politique et militaire.

La deuxiéme cause invisible de la victoire d'aprés Ibn Haldiin est le décret du ciel qui fait
que telle ou telle armée I'emporte sur l'autre par une sorte d'intervention divine. Ces « facteurs
d’origine surnaturelle, que 'homme n'a pas la pouvoir de maitriser 4¥ » sont illustrés par l'effroi
jeté dans le cceur de l'adversaire qui connait aussitot la déroute et 'échec. Mais cette cause,
l'effroi et I'épouvante que suscite I'armée ennemie, «reste voilée », note Ibn Haldan 49, Elle
est illustrée A son tour par un exemple historique majeur, celui de la victoire du Prophéte
de l'islam et des premiers musulmans lors des conquétes. Afin de mieux saisir cet aspect
théologique de la pensée de la guerre chez Ibn Haldan, il faut rappeler que la période de la
fondation de I'islam est, pour lui, une période surnaturelle, relevant quasiment de l'ordre de
la transcendance *°. Clest du reste la vision que défendaient les juristes-théologiens, et, de ma-
niére encore plus accentuée, les traditionnistes qui ont eu tendance 4 mythifier cette période.
Pourtant, si nous restons dans les limites de notre sujet, nous allons constater que la question
de l'effroi et de la peur qui saisissent 'adversaire sur le champ de bataille, malgré son extréme
préparation et la maitrise de son art, fait partie des topoi classiques par lesquels les historiens
de I’Antiquité expliquaient, par exemple, les victoires d’Alexandre sur ses ennemis. Ce facteur
était donc rattaché par les historiens anciens a la vertu militaire du chef, 4 son courage, 4 sa
grandeur d'4me. Le point de vue d'Ibn Haldan relatif 4 cette deuxiéme cause invisible de la
victoire échappe donc a l'explication historique par les causes — chose qui fait partie de ses
soucis constants dans son travail — pour se réfugier dans un au-dela dont ne peut rendre
compte que la parole divine qui a rappelé, 3 maintes reprises, que la victoire des premiers
musulmans est due 2 l'assistance divine, et qu'elle reléve, pour cela, d'une sorte de miracle, ot
les acteurs ne sont que les instruments de la réalisation des plans divins. Si la formation reli-
gieuse et les visées théologiques d'Ibn Haldan, fortement marquées par l'as‘arisme, permettent
de comprendre ces explications, le probléme reste celui du réle que leur assigne Ibn Haldan
dans la définition de la science de la guerre. En effet, si, comme il I'affirme, «la victoire dans

48. Ibid., p. 598.
49. Ibid., p. 599.
50. Ibid., p. 505.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104 LA GUERRE CHEZ IBN l:IALDl-JNi LECTURE DU CHAPITRE 35 DU LIVRE III DE LA MUQADDIMA

les guerres est le plus souvent le résultat de causes cachées et non apparentes », cela pose le
probléeme de la définition méme de cette activité et de son statut en tant que science ou art.
Marque-t-elle alors une fuite dans l'irrationnel qui peut paralyser toute tentative de conduire
scientifiquement cette activité, ou bien montre-t-elle le désarroi d'un penseur qui était le té-
moin de 'impuissance des régimes du Maghreb, de 'Espagne musulmane et de 'Orient face
aux ennemis internes et externes?

Conclusion

Lintérét du chapitre 35 du livre 111 de la Mugaddima réside sans doute dans le fait qu'il
opére une synthese singuliere et originale de la plupart des idées qui circulaient dans le
monde musulman jusquau x1ve siécle  propos de l'art de la guerre. Pour saisir globalement
les grandes lignes de la pensée haldanienne relative a ce sujet, nous pouvons avancer quelle
est fortement tributaire de sa pensée du pouvoir politique, et quelle est, A ce titre, trés proche
de celle des auteurs des Miroirs des princes. Chez ces derniers, comme cest le cas chez Ibn
Haldan, la guerre est décrite comme un phénoméne intrinséquement humain et étroitement
1ié 4 la logique de la construction de la souveraineté qui obéissait généralement 2 la force des
armes. Pour cela, il n'existe aucun traitement juridique de la guerre chez Ibn Haldan, comme
on peut le trouver chez al—Saybini qui, au virr® siecle, a canonisé les régles juridiques de la
guerre selon les orientations de I'école hanafite, englobant, entre autres, le sort des captifs,
le statut des terres conquises, le partage du butin, etc. Par rapport A cette tradition, Ibn
Haldan ne reprend quun point fondamental, celui des motifs de la guerre. Mais 14 encore,
son approche reste distincte de celle des juristes qui divisent généralement le combat 1égal
en quatre sortes: contre les polythéistes, contre les gens du livre, contre les dissidents, enfin
contre les brigands et les malfaiteurs. Si Ibn Haldan reprend des qualifications juridiques et
morales de la guerre — clest ce que nous avons étudié A partir des types 3 et 4 —, il n'en reste
pas moins que parler de guerre juste et légale revét chez lui un sens particulier qui est le fruit
de l'insertion de ce théme dans sa réflexion globale sur le pouvoir politique et les changements
qui surviennent dans les sociétés humaines. Nous avons ainsi montré comment deux actions
guerriéres totalement opposée, comme le combat de I'Etat installé contre les dissidents, et
la volonté de ces derniers de renverser I'Etat en place, peuvent étre, tour 2 tour, qualifiées de
justes et de 1égales. Cela ne fait que renforcer l'aspect infra-juridique de la pensée de la guerre
chez Ibn Haldin et sa forte dépendance 4 I'égard de la pure grammaire des rapports de force.
En mettant a nu la logique du fonctionnement des pouvoirs et la maniére dont naissent et
meurent les gouvernements, Ibn Haldan n'a exclu, finalement, que les guerres qui sont menées
pour des motifs économiques ou ceux qui restent a I'écart des véritables enjeux politiques ou
religieux, comme cest le cas des guerres intertribales. Pour étre juste et 1égale, la guerre doit
donc s'élever au-dela de la réalisation de fins liées au régime de la nécessité et sattacher 3 un
idéal qui serait forcément politico-religieux.

51. Ibid., p. 598.

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Références bibliographiques
CEuvres d’Ibn Haldan

Ibn Haldin, al-Mugaddima, Dir al-§il, Beyrouth, s. d.

FEtudes sur Tbn Haldan

Abbes, M., Islam et politique & l4ge classique, PUF,
collection « Philosophies », Paris, 2009, chapitre
1v («Ibn Haldan: penser 'Etat »), p- 247-297.

Ben Slimane, F, « Ibn Haldun et la guerre », Les
Cahiers de Tunisie xLv111, n° spécial 169-170,
2° et 3° trimestres 1995, p. 179-185.

Cheddadi, A., Ibn Khaldoun revisité, Les Editions
Toubkal, Casablanca, 1999.

Autres ouvrages cités dans larticle

Al-Ansari, Tafrig al-kurab fi tadbir al-hurab, Mansarat
al-gami‘a al-amrikiyya, Le Caire, 1961.
Aristote, Les Politiques, Garnier-Flammarion, Paris,

MAKRAM ABBES

—, Le Livre des Exemples 1. Autobiographie. Muqaddima,
traduit par A. Cheddadi, Gallimard,

«Bibliothéque de la Pléiade », Paris, 2002.

—, Ibn Khaldin. Lhomme et le théoricien de la
civilisation, Gallimard, Paris, 2006.
—, Actualité d'Tbn Khaldin. Conférences et entretiens,
Maison des arts, des sciences et des lettres,
Rabat, 2006.
Martinez-gros, G., Ibn Khaldin et les sept vies de l'islam,

Actes Sud-Sindbad, Arles, 2006.

Johnstone, T. M, « Ghazw », EI* éd., Brill, Leyde, et
Paris, I1, p. 1079.
Kant, E., Projet de paix perpétuelle, éd. J. Gibelin, Vrin,

1993. Paris, 2002.
Bacon, F, Essais, Aubier, collection « bilingue », Paris, Al-Mawardi, al-Abkam al-sultaniyya, trad. E. Fagnan,
1979. Les statuts gouvernementaux ou régles de droit

Al-Gihiz, Managib al-Turk, dans Rasd’il al-Gabiz, 1-11,
Dir al-¢il, Beyrouth, 1991

Al-Hartami, Mubtasar siyasat al-huriab, al-Mu'assasa
l-misriyya -amma, Le Caire, s. d.

Ibn al-Atir, al-Kamil fi I-ta’rih, Dar al-kutub al-ilmiyya,
Beyrouth, 1987.

Ibn Hisam, al-Sira, éd. M.. al-Saqqa, I. al-Abyari et
‘A.Salabi, collection « Turit al-islim », s. d.

public et administratif, Jourdan, Alger, 1915.
Al-Turtasi, Sirag al-mulik, al-Dar al-misriyya
al-lubnaniyya, Le Caire, 1994.
Watar, M., Al-Riyada fi burab wa futabat Abi Bakr
al-Siddiq, Ittihad al-kuttab al-arabi, Damas,
1999.

105

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbes
La guerre chez Ibn Haldan, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 43 (2009), p. 87-106 Makram Abbés
La guerre chez Ibn Haldln, Lecture du chapitre 35 du livre iii de la Mugaddima
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

