
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 42 (2008), p. 339-375

François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch

Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de
l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction. 

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  42   −   2008

François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch

Établissements et formations politiques musulmans 
d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique 

au Moyen Âge

Vers une reconstruction

Les toponymes et les anthroponymes connus par 
les africanistes sont francisés. Les autres suivent la 
translittération de l’Encyclopaedia Aethiopica.
1.  Hussein Ahmed, « The Historiography of Islam in 
Ethiopia ». Parmi d’autres travaux, voir Ferry, « Quel-
ques hypothèses »; Dombrowski, « The Growth and 
Consolidation of Muslim Power ». Pour un essai 
récent de synthèse, voir Gori, Contatti culturali. 
D’autres travaux seront cités dans la suite du texte.
2.  Abbink, « An Historical-Anthropological 
Approach ».

3.  Voir par exemple Gori, Studi ; Hussein Ahmed, 
Islam in Nineteenth-Century Wallo.
4.  Cuoq, L’islam en Éthiopie.
5.  Trimingham, Islam in Ethiopia ; Islam in East 
Africa.
6.  Braukämper, Islamic History and Culture in 
Southern Ethiopia.
7.  Terme consacré en dépit de nos incertitudes sur les 
structures du pouvoir dans ces formations politiques 
anciennes.

Le déficit d’études sur l’histoire du monde musulman de la corne de l’Afrique, et ses 
	 raisons, ont été signalés à plusieurs reprises, par exemple par Hussein Ahmed 1 ou Jon 
	 Abbink 2. Si l’on peut noter un renouveau récent, en particulier dans l’examen de la 

littérature musulmane en arabe produite localement, ce renouveau concerne surtout les recher-
ches sur les périodes postérieures au xvie siècle 3. Le monde musulman de l’époque médiévale 
continue à attirer très peu de spécialistes, historiens de l’islam ou arabisants. Il faut noter tou-
tefois, faisant suite aux ouvrages déjà anciens de Joseph Cuoq 4 et de J. Spencer Trimingham 5, 
la parution du livre important d’Ulrich Braukämper 6, recueil d’articles publiés entre 1977 et 
1989 dans des revues ou des ouvrages parfois difficiles d’accès. Le premier (dans l’ordre chrono-
logique) de ces articles, largement révisé, constitue le second chapitre de l’ouvrage ; il reprend 
la question de l’histoire et de la localisation des « royaumes 7 » musulmans en Éthiopie entre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…340

8.  Braukämper, Islamic History and Culture in 
Southern Ethiopia, chap. 2 : « Islamic Principalities 
in Southeast Ethiopia between the Thirteenth and 
Sixteenth Centuries », p. 12-105, fut initialement 
publié dans la revue Ethiopanist Notes en 1977.
9.  Voir à ce propos les remarques d’Alfred-Louis 
de Prémare (Les fondations de l’islam) qui détaille le 
cas du fameux ʿ Amr Ibn al-ʿĀṣ, futur conquérant de 
l’Égypte, dont la mère était peut-être éthiopienne ; 

cette fréquentation expliquerait des emprunts lexi-
caux en arabe, comme le terme tābūt qui proviendrait 
peut-être du terme gǝˁǝz (langue liturgique de 
l’Éthiopie chrétienne) tabot.
10.  Pour un exemple de cette vue chez les historiens 
modernes, voir Guérinot, « L’islam et l’Abyssinie ».
11.  Voir par exemple les ouvrages de Brenner, Mus-
lim Identity ; Robinson, Muslim Societies in African 
History.

le xiiie et le xvie siècle 8. La démarche de l’auteur, spécialiste reconnu des populations hadiyya 
du Sud de l’Éthiopie, consiste à reconstruire l’histoire ancienne de ces royaumes en partant 
de traces identitaires plus récentes (xixe-xxe siècles) et en les confrontant avec les données 
issues des sources médiévales. Ce faisant, l’auteur procède à la manière du déchiffrement d’un 
palimpseste, démarche sur laquelle nous reviendrons plus loin.

Tous les auteurs ayant étudié l’histoire de l’islam en Éthiopie et dans la Corne soulignent 
le paradoxe d’une zone très tôt en contact avec l’islam – parce que géographiquement proche 
de l’Arabie : on sait ainsi que des commerçants Qurayshites, plus tard associés à Muḥammad, 
fréquentaient les ports éthiopiens 9 – et qui connut une islamisation très précoce (au moins 
sur les îles et la côte de la mer Rouge), puis l’émergence de formations politiques musulmanes 
à l’intérieur des terres peut-être dès le xe siècle, sans susciter pour autant l’intérêt des géo-
graphes et compilateurs contemporains (pourtant prolixes sur d’autres régions d’Afrique), ni 
celui des orientalistes postérieurs.

La raison majeure de ce désintérêt est double. En premier lieu, les musulmans ont toujours 
été « politiquement » minoritaires dans l’histoire de l’Éthiopie, à l’exemple de la période récente 
où ils sont pourtant peut-être « démographiquement » dominants. En second lieu, cette margi-
nalité politique s’est construite dans le cadre d’un grand récit historique, élaboré dès l’époque 
médiévale dans l’espace de l’État chrétien des hautes terres par des moines lettrés, qui a produit 
une histoire que l’on peut définir comme « christiano-centrée ». Dès lors, les historiens ont 
eu tendance à considérer les informations historiques sur les zones musulmanes comme de 
simples compléments (chronologiques en particulier) devant être articulés à l’historiographie 
dominante 10. Cette situation est singulièrement inverse de celle des sociétés médiévales du 
Sahel occidental, où ce sont les sources écrites arabes, externes ou internes (les ta’rīḫ-s), et les 
connexions, via le commerce transsaharien, avec les sociétés du Maghreb et l’Égypte, qui ont 
d’abord permis l’écriture de l’histoire, depuis R. Cooley et H. Barth, avant que l’archéologie 
ne permette de mieux saisir les dynamiques plus anciennes de ces sociétés. Le processus 
d’islamisation de ces sociétés sahéliennes a, par ailleurs, suscité une réflexion intense 11, au 
contraire presque inexistante (au moins pour les périodes anciennes – mais le développement 
des confréries dans la Corne n’est pas tellement mieux connu) en ce qui concerne les sociétés 
musulmanes de la Corne.

Dans un livre récent sur l’islam au Wällo (province du nord de l’Éthiopie), Hussein Ahmed, 
examinant les modèles possibles d’islamisation dans cette région, avance avec raison qu’il est 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 341

12.  Hussein Ahmed, Islam in Nineteenth-Century 
Wallo, p. 47.
13.  Braukämper, Islamic History and Culture in 
Southern Ethiopia, chap. 5 : « The Islamization of the 
Arsi-Oromo », p. 152-169 (spécialement p. 160-163).
14.  Cuoq, Recueil des sources arabes.
15.  Levtzion et Hopkins (eds.) Corpus of Early 
Arabic Sources.
16.  Vantini, Oriental Sources Concerning Nubia.

17.  Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār.
18.  L’édition de référence reste toujours celle de 
F.T. Rinck, publiée en 1720 (Macrizi Historia Regum 
Islamiticorum in Abyssinia, Leyde). Il existe une tra-
duction de travail en anglais (établie à partir de la 
précédente), non publiée, par Huntingford, Maqrizi. 
Manfred Kropp et Franz-Christoph Muth préparent 
une édition critique en allemand de cet ouvrage ca-
pital (communication personnelle).

nécessaire de prendre en compte non seulement le rôle des marchands, mais aussi celui des 
hommes de religion. Il précise :

« The early and medieval Arabic sources hardly portray a direct link between the activities of traders 
and the propagation of Islam. In fact there are more references to the establishment of settlements 
on the Ethiopian Red Sea coast by Arabs families from the Hijaz and Yemen, mainly consisting of 
political refugees and pious men, than to trading stations founded by merchants. There are also more 
allusions to conversion to Islam induced by clerics that to religious change brought about as a result 
of the efforts of traders 12. »
On peut cependant se demander si cette minimisation du rôle des marchands ne résulte 

pas d’un biais des sources, résidant à la fois dans la nature particulière du savoir transmis par 
les géographes arabes sur cette région – ils ne décrivent aucun itinéraire commercial, pour des 
raisons sur lesquelles nous allons revenir –, et dans l’influence de sources locales récentes qui 
valorisent, plutôt que des contacts commerciaux, des origines prestigieuses, ancêtres arabes ou 
ulémas renommés. Il est prudent, par conséquent, de ne pas projeter sur le passé médiéval des 
phénomènes qui apparaissent surtout aux xviiie et xixe siècles, avec le développement d’un 
islam confrérique militant et d’une islamisation qui fut une manière de résister à l’amharisa-
tion et à une christianisation imposant en particulier des règles alimentaires jugées par trop 
contraignantes 13.

	 Savoirs géographiques arabes 
sur les royaumes musulmans d’Éthiopie

D’abord un fait d’évidence : les sources arabes concernant la Corne sont dispersées et 
n’existent souvent que dans des éditions et traductions anciennes. Aucun instrument de 
travail comparable aux recueils de Joseph Cuoq 14 ou N. Levtzion et J.F.P. Hopkins 15 pour 
les sociétés sahéliennes occidentales n’est disponible, même si le recueil de G. Vantini 16 sur 
la Nubie renferme de nombreuses et utiles références à l’Éthiopie. Plusieurs éditions et tra-
ductions de sources essentielles, comme les textes d’al-ʿ Umarī 17 ou d’al-Maqrīzī 18, seraient à 
réexaminer de près.

Pour poursuivre cette comparaison avec l’Afrique occidentale, tout en allant au-delà d’un 
simple état des lieux de l’historiographie actuelle, on peut également se demander si les sources 
géographiques arabes ne présentent pas des différences intrinsèques dans leur traitement de 
ces deux zones de l’Afrique.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…342

En 1992, Manfred Kropp a publié une excellente analyse des sources géographiques arabes 
concernant la Corne 19 (y compris bien entendu le royaume chrétien d’Éthiopie) et tiré un 
bilan plutôt contrasté du savoir géographique arabe sur cette région, montrant par exemple 
que l’œuvre d’al-Idrīsī pouvait apparaître comme « une régression des connaissances des terres 
habitées 20 ». Notre propos sera ici plus limité : quelles sont les connaissances de ces auteurs 
sur les royaumes musulmans d’Éthiopie ?

Force est de constater que les références aux royaumes musulmans d’Éthiopie sont tardives 
chez les géographes arabes : elles ne sont pas antérieures au début du xive siècle, alors que 
l’archéologie et les sources locales en arabe, comme on le verra plus loin, plaident pour une 
grande ancienneté non seulement de la présence de musulmans sur les côtes et à l’intérieur 
mais aussi de la présence d’États musulmans. À moins de supposer une apparition tardive (au 
xiiie siècle seulement) des États musulmans, comment expliquer cette absence, qui ne peut 
être le résultat du seul manque d’informations ?

Il est possible en premier lieu que les cadres géopolitiques aient imposé leur biais aux géo-
graphes arabes ; on peut le voir par exemple dans La configuration de la terre d’Ibn Ḥawqal (fin 
du xe siècle) où ce dernier explique qu’il existe un petit groupe de Noirs vivant sur les marges 
des grands empires (les quatre plus grands sont selon lui : l’Iran, Byzance, la Chine et l’Inde) 
qui « ont acquis un certain savoir religieux, une vie disciplinée et des institutions sages de telle 
sorte qu’ils ressemblent aux peuples de ces empires : ainsi sont les Nuba et les Habasha, qui 
sont chrétiens et se conforment aux manières de vivre des Rom 21 ». Ibn Ḥawqal développe 
longuement le cas des Bedja, population nomade du Soudan oriental et de l’Érythrée (qui 
focalise alors l’attention des auteurs arabes) 22. Au sujet de l’Éthiopie, il se contente de signaler 
que le pays est dirigé par une femme et ne fait nulle référence à des Éthiopiens musulmans, ni 
a fortiori à des États musulmans 23. Al-Idrīsī (xiie siècle), dans sa Géographie, décrit les espaces 
éthiopiens puis fait une unique référence à la religion pratiquée : « [Les Blemmyes, i. e. les 
Bedja, ou bien ce terme englobe-t-il les peuples de l’intérieur ?] sont des chrétiens hérétiques 
qui font partie des jacobites, ainsi que tous les habitants de la Nubie, de l’Abyssinie et la plu-
part de ceux du Beja, comme nous l’avons déjà dit 24. » Ibn Saʿ īd, au xiiie siècle, se contente 
d’affirmer : « Les Habasha sont, sans aucun doute, la meilleure des races noires. C’est d’eux 
que sont importés les eunuques pour les rois et les princes. Les Habasha sont chrétiens, mais 
le long des côtes, certains d’entre eux sont musulmans 25… » Pas de traces, ici non plus, de 
musulmans à l’intérieur des terres.

19.  Kropp, « La Corne orientale de l’Afrique ».
20.  Ibid., p. 181.
21.  [Ibn Ḥawqal], Configuration de la terre.
22.  Ibid., p. 48-54.
23.  Ibid., p. 56.
24.  Idrīsī, La première géographie de l’Occident, p. 96. 
C’est nous qui soulignons.

25.  Ibn Saʿīd, Kitab Jugghrafiya (cité ici d’après la tra-
duction anglaise de G. Vantini, p. 406). Concernant 
cet ouvrage, il serait urgent de pouvoir disposer d’une 
édition et traduction de référence et d’une analyse des 
données sur la Corne qu’il contient comparées avec 
celles des cartes et textes d’al-Idrīsī et d’Abū-l-Fidā’, 
comme ce qui a été mené pour la région du lac Tchad 
par Lange, « La région du lac Tchad ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 343

26.  Idrīsī, La première géographie de l’Occident, 
p. 92.
27.  Hypothèse déjà avancée par Godet, « Tableaux 
chronologiques », p. 57 : la localisation de cette ville 
par Ibn Saʿīd conduit à « penser qu’il y a eu confusion 
entre deux localités, l’une correspondant à la trans-
cription de Jan-bét et l’autre de Jabara/Jabarta, pour 
la région du Sud, le nom du royaume des Walashma 
dans le Choa oriental et la région de Zeyla, dont la 
capitale Wafât est à long. 57°, lat. 8° » (référence à 

la description de la ville de Wefat par Abū-l-Fidā’). 
On pourrait même aller plus loin et supputer que le 
composé Jan-bét (la « maison du roi », Yä-Žan bet en 
amharique) pourrait tout aussi bien renvoyer à une 
langue sémitique parlée dans cette zone (cf. plus bas), 
différente de l’amharique, et donc désigner tout à la 
fois une ville musulmane et une ville « royale ».
28.  Voir, au sujet des relations entre l’Éthiopie 
chrétienne et l’Égypte, la synthèse de Munro-Hay, 
Ethiopia and Alexandria.

Ce qui ne signifie pas, par ailleurs, que ces géographies ne contiennent pas des référen-
ces aux espaces musulmans de la Corne, mais plutôt qu’ils ne sont pas identifiés comme 
tels. On pourrait avancer ainsi que les quelques données de la Géographie d’al-Idrīsī qui se 
démarquent de Ptolémée proviennent d’informations venues de la côte de la mer Rouge sur 
les zones musulmanes de l’intérieur, localisées en fonction de la rivière Awaš – même si, pour 
être en conformité avec le réseau ptoléméen du Nil, al-Idrīsī fait de l’Awaš et du Nil bleu un 
seul fleuve, traversant toute l’Éthiopie – : c’est le cas vraisemblablement de Qulǧūn, que l’on 
identifie depuis C. Conti Rossini à Kwelgorā, cité de la région musulmane du Choa connue par 
plusieurs sources de la seconde moitié du xive siècle, voire de Ğunbayta, « la plus considérable 
de toutes ses villes, ville de caractère urbain, bien qu’elle soit dans le désert, loin de tout lieu 
habité 26 », qu’il serait plus réaliste de considérer comme une ville musulmane du Choa, par 
exemple, plutôt que, comme on le fait d’habitude, une ville des hauts plateaux chrétiens 27.

Tout se passe donc comme si, pour les géographes arabes, dans une conception géogra-
phique largement inspirée par la notion ptoléméenne des climats, les États chrétiens (Nubie 
et Éthiopie) faisaient écran à la présence des musulmans (sinon dans les zones portuaires). 
Par rapport au Sahel occidental, où existait un contact direct entre le monde musulman et 
le monde africain « païen » puis « islamisé », apparaît ici un intermédiaire supplémentaire : 
des États chrétiens qui ne sont pas conçus comme faisant partie du Dār al-ḥarb (la terre des 
païens). Les Zanj qui jouent un rôle équivalent à celui des peuples païens de l’Afrique de l’Ouest 
sont plus au Sud. Ainsi, durant cette première période (et ce jusqu’au xive siècle), l’islam de 
la région n’est perçu que comme un islam côtier, sur le modèle de l’islam de la côte swahilie. 
Peut-être était-il aussi difficile pour les conceptions géographiques d’alors, qui fonctionnaient 
également comme des représentations hiérarchiques des peuples sur une échelle de civilisation, 
d’intercaler des musulmans entre monde chrétien et monde païen et de rompre ainsi l’unité 
présumée de la umma ?

Un autre argument, rarement avancé, tient à l’origine des informations parvenues jusqu’aux 
géographes arabes. On peut supposer que l’Égypte a joué ici un rôle pivot et qu’ainsi une partie 
au moins des informations passait par le filtre des relations entre l’État chrétien d’Éthiopie, 
les autorités du Caire et le patriarcat d’Alexandrie, pour la nomination de l’abunä (métropo-
lite) éthiopien 28. On remarque ainsi que la correspondance entre le patriarcat d’Alexandrie 
et l’Église d’Éthiopie contenue dans l’Histoire des patriarches d’Alexandrie ne fait que très 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…344

29.  On ne trouve qu’une seule référence, sous le 
patriarche Gabriel II (1131-1145), qui refuse d’envoyer 
de nouveaux évêques en Éthiopie au prétexte qu’ils 
pourraient alors dépasser le nombre de dix et élire 
leur propre métropolite, ce qui, explique-t-il, favori-
serait l’hostilité et la guerre avec les musulmans qui 
se trouvent sur leurs frontières.

30.  El-Chennafi, « Mention nouvelle d’une ‘reine 
éthiopienne’ ».
31.  Nous espérons développer prochainement cette 
question dans un article séparé.

peu référence à des musulmans éthiopiens 29. Dans les correspondances conservées entre 
les rois éthiopiens et les autorités du Caire, la « question musulmane » n’apparaît qu’à la fin 
du xiiie siècle. Les informations passant par ce canal concernent donc avant tout l’Éthiopie 
chrétienne, et certaines d’entre elles ont pu être récupérées dans le savoir géographique arabe. 
Dès lors, il faut garder à l’esprit que les auteurs arabes ont pu englober dans leur description 
de l’Éthiopie ce qui appartenait au monde chrétien et musulman, sans faire de distinction 
conceptuelle entre les deux. Ce filtre copte pourrait expliquer par exemple l’histoire fameuse, 
détaillée dans l’Histoire des patriarches d’Alexandrie, d’une reine régnant sur l’Éthiopie à l’époque 
du patriarche Philotée (980-1003). Cette souveraine est dite reine des Banī al-Hamwiyya selon 
des informations indirectes venant de Ǧirǧis (Georges), un monarque nubien qui aurait reçu 
une lettre du roi chrétien d’Éthiopie ; on en retrouve une mention chez Ibn Ḥawqal et dans 
un récit arabe d’origine égyptienne écrit également au xe siècle 30. Il pourrait s’agir de la même 
reine qui ouvre la liste dynastique des souverains musulmans du Choa publiée par E. Cerulli, 
mais avec une date légèrement postérieure : la fameuse Badīt, fille de Māyā, morte en H. 455 
(1063 A.D.). Ne pourrait-on voir dans le titre Banī al-Hamwiyya une déformation de Banū 
al-Umayya, le grand clan des Qurayshites de La Mecque, fondateur de la dynastie omeyyade 
(661-750), dont on sait qu’ils font partie des ancêtres prestigieux et légendaires revendiqués 
aujourd’hui encore par certains lettrés argobba 31 ?

Constatons en tout cas toute une série d’oublis du monde musulman éthiopien, se faisant 
écho et se renforçant pour ne faire apparaître au-devant de la scène politique que le seul État 
chrétien. De façon tout aussi surprenante, on ne trouve pas non plus chez les géographes 
arabes de l’époque médiévale de textes décrivant en détail les itinéraires allant des ports de la 
côte de la mer Rouge ou du golfe d’Aden vers l’intérieur de la Corne, – cette géographie des 
itinéraires dont on sait l’extrême importance dans les reconstructions de l’histoire des zones 
sahariennes et sahéliennes de l’époque médiévale. Contrairement, là encore, aux quelques cas 
connus pour l’Afrique sahélienne, il ne semble pas non plus y avoir eu de voyageurs arabes dans 
cette région, à l’exception du très bref passage d’Ibn Baṭṭūṭa à Zeyla. Les seules descriptions 
un peu détaillées, celles d’al-ʿ Umarī et d’al-Maqrīzī, décrivent plutôt les différents royaumes 
musulmans (selon une logique qui reste à étudier) sans être structurées par des itinéraires. 
Cela pourrait-il s’expliquer, comme le suggère Hussein Ahmed, par le fait que contrairement 
au Sahel occidental les informateurs ont été rarement des marchands ? Mais cela serait contra-
dictoire avec les informations (comparativement) abondantes que nous livrent les rares sources 
arabes médiévales (notamment al-ʿ Umarī) sur les productions agricoles (céréales, fruits, canne 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 345

à sucre, at [catha edulis], épices) dans les royaumes musulmans d’Éthiopie, sur la nature des 
échanges locaux (nous savons que les monnaies arabes étaient moins en vigueur qu’une unité 
monétaire appelée ḥakuna et formée de tiges de fer), sur les unités de poids et de volumes des 
marchandises, et sur les prix 32. Il reste que l’on dispose d’assez peu d’informations sur les 
marchandises échangées à moyenne et longue distance 33, sur les intermédiaires marchands 
et sur la géographie des villes-étapes. Ce silence des sources ne peut donc guère servir à un 
raisonnement sur les modes d’islamisation de l’Éthiopie.

Enfin, il faut probablement faire une place à part aux connaissances des savants yéméni-
tes de l’époque médiévale sur les musulmans de la Corne, dont E. Cerulli a, dès 1931, livré 
des échantillons. Mais l’on se heurte là à deux nouvelles difficultés : la littérature du Yémen 
médiéval – comme les recueils de biographies (ṭabaqāt) de lettrés – est encore mal connue ; 
et l’on ne sait par ailleurs pas dans quelle mesure ces connaissances ont pu dépasser le cadre 
du Yémen pour irriguer la littérature arabe. Ces remarques critiques sur la littérature géo-
graphique arabe de l’époque classique aident peut-être à mieux situer les grands textes du 
xive et du début du xve siècle, les premiers à décrire les royaumes musulmans : Abū-l-Fidā’ 34, 
al-ʿ Umarī, Ibn Khaldoun, al-Maqrīzī, auxquels il faut adjoindre la courte notice du chroniqueur 
copte al-Mufaḍḍal, qui rédige avant 1341 une histoire des sultans mamlouks 35. Ce sont donc 
pour l’essentiel des auteurs égyptiens qui nous ont transmis ces données, en mettant à profit 
désormais des informations recueillies au Caire ou en Arabie auprès de musulmans venant de 
la Corne. Le cas d’al-ʿ Umarī est exemplaire puisqu’il indique tenir ses descriptions du juriste 
hanéfite ʿAbd-Allāh al-Zaylāʿī 36, venu à la tête d’une ambassade de musulmans éthiopiens de 
l’Ifat au Caire, mais aussi d’une note reçue du patriarche copte Benjamin 37.

Le texte d’al-ʿ Umarī, le plus détaillé sur la géographie des royaumes musulmans, frappe par 
ce qu’il révèle de la remarquable continuité culturelle et politique entre ces royaumes musul-
mans et le royaume éthiopien des hautes terres 38. L’auteur introduit aussi une nouvelle notion 
géographique qui englobe cet ensemble d’États musulmans, celle de « bordure musulmane » 
(al-ṭirāz al-islāmī). Le travail des commentateurs modernes de ce texte a surtout consisté à 
essayer de reconstituer une géographie historique plausible des sept royaumes musulmans 

32.  Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār.
33.  Un marchand syrien interrogé par l’historien 
al-Ǧazārī en 1330 indique la liste des produits d’ex-
portation de l’Éthiopie : « peaux, esclaves, or, civette, 
ivoire et autres commodités » ; Rosenthal, « A Four-
teenth-Century Report on Ethiopia ».
34.  M. Kropp a montré que les passages sur les 
royaumes de l’Ifat et de Hadiyya, autrefois attribués 
à Ibn Saʿīd, proviennent en fait du Taqwīm al-Buldān 
d’Abū-l-Fidā’ (mort en 1321), à partir d’informations 
collectées auprès d’un voyageur inconnu, et qu’ils ren-
voient donc aux premières décennies du xive siècle ; 
Kropp, « La Corne orientale de l’Afrique », p. 184-185 
et note 56.

35.  Éd. et trad. E. Blochet, PO, 12, 3 (1916) ; 14, 3 
(1920), 20, 1 (1927), retraduit en italien par E. Cerulli 
(1931).
36.  Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār fi 
mamālik āl-amṣār, p. 2-3.
37.  Ibid., p. 27.
38.  Si bien que les notes érudites de Marcel Cohen, 
dans l’édition de Gaudefroy-Demonbynes, reposent 
de façon quasi exclusive sur sa connaissance des 
hautes terres chrétiennes, sans que cette compa-
raison incessante, souvent très justifiée, n’ait attiré 
l’attention.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…346

décrits par l’auteur comme limitrophes les uns des autres, depuis l’Ifat (ʿ Awfāt), qui domine la 
cité portuaire de Zeyla dans l’actuel Somaliland, jusqu’au Dāra. Il semble que la logique dans 
laquelle s’inscrivent ces sept royaumes (ʿ Awfāt, Dawāru, ʿ Arābabni, Hadiyya, Šarḫā, Bāli, Dāra, 
dans leur translittération arabe) ne soit pas organisée sur un axe nord-sud. Mais la plupart du 
temps, il faut bien en convenir, il nous manque un point d’ancrage pour associer chacune de 
ces entités à un territoire précis de l’espace éthiopien ou de la Corne. Dans la seconde partie de 
son texte, al-ʿ Umarī présente une organisation par climats (elle aussi confuse et pas non plus 
nord-sud). Peut-être assiste-t-on ici à un conflit entre deux types de « géographies mentales », 
celle venant des savants de Zeyla, celle venant de Benjamin, aucune des deux, en tout cas, ne 
reposant de façon apparente sur des itinéraires.

	 La localisation territoriale des États musulmans

Le travail entrepris jusqu’à présent pour localiser les différents royaumes musulmans de 
l’époque médiévale a consisté pour l’essentiel à reprendre le découpage d’al-ʿ Umarī en sept 
royaumes et à tenter de le recouper avec d’autres sources : d’une part les sources chrétiennes, 
et au premier chef le récit de la grande campagne du souverain chrétien ˁAmdä Ṣǝyon contre 
l’Ifat en 1332 ; d’autre part les sources locales en arabe, surtout le Futūḥ al-Ḥabaša (« Conquête 
de l’Abyssinie »), qui détaille les campagnes de l’imam Ibrahim Grañ contre le royaume chré-
tien dans les années 1520.

Le principal écueil tient ici au fait que les termes utilisés pour désigner les différentes 
entités politiques du Moyen Âge musulman varient considérablement d’une source à l’autre, 
qu’elles soient sources écrites anciennes, musulmanes ou chrétiennes, ou bien sources orales 
contemporaines ; et que, d’autre part, la géographie des populations de cette région s’est 
trouvée bouleversée aux xvie-xviie siècles, en particulier avec l’arrivée de populations oromo, 
provoquant des ruptures mémorielles fortes et toute une série de reconstructions postérieures. 
Par ailleurs, outre le caractère généralement flou des indications géographiques associées à 
ces noms, il apparaît qu’un même nom se trouve parfois attribué à des régions très éloignées 
les unes des autres.

Pour tenter de rationaliser la géographie politique musulmane du Moyen Âge et proposer 
des cartes compilant les données des sources, les chercheurs ont généralement procédé de deux 
manières, soit en dupliquant les royaumes (hypostasiant plusieurs royaumes de même nom), 
soit en voyant dans ces entités politiques de même nom les reliques d’un vaste royaume plus 
ancien. Il est inutile d’ajouter que, face à des informations extrêmement incertaines concernant 
les limites de ces États – sans même parler de notre totale méconnaissance de l’organisation 
territoriale et politique de ces entités politiques –, les frontières dessinées par les chercheurs 
suivent sur la carte des tracés parfaitement arbitraires mais qui, étant parfois repris de carte 
en carte, finissent par avoir valeur de doxa. Quelques exemples illustreront ce fait. Gaudefroy-
Demonbynes, dans son édition d’al-ʿ Umarī datant de 1927, propose une carte de l’Abyssinie 
médiévale qui comporte, outre l’Ifat, Hadiyya, Arabäbni et Bale, deux royaumes du Däwaro, 
respectivement nommés Däwaro I et Däwaro II. La toponymie contemporaine lui permet, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 347

à partir de là, d’inférer l’existence d’un Däwaro ancien courant du nord au sud de l’Éthiopie 
et dont il ne resterait que des « débris 39 ». Le dossier sur la localisation de ce royaume, le 
second de la liste d’al-ʿ Umarī, est repris, de façon très minutieuse, par Enrico Cerulli en 1936 
qui « décompile » la notion de Däwaro 40. Pourtant, la carte dressée par G.W.B. Huntingford 
en 1955, ne tenant pas compte des avancées décisives de Cerulli, continue à juxtaposer des 
informations d’époque très variable (du xe au xvie siècle), dressant une cartographie des 
États musulmans qui n’ont pu être contemporains, et dessine en outre trois Däwaro, l’un au 
sud-est de l’Éthiopie actuelle (de la ville de Harar au fleuve Wabi Šäbälle), l’autre au nord-est 
(au nord de l’Awaš, près de l’actuelle Djibouti), le troisième sur l’Omo, au sud-ouest du pays 41. 
Malgré une approche beaucoup plus prudente et tenant compte de possibles reconstructions 
postérieures, U. Braükamper, après avoir signalé que « among all the early southeastern sta-
tes, the territorial identification of Däwaro poses the most complicated problem because two 
political entities of this name existed 42 », place sur sa carte de la page 103 deux Däwaro, l’un 
sur l’Awaš au nord de l’Ifat, l’autre entre Harar et le Bale. Plus récemment, enfin, F.-C. Muth, 
dans une note très informée, ne considère qu’un seul Däwaro, correspondant à peu près à la 
région contemporaine de l’Arsi, entre Awaš et le Wabi Šäbälle 43.

À notre avis, l’approche la plus raisonnable de ce problème de localisation consisterait, avant 
tout essai de reconstruction de l’évolution historique des États musulmans, à tirer au clair 
les informations données par al-ʿ Umarī au milieu du xive siècle, en essayant de les réinscrire 
dans le cadre de la géographie mentale de leur auteur, ou des géographies mentales de ses in-
formateurs. Il y aurait lieu, en effet, de rechercher, autant qu’il est possible, à définir de quelle 
commune réalité géopolitique (celle de l’Abyssinie des années 1330, durant lesquelles l’auteur 
réunit ses informations) rendent compte les deux principales sources d’informations dont il 
dispose : d’une part, comme on l’a vu, des notables de Zeyla venus plaider leur cause auprès 
du souverain mamlouk ; d’autre part le chef de l’Église copte égyptienne, qui tenait sans doute 
lui-même ses informations de voyageurs chrétiens d’Éthiopie. Deux sources certes contempo-
raines, mais qui organisent l’espace différemment, et qui surtout livrent deux points de vue 
différents, non seulement au sens géographique mais aussi au sens idéologique ou politique ; ce 
qui nous renvoie plus généralement à la divergence de points de vue entre sources provenant de 
contrées adjacentes et entretenant des rapports politiques conflictuels. On peut reprendre ici 
la question de la formule utilisée par al-ʿ Umarī : la « bordure musulmane » (al-ṭirāz al-islāmī) ; 

39.  Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār, carte 
1 et p. 14, note 3.
40.  Cerulli, Studi etiopici. I. La lingua e la storia di 
Harar, p. 6-14. Après avoir montré que le terme de 
Choa avait été adopté par les chrétiens et les mu-
sulmans, de manière contemporaine, pour désigner 
des territoires différents, il poursuit : « le differenti 
identificazioni delle tradizioni e dei documenti (a 
Nord sui confini del Yeggu ; a Sud in riva destra dello 
Hawas ; a Sud sulla riva sinistra dello Hawas e sino al 

Webi ; a Sud Est sul l’altipiano hararino a settentrione 
od a mezzogiorno della citta di Harar) possono re-
presentare momenti diversi della situazione politica e 
territoriale del Dawaro dagli oscuri periodi del Medio 
Evo etiopico sino al secolo XVII » (p. 14).
41.  Huntingford, « Arabic Inscriptions in Southern 
Ethiopia ».
42.  Bräukamper, Islamic History, p. 73.
43.  Muth, « Däwaro ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…348

celle-ci est glosée au xve siècle par le géographe égyptien al-Qalqašandī comme « une frange 
au rivage de la mer 44 », supposant qu’elle s’applique aux royaumes musulmans d’Éthiopie parce 
qu’ils sont proches de la mer Rouge. Raisonnement de géographe arabe ; mais l’information 
est fournie en fait par le patriarche Benjamin, à partir d’informateurs probablement chrétiens, 
sous la forme du « climat de la bordure musulmane, qui est intérieur au pays abyssin 45 », ce 
qui montre qu’il s’agit pour eux de la bordure du royaume chrétien, qu’ils considèrent comme 
intégrée politiquement à ce dernier.

Comment distinguer dans l’énumération des territoires soumis au roi chrétien, dans telle 
ou telle source chrétienne, ceux qui sont « soumis » à l’administration directe du souverain 
chrétien et ceux dont le souverain chrétien « revendique » la souveraineté (en fonction d’une 
histoire qui ne nous est que partiellement connue ou d’enjeux stratégiques plus ou moins clairs) ? 
Mais comment aussi faire le départ au sein de termes polysémiques qui peuvent s’appliquer 
indifféremment à des entités géographiques (terroirs ou régions) aussi bien que politiques 
(provinces ou États), sans que ces deux niveaux soient totalement distincts dans l’esprit des 
auteurs de l’époque, et dans un espace « flou » où des populations de foi différente se côtoient 
et peuvent user de termes différents pour un même espace, où les souverains transportent avec 
eux leur capitale, où les dynasties en fuite (et plus généralement tous les migrants) transportent 
avec elles le nom de leur royaume ? Sans même parler de la plasticité des noms de provinces, 
qui disparaissent ou évoluent au cours de l’histoire 46.

On peut aussi se livrer à une critique plus radicale de ce type de travail de mise en carte 
des royaumes musulmans de la corne de l’Afrique. Le plus souvent, les commentateurs rem-
plissent et délimitent des espaces abstraits où ne sont pas pris en compte les reliefs et les zones 
climatiques, donc les conditions de vie des anciens habitants de ces zones, où les rivières ne 
sont vues que comme des frontières linéaires, construisant – parfois avec de véritables fron-
tières inscrites sur les cartes – des territoires sans géographie physique et humaine. Dès lors, 
changer sur la carte tel ou tel royaume ne change pas grand-chose, sinon une éventuelle plus 
grande cohérence avec les sources connues, puisque cela n’apporte rien à notre connaissance 
de l’histoire de ces territoires.

Il nous faut donc tenter de changer de paradigme, en abandonnant ces espaces abstraits 
et ce travail de remplissage cartographique. C’est ce qu’a fait de son côté U. Bräukamper, en 
partant des mémoires des populations plus récentes et en remontant dans l’histoire de ces 
territoires comme à travers un palimpseste. Nous proposons de notre côté de partir de deux 
autres notions : celle des itinéraires et celle des lieux et des monuments. Nous tenterons 
ainsi, dans les pages qui suivent, de « reconstruire », à partir d’une confrontation des traces 

44.  Cité dans la note 4, p. 24, de l’édition Gaudefroy-
Demonbynes du texte d’al-ʿUmarī.
45.  Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār, 
p. 24.
46.  Voir la courte étude de Huntingford, « Lost 
Provinces of Ethiopia », à propos des provinces 

énumérées dans la chronique du roi  ˁAmdä Ṣǝyon. 
Pour l’époque de Zärʿa Ya’ǝqob, voir aussi Huntin-
gford, The Historical Geography of Ethiopia, p. 86-92. 
Pour l’étude des toponymes cités dans les textes gǝˁǝz 
et amhariques, nous disposons d’un bon outil : Conti 
Rossini, Catalogo dei nomi propri.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 349

archéologiques et des sources textuelles anciennes, la géographie historique de ces royaumes 
musulmans ; et, plus que leurs frontières, de comprendre leurs dynamiques.

	 La géographie des stèles funéraires

Les stèles funéraires, parce qu’elles livrent parfois des inscriptions ou des dates, comptent 
bien sûr parmi les traces archéologiques les plus utiles pour l’historien. En Éthiopie et en 
Érythrée, il est cependant à déplorer que ce type de monuments n’ait guère fait l’objet de 
prospections systématiques et que la plupart d’entre eux aient été trouvés fortuitement, puis 
publiés au gré de l’intérêt des spécialistes. Il n’existe pas d’études globales sur ces monuments 
et ces textes, à l’instar de l’ouvrage de Paolo de Moraes Farias sur les stèles musulmanes du 
Mali 47, et nous en proposerons donc ici une première synthèse.

Les îles Dahlak livrent, outre des vestiges aksumites d’époques pré-chrétienne et chrétienne 
et divers monuments localement attribués aux Persans 48, quelque 298 stèles, aujourd’hui 
pour beaucoup dispersées dans plusieurs musées africains et européens, et 303 inscriptions 
funéraires en arabe 49. Leurs dates, lorsque les inscriptions en disposent, s’échelonnent entre 
912 et 1540 apr. J.-C. 50. La plus forte densité de stèles datées appartient à la seconde moitié du 
xie siècle 51, mais la plupart des inscriptions non datées sont attribuées à la période comprise 
entre le viiie siècle et la fin du xe siècle 52. Le nombre de stèles et l’ornementation de certai-
nes inscriptions permettent d’inférer l’existence d’une communauté musulmane importante 
et prospère entre le début du xe siècle et le milieu du xiiie siècle. En outre, certaines de ces 
stèles, datant des xiie et xiiie siècles, sont celles des membres de la famille régnante ; la 
plus ancienne (appartenant à cette famille) est celle du premier sultan de Dahlak, mort en 
486/1093 53, ce qui nous indique approximativement la date (seconde moitié du xie siècle) à 
laquelle la communauté musulmane, établie là depuis le début du viiie siècle 54, s’érigea en 
principauté indépendante.

47.  Moraes Farias, Arabic Medieval Inscriptions.
48.  Conti Rossini, Storia d’Etiopia, chap. xiv : « Dahlac 
e la dinastia dei Beni Nagiàh », p. 295-302 ; Puglisi, 
« Alcuni vestigi dell’isola di Dahlac Chebir ».
49.  Sur les inscriptions des îles Dahlak, voir (dans 
l’ordre chronologique) : Fleischer, « Arabische 
Inschriften »; Malmusi, « Lapidi della necropoli 
musulmana di Dahlak » (non consulté) ; Basset, « Les 
inscriptions de l’île de Dahlak »; Rossi, « L’iscrizione 
sepolcrale di Zain ul-Mulk » ; Wiet, « Roitelets de 
Dahlak » ; Schneider, « Notes au sujet de l’épitaphe du 
premier sultan de Dahlak »; Schneider, Stèles funérai-
res musulmanes des Îles Dahlak. Certaines inscriptions 
ont également été publiées dans différents volumes 
du Répertoire chronologique d’épigraphie arabe, mais 
les informations à leur sujet sont reprises dans les 

publications citées. Très brève synthèse dans Cerulli, 
L’islam di ieri a oggi, p. 113-114. Bonne synthèse 
historique sur l’archipel dans Longrigg, « Dahlak », 
p. 92-93 ; et aussi dans Tedeschi, « Note storiche sulle 
isole Dahlak ». La monographie la plus complète est 
celle d’Oman, La necropoli islamica di Dahlak Kebir, 
notamment le volume 3, encore inédit au temps de 
la publication de M. Schneider. C’est de cet ouvrage 
que nous tirons la plupart des informations données 
ci-après, sauf indication contraire.
50.  Oman, La necropoli islamica, III, p. ix.
51.  Schneider, Stèles funéraires, p. 32.
52.  Ibid., p. 69.
53.  Schneider, « Notes au sujet de l’épitaphe ».
54.  Cerulli, L’islam di ieri a oggi.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…350

D’autres stèles existent dans le nord de l’Éthiopie, plus précisément dans le nord-ouest de 
l’ Endärta, région de la province du Tigre aujourd’hui presque exclusivement chrétienne. Ainsi, 
en plusieurs lieux autour de la ville de Kwiḥa, ont été découverts, dans les années 1930 (par 
Carlo Conti Rossini 55) puis en 1960 et en 2000, outre des ruines de constructions en pierres 
sèches et d’une qubba, une vingtaine de stèles en basalte portant des inscriptions funéraires en 
arabe. Toutes ne sont pas déchiffrables et toutes ne portent pas la date de la mort du défunt, 
mais il est possible, par comparaison stylistique ou recoupement généalogique, de compléter la 
datation de ces stèles, qui s’échelonnent entre 1001 et 1154, soit entre le tout début du xie siècle 
et le milieu du xiie siècle 56. La stèle la plus récemment découverte à Kwiḥa pourrait être plus 
ancienne ; elle est attribuée aux xe-xie siècles apr. J.-C. 57. Madeleine Schneider a en outre 
pu reconstituer deux arbres généalogiques, remontant à deux ancêtres dans lesquels Enrico 
Cerulli avait vu deux immigrants arabes 58 : ceux-ci, installés sur place, auraient fait souche 
en prenant famille parmi les Éthiopiens. M. Schneider a, quant à elle, émis l’hypothèse que 
certains noms propres seraient ceux de musulmans autochtones. Il reste que l’établissement 
de Kwiḥa pourrait fort bien avoir été un comptoir des musulmans de Dahlak 59. Ajoutons 
que, d’après d’autres sources, une présence musulmane continue est attestée dans cette zone 
entre le début du xvie et la fin du xviie siècle, mais elle n’a pas, semble-t-il, laissé de traces 
épigraphiques 60.

Le nord-est de la province éthiopienne du Choa, en bordure et sur l’escarpement du pla-
teau occidental de la vallée du Rift, est également fort riche en ensembles ruinés musulmans, 
ainsi que l’ont signalé plusieurs auteurs 61. Des prospections récentes conduites par les auteurs 
du présent article dans la région de l’Ifat confirment la présence d’un tissu dense de ruines 
musulmanes de différentes époques mais dont beaucoup sont indubitablement médiévales 62. 
Plusieurs sites livrant chacun plusieurs centaines de tombes musulmanes ont été repérés, mais 
les stèles ne présentent malheureusement pas d’inscription, à l’exception d’une, relevée par 
Chernet Tilahun, qui livre le nom du personnage enterré à cet endroit 63. Il est presque certain 
que des prospections plus intenses dans cette région livreront d’autres inscriptions.

55.  Conti Rossini, « Necropoli musulmane ».
56.  Ces stèles ont fait l’objet de deux publications, 
renvoyant aux deux séries de découvertes séparées : 
Pansera, « Quattro stele musulmane » : l’inscription 
la plus ancienne de sa série est de lecture incertaine, 
donnant la date de 379/989 ou 399/1008. Schneider, 
« Stèles funéraires arabes de Quiha » : l’inscription la 
plus ancienne de sa série est également de lecture in-
certaine, donnant la date de 371/981 ou 391/1001. Par 
précaution, nous retenons ici la date la plus récente, 
mais ces stèles pourraient témoigner d’une présence 
musulmane dès la fin du xe siècle.
57.  Smidt, « Eine Arabische Inschrift aus Kwiha ».

58.  Cerulli, L’islam di ieri a oggi, p. 114. Même point 
de vue, récemment, chez Lusini, « Christians and 
Moslems ».
59.  Smidt, « Eine Arabische Inschrift aus Kwiha ».
60.  Schneider, « Stèles funéraires arabes de Quiha », 
p. 107.
61.  Guébré Selassié, Chronique du règne de Ménélik II, 
vol. 2, appendice III (« Les antiquités éthiopiennes », 
p. 556-569, par M. De Coppet) ; Chernet Tilahun, 
« Traces of Islamic Material Culture ».
62.  Les résultats de ces prospections sont à paraître 
dans la revue Les annales d’Éthiopie, Fauvelle-Aymar 
et al., « Reconnaissance de trois villes musulmanes ».
63.  Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Material 
Culture ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 351

64.  Schneider, « Stèles funéraires musulmanes de la 
province du Choa ».
65.  Azaïs et Chambard, Cinq années.
66.  Braukämper, « Vestiges médiévaux et renouveau 
musulman ».
67.  Ce chiffre de 14 exclut les 4 stèles découvertes à 
Munessa et évoquées plus loin.
68.  Littmann, « Arabische Inschriften aus Abes-
sinien »; Ravaisse, « Stèles et inscriptions arabes ». 
Sur ces mêmes monuments, voir aussi Huntingford, 
« Arabic Inscriptions ».

69.  Ravaisse, « Stèles et inscriptions arabes », p. 288-
290. La date de la stèle 4 est corrigée en H. 662 / 
A.D. 1263 par Huntingford, « Arabic Inscriptions », 
qui reprend la lecture de Littmann, « Arabische 
Inschriften ».
70.  Ravaisse, « Stèles et inscriptions arabes du Ha-
rar », p. 284-285.
71.  Huntingford, « Arabic Inscriptions », sur la foi 
d’une communication personnelle du Dr S. Rice ; Sch-
neider, « Notes au sujet de deux stèles funéraires ».

Trois stèles inscrites ont également été découvertes en 1965-1969 dans le sud du Choa, à 
quelques dizaines de kilomètres au sud-est d’Addis Abeba, plus précisément aux environs de 
Däbrä Zäyt (pour deux d’entre elles) et de Wenji, près de la localité de Nazret (pour la troisième). 
Aucune ne porte de date, mais la graphie permet, par comparaison avec d’autres inscriptions 
éthiopiennes, de les attribuer aux xiie-xiiie siècles 64. Elles sont de toute façon d’époque mé-
diévale, l’influence de l’islam dans cette région s’étant estompée à partir du xve siècle.

D’autres stèles funéraires inscrites en arabe ont été signalées sur le massif oriental bordant 
la vallée du Rift à l’endroit où celle-ci s’élargit pour former la plaine afar. Dans les années 1920, 
le révérend-père Azaïs et Roger Chambard ont ainsi visité, dans la région du erer, de nom-
breux sites musulmans médiévaux 65. Cette région, comme du reste tout le sud-est éthiopien 
formé par le plateau de Harar et le massif Arsi-Bale, est aujourd’hui une région exclusivement 
musulmane, résultat d’une islamisation recommencée au xixe siècle à partir de quelques poches 
restées plus ou moins musulmanes en dépit de la « repaganisation » consécutive à la conquête 
oromo de la fin du xve siècle 66. Dans une zone assez ramassée (d’une extension d’environ 
150 km de longueur) située à l’ouest de Harar, les explorateurs archéologues visitèrent de 
nombreuses ruines musulmanes anciennes, parmi un semis assez dense de sites mégalithiques. 
Il est cependant difficile de se faire une idée précise de l’importance des nécropoles mentionnées 
« en passant » par les auteurs, ou qu’on leur signale sans qu’ils se détournent forcément de 
leur route. Au terme de leur séjour, ce seront en tout cas 14 inscriptions funéraires (2 près de 
Heissa, 7 à Lafto, 3 à Tchelenko, 2 à Baté) qui auront été relevées dans la région du erer 67 
et auront donné lieu à des études réalisées par Enno Littmann puis par Paul Ravaisse 68. Deux 
inscriptions (sur deux stèles de Lafto) livrent une date : 666/1267-1268 (stèle 3 de Azaïs et 
Chambard) et 675/1276 (stèle 4 de Azaïs et Chambard) 69 ; les autres sont également attribuées, 
par comparaison stylistique, à la période courant de la fin du xie siècle à la fin du xiiie siècle 70. 
Les deux inscriptions trouvées à Baté, écrites en caractères coufiques, ont fait postérieurement 
l’objet de nouvelles études stylistiques, qui les attribuent aux environs de 1000 apr. J.-C. 
(Huntingford) ou à la fin du xie-début du xiie siècle apr. J.-C. (Schneider) 71. Toujours dans 
le massif du erer, un autre ensemble de stèles épigraphiées a été localisé dans le village de 
Harla, à une quinzaine de kilomètres de Dire-Dawa sur la route de Harar. Deux stèles venant 
de ce village ont été étudiées par Madeleine Schneider en 1969 ; elles ne portent pas de date 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…352

72.  Schneider, « Stèles funéraires de la région de 
Harar et Dahlak ».
73.  Étude en préparation.

74.  Azaïs et Chambard, Cinq années, p. 203-205, 
pl. LXIII-LXIV.
75.  Ravaisse, « Stèles et inscriptions ».

complète : l’une, en coufique, peut être comparée à des stèles égyptiennes des ixe-xe siècles ; 
l’autre, en nasḫī, rappelle des stèles ayyoubides ou mamloukes des xive-xve siècles 72. Deux 
autres stèles funéraires à inscriptions, non encore étudiées 73, ont été trouvées par les auteurs 
du présent article ; cet ensemble laisse accroire à l’existence d’autres monuments de ce type 
dans les environs, témoignant là aussi de la présence d’une communauté musulmane sur les 
lieux au Moyen Âge.

Mentionnons pour finir un dernier groupe de stèles funéraires, en position très méridio-
nale et très occidentale par rapport aux groupes du Choa et du erer. Elles ont été trouvées 
en 1925 par Azaïs et Chambard. Le site, appelé Munessa, est situé à quelques kilomètres à 
l’est du lac Langano, en pays oromo arsi. Là gît une nécropole musulmane d’une trentaine 
de sépultures orientées dans la direction de La Mecque, parmi de petits tumulus également 
interprétés comme des tombes. Une mosquée située à proximité fut également signalée aux 
deux archéologues, mais sans qu’il leur soit possible de la visiter 74. Bien que leur compte rendu 
ne soit pas explicite sur ce point, il semble que la plupart des stèles portent une inscription 
arabe ; quatre d’entre elles ont fait l’objet d’une étude d’après photographies. Les inscriptions 
ne comportent pas de date (ou du moins pas de date déchiffrable), mais l’auteur de l’étude 
épigraphique pense pouvoir les attribuer au xiiie siècle 75.

Les données géographiques et les fourchettes de dates fournies par ces stèles sont présen-
tées sur la carte 1.

Ces données historiques et géographiques sur les stèles musulmanes appellent plusieurs 
commentaires. En premier lieu, le ratio entre nombre de tombes musulmanes présentes sur 
les sites et nombre de stèles épigraphiées parmi ces tombes n’est de toute évidence pas le 
même à Dahlak, à Kwiḥa et dans les régions de l’intérieur de l’Éthiopie, donnant l’apparence 
d’aller en décroissant dans les régions sud. Ce fait ne peut être mis en relation avec une plus 
faible présence de l’islam dans l’intérieur, puisque les tombes dans ces régions se comptent au 
contraire par milliers, attestant d’une présence nombreuse et pluriséculaire des communau-
tés musulmanes, tant sur le plateau occidental que sur le plateau oriental. D’autres raisons 
sont donc peut-être à rechercher pour expliquer ce faible ratio. D’une part des motivations 
religieuses, liées à des courants de pensée ayant pu prohiber les inscriptions funéraires, d’autre 
part des raisons sociologiques : alors que les stèles épigraphiées du nord (Dahlak, Endärta) 
révèlent l’existence d’élites politiques en prise avec les modes de légitimation du pouvoir dans 
le monde musulman et ayant accès à un marché de l’artisanat lapicide sans doute situé hors 
d’Éthiopie, les milliers de sépultures anonymes du sud illustreraient plutôt des communautés 
enracinées localement, sans doute principalement paysannes et très périphériques par rapport 
au reste du monde musulman. Cette observation rejoint celles faites plus haut sur la situation 
paradoxale de l’islam éthiopien ancien, à la fois profondément ancré et pratiquement ignoré 
des auteurs contemporains.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 353

76.  Azaïs et Chambard, Cinq années de recherches 
archéologiques en Éthiopie, p. 19-41, pour Djidjiga, 
Tchenassen et Derbiga.
77.  Ibid., p. 42-119 pour Amareyti et l’escalier mo-
numental. Ce site n’a jamais été revisité.

78.  D’Abbadie, Géographie de l’Éthiopie, p. 312-314.
79.  Azaïs et Chambard, Cinq années, p. 119-146.
80.  Ibid., p. 146.
81.  Anfray, « Notes archéologiques », p. 31. L’auteur 
se demande s’il s’agit de restes d’un fortin datant de 
l’occupation ottomane (note 1).

	 Les témoignages d’une urbanisation ancienne : 
le massif du erer

Les ensembles de ruines anciennes, manifestement d’époque musulmane pour la plupart, 
procurent là aussi une géographie de la présence d’une civilisation musulmane urbaine en 
Éthiopie, quoique l’attribution chronologique de ces sites soit plus incertaine que celles des 
stèles funéraires compte tenu de l’absence, à ce jour, de fouilles systématiques et de séries de 
datations.

À l’est de la ville de Harar, Azaïs et Chambard ont signalé les ruines de plusieurs villes : 
Djidjiga, Tchenassen, Nur Abdoche. À Djidjiga comme à Nur Abdoche, les deux explorateurs 
purent visiter deux mosquées ruinées. Dans la même région, Derbiga est également mentionnée 
comme une « grande ville » cernée d’enceintes et caractérisée par la présence d’une « très vieille 
mosquée […] avec trois rangées de colonnes intérieures en pierres de taille » ainsi que des 
sépultures. Il leur fut signalé par ailleurs l’existence d’autres villes ruinées dans la zone, ainsi 
que des cimetières musulmans qu’ils n’eurent pas le temps de visiter 76. Au sud de Harar, en 
pays argobba puis oromo, Azaïs et Chambard signalent également des mausolées en ruines 
et quelques pierres tombales ; parmi plusieurs ensembles ruinés visités ou non, ils atteignent, 
à une centaine de kilomètres de Harar, le site d’Amareyti, caractérisé par les murs d’une 
mosquée et les fondations apparentes de quelques habitations, puis, plus à l’ouest, un mysté-
rieux escalier monumental taillé à flanc de montagne 77. Dans cette même région, au sud de 
Harar en partant vers le Wabi Šäbälle, le géographe Antoine d’Abbadie avait déjà signalé des 
ensembles de ruines 78.

À l’ouest de Harar en direction des lacs septentrionaux de la vallée du Rift, Azaïs et 
Chambard découvrent également un chapelet de villes anciennes ruinées, associées à des bâ-
timents cultuels musulmans et des nécropoles musulmanes. D’est en ouest, ce sont : Bio (dont 
ils fournissent un plan), Hedjersera (ou Hedjersa), située à vue de la précédente par-delà un 
ravin, Derbi, Dobba, terme de leur boucle qui les ramènent à Harar 79. Sans autres détails, ils 
mentionnent également quatre villes vues par Azaïs lors d’une précédente mission : situées 
dans une plaine à une trentaine de kilomètres à l’ouest de Harar, elles sont localisées « sur des 
mamelons peu élevés » et « les habitations sont pratiquées sous terre, sans rien à l’extérieur qui 
puisse révéler leur existence 80 ».

Toujours dans le massif du erer, plusieurs autres villes anciennes ont été découvertes 
à l’aube des années 1970. Francis Anfray a signalé le site de Khorfa-Kamona, à une dizaine 
de kilomètres à l’ouest de Harar, où subsistent 200 mètres de murailles de quelques 3 mètres 
d’épaisseur 81. Huguette et Roger Joussaume ont, quant à eux, signalé quatre autres villes 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…354

82.  Joussaume et Joussaume, « Anciennes villes 
dans le Tchercher », cartes de localisation des sites 
p. 27-28.
83.  Joussaume, Le mégalithisme en Éthiopie, p. 92-
103.

84.  Voir par exemple Azaïs et Chambard, Cinq an-
nées, p. 35, 50 et passim.
85.  Joussaume et Joussaume, « Anciennes villes ».
86.  Ibid., p. 25. Les auteurs font part de leurs doutes 
quant à la valeur de cette datation.

situées aux alentours immédiats de Dobba (qu’ils appellent Molé, Dobba étant le nom de la 
rivière et de la vallée) : ce sont Kubi, décrite comme une « véritable forteresse aux murs cyclo-
péens », expression qui reprend la terminologie qu’Azaïs et Chambard appliquent à la plupart 
de leurs sites ; Addas, Mito et Abadir 82. Une publication légèrement postérieure, par Roger 
Joussaume, reprend le texte de l’article de 1972 en y ajoutant les noms d’autres sites : Aidou 
Rallo, près de Sourré, qui présente d’« imposants vestiges » ; Hassan-Abdi, près de Tchelenko, 
qui livre deux anciennes « places fortes » (plus loin décrites comme une « ville »), et encore une 
forteresse près de Kouloubi 83.

Ces villes aux murs « cyclopéens », quels Cyclopes les ont bâties ? Certes, tous ces sites, y 
compris ceux présentant manifestement, aux yeux des archéologues, des restes musulmans, 
ne sont pas nécessairement d’« origine » musulmane. Azaïs et Chambard ont cru parfois 
identifier, peut-être avec raison, d’anciens kätäma (campements fortifiés) chrétiens, et leurs 
informateurs ont une propension marquée à voir dans ces ruines soit les demeures d’une race 
de géants nommés Harla, soit les restes d’anciennes forteresses du temps du roi chrétien Zärʿa 
Ya’ǝqob (r. 1434-1468), détruites par les musulmans de l’époque de Grañ. Hypothèses que les 
deux explorateurs s’empressent avec enthousiasme de reformuler pour leur propre compte, en 
supposant un remploi musulman de sites initialement chrétiens, ce qui leur interdit évidem-
ment de caractériser ces sites comme médiévaux 84. Roger Joussaume semble aussi parfois 
hésiter, pour l’identification de ces sites, entre « villes » au sens propre et forteresses ou places 
fortes (kätäma chrétiens ou fortins musulmans). Force est de constater que ces sites, souvent 
pauvrement décrits dans la littérature, mériteraient d’être revisités afin d’établir une typologie 
et, peut-être, une chronologie relative.

Ces cités et citadelles, pratiquement toutes situées sur des emplacements remarquables 
(éperons rocheux, bords de falaises…) n’avaient, dans les années 1920, donné lieu qu’à quel-
ques fouilles et prélèvements rapides. Huguette et Roger Joussaume ont donné en 1972 une 
description un peu plus poussée de l’une d’entre elles, Molé 85. Sur ce site mis en cultures et 
donc difficilement lisible au plan archéologique, ils décrivent un abondant matériel lithique 
(principalement des grattoirs) « tout à fait identique » au type aksumite, des bassins de pier-
res semblables à d’autres trouvés près de monuments mégalithiques de la région, enfin une 
céramique présentant de « nombreuses similitudes » avec celle trouvée dans les tumulus de 
la région, dont l’un a été daté, au carbone 14, des environs de 1450 apr. J.-C. 86. En outre, un 
sondage pratiqué par les Joussaume sur le site révèle l’homogénéité de la céramique entre le 
socle rocheux et la surface. Tous ces indices réunis pourraient nous amener à plaider en faveur 
d’une possible contemporanéité (ou d’un recouvrement chronologique partiel) de la ville et des 
sites mégalithiques voisins.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 355

87.  Par Somaliland, nous désignons l’ex-Somaliland 
britannique, unifié à la Somalia italienne en 1960 et 
indépendant depuis 1991.
88.  Dans l’ancienne région du Haud, aujourd’hui 
incluse dans la province éthiopienne du Harärge.
89.  Curle, « The Ruined Towns of Somaliland », 
p. 318.

90.  Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Material 
Culture ».
91.  Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Material 
Culture ».
92.  Fauvelle-Aymar et al., « Reconnaissance de trois 
villes musulmanes ».
93.  Traversi, « Le antichità di Uorcamba nello 
Scioa ».

	 Les témoignages d’une urbanisation ancienne : le Somaliland

Un autre ensemble de villes musulmanes ruinées doit être signalé ici, sans nous y appesantir 
pour l’instant parce que ces sites forment un groupe principalement localisé dans l’ouest du 
Somaliland 87 et sur le territoire éthiopien immédiatement adjacent 88. Nous y reviendrons un 
peu plus loin ; mais un aspect particulier de l’architecture de cette zone mérite d’être relevé : si 
les murs des constructions sont en pierres, la toiture était généralement formée, d’après l’étude 
des restes d’effondrement, « de broussailles étendues sur une structure de planches de bois 
local, et recouvertes de terre 89 ». Ce trait particulier ne ressort pas des comptes rendus d’Azaïs 
et Chambard sur les villes du erer, peut-être en raison de leur lecture moins fine des restes 
archéologiques, mais il ressort très clairement, en revanche, d’investigations archéologiques 
faites par Chernet Tilahun dans certains sites de l’Ifat, sur l’escarpement du plateau du Choa. 
D’autres traits communs rattachent les édifices religieux de cette région à ceux de la région du 
Harar, comme l’absence de minaret ou la présence inexpliquée d’un unique pilier de pierres 
dans l’angle nord-ouest de certaines mosquées 90.

	 Les témoignages d’une urbanisation ancienne : sites de l’Ifat

Le nord-est du Choa, région toujours en partie musulmane aujourd’hui, a livré, lors de 
prospections faites par Chernet Tilahun et son équipe dans les années 1980 91, puis par celles 
conduites par les auteurs du présent article 92, plusieurs sites remarquables, en particulier aux 
alentours de la ville actuelle de Choa Robit. À une trentaine de kilomètres à l’est de cette 
dernière localité, on trouve trois importantes villes ruinées, du nom d’Asbäri, Mäsal et Nora 
(près du village argobba de Wossiso), toutes situées sur des éperons rocheux à quelque 1 300 m 
d’altitude et caractérisées par la présence de grandes mosquées, cependant de facture différente. 
De nombreuses habitations et des restes d’enclos et de rues sont encore visibles sur ces sites, 
et l’on peut également noter, dans les environs, la présence d’autres mosquées et de concentra-
tions importantes de sépultures musulmanes (au total plusieurs milliers), présentant quelques 
inscriptions arabes de lecture difficile. Ces sites sont indéniablement d’époque médiévale. Un 
peu au sud, dans la région de Wärq Amba, Leopoldo Traversi avait visité en 1893, en route pour 
Rasa (=Mäsal), les ruines d’une autre ville, Ali-Ghemb (=Sherif Ali), présentant des ruines 
d’habitations et d’une mosquée ainsi qu’une tombe d’un certain sherif Ali datée de 771 H. 93. 
D’autre part, à quelques kilomètres au nord-ouest de Choa Robit, se trouve le site de Goze, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…356

94.  Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Material 
Culture ». Voir aussi Kebedde Geleta, « A Survey on 
Argobba Sites in Northern Shoa », p. 188-191.
95.  Nom donné aux associations de paysans pendant 
la période révolutionnaire et continuant aujourd’hui 
à désigner un district rural.

96.  Kebedde Geleta, « A Survey on Argobba Sites 
in Northern Shoa ».
97.  Ibid.
98.  Poissonnier, Fäqi Däbbis ; Hirsch, « New 
Elements » ; Hirsch et Fauvelle-Aymar, « L’ Éthiopie 
médiévale ».

caractérisé par une mosquée bien conservée située sur un piton rocheux et entourée de divers 
bâtiments en ruines et de quelques sépultures. Bien que le site soit aujourd’hui abandonné, la 
mosquée sert encore parfois aux villageois des environs 94.

D’autres sites sont connus à l’est d’Ankobär, plus précisément dans les environs d’Aleyyu 
Amba, localité qui livre un certain nombre de sépultures anciennes. Le village d’Abdul Räsul, 
à quelque cinq kilomètres au sud de cette ville, est réputé avoir été un point de passage des 
caravanes et un marché aux esclaves. On y observe les ruines d’une mosquée, de deux cimetières 
et de plusieurs habitations. Les sépultures, au nombre de plusieurs centaines parmi lesquelles 
se trouvent des tombes récentes, ne présentent pas d’inscriptions, mais de curieux motifs gra-
vés. Le qäbäle 95 de Gachene, à l’est d’Aleyyu Amba, livre également les restes d’une mosquée 
ainsi que quelques tombes 96. Ces sites restent malheureusement difficilement attribuables à 
une époque quelconque.

Au nord de Choa Robit, dans la zone autour de Senbete, aujourd’hui habitée par des 
musulmans oromo, plusieurs sites sont également connus. Au nord, le village de Qomboro 
propose quelques inscriptions funéraires en arabe, non publiées. Plus à l’est, le site de Fäqi 
Däbbis, dans un paysage témoignant d’anciens terrassements destinés aux cultures et baigné 
par la rivière Ataye, livre une grande mosquée entourée de plusieurs cimetières et villages ruinés, 
recouverts par les broussailles. D’autres sites, présentant mosquées et cimetières, sont également 
présents dans un rayon de quelques kilomètres autour de Fäqi Däbbis 97. Ce dernier site a par 
ailleurs fait l’objet de prospections et de fouilles récentes, effectuées à l’intérieur de la mosquée 
principale 98. La surprise fut d’y découvrir les fondations d’un bâtiment plus ancien, de même 
orientation, très probablement une mosquée antérieure, qui avait été détruite par un incendie. 
L’analyse au carbone 14 d’un échantillon de charbon prélevé sur le niveau d’occupation de la 
mosquée supérieure a livré une date de 490+/-30 BP, soit 1407-1444 apr. J.-C. en âge calibré 
(LY-10196). Les charbons de bois récoltés dans le niveau inférieur livrent, quant à eux, une 
date de 630+/‒30 BP, soit 1293-1399 apr. J.-C. en âge calibré (LY-10197). Ces datations absolues 
sont les seules que nous possédions pour la zone ; elles nous permettent, par rapprochement 
stylistique, d’inscrire l’ensemble des sites actuellement connus dans la région du nord-est du 
Choa dans une fourchette allant de la fin du xiiie siècle jusqu’à la moitié du xve siècle, ce qui 
correspond à la période d’hégémonie du royaume musulman de l’Ifat dans la zone.

Ajoutons que les sites du nord-est du Choa et certains sites de la région de Harar, outre le 
fait qu’ils présentent de nombreuses similitudes architecturales, sont localisés dans deux po-
ches distinctes de population musulmane argobba. Les traditions orales du groupe « Southern 
Argobba » (région de Harar) renvoient leur origine à une migration qui aurait eu lieu depuis 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 357

99.  Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Material 
Culture », p. 303.
100.  Stitz, « The Western Argobba of Yifat ».
101.  Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Mate-
rial Culture », p. 313 ; Tesfaye Hailu, « History and 
Culture of the Argobba », p. 197 (la mention « 800 
years ago » doit évidemment être corrigée en « du-
ring the VIIIth century ») ; Aklilu Asfaw, « A Short 
History of the Argobba », p. 176-180.
102.  Kebedde Geleta, « A Survey on Argobba Sites 
in Northern Shoa », p. 194.
103.  Cerulli, « Il sultanato dello Scioa ».
104.  Pour une tentative de localisation de cet État, 
voir Huntingford, The Historical Geography, p. 76.
105.  Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār 

fi mamālik al-amṣār, p. 8-9. Une autre hypothèse 
serait que ces « cités-mères », au nombre de sept, 
soient sept provinces dont la réunion aurait donné 
naissance au royaume de l’Ifat. On doit remarquer 
que la chronique du roi chrétien ˁ Amdä Ṣǝyon (début 
du xive siècle), évoquant « toutes les terres des mu-
sulmans », donne sept noms, auxquels s’ajoute celui 
du Choa. Deux de ces noms (Kwelgorā et Bequl Zār) 
ont leur équivalent dans la liste d’al-ʿUmarī (Kuljūrā, 
Baqulzar). Voir Marrassini, Lo scettro e la croce, p. 57. 
Ajoutons qu’un miracle attribué à Täklä Haymanot, 
écho selon son éditeur (Getatchew Haile, 1984) 
d’événements survenus lors de campagnes du roi 

Eskǝndǝr (1478-1494) mentionne « les sept régions 
des Arämi [=musulmans] » (ibid., p. 117).

l’Ifat et le sud-Wällo 99. Les Argobba de l’Ifat et du sud-Wällo (« Western Argobba »), quel-
ques milliers de personnes vivant dans une chaîne de villages à mi-pente de l’escarpement 100, 
renvoient leurs origines, quant à eux, à l’installation de colons arabes qui auraient migré en 
Éthiopie soit au temps du Prophète, soit au temps de l’exil de la famille omeyyade au viiie siècle 
apr. J.-C. ; certaines traditions fournissent même des itinéraires, empruntant soit la route du 
nord (par Massawa) soit la route de l’est (par le désert) 101. L’une de ces traditions affirme que 
la mosquée de Fäqi Däbbis fut érigée à l’intention du Prophète, lorsqu’il envisagea de fuir 
l’Arabie 102. De telles traditions se rencontrent dans de nombreuses populations islamisées et 
sont le fruit de relectures du passé guidées par le désir d’inscrire les communautés nouvelle-
ment acquises à l’islam dans une généalogie prestigieuse ; elles ne peuvent donc être prises pour 
argent comptant. Il est cependant possible que ces traditions condensent, en les antidatant de 
quelques siècles, des processus plus tardifs, tels que l’installation et l’acculturation de colons 
déjà islamisés (et pourquoi pas, dans certains cas, arabes ?) pouvant légitimement ou non se 
prévaloir d’un ancêtre arabe et transmettant cette généalogie à leurs descendants et coreligion-
naires locaux. En tout état de cause, pour ce qui est de l’Éthiopie centrale et méridionale, la 
date la plus haute attestant d’une présence de l’islam est donnée par une chronique en arabe 
mise au jour par Enrico Cerulli en 1936 chez un notable de Harar, et publiée en 1941 103. Le 
document est une brève histoire de la dynastie Maḫzūmī (elle aussi supposée être originaire 
de La Mecque), qui aurait régné sur un sultanat du Choa de ca. 283/896-897 à ca. 684/1285, 
date de son absorption par le sultanat de l’Ifat. Rien n’est connu par ailleurs de ce sultanat 
du Choa, et aucun site ne lui est pour le moment attribuable de façon certaine 104, même si la 
densité et l’ancienneté des sites localisés à l’est de Choa Robit peuvent faire penser qu’il s’agit 
là de son siège historique. Il est en effet très possible que ce royaume musulman du Choa ait 
été situé dans l’actuelle province du Choa oriental et que ses niveaux archéologiques sont à 
rechercher sous les niveaux des xive-xve siècles appartenant à l’époque du royaume de l’Ifat. 
C’est en outre peut-être à ce sultanat du Choa qu’appartiennent certaines des « cités-mères » 
du royaume de l’Ifat mentionnées par al-ʿ Umarī 105. Quoi qu’il en soit, s’il faut retenir la date 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…358

106.  Azaïs et Chambard, Cinq années, p. 128.

haute donnée par la chronique, l’existence d’un sultanat sur les contreforts orientaux du haut 
plateau central de l’Éthiopie attesterait d’un processus d’islamisation déjà entamé dans cette 
région à la fin du xe siècle.

	 Repenser la présence musulmane dans la Corne : 
deux axes de diffusion de l’islam

L’analyse de ces données permet un premier repérage des routes musulmanes d’Éthiopie. À 
les positionner sur la carte, on remarque que les sites musulmans de l’ouest du erer étudiés 
par Azaïs et Chambard puis par les Joussaume paraissent dessiner un segment de route qui, 
partant de la région de Harar, oblique vers l’ouest-sud-ouest (carte 2). Azaïs et Chambard 
décrivent le chemin qu’ils ont emprunté : « Cette route qui longe de l’est à l’ouest, pendant 
près de deux cents kilomètres, la chaîne de séparation entre les bassins de l’Awache [Awaš] 
et du Wabi Chebeli [Wabi Šäbälle], n’est pas à proprement parler un chemin de crête, mais 
une succession de lacets franchissant les vallées d’un versant à l’autre, avec des soubresauts 
journaliers de 1 700 à 2 400 mètres d’altitude. Par endroits toutefois, on chemine en équilibre 
sur la ligne faîtière, et c’est alors une fête des yeux de dominer à la fois les vallons étroits et 
verts des affluents du Wabi [Šäbälle], et ceux plus ouverts, plus gris, sentant déjà le désert 
et débouchant sur le pays Dankali 106 ». Or, la seule manière pour nous d’accorder l’existence 
de cette route de crête encore empruntable dans les années 1920 avec l’existence des stèles de 
l’Arsi et du sud-Choa est de considérer que cette route se prolongeait ensuite jusqu’aux lacs 
de la vallée du Rift. Cet axe serait ainsi à peu près parallèle à celui de l’actuel chemin de fer 
entre Dire-Dawa et Addis Abeba, à ceci près qu’il court non dans la plaine afar mais sur le 
plateau qui forme l’arc sud bordant le Rift éthiopien. Il y aurait donc là une route « naturelle » 
conduisant de Harar à la chaîne des lacs. Que cette route semble interrompue sur un segment 
assez important ne doit pas nous étonner : aucune prospection systématique n’a été faite dans 
cette région à ce jour.

Ce segment de route était prolongé vers l’est par un autre segment de route rejoignant le 
golfe d’Aden. Aujourd’hui, le trafic commercial depuis Harar ou Dire-Dawa rejoint Berbera via 
Djidjiga et Hargeisa (capitale du Somaliland), et il en allait de même au xixe siècle, bien qu’à 
cette date les caravanes empruntassent également l’axe Zeyla-Harar, totalement abandonné 
depuis le début du xxe siècle (en raison de la proximité du port de Djibouti). Si les sources écrites 
établissent la prééminence du port de Zeyla sur Berbera au Moyen Âge, on peut penser que les 
deux ports ont pu être simultanément ou alternativement en activité depuis cette époque. Quoi 
qu’il en soit, il subsiste de très abondants témoignages archéologiques de l’existence de la route 
ancienne : d’une part la situation géographique de sites anciens musulmans à l’est du Harar, 
tels que Nur Abdoche, Derbiga et Tchenassen ; d’autre part la concentration d’une douzaine 
de cités en ruines au nord-ouest de Hargeisa, dans le Somaliland et dans l’est de l’Éthiopie, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 359

107.  Aux articles de Curle (1937), déjà cité, et de 
Chittick, « An Archaeological Reconnaissance in 
the Horn », qui a revisité le site d’Abasa, s’ajoutent 
nos prospections (février et avril 2001) sur plusieurs 
sites de la zone (Zeyla, Berbera, Sheikh, Abasa et 
ʿAmuud), en territoire somalilandais. Ces recherches 
feront l’objet d’une prochaine publication.
108.  Curle, « The Ruined Towns of Somaliland ».
109.  Curle (« The Ruined Towns of Somaliland ») 
que l’on peut rapprocher de l’observation d’al-ʿUmarī 
selon lequel « les villes [du pays de Zeyla] n’ont point 
de murailles » ; Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-
abṣār fi mamālik al-amṣār, p. 4. Il semble également 

que la ville de Zeyla n’ait pas disposé de murailles 
avant la fin du xvie siècle ; voir Doresse, Histoire 
sommaire de la Corne orientale de l’Afrique, p. 236. 
Nos prospections à ʿ Amuud nous ont révélé l’extrême 
dégradation des sites mentionnés par Curle depuis 
sa visite. Mais nous avons cependant pu repérer, sans 
certitude, ce qui pourrait être les restes d’un mur 
d’enceinte de la ville.
110.  Curle, « The Ruined Towns of Somaliland ».
111.  Nos prospections au Somaliland (avril 2001).
112.  Curle, « The Ruined Towns of Somaliland ».
113.  Basset, « Les inscriptions de l’île de Dahlak », 
p. 19.

signalées dans la littérature mais jamais sérieusement prospectées 107. Les plus importantes de 
ces villes, qui occupent plusieurs hectares, livrent les ruines de plusieurs centaines d’habitations 
ainsi que des mosquées et des cimetières. Même s’il faut suivre l’auteur de la seule prospection 
extensive de ces sites, dans les années 1930, qui les attribue aux xve-xvie siècles (et alors même 
que les artefacts recueillis sur place, en particulier de la vaisselle en verre, des perles, du céla-
don chinois et de la porcelaine d’origine égyptienne, s’inscrivent, de l’aveu de l’auteur, dans un 
éventail chronologique allant du xiie au xviiie siècle), il est difficile de ne pas voir dans cette 
concentration de villes le cœur d’une zone d’échanges intenses déjà en place au xiiie siècle, et 
qui offre l’avantage d’être, à peu près, à égale distance de Zeyla et Berbera 108. L’absence appa-
rente d’enceintes protectrices autour de ces villes 109 plaide en faveur d’une zone d’habitat et 
d’échanges soumise à un pouvoir politique capable de la protéger contre le banditisme. Signalons 
également plusieurs autres villes : ce sont d’abord Eil Humo et Eik, situées respectivement à 
environs 100 et 150 km au sud de Berbera et qui relèvent du même type d’architecture que les 
précédentes ; elles ont déjà été signalées par Curle 110. il faut leur ajouter le site impressionnant 
de Sheikh que nous avons pu visiter. Situé à 1 500 m d’altitude, à une soixantaine de kilomètres 
au sud de Berbera, précisément sur l’axe formé par cette dernière ville avec Eik et Eil Humo, 
ce site couvre dix hectares et apparaît d’emblée comme l’un des sites archéologiques majeurs 
de la Corne, sans qu’il soit pour l’instant possible de le dater précisément. Le matériel observé 
sur place (céramique, verre, cauris, une monnaie arabe) indique en tout cas que Ferdussa (tel 
serait le nom ancien de la ville) a connu son heure de gloire à quelque période comprise entre 
le xiiie et le xviiie siècle 111. Mentionnons enfin Ruqayi, à environ 150 km au sud-est de Djidjiga, 
qui livre une grande mosquée ainsi qu’un matériel contemporain des autres sites 112.

Cette identification d’un ou plusieurs itinéraires à partir de la localisation de sites 
archéologiques nous invite à tenter une reconstruction rétrospective de l’évolution des routes 
musulmanes médiévales, en partant de la situation la plus ancienne.

Il est indéniable que, dès le viie siècle, l’archipel des Dahlak fut occasionnellement fréquenté 
par les navigateurs musulmans et qu’il servit aux marchands, au plus tard à partir de la fin 
du ixe siècle, de point d’entrée régulier dans le territoire éthiopien. Les sources arabes en 
témoignent, à commencer par al-Yaʿ qūbī, à la fin du ixe siècle 113. Ce point est corroboré par 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…360

114.  Ibid., d’après Ibn Ḥawqal et Ibn Saʿīd ; Conti 
Rossini, Storia d’Etiopia, p. 296, d’après l’historien 
‘Omàra. Cette dernière source parle d’un tribut (an-
nuel ?) de mille esclaves.
115.  Basset, « Les inscriptions de l’île de Dahlak », 
p. 25.
116.  Il semble, bien que les sources soient peu nom-
breuses, que les îles Dahlak aient progressivement 
perdu, à partir de cette date, leur influence au profit 
de Massawa. Au xvie siècle en tout cas, l’archipel 
est repassé sous domination du souverain d’Aden, 

et est surtout connu pour le revenu que rapportait à 
ce dernier la pêche des perles. Il n’est plus guère fait 
mention d’un commerce direct avec la terre ferme. 
Voir à ce propos Basset, « Les inscriptions de l’île de 
Dahlak », p. 27.
117.  Selon l’identification d’Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī 
(Masālik al-abṣār, p. 19, note 2) rappelée dans René 
Basset.
118.  Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār fi 
mamālik al-amṣār, p. 19-20.

l’épigraphie funéraire arabe qui, comme on l’a vu, atteste la présence à cet endroit d’une 
communauté fixe de colons arabes dès le début du xe siècle. À la fin du xe siècle, nous savons 
que cette communauté paye un important tribut d’esclaves et d’ambre au souverain du Yémen, 
ce qui, en ce qui concerne les esclaves, est sans doute un indice fiable de la nature des échanges 
commerciaux avec le continent 114. C’est vraisemblablement la position stratégique qu’occupe 
la population musulmane de l’île qui lui confère progressivement la puissance économique et 
politique lui permettant de gagner son indépendance, du xiie au xiiie siècle, face aux souve-
rains de la péninsule arabique. Il est même possible, selon une hypothèse de René Basset, que 
dans le contexte de l’expansion chrétienne du début du xive siècle, le sultanat de Dahlak soit 
passé dans l’orbite du royaume chrétien, Abū-l-Fidā’ indiquant, dans son ouvrage de 1321-1322, 
que le souverain de Dahlak est alors un « Abyssinien musulman 115 » (mais il est vrai que cette 
expression n’est pas discriminante, l’ethnonyme « Abyssinien », très flottant chez les auteurs 
arabes, ne désignant pas nécessairement un sujet du royaume chrétien).

Il n’empêche que, à l’époque d’al-ʿ Umarī, vers le milieu du xive siècle, les îles Dahlak, ou 
peut-être plus directement le port voisin de Massawa 116, constituent toujours (ou à nouveau) 
le principal point d’entrée des marchands en Éthiopie. C’est du moins ce qu’il est possible 
d’inférer à partir d’al-ʿ Umarī, qui écrit que « le chemin, qui de Miṣr [l’Égypte] conduit dans 
ce pays [le « pays de Zeyla », qui comprend tous les royaumes musulmans d’Abyssinie], est 
une branche du grand chemin qui va vers ’Amḥara [=le cœur du royaume chrétien] et vers les 
autres pays abyssins ». Et d’ajouter que « ce pays est voisin de Nas’i [Massawa 117], de Sawakin 
et de Dahlak 118 ». Le nom d’Amḥara (nom d’une région et auto-ethnonyme des populations 
du haut plateau central) désignant le royaume chrétien d’Éthiopie, il est clair que, pour l’his-
torien égyptien, la route maritime rejoignant le « pays de Zeyla » n’est qu’une dérivation de 
la route principale qui mène d’Égypte au royaume chrétien par la mer Rouge et les ports de 
la côte érythréenne. Faut-il pour autant en conclure que cette « branche » dérivée est animée 
d’un trafic moins important que le « grand chemin », ou bien simplement qu’elle est une voie 
commerciale plus récente (et possiblement plus importante) qui est venue se greffer sur un 
itinéraire depuis longtemps attesté ? Faute de conclure sur ce point, il nous faut admettre tout 
de même que la voie marchande entrant en Abyssinie par le port de Massawa disposait encore, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 361

119.  Voir par exemple, EI2 III, p. 3-11 (article « Ha-
bash »), spécialement p. 3 (E. Ullendorff ).

120.  Schneider, « Stèles funéraires arabes de Quiha », 
p. 107.

à l’époque d’al-ʿ Umarī (ou, disons, à l’époque de sa source d’information), d’une vitalité qui 
pouvait encore la faire passer aux yeux des observateurs comme la voie de pénétration normale 
dans le pays.

Mais quelle route intérieure (segment terrestre du « grand chemin » évoqué par al-ʿ Umarī) 
fréquentaient donc les marchands musulmans, depuis plusieurs siècles, pour s’avancer en 
direction du royaume chrétien ? Ici, la situation des stèles de l’ Endärta peut fournir quelque 
éclairage. Il serait tentant, à première vue, d’affirmer que ces stèles témoignent de la présence 
d’un établissement musulman situé en bout de course d’une piste traversant la dépression des 
Danakil. Cette hypothèse conforterait l’opinion la plus commune en la matière, qui voit l’ap-
parition de communautés musulmanes sur les plateaux comme la résultante de l’islamisation 
des plaines côtières (côtes des Danakil et des Somalis) consécutivement au commerce des 
esclaves 119. Le fait que l’empereur Iyasu ait supprimé, en 1688, le poste de douane musulman 
de Woger Hariba, impliqué dans le commerce du sel 120 (traditionnellement contrôlé par les 
nomades de la région), plaide encore en ce sens. Mais l’existence d’un axe reliant à travers le 
désert l’ Endärta à un quelconque port méridional de la mer Rouge, qui n’est pas attestée, à 
notre connaissance, dans les sources médiévales, n’est probablement qu’un phénomène tardif. 
Dans le contexte des xie et xiie siècles, en tout cas, les musulmans de l’escarpement du haut 
plateau central, peut-être en partie autochtones (comme on l’a vu dans le cas de l’ Endärta), ont 
fort bien pu s’instituer comme relais entre le port de Massawa et un royaume chrétien privé de 
tout accès à la mer Rouge. Il est à noter, pour conforter cette hypothèse, que les villes ruinées 
du nord-est du Choa forment grossièrement un chapelet nord-sud parallèle à l’escarpement, 
et qui pouvait, à travers le Wällo, se raccorder à la route Massawa- Endärta.

Le xive siècle offre un tout autre contexte : ayant reconquis un accès plus ou moins direct 
à Massawa, le royaume chrétien peut désormais se passer, sur la route nord, du relais musul-
man ; en outre, le cœur politique du royaume chrétien ayant, depuis le xiiie siècle, glissé vers 
une position beaucoup plus méridionale (dans le Choa), il se trouve désormais connecté aux 
voies marchandes menant au golfe d’Aden, certes tenues par des musulmans mais permettant 
de diversifier les routes d’accès. C’est donc sans doute vers cette époque que les communautés 
musulmanes du nord auraient connu un déclin relatif.

La probable localisation du sultanat du Choa dans le nord-est de la province actuelle du 
même nom, à une époque très haute (xie-xiiie siècles) n’est pas sans poser également un pro-
blème. Il serait là aussi tentant, à première vue, de mettre en rapport l’existence de cet État 
musulman avec quelque port musulman de la côte méridionale de la mer Rouge, voire du 
golfe d’Aden. Un axe « naturel », celui que forme le fleuve Awaš, aurait pu en effet guider les 
marchands, à travers le désert afar, depuis les contreforts des plateaux jusqu’à une portion de 
côte située approximativement entre le port d’Assab et le golfe de Tadjoura. Mais nous n’en 
avons pas de mention dans les textes. Quelque autre route plus directe aurait-elle pu conduire 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…362

121.  Al-Ṣayrafī (vers 916), dans Vantini, Oriental 
Sources Concerning Nubia, p. 94.
122.  Al-Istaḫrī (ca. 932-950), dans Vantini, Oriental 
Sources Concerning Nubia, p. 113.
123.  Al-Idrīsī (avant 1170), dans Vantini, Oriental 
Sources Concerning Nubia, p. 278.
124.  Abū Ḥāmid al-Andalusī (avant 1169), dans 
Vantini, Oriental Sources Concerning Nubia, p. 289.
125.  al-Ḥarranī (ca. 1295), dans Vantini, Oriental 

Sources Concerning Nubia, p. 448. La « terre de Zeyla » 
décrite par l’auteur (p. 449) semble se rapporter à 
une mince frange côtière le long de la mer Rouge, où 
Zeyla contrôle peut-être quelques aiguades. Mais la 
mention d’Aydhab comme appartenant à cette « terre 
de Zeyla » est sans doute une erreur.
126.  Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār, 
p. 5-14.
127.  Marrassini, Lo scettro e la croce, passim.

jusqu’à Zeyla ? À nouveau, il faut prendre garde de ne pas augmenter la profondeur chrono-
logique de faits plus tardivement attestés. D’après de maigres indices documentaires, Zeyla 
ne semble être, au début du xe siècle, qu’un petit port seulement connu des auteurs arabes 
pour fournir de l’ambre et des carapaces de tortue 121. Quelques décennies plus tard, c’est « un 
port d’embarquement pour le Hejaz et le Yémen », qui exporte de l’encens, des peaux ainsi 
que des cuirs qui seront tannés au Yémen : signes d’un commerce organisé avec l’autre rive 
du golfe, peut-être tenu par quelques marchands musulmans, puisque les habitants sont dits 
« amicaux avec l’islam 122 ». Al-Idrīsī, vers le milieu du xiie siècle, indique que les marchands 
de Zeyla fréquentent également d’autres points de la côte de la mer Rouge 123. Vers la même 
époque, un autre auteur signale que les Zeyla’ (ethnonyme) sont musulmans et qu’ils sont 
« les plus civilisés de tous les Noirs 124 ». Mais il faut attendre le xiiie siècle pour que Zeyla 
soit décrite comme une cité vraiment florissante 125. Un essor qui est sans doute à corréler 
avec les premières mentions de ses liens commerciaux avec l’intérieur. Ce qui est certain, c’est 
qu’au milieu du xive siècle, Zeyla était la « capitale » du royaume de l’Ifat, auquel al-ʿ Umarī 
consacre de nombreuses pages 126, sur la foi d’informateurs venus en ambassade de la ville 
portuaire jusqu’au Caire au milieu des années 1330. Nous savons, par la chronique de Harar 
(en arabe) mentionnée plus haut, que le royaume de l’Ifat avait fait du Choa musulman, en 1285, 
sa province occidentale. Nous savons également, grâce à la chronique du roi chrétien ˁAmdä 
Ṣǝyon, que le royaume chrétien et le royaume de l’Ifat étaient en guerre depuis le début du 
xive siècle, et que Sabraddin, souverain de l’Ifat et chef d’une coalition musulmane, fut défait 
en 1332. C’est alors son frère qui fut adoubé par le roi chrétien, toute la coalition se trouvant 
par là-même sous l’autorité au moins nominale de ce dernier 127. À cette date, la connexion 
caravanière entre le haut plateau central chrétien et le golfe d’Aden, dont l’existence ressort 
clairement de l’importance politique de Zeyla et de la mention d’un important trafic d’esclaves 
avec les régions de l’intérieur, s’effectue, selon nous, en suivant l’axe que forme le massif du 
erer. À en juger par les sources, malheureusement lacunaires, relatives à Zeyla, cette voie 
orientale a dû pleinement entrer en fonction vers le xiiie siècle.

Si nous suivons ces hypothèses fondées sur la géographie des restes archéologiques mu-
sulmans d’Éthiopie, nous sommes donc conduits à envisager l’existence de deux voies de 
pénétration de l’islam dans la Corne, qui ont été en même deux axes commerciaux et ont 
contribué à former deux aires de fortes présences musulmanes (voir carte 3). La première voie 
(septentrionale), reliant Massawa au Choa oriental le long de l’escarpement du haut plateau 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 363

128.  Cette idée a été développée dans Fauvelle-Aymar 
et Hirsch, « Glissement des voies commerciales ».
129.  Stitz, « The Western Argobba of Yifat », 
p. 192.
130.  Sur ces itinéraires des xixe et xxe siècles, on 

dispose de nombreux témoignages ; voir par exemple 
d’Abbadie, Géographie de l’Éthiopie, p. 314-319 (itiné-
raire Ankobär-Raheita détaillé point d’eau par point 
d’eau) ; Chailley, Notes sur les ‘Afar, p. 123 (itinéraire 
Tadjura-Baté].

central de l’Éthiopie, a pu se mettre en place à date haute à partir de l’établissement musulman 
des Dahlak ; il connecte à la côte de la mer Rouge la communauté musulmane de l’ Endärta, 
dès le xie siècle, date prudente, et peut-être déjà le royaume musulman du Choa. À partir du 
xiie siècle au plus tôt, un autre axe commence à se mettre en place : l’axe oriental passant par 
le haut plateau du erer. Celui-ci est en tout cas pleinement actif dans la seconde moitié 
du xiiie siècle, période du rayonnement de Zeyla et de la prise de contrôle du Choa musul-
man par l’Ifat, et reste dominant jusqu’au xvie siècle. Le basculement survenu au xiiie siècle 
témoigne de la situation de concurrence dans laquelle se sont trouvés ces axes commerciaux. 
Les chrétiens des hautes terres centrales tenant les « ressources » et les musulmans tenant les 
« routes », cette situation a pu engendrer une symbiose entre pouvoirs concurrents, tout en 
créant du côté chrétien une incitation à contrôler les routes d’accès à la mer, du côté musulman 
le désir de rechercher un accès direct au haut-plateau 128. La mise en place de la voie du erer 
débouchant sur les lacs de la vallée du Rift a pu permettre un tel accès à des zones alors non 
contrôlées par le pouvoir chrétien, tandis que la conquête des provinces nord de l’Éthiopie par 
le royaume chrétien à partir du xive siècle a pu permettre de revivifier une route septentrionale. 
Dans un tel schéma historique, les guerres opposant pouvoirs chrétiens et musulmans aux 
xive et xve siècles peuvent se lire, pour une large part, comme un phénomène motivé par la 
volonté d’accéder aux ressources ou aux routes contrôlées par l’adversaire ou d’empêcher leur 
prise de contrôle par l’adversaire, dans un contexte cependant dominé des deux côtés (avant 
les guerres saintes du xvie siècle) par un certain pragmatisme économique ; les indices sont 
en effet nombreux qui témoignent de la vitalité des relations commerciales entre le Choa 
chrétien et Zeyla.

Le basculement, au xiiie siècle, du principal axe commercial éthiopien de sa position sep-
tentrionale à sa position orientale, a abouti à un déplacement du débouché côtier de Massawa 
(en mer Rouge) à Zeyla (dans le golfe d’Aden) ; mais il n’a pas nécessairement eu d’impact 
sur les points de rupture de charge situés en bout de route à l’intérieur du pays, à l’interface 
avec le royaume chrétien. S’il faut accorder crédit aux informations orales faisant état de la 
migration vers le erer de communautés citadines argobba de l’Ifat occidental 129, c’est sans 
doute à une période beaucoup plus tardive, postérieure au xvie siècle, qu’il faut attribuer cet 
événement. On peut ici supposer, en effet, que le Choa oriental, terminaison sud de l’ancienne 
route septentrionale, a pu continuer après le xiiie siècle à œuvrer comme terminaison occi-
dentale de la route du erer. Mais seule ici la fouille des sites musulmans de la région pourra 
confirmer ou infirmer ce point.

Cette évolution historique, on le voit, ne fait aucune place aux voies caravanières connues 
pour le xixe siècle (débouchant d’abord à Ankobär puis à Enṭoṭṭo), et sur lesquelles on s’est 
longtemps appuyé pour reconstruire la situation commerciale et politique antérieure 130. Force 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…364

131.  Un argument précieux nous est donné ici par 
d’Abbadie, Géographie de l’Éthiopie, p. 19, qui évoque 
un événement survenu dans les années 1840 : « Der-
nièrement les gens [= les marchands] de Harar ont 
querellé, en caravane, avec les  ‘Afar. Il s’ensuit qu’ils ne 
viendront plus en Yfat [Ifat] par la route d’ici [Harar, 
via la plaine afar] au Xiwa [Choa]. Ils ont leur ancien 
chemin à travers la tribu Oromo des Arusi » ; c’est nous 
qui soulignons. Ce témoignage indique qu’à cette 
date l’ancien chemin (par le erer et l’Arsi) avait 
été abandonné suffisamment récemment pour que le 
souvenir en reste vivace. Quelques années plus tard, 
le même d’Abbadie recueille le témoignage d’un chré-
tien d’Éthiopie s’étant rendu au Caire en empruntant 

précisément cette route provisoirement remise en 
circulation : « Je suis allé au Caire [en partant du 
haut plateau central] la première fois par Alyu Amba 
[Aleyyu Amba], Harar, Sahil, Moka et la mer Rouge. 
Nous mîmes 26 jours d’Alyu Amba à Harar […]. La 
tête et la queue de la caravane se composaient de gens 
armés seulement, tous les bagages étant au centre. 
Les Oromo rendent fort dangereuse cette route qui est 
presque tout entière en qualla [en zone de plateau d’al-
titude inférieure, ne dépassant pas 1 800 mètres]» ; 
c’est nous qui soulignons ; d’Abbadie, Géographie de 
l’Éthiopie, p. 235-236.
132.  Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār fi 
mamālik al-amṣār.

est d’admettre que les données archéologiques ne plaident pas en faveur d’une très grande 
ancienneté des voies empruntant les pistes de la plaine afar, ce qui devrait être une invitation 
à ne pas leur prêter d’existence au Moyen Âge 131. Cette question de la mise en place des routes 
du désert, corrélative de celle de l’essor des Afars comme acteurs politiques et économiques 
de la région, sans doute postérieur au xvie siècle, excède cependant le cadre de cet article.

	 L’ itinéraire oriental et les royaumes musulmans du Moyen Âge

À ce stade de nos réflexions, on peut se demander si la route empruntant l’arc sud du Rift 
(le long du massif du erer), à la fois axe commercial et voie de pénétration de l’islam, ne 
serait pas l’artère centrale de la zone où fleurissent, à partir du xiiie siècle, plusieurs royaumes 
musulmans connus par les sources écrites mais objets de débats chez les spécialistes quant à 
leur localisation géographique. Ces États auraient eu, pour raison d’être, non seulement de 
protéger les voies commerciales mais aussi de contrôler des populations locales progressive-
ment acquises à l’islam. Il paraît clair, en tout cas, que le royaume de l’Ifat fonde sa puissance, 
au xive siècle, sur le contrôle des routes reliant Zeyla et les régions situées à l’ouest de l’Awaš. 
Ces routes, pratiquées semble-t-il sans le recours au chameau, alors inexistant dans la région, 
nous dit al-ʿ Umarī, traversaient en outre des pays entièrement cultivés 132, données qui s’ac-
cordent mal, on le concédera, avec l’hypothèse d’une voie par le désert. Nous avançons donc, 
à titre d’hypothèse de travail considérablement plus économique et efficace que celle d’une 
route caravanière afar, que les sept « royaumes musulmans » décrits par al-ʿ Umarī devaient 
former un chapelet de puissances politiques situé le long de l’axe du erer et reliant, à l’ouest, 
tant les lacs nord de la vallée du Rift, que le Choa musulman. Le royaume de l’Ifat (ʿ Awfāt), 
premier de ces royaumes dans l’énumération d’al-ʿ Umarī et puissance politique contrôlant 
le débouché de Zeyla, à l’extrême est de la chaîne, a pu exercer, en continu ou par épisode, 
une suzeraineté plus ou moins étroite sur les autres formations politiques musulmanes de 
la région, expliquant la polysémie du nom d’Ifat et son apparition en plusieurs points de la 
carte. Mais ici, seules la relecture du texte d’al-ʿ Umarī et l’étude de quelques itinéraires qui 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 365

133.  Crawford, Ethiopian Itineraries, p. 172-175. 
Cette source mentionne la présence de chameaux le 
long de la première section de l’itinéraire.
134.  Série des cartes au 250 000e de l’Ethiopian 
Mapping Authority.

135.  Sutton, « The Place of Ethiopia in African 
Agricultural History ».
136.  Prospections par les auteurs, résultats à 
paraître.

nous sont parvenus, tel celui transmis par un moine éthiopien à l’érudit vénitien Zorzi en 
1523 faisant état des étapes entre Zeyla et la « grande cité marchande » (gran cita mercantesca) 
de Gendevelu, puis Däbrä Bǝrhan 133, pourront permettre d’aller plus loin dans la localisation 
précise et la connaissance des sociétés musulmanes de la région.

	 Problèmes : économies, langues, cultures

S’il faut retenir, comme le suggèrent la géographie des sites musulmans et le croisement 
des données archéologiques et des sources écrites, l’hypothèse de deux voies de pénétration 
de l’islam en Éthiopie, dont l’une serait la route du erer correspondant au chapelet de 
royaumes décrits par al-ʿ Umarī, cela nous conduit à repenser en profondeur certains aspects 
du peuplement de l’Éthiopie, ayant trait à l’économie, aux langues et plus généralement à la 
culture des sociétés islamisées et des communautés musulmanes du Moyen Âge.

Notons en premier lieu que les deux arcs de peuplement musulman dont nous avons retracé 
l’existence au Moyen Âge (celui de l’escarpement du haut plateau central et celui du massif du 
erer étendu jusqu’aux lacs à l’ouest et jusqu’au Somaliland à l’est) correspondent à un même 
environnement topographique : les replats élevés de l’escarpement ou le plateau lui-même, 
soit un gradient altitudinal compris entre 1 300 m (dans le Choa oriental) à 2 000 m (dans le 
erer). Il peut y avoir là l’expression d’un choix d’implantation territoriale correspondant aux 
besoins de populations agricultrices et sédentaires soucieuses de profiter des cours d’eau plus 
ou moins pérennes des versants de plateau surplombant la plaine afar aride. L’ information 
livrée par al-ʿ Umarī au xive siècle, pour qui les pays musulmans d’Éthiopie sont entièrement 
cultivés, trouve ici confirmation dans les conditions écologiques similaires qui prévalent dans 
les deux régions où l’on trouve des restes archéologiques musulmans. Ajoutons que la route 
du erer est effectivement terrassée de bout en bout, comme on peut en juger aujourd’hui, 
et que la courbe de niveau des 1300m correspond presque exactement, dans le Choa oriental, 
à la zone au-dessus de laquelle se rencontrent des terrassements fossiles, ainsi qu’en témoigne 
l’étude des cartes topographiques 134. Ce constat ne fait que rendre plus urgent l’établissement 
d’une cartographie et d’une typologie de ces terrassements agricoles qu’appelait déjà de ses 
vœux John Sutton 135. La prospection, sur le terrain, révèle également l’existence, à proximité 
des villes ruinées du Choa, de travaux hydrauliques (aménagements de bassins collecteurs, 
creusement de rigoles) 136, sans doute seuls à même d’assurer à l’époque l’irrigation de zones 
aujourd’hui largement reconquises par les épineux.

La civilisation citadine et musulmane d’Éthiopie a-t-elle pénétré sur ces hautes terres 
en apportant avec elle les paysans qui formaient indéniablement la masse de la population ? 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…366

137.  Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār, 
p. 7.
138.  Par exemple Taddesse Tamrat, Church and State 
in Ethiopia, p. 41.
139.  À l’exception d’Ullendorf, l’accord des linguistes 
est à peu près unanime sur ce point ; voir inter alia Co-
hen, Études d’éthiopien méridional ; Leslau, « Sketches 
in Ethiopic Classification » ; Leslau, « Classification 
of the Semitic Languages of Ethiopia » ; Hetzron et 
Bender, « The Ethio-Semitic Languages » ; Girma 

Demeke, « The Ethio-Semitic Languages », qui 
offre par ailleurs un survol de la littérature sur cette 
question.
140.  Leslau, « Is There a Proto-Gurage ? ».
141.  Fleming, « Ethiopic Language History », 
p. 359.
142.  Sur le harari, voir en particulier Leslau, « An 
Analysis of the Harari Vocabulary »; Etymological 
Dictionary of Harari.

L’ hypothèse la plus économique est sans doute que ce substrat de population agricultrice 
existait de longue date lorsqu’il commença, au début du second millénaire de notre ère, à être 
soumis à l’influence de l’islam et à voir en son sein l’apparition d’élites urbaines (commerçantes, 
artisanales, musulmanes, exposées à une certaine pratique de la langue arabe) dont Harar serait 
aujourd’hui la seule relique vivante. Les modalités de ces mutations médiévales devront être 
étudiées par l’archéologie ; mais on peut tout de même mettre en exergue ici quelques aspects.

Une phrase peu souvent relevée d’al-ʿ Umarī indique que « leur langue [la langue des 
musulmans d’Éthiopie] est l’abyssin et l’arabe 137 ». À la prendre au pied de la lettre, cette 
mention tend à indiquer que la langue du pays musulman serait la même que celle des chrétiens 
du haut plateau central, ou à tout le moins une langue proche de l’amharique médiéval. Cette 
hypothèse conduit à poser l’existence, dès avant l’aube de l’islamisation, c’est-à-dire peut-être 
dès le milieu du Ier millénaire apr. J.-C., d’un continuum de populations relativement homogènes 
sur le plan linguistique depuis le haut plateau central jusqu’au massif du erer. À notre 
connaissance, cette hypothèse n’a jamais été émise, sans doute parce que les historiens préfèrent 
expliquer la présence de langues sémitiques au sud du pays par des migrations datant de la 
période post-aksumite ou médiévale à partir d’un unique foyer dans le Tigre ou dans l’Amḥara 
chrétien 138. Cette dernière idée est cependant difficilement défendable d’un strict point de 
vue linguistique, les langues sémitiques du sud de l’Éthiopie formant un rameau distinct 
(« éthio-sémitique sud ») à l’intérieur du groupe sémitique d’Éthiopie (« éthio-sémitique »), 
rameau qui n’est apparenté à aucune des langues « éthio-sémitiques nord 139 ». La question de 
l’origine du foyer éthio-sémitique sud n’est pas en discussion ici, mais nous pouvons cependant 
poser l’existence, au haut Moyen Âge, d’un continuum de langues « éthio-sémitiques sud » se 
déployant sans rupture depuis le sud du Goǧǧam jusqu’à l’extrémité orientale du massif du 
erer. Sur le haut plateau central, le gafat, l’amharique et les langues du groupe gurage sont 
les représentants actuels de langues sans doute moins différenciées il y a un millénaire qu’elles 
ne le sont aujourd’hui ; le gafat et le groupe nord-gurage (soddo ou aymellel) présentent du reste 
certaines affinités 140. Et, ainsi que le suggère Harold Fleming, il est permis de supposer que 
la chaîne dialectale gurage, qui continue de défier toute tentative de classification en raison 
de l’absence de frontières linguistiques, pourrait bien constituer le segment central d’un vieux 
continuum « sud-éthiopique » sans césure 141. Sur le massif du erer, le harari est l’unique lan-
gue « éthio-sémitique sud » survivante dans la zone 142. Mais quelques arguments peuvent être 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 367

143.  Sur l’argobba, voir en particulier Leslau, « A 
Preliminary Description of Argobba »; id., Ethiopic 
Documents – Argobba.
144.  Observations personnelles des auteurs.
145.  Alexander Militarev, communication person-
nelle, 01/11/2000.
146.  Girma Demeke, « The Ethio-Semitic 
Languages ».

147.  Leslau, « The Arabic Loanwords in Gurage ».
148.  Leslau, « Sketches in Ethiopic Classification », 
p. 98.
149.  Cohen, Études d’éthiopien méridional, p. 369-
375.
150.  Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār, 
p. 6.

avancés en faveur de l’existence de langues « éthio-sémitiques sud » aujourd’hui disparues entre 
l’espace amharophone et l’isolat harari, c’est-à-dire précisément le long de l’arc que forment 
les restes archéologiques musulmans du Choa oriental à Harar. Les données linguistiques sur 
la langue argobba 143 plaident en faveur d’une zone d’extension de cette langue anciennement 
plus vaste qu’aujourd’hui, occupant la frange orientale du plateau central et l’escarpement. 
Aujourd’hui à l’état résiduel, l’argobba est encore parlé par quelques milliers de musulmans 
de la région 144. Les données, certes sujettes à caution, de la glottochronologie, font état d’une 
différenciation entre l’argobba et l’amharique voisin (parlée par les chrétiens des hauts pla-
teaux) survenue il y a environ un millénaire 145. La divergence entre ces deux langues proches 
aurait pu s’effectuer in situ, à partir d’un fonds commun, à la faveur de la cristallisation de 
deux entités politiques voisines, l’une chrétienne et l’autre musulmane.

Plus au sud, le zway, ensemble de dialectes parlés dans les îles du lac Zway, apparaît comme 
l’un des membres du sous-groupe est-gurage, mais certains linguistes en font une langue à 
part formant un groupe classificatoire avec l’est-gurage et le harari 146. Le harari et les langues 
du groupe est-gurage présentent du reste des emprunts communs à l’arabe, non partagés par 
les autres langues « éthio-sémitiques 147 ». Le zway, qui occupe une position remarquable en 
ce qu’il est parlé dans la région où subsistent les restes archéologiques musulmans à la fois les 
plus méridionaux et les plus occidentaux, présente des traits, en particulier phonologiques 
(l’absence de gémination du verbe) qui le rapprochent du harari 148. Un document italien 
du xve siècle, enfin, nous livre un témoignage sur une langue « indienne » parlée à 4 jours 
après le Choa (probablement en direction de l’est ou du sud-est), donc sans doute au sud ou 
à l’est de l’Awaš ; cette langue, dont a survécu un court lexique, présente également quelques 
ressemblances avec l’amharique 149. Des enquêtes plus poussées, notamment dans la topony-
mie, pourront éventuellement confirmer l’assertion citée plus haut d’al-ʿ Umarī. Il faudrait 
alors admettre que les grands phénomènes migratoires post-xvie siècle, puis l’amharisation 
consécutive à l’extension du royaume du Choa entre le xviie et le xxe siècle, ont pu remodeler 
en profondeur la carte linguistique de l’Éthiopie.

De nombreux autres aspects du récit d’al-ʿ Umarī plaident également en faveur d’un continuum 
culturel entre les royaumes musulmans et l’Éthiopie chrétienne. Notons simplement ici, à titre 
d’illustration, un fait qui n’a pas été relevé ou compris : al-ʿ Umarī nous dit : « Le roi [du royaume 
musulman de l’ifat], chez eux, est appelé Qāṭ. Il porte un bandeau de soie qui fait le tour de 
sa tête ; le milieu en reste découvert. Les émirs et les soldats s’entourent la tête d’un bandeau 
de coton, de la même manière ; le roi seul porte un bandeau de soie 150. » Quoique les éditeurs 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…368

151.  Joussaume, Le mégalithisme en Éthiopie ; Fau-
velle-Aymar et al., « Les monuments mégalithiques 
du Mänz (nord-Shoa) ».

152.  En particulier : Cerulli, « Documenti arabi per 
la storia dell’Etiopia » ; « Il sultanato delle Scioa » ; 
« L’ Etiopia medievale » ; Wagner, « Genealogien aus 
Harar » ; Legende und Geschichte.

du texte aient noté la proximité des attributs de la royauté en pays musulman médiéval et en 
Éthiopie chrétienne moderne, ils n’ont pas relevé que le terme qāṭ n’est sans doute autre que 
l’équivalent du terme ḥati attesté en milieu chrétien dès le Moyen Âge. De la même façon, les 
pratiques vestimentaires ou alimentaires notées par al-ʿ Umarī illustrent une grande proximité 
culturelle entre l’aire musulmane médiévale et l’aire chrétienne.

Un autre élément de continuité culturelle nous vient peut-être de l’archéologie : tant dans 
le erer que dans le Mänz, dans le nord du Choa, existent de très nombreux tumulus 151. 
Quoique peu étudiés, ces monuments mégalithiques peuvent être attribués, sur la foi d’un 
petit nombre de datations, à la période allant du viiie siècle au xiie siècle. Ils présentent en 
outre, tant sur le plan de leur morphologie extérieure que sur celui du mobilier céramique 
et des parures, une évidente homogénéité. Il n’est pas trop risqué, à ce stade, d’avancer l’idée 
que cet « étage à tumulus » correspond à la strate culturelle immédiatement antérieure aux 
processus de christianisation et d’islamisation, et qui aurait été pénétrée par ces dynamiques 
religieuses. Force est d’admettre, au vu de la mobilisation de main-d’œuvre qu’a dû nécessiter 
la construction de certains de ces monuments et de la richesse des parures accompagnant 
les défunts (témoignant déjà de contacts commerciaux avec la mer Rouge), qu’un processus 
de renforcement des élites et de concentration du pouvoir est à l’œuvre antérieurement aux 
premières manifestations d’appartenance à l’islam ou au christianisme. Quel rôle ont joué 
ces élites dans l’islamisation et la christianisation de ces zones respectives, dans la mise en 
place en place de véritables routes commerciales ? Quels facteurs ont favorisé l’émergence 
d’une culture urbaine dans la partie musulmane de ces routes ? Ces questions ne pourront 
être résolues qu’avec l’apport de l’archéologie, la relecture des sources écrites externes (arabes) 
et une meilleure prise en compte des sources locales en arabe, disponibles 152 mais qui n’ont 
suscité que peu de lectures critiques.

	 Références bibliographiques

	 Instruments de travail

Encyclopaedia Aethiopica, Siegbert Uhlig (éd.), 
Harrassowitz, Wiesbaden, 2003-2007.

Encyclopédie de l’Islam, nouvelle édition, Brill, Leiden, 
Maisonneuve et Larose, Paris, 1960.

Répertoire chronologique d’épigraphie arabe, Ifao, 
Le Caire.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 369

	 Sources

[Ibn Ḥawqal], Ibn Hauqal. Configuration de la terre, 
Kitab Surat al-ard, J.H. Kramers et G. Wiet 
(éd.), Maisonneuve et Larose, Beyrouth, Paris, 
1964-1965.

Cerulli, Enrico, « Il sultanato delle Scioa nel secolo 
XIII secondo un nuovo documento storico », 
Rassegna di Studi Etiopici, I, 1941, p. 5-42.

—, « Documenti arabi per la storia dell’Etiopia », 
Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei, IV, 
1931, p. 39-99.

Cuoq, Joseph, Recueil des sources arabes concernant 
l’Afrique occidentale du viiie au xvie siècle (Bilād 
al-Sūdān), Cnrs, Paris, 1975.

Guébré Selassié, Chronique du règne de Ménélik II, 
Maisonneuve frères, Paris, 1930-1932, 2 vol.

Huntingford, G.W.B., Maqrizi : The Book of the True 
Knowledge of the History of the Muslims Kings in 
Abyssinia, multigr., 1955.

Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār fī 
mamālik al-amṣār (I. L’Afrique moins 
l’Égypte), traduction de Maurice Gaudefroy-
Demombynes, Paul Geuthner, Paris, 1927.

Idrīsī, La première géographie de l’Occident, traduction 
du chevalier Jaubert revue par Annliese Nef, 
Flammarion, Paris, 1999.

Marrassini, Paolo (éd. et trad.), Lo scettro e la croce. La 
campagna di ‘Amda Seyon I contro l’Ifat (1332), 
Istituto Universitario Orientale, Naples, 1993.

Rinck, F.T., Macrizi Historia Regum Islamiticorum in 
Abyssinia, Leyde, 1720.

Rosenthal, Franz, « A Fourteenth-Century Report 
on Ethiopia », Ethiopian Studies Dedicated to 
Wolf Leslau, O. Harrassowitz, Wiesbaden, 1983, 
p. 495-506.

Vantini, Giovanni, Oriental Sources Concerning Nubia, 
Heidelberg et Varsovie, multigr., 1975.

	 Études

Abbink, Jon, « An Historical-Anthropological 
Approach to Islam in Ethiopia : Issues of 
Identity and Politics », Journal of African 
Cultural Studies, 11/2, 1998, p. 109-124.

Aklilu Asfaw, « A Short History of the Argobba », 
Annales d’Éthiopie, XVI, 2000, p. 173-183.

Anfray, Francis, « Notes archéologiques », Annales 
d’Éthiopie, VIII, 1970, p. 31-56.

Azaïs, Révérend-père et Chambard, Roger, Cinq années 
de recherches archéologiques en Éthiopie, Paul 
Geuthner, Paris, 1931.

Basset, René, « Les inscriptions de l’île de Dahlak », JA, 
1893, p. 77-111.

Braukämper, Ulrich, « Vestiges médiévaux et renouveau 
musulman sur les hauts-plateaux éthiopiens », 
dans François Constantin (éd.), Les voies de 
l’islam en Afrique orientale, Karthala, Paris, 1987, 
p. 19-33.

Braukämper, Ulrich, Islamic History and Culture in 
Southern Ethiopia, Lit Verlag, Hambourg, 2002.

Brenner, L., Muslim Identity and Social Change in 
Sub-Saharan Africa, Indiana University Press, 
Bloomington, 1994.

Cerulli, Enrico, L’islam di ieri a oggi, Istituto per 
l’Oriente, Rome, 1971.

—, « L’ Etiopia medievale in alcuni brani di scrittori 
arabi », Rassegna di Studi Etiopici III/3, 1943, 

p. 272-294 [repris dans Enrico Cerulli, L’islam 
di ieri a oggi, op. cit. p. 257-280].

—, Studi etiopici. I. La lingua e la storia di Harar, 
Istituto per l’Oriente, Rome, 1936.

Chailley, Marcel, Notes sur les ‘Afar de la région de 
Tadjoura, Académie des sciences d’outre-mer, 
Paris, 1980.

Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Material Culture 
in North-Eastern Shoa », Proceedings of the First 
National Conference of Ethiopian Studies, Addis 
Abeba, 1990, p. 303-320.

Chittick, Neville, « An Archaeological Reconnaissance 
in the Horn : the British-Somali Expedition, 
1975 », Azania XI, 1976, p. 117-133.

Cohen, Marcel, Études d’éthiopien méridional, Paul 
Geuthner, Paris, 1931.

Conti Rossini, Carlo, Catalogo dei nomi propri di luogo 
dell’Etiopia, contenuti lei testi gi’iz ed amharina 
finora pubblicati, tipografia del R. Istituto 
sordo-muti, Genova, 1894.

—, « Necropoli musulmane ed antica chiesa cristiana 
presso Uogri Hariba nell’Enderta », Rivista 
degli Studi Orientali XVII, 1938, p. 339-408.

—, Storia d’Etiopia, A. Lucini, Milan, 1928.
Crawford, O.G.S. (ed.), Ethiopian Itineraries, ca 

1400-1524, Hakluyt Society, Cambridge, 1958, 
p. 172-175.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…370

Cuoq, Joseph, L’islam en Éthiopie des origines au 
xvie siècle, Nouvelles éditions latines, 
Paris, 1981.

Curle, A.T., « The Ruined Towns of Somaliland », 
Antiquity. A Quarterly Review of Archaeology XI, 
1937, p. 315-327.

D’Abbadie, Antoine, Géographie de l’Éthiopie : Ce que 
j’ai entendu, faisant suite à ce que j’ai vu, Gustave 
Mesnil, Paris, 1890.

Dombrowski, Amadeus, « The Growth and 
Consolidation of Muslim Power in the Horn of 
Africa : Some Observations », Archív Orientálí, 
51/1, 1983, p. 55-67.

Doresse, Jean, Histoire sommaire de la Corne orientale de 
l’Afrique, Paul Geuthner, Paris, 1971.

El-Chennafi Mohammed, « Mention nouvelle d’une 
‘reine éthiopienne’ au ive siècle de l’Hégire/
xe siècle apr. J.-C. », Annales d’Éthiopie X, 1976, 
p. 119-121.

Fauvelle-Aymar, François-Xavier et Hirsch, Bertrand, 
« Glissement des voies commerciales et 
adaptation territoriale des royaumes chrétiens 
et musulmans d’Éthiopie (vie-xve siècles) », 
Travaux de l’Institut de géographie de Reims 
107-108, 2001, p. 95-110.

Fauvelle-Aymar, François-Xavier, Hirsch, Bertrand, 
Bruxelles, Laurent, Chalachew Mesfin, 
Chekroun, Amélie, Deresse Ayenatchew, 
« Reconnaissance de trois villes musulmanes 
de l’époque médiévale dans l’Ifat », Annales 
d’Éthiopie, XXII, 2006, p. 133-175.

Fauvelle-Aymar, François-Xavier, Derese Ayenachew, 
Hirsch, Bertrand et Bernard, Régis, « Les 
monuments mégalithiques du Mänz 
(nord-Shoa) : un inventaire provisoire », 
Annales d’Éthiopie, XXIII, 2007-2008, 
p. 329-398.

Ferry, Robert, « Quelques hypothèses sur les origines 
des conquêtes musulmanes en Abyssinie au 
xvie siècle », Cahiers d’études africaines, II, 1961, 
p. 24-36.

Fleischer, H.L., « Arabische Inschriften », Zeitschrift der 
Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 1859, 
p. 268-272.

Fleming, Harold C., « Ethiopic Language History : 
Testing Linguistic Hypotheses in an 
Archaeological and Documentary Context », 
Ethnohistory 15/4, 1968, p. 353-388.

Girma Demeke, « The Ethio-Semitic Languages 
(Re-Examining the Classification) », Journal of 
Ethiopian Studies, XXXIV/2, 2001, p. 57-93.

Godet, Éric, « Tableaux chronologiques relatifs à la 
fin de la période axoumite et à la période des 
Zagwé », Proceedings of the Ninth International 
Conference of Ethiopian Studies, vol. 6, Nauka 
Publishers, Moscou, 1988, p. 22-57.

Gori, Alessandro, Studi sulla letteratura agiografica 
islamica somala in lingua araba, Quaderni di 
semistica 24, université de Florence, Florence, 
2003.

—, Contatti culturali nell’Oceano Indiano e nel Mar Rosso 
e processi di islamizzazione in Etiopia e Somalia, 
Libreria editrice Cafoscarina, Venise, 2006.

Guérinot, A., « L’ islam et l’Abyssinie », Revue du monde 
musulman, XXXIV, 1917-1918, p. 1-66.

Hetzron, Robert et Bender, Marvin, « The Ethio-
Semitic Languages », dans Marvin Bender, 
J.D. Bowen, R.L. Cooper et C.A. Ferguson 
(éd.), Language in Ethiopia, Oxford University 
Press, Londres, 1976, p. 23-33.

Hirsch, Bertrand et Fauvelle-Aymar, François-Xavier, 
« L’ Éthiopie médiévale. État des lieux et 
nouveaux éclairages », Cahiers d’études 
africaines 166, XLII-2, 2002, p. 315-335.

Hirsch, Bertrand, « New Elements for Some 
Reflections on Medieval Ethiopia. Research in 
Progress in Mänz and Yefat », communication 
faite lors de la 14th International Conference 
on Ethiopian Studies (Addis Abeba, octobre 
2000).

Huntingford, G.W.B., « Arabic Inscriptions in 
Southern Ethiopia », Antiquity. A Quarterly 
Review of Archaeology XXIX, 1955, p. 230-233.

Huntingford, G.W.B., « Lost Provinces of Ethiopia », 
Proceedings of the Third International Conference 
of Ethiopian Studies (Addis Abeba 1966), Addis 
Abeba, 1969, p. 113-115.

—, The Historical Geography of Ethiopia, Oxford 
University Press, Oxford, 1989, p. 86-92.

Hussein Ahmed, « The Historiography of Islam in 
Ethiopia », Journal of Islamic Studies 3/1, 1992, 
p. 15-46.

—, Islam in Nineteenth-Century Wallo, Ethiopia. Revival, 
Reform and Reaction, Brill, Leiden, 2001.

Joussaume, Roger, Le mégalithisme en Éthiopie. 
Monuments funéraires proto-historiques du 
Harar, Muséum national d’histoire naturelle, 
Paris, 1974.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 371

Joussaume, Huguette et Joussaume, Roger, « Anciennes 
villes dans le Tchercher (Harrar) », Annales 
d’Éthiopie IX, 1972, p. 21-44.

Kebedde Geleta, « A Survey on Argobba Sites in 
Northern Shoa », Annales d’Éthiopie XVI, 2000, 
p. 185-194.

Kropp, Manfred, « La Corne orientale de l’Afrique 
chez les géographes arabes », Bulletin des études 
africaines de l’Inalco IX/17-18, 1992, p. 161-197.

Lange, Dierk, « La région du lac Tchad d’après la 
géographie d’Ibn Saʿid. Textes et cartes », 
AnIsl 16, 1980, p. 149-181.

Leslau, Wolf, « Classification of the Semitic Languages 
of Ethiopia », Proceedings of the Third 
International Conference of Ethiopian Studies 
(Addis Ababa 1966), Institute of Ethiopian 
Studies, Addis Abeba, 1970, vol. II, p. 5-22.

—, « Is There a Proto-Gurage ? », Proceedings of the 
International Conference on Semitic Studies, 
Jerusalem, 1965, p. 152-171 [repris dans W. 
Leslau, Gurage Studies, Otto Harrassowitz, 
Wiesbaden, 1992, p. 226-245].

—, « The Arabic Loanwords in Gurage (Southern 
Ethiopia) », Arabica 3, 1956, p. 266-284 [repris 
dans W. Leslau, Gurage Studies, Harrassowitz, 
Wiesbaden, 1992, p. 298-316].

—, « A Preliminary Description of Argobba », Annales 
dÉthiopie III, 1959, p. 251-273.

—, « An Analysis of the Harari Vocabulary », Annales 
d’Éthiopie III, 1959, p. 275-298.

—, Etymological Dictionary of Harari, University of 
California Press, Los Angeles, 1963.

—, « Sketches in Ethiopic Classification », Atti del 
convegno internazionale di studi etiopici (Roma, 
2-4 aprile 1959), Accademia nazionale dei Lincei, 
Rome, 1960, p. 89-107.

—, Ethiopic Documents – Argobba : Grammar and 
Dictionary, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 
1997.

Levtzion, N. et Hopkins, J.F.P. (eds.), Corpus of Early 
Arabic Sources for West African History, Markus 
Wiener, Princeton, 2000.

Littmann, Enno, « Arabische Inschriften aus 
Abessinien », Zeitschrift für Semitistik und 
Verwandte Gebiete III, 1924-1925, p. 236-246.

Longrigg, S.H., « Dahlak », EI2 II, p. 92-93.
Lusini, Gianfranco, « Christians and Moslems in 

Eastern Tigrāy up to the XIV C. », Studi 
Maghrebini, XXV, 1993-1997, p. 245-252.

Malmusi, Benedetto , « Lapidi della necropoli 
musulmana di Dahlak », Memorie della Reale 
Accademia di Modena XI sér. 2, 1895, p. 1-57 ; 
II sér. 3, 1898, p. 53-100.

Moraes Farias, P.F. de, Arabic Medieval Inscriptions 
from the Republic of Mali. Epigraphy, Chronicles 
and Songhay-Tuareg History, Oxford University 
Press, Oxford, 2003.

Munro-Hay, Stuart, Ethiopia and Alexandria. The 
Metropolitan Episcopacy of Ethiopia, Bibliotheca 
nubica et aethiopica 5, Polnischen Akademie 
der Wissenschaften, Varsovie, Wiesbaden, 1997.

Muth, Franz-Christoph, article « Däwaro », dans 
Encyclopaedia Aethiopica, 2, 2005, p. 109-111.

Oman, Giovanni, La necropoli islamica di Dahlak Kebir, 
Istituto Universitario Orientale, Naples, vol. 1 
(1976), vol. 2 (1976), vol. 3 (1987).

Pansera, Costantino, « Quattro stele musulmane presso 
Uogher Hariba nell’Enderta », dans Carolo 
Conti Rossini (éd.), Studi etiopici, Istituto per 
l’Oriente, Rome, 1945.

Poissonnier, Bertrand, Fäqi Däbbis. Rapport préliminaire 
de la mission de mars 2000, miméo, 2000.

Prémare, Alfred-Louis de, Les fondations de l’islam. 
Entre écriture et histoire, Le Seuil, Paris, 2002.

Puglisi, Giuseppe, « Alcuni vestigi dell’isola di Dahlac 
Chebir et la leggenda dei Furs », Proceedings of 
the Third International Conference of Ethiopian 
Studies (1966), Addis Abeba, 1969, vol. 1, 
p. 25-33.

Ravaisse, Paul, « Stèles et inscriptions arabes du 
Harar », dans Révérend-père Azaïs et 
Roger Chambard, Cinq années de recherches 
archéologiques en Éthiopie, Paul Geuthner, Paris, 
p. 283-309.

Robinson, David, Muslim Societies in African History, 
Cambridge University Press, Cambridge, 2004.

Rossi, Ettore, « L’ iscrizione sepolcrale di Zain ul-Mulk 
figlia di un Sultano di Dahlak (sec. XII) nel 
Musei di Treviso », Rassegna di Studi Etiopici 
III, 1943, p. 46-49.

Schneider, Madeleine, « Stèles funéraires arabes de 
Quiha », Annales d’Éthiopie VII, 1967, p. 107-117.

—, « Stèles funéraires de la région de Harar et Dahlak 
(Éthiopie) », Revue des études islamiques, 1969/2, 
p. 339-343.

—, « Stèles funéraires musulmanes de la province du 
Choa », Annales d’Éthiopie VIII, 1970, p. 73-78.

—, « Notes au sujet de l’épitaphe du premier sultan de 
Dahlak », Journal of Ethiopian Studies XI/2, 
1973, p. 167-168.

—, Stèles funéraires musulmanes des Îles Dahlak (mer 
Rouge), Ifao, Le Caire, 1983, 2 vols.

—, « Notes au sujet de deux stèles funéraires en arabe 
de Baté (Harar) », Le Muséon, 118/3-4, 2005, 
p. 333-354.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…372

Smidt, Wolbert G.C., « Eine Arabische Inschrift aus 
Kwiha, Tigray », dans Verena Böll et al., Studia 
Aethiopica. In Honour of Siegbert Uhlig on the 
Occasion of His 65th Birthday, Harrassowitz 
Verlag, Wiesbaden, 2004, p. 259-268.

Stitz, Volker, « The Western Argobba of Yifat, Central 
Ethiopia », Proceedings of the First United States 
Conference on Ethiopian Studies, African Studies 
Center (Michigan State University), East 
Lansing, 1973, p. 185-192.

Sutton, John E.G., “The Place of Ethiopia in African 
Agricultural History”, Proceedings of the 11th 
International Conference of Ethiopian Studies 
(Bahru Zewde et al. éd.), Institute of Ethiopian 
Studies, Addis Abeba, 1994, vol. I, p. 131-133.

Taddesse Tamrat, Church and State in Ethiopia, 
1270-1527, Clarendon Press, Oxford, 1972.

Tedeschi, Salvatore, « Note storiche sulle isole 
Dahlak », Proceedings of the Third International 
Conference of Ethiopian Studies (1966), Institute 
of Ethiopian Studies, Addis Abeba, 1969, vol. 1, 
p. 49-74.

Tesfaye Hailu, « History and Culture of the Argobba : 
Recent Investigations », Annales d’Ethiopie XVI, 
2000, p. 195-206.

Traversi, Leopoldo, « Le antichità di Uorcamba nello 
Scioa », Bolletino della società geografica italiana, 
1893, p. 681-684.

Trimingham, J. Spencer, Islam in Ethiopia, Oxford 
University Press, Londres, 1952.

—, Islam in East Africa, Oxford University Press, 
Londres, 1961.

Wagner, Ewald, « Genealogien aus Harar », Der Islam 
51, 1974, p. 97-117.

—, Legende und Geschichte. Der Fatḥ Mādinat Harar 
von Yaḥyā Naṣrallāh, Harrassowitz, Wiesbaden, 
1978.

Wiet, Gaston, « Roitelets de Dahlak », Bulletin de 
l’Institut d’Égypte, XXXIV, session 1951-1952, 
Ifao, Le Caire, 1953, p. 89-95.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 373

Carte 1.  Inscriptions funéraires arabes anciennes d’Éthiopie et de la Corne.

Dh
298
303

<912-1540>

Kw
20
20

<1001-1154>

<?>

sC
3

eC

<12e-13e s.>

Tc
3La

7He
2Ba

2 <13e-15e s.>

Ha

Mu
30
4

<13e s.>

Inscriptions funéraires arabes anciennes
d’Éthiopie et de la Corne

Ba Baté  Tc Tchelenko  Dh Dahlak  Ha Harla
He Heissa  La Lafto  Mu Munessa  Kw Kwiha
eC Est Choa  sC Sud Choa

Nom de la localité
Nombre de stèles connues (donnée pouvant faire défaut)
Nombre de stèles fournissant une date

Mu
30
4

<fourchette de dates pour la zone>  

O

Lac Zwai

Lac Tana

O
HararAddis Abeba

Soudan

Érythrée

Éthiopie

Yémen

Somalie
Kenya

ODebre Berhan

O

Somaliland

Mekele

F.-X. Fauvelle-Aymar 2008

200 km____________l l

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


établissements  et  formations  politiques  musulmans  d’éthiopie…374

Z

J
TDN

A

K
?B

HDe
Do

Go

As

Ag

Q Fd

Villes musulmanes anciennes
d’Éthiopie et de la Corne

A Amareyti  Ag Ali-Ghemb  As Asbäri  B Bio
Be Berbera  D Derbiga  De Derbi 
Do Dobba/Molé  Eh Eil Humo  Ek Eik
Go Gozé  H Hedjersa  J Djidjiga
K Khorfa-Kamoma  N Nur-Abdoche
Q Qomboro  Sh Sheikh  T Tchenassen  Z Zeyla

Be

Eh

Ek

Sh

O

Lac Zwai

Lac Tana

O
HararAddis Abeba

Soudan

Érythrée

Éthiopie

Yémen

Somalie
Kenya

ODebre Berhan

O

Somaliland

Mekele

F.-X. Fauvelle-Aymar 2008

200 km____________l l

Carte 2.  Villes musulmanes anciennes d’Éthiopie et de la Corne.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


françois -xavier  fauvelle-aymar , bertrand hirsch 375

Zeyla

Berbera

Dahlak
Massawa

H

<?>

Villes musulmanes anciennes

Inscriptions funéraires arabes

Séquence des voies de pénétration musulmane
dans la Corne et en Éthiopie  

F.-X. Fauvelle-Aymar 2008

____________l l
200 km

Phase 1 : route septentrionale
Dahlak-Massawa-Est Choa

?-10e-13e siècle

Phase 2: route orientale
Zeyla/Berbera-Harar-Lacs

?-13e-16e siècle

Phase 3 : route du désert
Assayta/Djibouti-Est Choa

16e-20e siècle

Carte 3.  Séquence des voies de pénétration musulmane dans la Corne et en Éthiopie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 339-375    François-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Établissements et formations politiques musulmans d’Éthiopie et de la corne de l’Afrique au Moyen Âge : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

